
        
            
                
            
        

    
Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              1/21 

Tập 181 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:31.10.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 209, hàng thứ ba, bắt đầu xem từ câu thứ hai: “Nên biết 

muốn chóng thành Phật, mục đích là muốn chóng độ chúng sanh. Vì muốn chóng độ 

chúng sanh, cho nên khi làm Phật, trí tuệ mình sáng suốt, nơi quốc độ mình ở, tên giáo 

thọ mƣời phƣơng đều nghe đƣợc”, chúng ta xem đoạn này trƣớc. 

Ở trƣớc chúng ta thấy tỳ kheo Pháp Tạng, muốn sớm ngày thành Phật, vì sao vậy? 

Mục đích là muốn sớm ngày có thể giúp tất cả chúng sanh khổ nạn, là vì ngƣời khác, 

không phải vì mình. Độ chúng sanh, bản thân phải có thành tựu viên mãn, hiệu quả thu 

đƣợc mới lớn lao. Cầu học, Phật là học vị cao nhất, nhƣ học vị tiến sĩ trong trƣờng hiện 

nay vậy, đây là học vị cao nhất. Trong giáo dục Phật giáo, học vị cao nhất gọi là Phật, 

học vị thứ hai gọi là Bồ Tát, học vị thứ ba gọi là A la hán. 

Chúng ta thấy tỳ kheo Pháp Tạng, ngài phát tâm rất lớn, ngài không phải dừng lại 

ở A la hán hay Bồ Tát, mà nhất định phải thành Phật. Thành Phật nghĩa là giống nhƣ 

trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  Thế  Tôn  nói với  chúng  ta:  Tất  cả  chúng  sanh  đều  có trí tuệ 

đức tƣớng của Nhƣ Lai. Đây là dùng một câu nói bao hàm tất cả năng lực, trí tuệ vô 

lƣợng vô biên. Trí tuệ, đức năng, tƣớng hảo không có gì không viên mãn. Đức Phật nói 

rất hay: Tất cả chúng sanh vốn là Phật. Nói cách khác, trong Phật pháp hoàn toàn bình 

đẳng, không hề có sự sai biệt. 

Trong mƣời pháp giới sai biệt từ đâu? Từ chúng ta mê thất tự tánh. Bản thân có trí 

tuệ, có đức hạnh, có năng lực, có tƣớng hảo. Tƣớng hảo ngày nay chúng ta gọi là tấm 

gƣơng sáng, “học vi nhân sƣ, hành vi thế phạm”, đây là tấm gƣơng. Làm tấm gƣơng tốt 

cho  xã  hội  đại  chúng,  đây  gọi  là  tƣớng  hảo.  Cổ  nhân  nói,  tiêu  chuẩn  của  gƣơng  tốt 

nghĩa là Ngũ luân, Ngũ thƣờng, Tứ duy, Bát đức, phải thực hành nó. Gƣơng tốt trong 

Phật pháp là Thập thiện, Tam học, Lục độ, Phổ Hiền Bồ Tát thập nguyện, là tấm gƣơng 

tốt! Quý vị phải thực hành nó, biểu diễn cho xã hội đại chúng xem. Mọi ngƣời thấy thế 

tự nhiên học tập theo quý vị, chính là nhƣ vậy. 

Bởi thế tƣớng hảo là một hạng mục rất quan trọng trong việc tu học, nhƣng trí tuệ 

là bậc nhất. Không có trí tuệ, không thể làm nên tấm gƣơng tốt, năng lực cũng không 

thể  hiện  ra  đƣợc, bởi  vậy  trí  tuệ  là  bậc  nhất.  Quý  vị  xem  trí  tuệ  viên  mãn,  đức  năng 

viên mãn, tƣớng hảo viên mãn, mới có thể hóa độ tất cả chúng sanh. 

Nhƣ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni khi còn tại thế, 30 tuổi khai ngộ. Khổng phu tử 

cũng nhƣ thế, quý vị xem Khổng tử tự nói: 15 tuổi lập chí học tập, 30 tuổi thành tựu. 

Lập là thành lập, trong Phật pháp gọi là khai ngộ. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni sau khi 

khai ngộ là bắt đầu dạy học, 79 tuổi niết bàn, dạy học suốt 49 năm. Nói nhƣ hiện nay, 

thân phận ngài là gì? Là một thầy giáo chuyên nghiệp, thân phận của ngài là thầy giáo. 

Suốt đời ngài dạy, nói nhƣ cách nói hiện nay là giáo dục xã hội, bao gồm tất cả. Suốt 

đời  dạy  học,  nhƣng  không  thành  lập  trƣờng,  dạy  học  không  thành  lập  trƣờng  học. 

Không ở nơi nào cố định, sống cuộc đời du mục lƣu lạc, ở đâu có duyên thì đến đó. 

Nhân duyên sâu dày một chút thì ở thời gian lâu hơn, có nơi ở mấy năm. Nhân duyên ít 

thì ở ba ngày năm ngày là đi. Chúng ta phải hiểu điều này, không thể không biết. Vì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              2/21 

sao  vậy?  Ngài  làm  gƣơng  cho  chúng  ta  thấy,  làm  tấm  gƣơng  cho  chúng  ta  nói  theo. 

Phƣơng thức dạy học, nhƣ phƣơng pháp giáo dục tƣ thục ngày xƣa, ngài dạy rất thành 

công. Vì sao vậy? Vì ngài đã thực hành chúng, ngài thực hành triệt để những điều ngài 

dạy chúng ta. Dạy chúng ta nhìn thấu, buông bỏ, trƣớc tiên ngài đã làm đƣợc điều này, 

nếu không chúng ta không tin, ngài đã làm gƣơng cho chúng ta thấy. Cho nên giáo dục 

của  thánh  hiền  nhân,  giáo  dục  của  Phật  Bồ  Tát,  vì  sao  có  đƣợc  thành  tựu  nhƣ  thế? 

Không  có  gì  khác,  những  gì  ngài  nói  ra  ngài  đều  thực  hành,  khiến  ngƣời  khác  cảm 

động. 

Tôi thƣờng nghĩ, nói đƣợc mà không làm đƣợc, ngƣời này không đáng tin, là gạt 

ngƣời. Nói đƣợc làm đƣợc, đây là hiền nhân. Làm đƣợc sau đó mới nói, đây là thánh 

nhân. Bởi thế giáo huấn của thánh hiền mới có sức ảnh hƣởng lớn nhƣ thế, đƣơng thời 

có thể ảnh hƣởng ngàn vạn ngƣời, ảnh hƣởng đến hậu thế. 

Căn cứ ghi chép của lịch sử Trung quốc, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đã hơn 3000 

năm. Theo lịch sử ghi chép, Đức Phật ra đời vào năm Chu Chiêu Vƣơng thứ 24, nhập 

diệt vào năm Chu Mục Vƣơng thứ 53. Từ ghi chép này, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

nhập diệt đến nay là 3037 năm, ngƣời Trung quốc đều dùng niên đại này. Ngƣời ngoại 

quốc  thì  khác,  ngƣời  ngoại  quốc  là  hơn  2500  năm,  chênh  lệch  600  năm,  nhƣng  đây 

không phải là điều quan trọng. Ngƣời Ấn độ không quá coi trọng khái niệm về lịch sử, 

ngƣời Trung quốc rất coi trọng. Bởi thế ghi chép của cổ nhân, đáng để chúng ta tin 

tƣởng. 

Suốt đời Đức Phật dạy chúng ta điều gì? Không có gì khác với các bậc thánh hiền, 

dạy luân lý, dạy Ngũ thƣờng, dạy đạo đức, dạy nhân quả. Bốn hạng mục này là giáo 

dục phổ thế, tất cả mọi ngƣời đều phải học. Vì sao vậy? Nhƣ vậy xã hội mới có thể an 

định, nhân dân mới có thể sống cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Đây là giáo dục phổ thế, 

chú  trọng  về  đạo  đức  và  nhân  quả.  Sâu  hơn  một  bậc, đó  là  số  ít  ngƣời, họ  chƣa  vừa 

lòng với điều này, muốn tiếp tục nâng cao cảnh giới. Nâng cao cảnh giới mới đạt đƣợc 

học vị, học vị thứ nhất là A la hán. Trí tuệ đức tƣớng của A la hán, cao hơn hàng phàm 

phu chúng ta quá nhiều. A la hán biết rõ về luân hồi lục đạo, họ có năng lực ra khỏi lục 

đạo, điều này không phải ngƣời bình thƣờng có thể làm đƣợc. Ngƣời thƣờng đa phần 

đều lƣu luyến cõi trời và nhân gian, không ra khỏi lục đạo. Điều này trong kinh luận 

đại tiểu thừa, Đức Phật nói với chúng ta rất rõ, ra khỏi lục đạo chƣa phải là cứu cánh, ở 

trên vẫn còn, còn có Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật gọi là tứ thánh pháp giới, đó 

là cõi Tịnh của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, lục Đạo là cõi uế của Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni. Trong thế giới đó không có nhiễm tịnh, hay nói cách khác, đó là thế giới Cực 

Lạc. Nhƣng vẫn không cứu cánh, thọ mạng tuy dài, thọ mạng dài đến đâu cũng có lúc 

hết. Đến ngày đó vẫn là có sanh diệt, có sanh tử, không phải thật sự liễu sanh tử. Hết 

sanh  tử  trong  lục  đạo,  nhƣng  vẫn  còn  sanh  tử  trong  tứ  thánh  pháp  giới.  Cho  nên  họ 

chƣa cứu cánh, phải tiếp tục nổ lực. Tiếp tục nâng cao, đây là Bồ Tát, Bồ Tát tiếp tục 

lên cao tức thành Phật. Điều kiện thành Phật là buông bỏ tất cả vọng tƣởng phân biệt 

chấp trƣớc. Vọng tƣởng là khởi tâm động niệm, rất khó khăn, vì ý niệm của chúng ta 

rất  vi  tế,  bản  thân  mình  không  nhận  ra.  Không  biết  làm  sao  đoạn  đƣợc  nó?  Đƣơng 

nhiên không đoạn đƣợc. Nếu đoạn đƣợc ý niệm này, thập pháp giới không còn, cho 

nên thập pháp giới không phải thật, từ đâu đến? Từ ý niệm, trong kinh điển đại thừa 

Đức Phật thƣờng nói: “Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, câu này rất quan trọng! 

Tịnh độ của Chƣ Phật và thế giới tây phƣơng Cực Lạc từ đâu đến? Từ tâm tƣởng 

sanh. Chúng ta đoạn tận tâm tƣởng, thế giới Cực Lạc cũng không còn, Phật A Di Đà 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              3/21 

cũng không có. Chỉ cần quý vị có tâm tƣởng, nó liền xuất hiện, thật sự từ tâm tƣởng 

sanh. Thế gian chúng ta cƣ trú cũng không ngoại lệ. 

Nếu  trên  địa  cầu  của  chúng  ta,  tâm  chúng  sanh  ở  đây  đều  lƣơng  thiện,  có  thể 

giống nhƣ các bậc thánh hiền nói, tƣơng ƣng với luân lý, đạo đức, nhân quả, tƣơng ƣng 

với  thập  thiện  nghiệp  đạo. Địa  cầu  này  của  chúng  ta  chính  là  thế  giới  Cực  Lạc. Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta, ngài nói một cách rất rõ ràng, cƣ dân ở 

thế giới Cực Lạc đều là “chƣ thƣợng thiện căn câu hội một nơi”. Không những là thiện, 

mà còn là thƣợng thiện. Thiện phân thành ba phẩm thƣợng trung hạ, họ là thƣợng thiện, 

đều là thƣợng thiện nhơn. Quốc độ của ngài rất tốt đẹp, không có thiên tai, nhân dân an 

vui, nên gọi là thế giới Cực Lạc. 

Thế giới này của chúng ta, quý vị thử nghĩ xem, thế giới chúng ta là gì? Thế giới 

này của chúng ta là thế giới thập ác, trái với thập thiện. Chúng sanh ở trên thế giới này, 

khởi tâm động niệm là sát đạo dâm vọng, vọng ngữ, lƣỡng thiệt, ỷ ngữ, ác khẩu. Khởi 

tâm động niệm là tham sân si mạn, đây là thập ác! Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Cƣ 

dân ở thế gian này đều là thập ác, cho nên thế giới này xảy ra vấn đề. Xã hội động loạn, 

không an định, địa cầu thiên tai dồn dập. Đây là nguyên nhân gì? Do ý niệm và hành vi 

bất thiện chiêu cảm nên. 

Trong kinh Đức Phật nói, chúng ta cần phải nhớ, nó liên quan rất mật thiết với 

chúng ta. Câu thứ nhất nói: “tƣớng do tâm sanh”, đó là gì? Dung mạo, thân thể, tình 

tạng sức khỏe của chúng ta, từ đâu đến? Từ tâm niệm, tƣớng do tâm sanh. Tâm thiện, 

tƣớng mạo sẽ tốt, thân thể mạnh khỏe. Tâm bất thiện, tƣớng mạo không tốt, thân thể 

không  mạnh  khỏe_Tƣớng  do  tâm  sanh.  Câu  thứ  hai  là  “cảnh  tùy  tâm  chuyển”,  hoàn 

cảnh sống của chúng ta, có liên quan đến khởi tâm động niệm và hành vi của chúng ta. 

Nếu ý niệm chúng ta thiện, hành vi cũng thiện, thì nơi chúng ta ở mƣa hòa gió thuận, 

không có bất kỳ thiên tai nào. Nếu nhƣ tâm hành bất thiện, đó chính là gió bão, hạn hán, 

lũ lụt, những thiên tai này đều ập đến. 

Bây giờ chúng ta nói thiên tai tự nhiên, không phải, là do ý niệm chiêu cảm. Rất 

khó đƣợc, những gì trong kinh Đức Phật nói từ 3000 năm trƣớc, các nhà khoa học cận 

đại đã chứng minh. Hai năm nay, tin đồn khắp nơi về lời dự ngôn năm 2012, rất nhiều 

ngƣời thảo luận về vấn đề này. 

Trƣớc đây tôi tiếp xúc rất nhiều với các Tôn giáo trên thế giới, xƣa nay chƣa từng 

nói đến vấn đề này. Năm nay tôi ở miền nam Úc Châu, phỏng vấn năm Tôn giáo, đều 

đàm luận đến vấn đề này. Năm Tôn giáo này có Ấn độ giáo, Tích khắc giáo, Hồi giáo, 

Do thái giáo và Cơ đốc giáo. Tháng sáu năm nay tôi phỏng vấn Vatican, đây là thánh 

địa của Thiên chúa giáo. Chúng tôi gặp mặt Giáo hoàng, giao lƣu với chủ giáo đoàn 

của họ, cũng nói đến vấn đề này, họ chủ động đƣa ra vấn đề này. 

Các nhà khoa học nói với chúng ta, năm 2012 không nhất định nói là có thiên tai. 

Các nhà khoa học nói điều này hoàn toàn giống với những gì trong Phật pháp nói, họ 

nói đây là một bƣớc ngoặt của nhân loại. Họ cảm thấy năm 2012 là một khởi điểm, 

một tuần hoàn giữa vũ trụ, chung điểm, khởi điểm. Đây là chu kỳ thứ năm, không phải 

lớn nhất, là một cực hạn, chính là một chu kỳ thái dƣơng chạy quanh hệ ngân hà. Ngày 

này trung tâm hệ ngân hà, thái dƣơng, mặt trời sắp thành một đƣờng thẳng. Trung tâm 

của ngân hà là một hắc động, lực dẫn rất lớn, rất có thể dẫn đến thái dƣơng hắc tử bộc 

phát. Nếu bộc phát lớn, nó sẽ ảnh hƣởng đến địa cầu. 

Các nhà khoa học nói, nếu chúng ta hiểu rõ chân tƣớng sự thật này, nhân loại cần 

phải bỏ ác hƣớng thiện, cần phải quay đầu. Trừ bỏ tất cả những gì bất thiện, làm lại con 

ngƣời mới, đƣa địa cầu đến một ngày mai tốt đẹp. Chính xác, lời này là thật không sai 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              4/21 

chút nào. Tức trong kinh Phật nói với chúng ta, thay đổi tâm thái, tất cả pháp từ tâm 

tƣởng sanh. Chúng ta vứt bỏ bất thiện, trở về thuần tịnh thuần thiện. Bản thân đƣợc độ, 

quốc  gia  đƣợc  độ,  ngƣời  đời  đƣợc  độ,  địa  cầu  cũng  đƣợc  độ,  việc  tốt!  Hay  nói  cách 

khác, nếu không quay đầu, không chịu thay đổi, phiền phức này rất nghiêm trọng. Các 

nhà khoa học nói đến điều này, nói rất hay, rất đáng để chúng ta làm tham khảo. Muốn 

toàn bộ nhân loại quay đầu, quả thật không phải là chuyện dễ, tôi tin rằng đến Thƣợng 

đế cũng không làm đƣợc. 

Các  nhà  khoa  học  đem  đến  cho  chúng  ta  một  niềm  hy  vọng  lớn,  họ  dùng  một 

phần  trăm  căn  bậc  hai  nhân  khẩu  toàn  thế  giới  để  tính,  một  phần  trăm  căn  bậc  hai 

không quá 8000 ngƣời. Cũng chính là nói, nếu có 8000 ngƣời thật sự quay đầu, Phật 

pháp gọi là phát tâm đại bồ đề, nhƣ tỳ kheo Pháp Tạng vậy, 8000 ngƣời này có thể cứu 

địa cầu. Chúng ta thử nghĩ xem, 65 ức nhân khẩu, 8000 ngƣời có thể cứu chăng? Hơn 

60  ức  ngƣời  tạo  nghiệp,  8000  ngƣời  hành  thiện  có  thể  cứu  chăng?  Có  thể!  Tổ  tiên 

chúng ta có một câu nói rằng: “tà không thắng chánh”, cũng chính là nói, 1000 ngƣời 

là tà có một ngƣời chánh. Nhƣ vậy 1000 ngƣời tà cũng không bằng một ngƣời chánh 

này. Câu này ứng dụng trong các nhà khoa học nói, chúng ta có thể tin, toàn thế giới có 

8000 ngƣời chăng? Chúng ta tin có. Lý do gì để tin? Trong ngƣời tín ngƣỡng Tôn giáo 

có ngƣời tốt. Tín ngƣỡng Tôn giáo, họ tin thần, họ tin nhân quả. Cho nên giáo đình La 

Mã yêu cầu giáo đồ Thiên Chúa trên toàn thế giới. Mỗi ngày đặc biệt vì năm 2012, vì 

vấn đề này mà cầu nguyện, chính xác! 

Hai năm trƣớc, cũng nghe nói vấn đề này, nhiều thiên tai, tịnh tông chúng ta phát 

khởi  Tam  Thời  Hệ  Niệm  Phật  Sự,  đây  là  làm  700  ngày,  nghĩa  là  100  tuần.  Bây  giờ 

trong nƣớc và hải ngoại, rất nhiều nơi đều có ngƣời đang phát tâm làm. Đây là việc tốt, 

rất tốt! Nhƣng chúng ta rất rõ ràng, rất thấu triệt, sự cầu nguyện này trong Phật giáo gọi 

là  pháp  hội  kinh  sám  Phật  sự,  đều  thuộc  về  cầu  nguyện.  Cầu  nguyện  có  hiệu  quả, 

nhƣng trị ngọn không phải trị gốc, điều này nhất định phải biết. Hiệu quả cầu nguyện 

lớn bao nhiêu, điều này phải xem ngƣời cầu nguyện. Tâm ngƣời này chánh, hiệu quả 

của nó sẽ lớn. Nếu còn tự tƣ tự lợi, còn danh văn lợi dƣỡng, còn tham sân si mạn, sức 

cầu nguyện của họ rất nhỏ. Nhƣng nhỏ cũng khởi tác dụng, nhiều ngƣời nó sẽ khởi tác 

dụng. Mấy ngàn ngƣời cùng nhau cầu nguyện, sản sanh hiệu quả rất lớn. Nhƣng tình 

trạng này, thông thƣờng ngƣời học khoa học, thanh niên bây giờ không tin, họ nói đây 

là mê tín. Quý vị nói thiên tai này rất lớn, chúng ta hóa giải nó. Họ nói quý vị nói lung 

tung, căn bản không có thiên tai, quý vị bịa đặt sanh sự. Điều này trong xã hội hiện tại 

rất có thể phát sinh, cũng có thể nói chắc chắn có ngƣời phê bình, cho nên Tôn giáo 

nhất định phải quay về giáo dục. Tôi giao lƣu với các chủ giáo ở giáo đình, đã đƣa ra 

tƣ tƣởng này, nhất định phải trở về giáo dục. 

Nghĩ đến ngƣời sáng lập mỗi Tôn giáo, trong thời đại quá khứ, đều là hơn 2000 

năm. Cơ đốc giáo có 2000 năm lịch sử, Phật giáo càng lâu, Do thái giáo có 4000 năm, 

Ấn độ giáo có hơn mƣời ngàn năm. Vì sao đƣơng thời các bậc đại đức sáng lập Tôn 

giáo, có nhiều ngƣời tín ngƣỡng, đi theo nhƣ thế, mà còn có thể truyền rất lâu. Truyền 

mấy  ngàn  năm,  truyền  khắp  toàn  thế  giới,  dựa  vào  điều  gì?  Dựa  vào  giáo  dục.  Nếu 

ngày xƣa cũng áp dụng kinh sám Phật sự này, dùng phƣơng pháp cầu nguyện này, Tôn 

giáo này sớm đã bị hủy diệt, không còn tồn tại. 

Đặc biệt là ngƣời bây giờ, từng tiếp thu khoa học. Nếu họ hỏi, Tôn giáo này có 

cống  hiến  gì  đối  với  xã  hội?  Quý  vị  phải  nói  ra, trong  thời  đại  này,  Tôn  giáo  đƣa  ra 

cống hiến là cơ hội tốt. Hiện nay trên toàn thế giới, từ mầm non đến đại học, nghiên 

cứu sở, trong các khoa đều không có luân lý, không  có đạo đức, không có nhân quả, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              5/21 

thiếu những thứ này. Những điều này là chủ lực an định của xã hội, giáo dục Tôn giáo 

đặc biệt là bổ sung vào điểm này, Tôn giáo đối với xã hội cống hiến rất lớn. Trong kinh 

điển của mỗi Tôn giáo, đều dạy quý vị làm ngƣời tốt, không dạy quý vị làm ngƣời xấu. 

Đều  dạy  quý  vị  phải  làm  ngƣời  tốt,  phải  phụng  sự  sƣ  trƣởng.  Đều  dạy  quý  vị  phải 

thƣơng ngƣời, phải quên mình vì ngƣời, chủ động giúp chúng sanh khổ nạn. Giáo dục 

Tôn giáo, bất luận Tôn giáo nào, quý vị quan sát tƣờng tận, xem kinh điển của nó, đều 

dùng yêu thƣơng làm tƣ tƣởng trung tâm. Có thể nói giáo dục Tôn giáo là giáo dục yêu 

thƣơng. Thƣơng ngƣời sao có thể hại ngƣời? Làm gì có đạo lý này! 

Phật giáo phải chăng là giáo dục Tôn giáo? Nói thật, Phật giáo không phải giáo 

dục  Tôn giáo, hoàn  toàn  không liên quan đến  Tôn giáo. Nhƣng  trên  sự thật chúng ta 

cần phải thừa nhận, hiện nay Phật giáo luân lạc vào trong Tôn giáo, quý vị không thể 

không nói nó là Tôn giáo. Phật giáo biến thành Tôn giáo, thời gian này bao lâu? Chúng 

ta nghiên cứu, quan sát tƣờng tận, không quá 300 năm. Giữa thời nhà Thanh trở về sau 

mới biến chất, đại khái biến thành ra nhƣ thế là do Thái hậu Từ Hy. Điều này chúng ta 

có lý do tin rằng, lúc Mãn Thanh khai quốc, đối với truyền thống học thuật của ba nhà 

Nho Thích Đạo, họ siêng năng học tập. Trong cung đình thƣờng mời cao Tăng học giả 

của ba nhà, vào cung đình dạy học, hoàng đế dẫn đầu phi tần văn võ đại thần đến nghe 

giảng.  Giảng  nghĩa  của  họ,  giảng  nghĩa  của  Nho,  giảng  nghĩa  của  Đạo  đều  lƣu  giữ 

trong Tứ Khố Toàn Thƣ. Quý vị tra trong Tứ Khố Toàn Thƣ, trong hoàng cung giảng 

mỗi ngày, họ giảng những gì, quý vị đều có thể thấy đƣợc. Đối với Phật giáo vô cùng 

tôn  trọng,  giảng  nghĩa  của  Phật  giáo  không  ở  trong  Tứ  Khố,  đặc  biệt  biên  tập  thành 

một bộ Đại Tạng Kinh, gọi là Càn Long Đại Tạng Kinh, điều này chứng tỏ họ rất tôn 

trọng Phật pháp. Phật nhập tạng. Nho đƣa vào trong Tứ Khố, Đạo cũng đƣa vào trong 

Tứ Khố. Chỉ có Phật giáo đặc biệt biên tập riêng, đây là sự tôn trọng đối với Phật giáo. 

Từ thời nhà Hán, sau khi Phật giáo truyền vào Trung quốc, giáo dục ở đây có hai 

hệ  thống.  Một  là  giáo  dục  truyền  thống  của  Nho  giáo,  do  tể  tƣớng  quản  lý,  tể  tƣớng 

hiện nay là giám đốc. Dƣới tổng lý có một bộ là bộ giáo dục, ngày xƣa không gọi là bộ 

giáo dục, gọi là lễ bộ. Lễ bộ chính là bộ giáo dục, quản lý về giáo dục. Giáo dục Phật 

giáo và giáo dục Đạo giáo, Hoàng đế đích thân nắm giữ. Hai giáo dục này không do tể 

tƣớng quản lý, do hoàng đế đích thân quản lý. Bởi vậy Phật và Đạo phát triển trong 

nhân gian hơn Nho giáo rất nhiều. Đạo quán của Đạo giáo, Tự viện của Phật giáo có 

thể xây dựng theo hình thức cung điện, vì sao vậy? Vì đây là thầy của Hoàng đế, các 

đạo  khác  không  đƣợc.  Đại  thành  điện  của  Khổng  tử  cũng  có  thể  kiến  trúc  theo  lối 

hoàng  cung.  Đây  là  hoàng  gia  đặc  biệt  tôn  trọng  đối  với  Nho  Thích  Đạo,  lấy  thánh 

nhân làm thầy. Nơi thầy ở, đƣơng nhiên phải giống nhƣ Hoàng cung vậy, quý vị có thể 

thấy đƣợc điều này. Nhƣng đến thời thái hậu Từ Hy, bà phế bỏ chế độ này. Chúng ta 

tin rằng, có thể những gì các bậc cao tăng đại đức nói, rất nhiều đều nói đúng khuyết 

điểm của thái hậu Từ Hy. Bà nghe rồi cảm thấy không vui, nên thà rằng đừng nói, bởi 

vậy bà phế bỏ truyền thống dạy học trong cung đình. Bà rất mê tín, tin theo đồng bóng. 

Quốc gia đại sự đến cầu xin thần, nghe theo chỉ thị của thần minh, vì vậy mà mất nƣớc. 

Muốn  quốc  gia  hƣng  thịnh,  phải  nghe  từ  dân,  nghe  xem  trăm  họ  nói  gì,  quốc  gia  sẽ 

hƣng thịnh. Khi quốc gia sắp mất nghe thần minh, nghe thần minh sẽ mất nƣớc. 

Vấn đề này thầy tôi là đại sƣ Chƣơng Gia nói với tôi, thời nhà Thanh thầy là quốc 

sƣ, kể câu chuyện này lại cho tôi nghe. Đồng bóng có linh chăng? Nói thật, đồng bóng 

đa phần là quỷ thần mạo xƣng Phật Bồ Tát giáng phàm, chuyện đơn giản thì rất linh, 

nhƣng  chuyện  lớn  họ  nói lung  tung.  Những gì họ nói  không  có  trách nhiệm,  quý  vị 

cũng tìm không đƣợc họ. Tôi cũng là vì chuyện đồng bóng này mà đến thỉnh giáo thầy, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              6/21 

tôi hỏi rốt cuộc vấn đề này có thể tin đƣợc chăng? Là thật chăng? Thầy liền kể cho tôi 

nghe câu chuyện này. 

Trong Phật giáo, lành dữ họa phƣớc không phải hỏi quỷ thần, nhƣ vậy là sai. Lành 

dữ họa phƣớc hỏi ai? Hỏi chính mình, hỏi bản thân khởi tâm động niệm chánh hay bất 

chánh. Nếu khởi tâm động niệm là chánh, tất cả đều kiết tƣờng nhƣ ý. Khởi tâm động 

niệm bất chánh, nhƣ vậy nhất định có thiên tai, lời này nói rất có lý! Nhƣ trong kinh 

Đức Phật nói: “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, hỏi bản thân quý vị đang nghĩ điều gì, 

lành dữ họa phƣớc đều ở trong đó. Phạm vi Phật pháp nói rất lớn, biến pháp giới hƣ 

không giới, nó thừa nhận có thiên thần, có quỷ thần, có vô số thần minh. Nhƣng tất cả 

là phàm phu, giống chúng ta vậy. Đức Phật dạy chúng ta khi gặp khó khăn, quý vị hỏi 

Phật, hỏi Bồ Tát, đó là thầy chúng ta. Phật là thầy chúng ta, Bồ Tát là bậc đàn anh của 

chúng ta. Có một số Bồ Tát tƣ cách và kinh nghiệm rất sâu, cũng có thể làm thầy của 

chúng ta. Họ dạy chúng ta điều gì? Những kinh điển đó đều là giáo huấn của họ. Quý 

vị có vấn đề, mở kinh điển nhất định tìm thấy đáp án, bất cứ bộ kinh điển nào đều có 

thể giải quyết vấn đề, đặc biệt là Kinh Vô Lƣợng Thọ. Kinh Hoa Nghiêm mọi ngƣời 

công nhận  là  cứu cánh viên  mãn, có  thể nói là vấn  đề  gì, quý  vị đều  có thể  tìm  thấy 

trong  Kinh  Hoa  Nghiêm.  Muốn  giúp  chúng  sanh  khổ  nạn,  giúp  chúng  sanh  lìa  khổ 

đƣợc vui, nhƣ vậy phải biết khổ từ đâu mà có? Khổ do mê mà có. 

Quý vị xem trong tự tánh chúng ta vốn có trí tuệ, đức năng, tƣớng hảo, vốn có. Vì 

mê thất tự tánh trí tuệ biến thành phiền não, đức năng biến thành tạo nghiệp, tƣớng hảo 

biến thành khổ báo. Nói rõ ràng hơn một chút, mọi ngƣời đều biết đến phiền não, tham 

sân  si  mạn  nghi  là  cƣơng  lĩnh  chung,  chuyện  không  nhƣ  ý  muốn  quá  nhiều.  Tập  khí 

phiền não này từ đâu mà có? Mê thất từ tánh trí tuệ của tự tánh biến thành phiền não. 

Đạo đức và năng lực của quý vị cũng đều là viên mãn, sau khi mê đức năng này liền 

biến thành tạo nghiệp. Đức biến thành gì? Đức biến thành tự tƣ tự lợi, biến thành danh 

văn lợi dƣỡng, biến thành tham hƣởng thụ ngũ dục lục trần. Tƣớng hảo biến thành luân 

hồi lục đạo, chính là nhƣ thế. Giác ngộ, giác ngộ nó sẽ thay đổi lại, phiền não trở thành 

trí tuệ. Khi tạo vô lƣợng vô biên tội nghiệp, toàn bộ khôi phục đức năng tốt đẹp của 

chính mình, lục đạo biến thành thế giới Cực Lạc. Sở cầu của Phật pháp là gì? Cầu giác 

ngộ, cầu trí tuệ. Giác ngộ trí tuệ liền hiện tiền, gọi là chuyển phiền não thành bồ đề, 

chuyển nghiệp chƣớng thành đức năng, chuyển lục đạo thành tƣớng hảo. Giác ngộ sẽ 

chuyển lại. Bởi thế giáo dục này là giáo dục quan trọng nhất của cõi trời và cõi ngƣời, 

thật sự có thể giúp tất cả mọi ngƣời lìa khổ đƣợc vui, nghĩa là giúp ngƣời phá mê khai 

ngộ. Phá  mê  khổ  sẽ rời  xa, khai  ngộ niềm  vui  liền  hiện  tiền. Bởi  thế  nó  là  giáo  dục, 

không thể không biết, tất cả Tôn giáo đều là giáo dục. 

Muốn  cứu  vãn  xã  hội  hiện  nay,  tiến  sĩ  Townenbe  ngƣời  Anh  nói  rất  hay:  Giải 

quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21_đây là vấn đề xã hội của trên toàn thế giới, chỉ có 

học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa. Đây là ngƣời Anh nói, nói từ 50 năm 

trƣớc, lúc đó là thời kỳ kháng chiến. Lời ông nói là thật, không phải giả. 

Hiện nay chúng ta bình tĩnh quan sát thế giới này, làm sao giúp thế giới này khôi 

phục lại trật tự xã hội? Ngoài việc dựa vào Tôn giáo không có biện pháp thứ hai, dựa 

vào điều gì của Tôn giáo? Dựa vào giáo dục Tôn giáo, dựa vào việc dạy học của Tôn 

giáo. Chúng ta hy vọng, tất cả Tôn giáo trên thế giới đều phải trở về với truyền thống 

giáo dục, trở về với việc dạy học. Những nghi thức cầu nguyện còn cần thiết chăng? 

Đƣơng nhiên không thể bắt họ từ bỏ, họ không làm đƣợc điều đó. Có thể cùng tồn tại, 

nhƣng lấy việc dạy học làm chủ, lấy giáo dục làm chủ yếu. Chúng ta cũng không phản 

đối  việc  cầu  nguyện,  nhƣ  vậy  thông  thƣờng tín  đồ  đều  dễ  chấp  nhận, tôi  tin họ đều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              7/21 

hoan hỷ tiếp thu. Họ học Tôn giáo không còn mê tín, quý vị học Phật ngày ngày tụng 

kinh, hiểu đƣợc kinh dạy những gì, có thể nói đƣợc đạo lý trong đó. Không phải chỉ 

biết dọc mà không hiểu ý nghĩa, nhƣ vậy không khởi tác dụng. Rất nhiều ngƣời hỏi tôi, 

nhƣ vậy có lợi ích chăng? Tôi nói có lợi ích, lợi ích gì? Tốt hơn mắng ngƣời, tốt hơn 

sân si. Tóm lại đọc ngôn ngữ của thánh hiền phải hiểu lý, hiểu lý mới thật sự đƣợc thọ 

dụng, không hiểu lý không đƣợc, mỗi Tôn giáo đều nhƣ vậy. 

Chúng tôi biên tập một cuốn sách Tôn Giáo Thế Giới Là Một Nhà. Trong tập sách 

nhỏ này, là trích dẫn trong điển tịch của mỗi Tôn giáo, những câu có liên quan đến luân 

lý đạo đức nhân quả hội tập lại. Qúy vị xem, những gì liên quan đến điều này, mỗi Tôn 

giáo nói đều giống nhau. Tôn giáo có thể hợp tác, Tôn giáo có thể bắt tay nhau, Tôn 

giáo có thể khiến xã hội này có đƣợc sự hòa bình an định. Hy vọng chƣ vị đồng học 

của tín ngƣỡng Tôn giáo đều tinh tấn nỗ lực, thúc đẩy sự nghiệp hòa bình thế giới này. 

Chúng ta xem câu này rất có ý nghĩa, quý vị xem tỳ kheo Pháp Tạng hy vọng có 

thể đạt đƣợc trí tuệ sáng suốt: “Quốc độ ta ở, mƣời phƣơng đều nghe đƣợc tên của giáo 

thọ”,  vì  sao  vậy?  Vì  đối  tƣợng  giáo  hóa  là  tất  cả  chúng  sanh  khắp  mƣời  phƣơng  thế 

giới. Chúng sanh không biết trƣờng học này ở đâu, không biết thầy giáo tên gọi là gì, 

sẽ không có ý nguyện cầu học. Biết tên của thầy, biết trƣờng học ở đâu sẽ phát tâm cầu 

học. 

Nhƣ 60 năm trƣớc tôi vừa mới đến Đài Loan, muốn đi học mà không có cơ hội. Ở 

Đài Loan đất khách quê ngƣời, một mình đến Đài Loan, thân mình lo chƣa xong, làm 

gì có điều kiện để học hành! Nghe nói có một ngƣời đồng hƣơng, ông Phƣơng Đông 

Mỹ quê Đồng Thành, cách quê nhà chúng tôi không xa, là một nhà triết học đƣơng đại. 

Lúc đó tôi đặc biệt yêu thích triết học, muốn học theo ông, nhƣng phải biết tên của ông 

mới đƣợc. Biết ông là giáo thọ trƣờng đại học Đài Loan, nhƣ vậy mới có thể đi tìm ông. 

Nếu không biết chỗ ở, không biết tên, tức là không có nhân duyên, cho nên đây là điều 

rất quan trọng. “Vì muốn chóng độ chúng sanh”, mới có nguyện vọng này. 

Bên dƣới nói, đây chính là trong 48 nguyện: “Nguyện thứ 17, Chƣ Phật tán thán”. 

Quý vị xem, quý vị tu hành tinh tấn, quý vị làm giỏi, ngƣời ngƣời đều khen ngợi, danh 

quý vị vang khắp. Trƣớc tiên bản thân phải thành tựu, mới có ngƣời khen ngợi quý vị. 

“Nguyện  thứ  18,  mƣời  niệm  tất  vãng  sanh”,  đây  là  khen  ngợi  điều  gì?  Vô  cùng thù 

thắng chính là nguyện này. Chúng ta muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc_Trƣớc đây gọi 

là vãng sanh, bây giờ gọi là di dân. Chúng ta di dân đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, 

điều kiện rất đơn giản. Quý vị thật sự tin tƣởng, thật sự muốn đi, thật sự niệm Phật A 

Di Đà, một ngày niệm mƣời danh hiệu đều đƣợc. Mƣời niệm này có rất nhiều cách nói, 

ở sau có giới thiệu tƣờng tận. “Nguyện thứ 19, nghe danh phát tâm”, nghe đƣợc danh 

hiệu Phật A Di Đà và thế giới Cực Lạc, liền phát nguyện cầu vãng sanh. Cõi nƣớc này 

quá tốt đẹp, rất thích hợp để chúng ta đến đó tấn tu. 

“Nên biết chúng sanh đƣợc độ, trƣớc tiên là nghe danh”. Vì sao phải niệm Phật? 

Vì công đức niệm Phật không thể nghĩ bàn, đây là nguyên nhân gì? Chúng ta niệm câu 

A Di Đà Phật này, quý vị xem những ngƣời xung quanh hữu ý hay vô ý họ đều nghe 

đƣợc, đã truyền tức này cho họ. Trên tay chúng ta thƣờng cầm chuổi hạt, ngƣời ta thấy 

liền biết đây là tín đồ Phật giáo. Quý vị xem, họ sẽ có ấn tƣợng, có Phật, Phật lƣu lại 

trong tâm họ. Đây chính là giúp họ, quý vị hữu ý hay vô ý đã giúp họ. 

Bởi thế một ngƣời xuất gia, công đức của họ ngƣời thƣờng không thể sánh đƣợc. 

Bất luận họ là ngƣời xuất gia tốt hay là ngƣời xuất gia không tốt, điều này không sao, 

nhân  quả  cá  nhân  họ  thì  cá  nhân  họ  gánh  chịu.  Nhƣng  hình  tƣớng  của  họ  khi  đi  ra 

ngoài, ngƣời ta nói họ là đệ tử Phật, ấn tƣợng của Phật in vào trong A lại da của ngƣời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              8/21 

ta. Công đức này rất lớn, họ đang thay Phật tuyên truyền, khiến mọi ngƣời đều biết có 

Phật, dụng ý là nhƣ vậy. Điều này chúng ta không thể không biết, hiện nay gọi là tuyên 

truyền. Hình tƣợng này không cần nói gì cả, quý vị đi trên đƣờng, quý vị xem có bao 

nhiêu ngƣời trồng thiện căn. 

Trƣớc đây tôi ở Đài Loan, sinh viên đại học bắt đầu học Phật, học sinh rất ngại 

khi cầm chuỗi, sợ ngƣời khác cƣời. Tôi nói với họ, đừng sợ ngƣời khác cƣời, quý vị đã 

làm  không  biết  bao nhiêu  việc  tốt, độ  không  biết bao  nhiêu  ngƣời. Tôi  nói, quý  vị  ở 

trong trƣờng học, tay cầm xâu chuỗi, bất luận là niệm hay không. Quý vị đi một vòng 

trong trƣờng, độ đƣợc rất nhiều bạn học, sau đó mọi ngƣời mới thực hành. Trên sách 

quý vị đừng viết tên, vì thông thƣờng mọi ngƣời đều viết tên mình ngoài bìa sách, quý 

vị viết vào bìa sách: “Nam Mô A Di Đà Phật”. Mỗi bạn học đều nhìn thấy “nam Mô A 

Di Đà Phật”, họ đều niệm một câu. Đừng xem thƣờng điều này, tƣơng lai sau, đời sau 

kiếp  sau  họ  học  Phật,  vào  cửa  Phật.  Tƣơng  lai  làm  Bồ  Tát,  làm  Phật  chính  là  từ  hạt 

giống này, quý vị thay họ trồng hạt giống này! Việc tốt phải thƣờng truyên truyền, Phật 

Bồ Tát dạy chúng ta nhƣ thế. Đoạn kinh văn ở đây rất coi trọng vấn đề này. 

Nghe  danh  hiệu  nên  mới  có  thể  phát  tâm  bồ  đề,  mới  có  thể  nhất  hƣớng  chuyên 

niệm. “Thậm chí cho đến mƣời niệm đều đƣợc vãng sanh”, nếu họ y giáo phụng hành, 

đời này họ thành tựu, có thể thành Phật ngay trong đời này, quả là tuyệt vời. Trong một 

đời có thể giúp một ngƣời thành Phật, công đức này không thể nghĩ bàn. Nếu có năng 

lực  giúp  nhiều  ngƣời  thành  Phật,  trong  kinh  điển  có  ví  dụ,  đời  này  quý  vị  có  thể  độ 

mƣời ngàn ngƣời, nghĩa là giúp mƣời ngàn ngƣời thật sự niệm Phật đến thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc, nhƣ vậy quý vị là hóa thân của Phật A Di Đà. Hoàn toàn không phải 

giả, lời này là Đại Từ Bồ Tát nói. 

Giúp  hai  ngƣời  vãng  sanh,  thù  thắng  hơn  công  đức  niệm  Phật  của  chính  mình. 

Nếu ta giúp mƣời mấy hai mƣơi ngƣời vãng sanh, quý vị có thể không vãng sanh ƣ? 

Khi quý vị vãng sanh họ đến để báo ân, họ nói với Phật A Di Đà: Chúng con đến đây 

đều là nhờ ngƣời này giúp, bây giờ chúng con cùng đi đón họ. Con ngƣời đồng với tâm 

này, tâm đồng với lý này. Chỉ cần họ tiếp thu, nhất định cùng với Phật A Di Đà đến 

đón họ. 

“Cho nên Bồ Tát Pháp Tạng nguyện khi thành Phật, trí tuệ của Phật sáng suốt, cõi 

nƣớc vi diệu thù thắng hơn hẳn, công đức danh hiệu của giáo chủ A Di Đà Phật phổ 

biến khắp mƣời phƣơng”. Điều này chúng ta rất rõ ràng minh bạch, có thể nói tất cả 

Chƣ  Phật  Bồ  Tát  khắp  mƣời  phƣơng,  không  ai  không  tuyên  dƣơng  Phật  A  Di  Đà, 

không ai không nói về thế giới Cực Lạc. Cho nên thật sự hiểu đƣợc_ngƣời bây giờ chỉ 

biết tu phƣớc, là việc tốt, ngƣời nào không muốn cầu phƣớc? Cầu phƣớc nào là việc tốt, 

phƣớc báo nào lớn nhất? 

Đế  vƣơng  thời  Mãn  Thanh  phƣớc  báo  lớn  nhất,  họ  tu  nhƣ  thế  nào?  Họ  thỉnh 

những  bậc  cao  tăng  đại  đức  vào  cung  thuyết  pháp, phƣớc  báo  giảng  kinh  rất  lớn,  họ 

nghe kinh sẽ khai ngộ. Làm một việc Phật sự, tụng mấy bộ kinh không đƣợc, họ vẫn là 

mê hoặc điên đảo, phải dạy học. Cho nên trong mƣời nguyện của ngài Phổ Hiền có câu: 

“thỉnh chuyển pháp luân”, nghĩa là thỉnh pháp sƣ giảng kinh. “Thỉnh Phật trụ thế”, mời 

những ngƣời đồng học đến tổ chức đạo tràng, đạo tràng này là gì? Nhƣ trƣờng học hiện 

nay, phƣơng tiện hơn chính là mở lớp. 

Khi tôi mới học Phật, thầy tôi ở thƣ viện Từ Quang Đài Trung, thƣ viện này do 

ông thành lập. Trong thƣ viện chuyên tổ chức những buổi giảng về Phật học, điều này 

rất hay! Bình thƣờng là chủ nhật, chủ nhật học sinh nghỉ đến đây học Phật, đến nghe 

giảng.    Nghỉ  hè  mở  lớp  tập  trung,  lớp  hè  thông  thƣờng  là  hai  tuần,  sắp  xếp  chƣơng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              9/21 

trình, ghi danh đến tham dự. Miễn phí, lo ăn lo ở, lâu dài nhƣ thế. Cho nên những phần 

tử tri thức ở Đài Loan, học sinh đại học học Phật trở thành một thị hiếu. Thị hiếu này 

do thầy Lý dẫn đầu, tạo nên một bầu không khí. Đây gọi là công đức chân thật, gọi là 

thỉnh chuyển pháp luân. Thỉnh Phật trụ thế, đó là thành lập đạo tràng trƣờng kỳ, nhƣ 

thành lập Phật học viện, luận đàn Phật học. Những công việc thuộc đạo tràng trƣờng 

kỳ này, đây là thỉnh chuyển pháp luân. Giữ lại những thầy giáo giỏi, không đƣợc để họ 

đi. 

Trong Phật pháp Đức Phật Thích Ca Mâu Ni làm gƣơng cho chúng ta, chúng ta 

phải lãnh hội một cách sâu sắc đối với ý của ngài. Suốt cuộc đời ngài không thành lập 

đạo tràng, có đạo tràng chăng? Có, trong kinh chúng ta thấy có Tinh Xá Trúc Lâm, Kỳ 

Thọ  Cấp  Cô  Độc  Viên,  Linh  Thứu  Sơn,  những  đạo  tràng  đó  đều  là  quốc  vƣơng  đại 

thần, cƣ sĩ trƣởng giả thành lập. Vì thế Đức Phật tán thành quý vị thành lập đạo tràng, 

ngƣời xuất gia đến dạy học. Nói nhƣ hiện nay mọi ngƣời dễ hiểu, hoan nghênh quý vị 

thành  lập  trƣờng  học,  ngƣời  xuất  gia  đến  làm  giáo  viên.  Không  quản  lý  việc  hành 

chánh, chỉ lo việc dạy học. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã biểu diễn cho chúng ta thấy 

nhƣ  thế,  ngài  không  lo  lắng,  không  quản  lý  hành  chính.  Không  quản  ngƣời,  không 

quản việc, ngài tự tại biết bao. Quản ngƣời, quản việc, quản tiền, toàn bộ là việc của 

quý vị. Quý vị tổ chức thật tốt, tôi thƣờng đến đây dạy, còn nhƣ tổ chức không tốt thì 

đi nơi khác. Đây là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni biểu diễn cho chúng ta xem suốt 49 

năm, chúng ta phải học điều này. 

Tôi xuất gia, thầy dạy tôi, khuyên tôi, tôi rất nghe lời, làm theo lời thầy. Thầy dạy 

tôi học theo Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, tôi rất nghe lời. Cuốn sách đầu tiên thầy bảo 

tôi đọc_đại sƣ Chƣơng Gia bảo tôi đọc Thích Ca Phổ, chính là truyện ký của Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni. Quý vị xem, học theo ngài, điều này an vui biết bao! Suốt đời thân 

tâm không có gánh nặng, ngƣời bây giờ gọi là không có áp lực, cuộc sống tự tại. Mỗi 

ngày ngoài việc đọc sách, thì ở đây cùng nhau chia sẻ với mọi ngƣời tâm đắc học Phật 

của chúng ta, ngoài điều này ra không còn việc gì khác! 

Mƣời mấy năm lại đây, có tham gia những công tác nhƣ hòa bình quốc tế, làm 

một chút việc. Đây là gì? Thấy thế gian quá nhiều thiên tai, xã hội không an đinh, cuộc 

sống quá khổ. Phật giáo có trách nhiệm này, đại từ đại bi, phải tận tâm tận lực giúp đỡ. 

Chúng ta có thể giúp đƣợc, cũng chỉ là dùng lời nói. Tham gia hoạt động này, chúng 

tôi phát biểu vài lần báo cáo, cũng chỉ nhƣ thế mà thôi. Đối với những ngƣời thật sự 

muốn làm việc, đó là đối với họ, chúng tôi chỉ đƣa ra kiến nghị. 

Công việc chúng tôi làm ở Thang Trì là bất đắc dĩ, ép chúng tôi không còn cách 

nào khác. Bạn bè trên Liên Hiệp Quốc tạo áp lực cho tôi, sau khi tôi báo cáo xong họ 

đến tìm tôi, cùng nhau ăn cơm, cũng thƣờng cùng nhau nói chuyện, họ nói thầy nói rất 

hay, không tệ, nhƣng đây là lý tƣởng, không làm đƣợc, đây không phải sự thật. Điều 

này khiến chúng tôi coi trọng, vì sao? Vì họ không tin cổ nhân, không tin thánh hiền. 

Đây là vấn đề lớn, nguy cơ về niềm tin, phải làm sao? Phải giải quyết vấn đề này. Hiện 

nay nói khoa học, khoa học phải có chứng cứ, chúng ta cần phải làm một tấm gƣơng. 

Vì thế mới nghĩ đến, chúng tôi phải tìm một trấn nhỏ, làm nên một điểm điển hình cho 

họ thấy. Đây là thật, không phải giả. Những gì thánh hiền truyền lại, đến nay vẫn còn 

nguyên  giá  trị,  đã  làm  ra  đƣợc  nhƣ  thế.  Đây  gọi  là  tổ  tông  có  đức,  Tam  bảo  gia  trì, 

chúng tôi đã làm thành công. Vì chúng tôi biết, trƣớc đó có hai vị đại đức, đó là bậc 

tiền bối thuộc hàng tổ phụ của chúng tôi là Đào Hành Tri và Lƣơng Thục Minh từng 

làm  thí nghiệm, nhƣng đều  không thành công. Đầu  năm  dân quốc, họ là bậc đại  đức 

trong giới học thuật. Tôi sũy nghĩ về nguyên nhân vì sao họ làm không thành công? Có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              10/21 

thể họ dạy học có đối tƣợng đặc biệt, là lớp thanh niên. Thành lập lớp học ở nông thôn, 

dạy lớp thanh niên học, lớp thanh niên nhìn thấy xã hội đại chúng đều không học, nên 

họ không có hứng thú học tập. Bảo học sinh học, học sinh nhìn thấy thầy không học, 

học sinh học tốt đƣợc ƣ? Chúng tôi lãnh hội đƣợc kinh nghiệm của tiền nhân, tôi nói 

chúng ta không thể phạm phải sai lầm nhƣ họ, nếu không chắc chắn chúng ta cũng thất 

bại. Vì thế chúng tôi liền nghĩ ra một chủ ý, ở trấn nhỏ này có 12 thôn trang, có tám 

vạn bốn ngàn cƣ dân. Đối tƣợng dạy học của chúng tôi là tất cả, nam nữ già trẻ, các 

ngành các nghề đều cùng nhau học. Học gì? Học một thứ là Đệ Tử Quy, điều này đã 

phát sinh hiệu quả. Sau ba tháng, thành tích ngoài sức tƣởng tƣợng, bản thân chúng tôi 

không khỏi  giật  mình. Vì  chúng tôi  nghĩ thực hiện thành  công  Đệ  Tử  quy,  diện  mạo 

trấn nhỏ này hoàn toàn thay đổi, ít nhất phải hai đến ba năm. Vốn là nghĩ thế, không 

ngờ chỉ mới ba tháng đã thành công. Chúng tôi cám ơn trời đất, không dám nhận công, 

đây không phải ngƣời có thể làm đƣợc. 

Tôi cũng nói với các thầy cô giáo này, quý vị không đƣợc vì thành công này mà 

kiêu  ngạo,  đây  không  phải  chúng  ta  làm  đƣợc,  ai  làm  đƣợc?  Nhờ  đức  của  Tổ  tông, 

Tam Bảo gia trì, nếu không sao có thể. Nếu quý vị nói với tôi, tôi không thể tin đƣợc. 

Lúc đó thầy giáo gọi điện thoại báo cáo tình hình với tôi, nếp sống dân Thang Trì đích 

thực khả quan, tôi liền nghĩ đến làm sao để giới thiệu với Liên Hiệp Quốc. Liên Hiệp 

Quốc cũng không phải là nơi chúng ta muốn đến là đến, không đơn giản nhƣ thế, ngày 

nào cũng nghĩ đến điều này. Hai tháng sau, Liên Hiệp Quốc đến tìm tôi, cơ hội này quả 

là khó gặp, đây không phải là tổ tông gia hộ ƣ? Họ đến tìm tôi làm gì? Mời tôi đứng ra 

tổ chức hoạt động này giúp họ, hoạt động này là kỷ niệm Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

thành đạo tròn 2550 năm. Tháng 10 năm 2006 tổ chức hoạt động này, chủ đề là cống 

hiến  của Phật giáo đồ  đối  với nhân  loại, chủ  đề  là  nhƣ  thế. Liên  Hiệp  Quốc  xƣa nay 

chƣa từng làm, xƣa nay chƣa từng đụng đến Tôn giáo. Lần đầu tiên nói đến Tôn giáo 

liền đến tìm tôi, quý vị xem đây không phải Tam bảo gia trì, tổ tông gia hộ ƣ? Sao có 

chuyện  trùng hợp  nhƣ  thế!  Tôi  vẫn  chƣa tin, phái ba ngƣời đi  thăm  dò  thử  xem, đến 

Paris nghe thử, là thật không phải giả. Họ muốn tổ chức ở Thái Lan, thì tôi đã hiểu. 

Tôi  tham  gia  hoạt  động  của  Liên  Hiệp  Quốc,  lần  đầu  tiên  là  ở  trƣờng  đại  học 

Băng- cốc Thái lan. Lần đó hội nghị một tuần, quen với phó tổng lý tam quân Tổng tƣ 

lệnh của họ, cũng có một cơ hội làm chút việc tốt ở Thái lan. Vì thế đại sứ của Thái lan 

giới thiệu tôi, tham gia tổ chức sự kiện này. Điều này không vấn đề gì, tôi đã đồng ý. 

Quý  vị  xem  từ  tháng  5  đến  tháng  10,  thời  gian  không  dài,  gấp  rút  chuẩn  bị.  Ở  Liên 

Hiệp Quốc tổ chức ba ngày triển lãm, tám tiếng đồng hồ báo cáo chuyên đề. Sau hội 

nghị,  tổ chức giáo khoa văn, đại sứ đại biểu các nƣớc 192 đơn vị, đều có ý muốn đến 

Thang Trì khảo sát, tham quan. Tại Liên Hiệp Quốc chƣa từng có điều này, trƣớc đây 

Liên Liệp Quốc kết thúc hội nghị là xong, không có tiếp theo. Lần này sau hội nghị có 

rất nhiều ngƣời muốn đến Thang trì xem nhƣ thế, rất khó đƣợc! Cho nên phó đại biểu 

của Trung quốc lƣu trú tại Liên Hiệp Quốc, là bạn cũ của tôi, ông Trƣơng Song Cổ nói 

với tôi: Quý vị làm quá thành công, Liên Hiệp Quốc xƣa nay chƣa từng có. Đại biểu 

của  chúng ta  cũng  rất  hoan hỷ, đại  biểu  là  Chƣơng  Tân  Thắng, hiện  nay  hình nhƣ  là 

phó bộ trƣởng bộ giáo dục. Đức của tổ tông! Khiến toàn thế giới thật sự nhận thức về 

văn hóa truyền thống xƣa, giống nhƣ những gì Townenbe nói. Vì sao? Vì học thuyết 

Khổng Mạnh là của ngƣời xƣa, Phật pháp đại thừa cũng là của Trung quốc, thật sự có 

thể giúp thế giới này hóa giải xung đột, thúc đẩy xã hội an định, thế giới hòa bình, nó 

thật sự làm đƣợc! Lúc chúng tôi làm thí nghiệm, tình thế ép buộc chúng tôi phải làm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              11/21 

Thí nghiệm làm thành công, giao cho quốc gia, hy vọng quốc gia tiếp tục làm, đƣa thế 

giới này hƣớng đến an định hòa bình. 

Nghe danh phát tâm, ý nghĩa câu này rất sâu xa! 

“Đƣợc sanh Cực Lạc, chắc chắn thành Phật”. Đây là nói sau khi kiến lập nên thế 

giới Cực Lạc, chúng sanh khắp mƣời phƣơng thế giới thấu triệt, hiểu rõ. Quý vị sanh 

khởi tín tâm, phát nguyện vãng sanh thế giới Cực Lạc, ở thế giới Cực Lạc trong một 

đời nhất định thành Phật. Thành Phật nghĩa là những gì quý vị chứng đƣợc hoàn toàn 

bình đẳng, hoàn toàn tƣơng đồng với Phật A Di Đà. 

“Đoạn sau cùng”, đây là một đoạn sau cùng. “Con lập thệ nguyện, đều hơn hẳn vô 

số cõi nƣớc Chƣ Phật, có đƣợc nhƣ thế chăng?” chính là câu này. Thỉnh Đức Phật đến 

chứng minh, con lập nguyện này: “Đều hơn hẳn vô số cõi nƣớc Chƣ Phật, nhƣ thế có 

đƣợc chăng?”. Bên dƣới Hoàng Niệm Tổ dùng văn bạch thoại giải thích cho chúng ta 

hiểu. Nguyện cõi Phật của mình, vƣợt qua các cõi Phật khác, không biết có thể thành 

tựu chăng? “Xin Phật từ bi chỉ dạy”, thỉnh Phật chỉ dạy. Đây là nói đại ý đoạn kinh văn 

này. 

Bên  dƣới:  “Lại  trong  đoạn  bên  phải”,  có  mấy  danh  từ  thuật  ngữ,  đặc  biệt  giới 

thiệu sơ lƣợc. Trong đoạn bên phải câu “vi Bồ Tát đạo”. Vi nghĩa là gì? Là hành, “vi 

nghĩa là hành”. Bồ Tát đạo là gì? Bồ Tát đạo là dạy học. Bây giờ chúng ta mỗi đoạn, 

đều dùng một đoạn văn tự trong Kinh Vô Lƣợng Thọ. “Phật sở hành xứ”. Phật sở hành 

xứ gọi là Bồ Tát đạo, cũng chính là nơi phổ biến giáo dục Phật giáo. Nơi này có giáo 

dục Phật giáo tồn tại, thì nơi này luôn đạt đƣợc lợi ích, đích thực rất nhiều thiên tai đều 

có thể hóa giải. Vì nhân dân có thể nghe đƣợc Phật pháp, y theo Phật pháp tu hành, đều 

có thể thay đổi tâm thái của họ, giúp họ đoạn ác tu thiện, giúp họ quay đầu là bờ. Đây 

là tâm hành tốt, không có gì không tốt. Vi ở đây có nghĩa là hành. 

“Vô thƣợng chánh giác”, tức là vô thƣợng chánh đẳng chánh giác, ở đây là tỉnh 

lƣợc. Tiếng Phạn là A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, đây là tiếng Ấn độ cổ, dịch 

sang tiếng Trung nghĩa là Vô thƣợng chánh đẳng chánh giác. Trong kinh điển đa phần 

đều không dịch, vì sao không dịch? Vì là tôn trọng không dịch. Học Phật cầu điều gì? 

Chính là cầu A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, cầu điều này. A dịch là Vô, Nậu Đa 

La  dịch  là  Thƣợng, âm  của  chữ  Tam  dịch  sang  tiếng  Trung nghĩa là  Chánh. Miệu  là 

đẳng,  đẳng  của  bình  đẳng.  Tam  là  Chánh,  Bồ  Đề  là  Giác.  Cho  nên  nói  Vô  Thƣợng 

Chánh Đẳng Chánh Giác là có thể dịch, nhƣng vì tôn trọng nên không dịch. 

Chúng ta đạt đƣợc chánh giác nghĩa là A la hán, lấy đƣợc học vị thứ nhất, đây là 

thành tựu, danh xƣng của học vị gọi là A la hán. Học vị thứ hai là Chánh Đẳng Chánh 

Giác, cao hơn Chánh Giác. Đẳng là giống nhƣ Phật, nhƣng vẫn chƣa đến Phật, giống 

nhƣ  Phật.  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  là  Bồ  Tát,  xƣng  hô  này  là  Bồ  Tát.  Vô  Thƣợng 

chính là Phật. Đây là ba học vị, căn cứ theo thành tựu tu học của họ. Đƣợc Vô Thƣợng 

Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  là  Phật,  đƣợc  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  là  Bồ  Tát,  đƣợc 

Chánh Giác là A la hán. Chúng ta cần phải biết rõ về danh từ này, khi biết rồi quý vị sẽ 

hiểu Phật pháp đích thực không phải là Tôn giáo. Trong Phật pháp tất cả chúng sanh 

đều thành Phật, trong Tôn giáo tuyệt đối không cho phép tất cả chúng sanh đều có thể 

thành Thần, nó không cho phép. Tất cả chúng sanh đều có thể thành Thƣợng đế, điều 

này không cho phép. Nhƣng Phật giáo là bình đẳng, tất cả chúng sanh đều có thể thành 

Phật, đều có thể đạt đƣợc học vị cao nhất. 

“Kinh pháp là những gì đƣợc nói ra từ kim khẩu của Phật”. Kim nghĩa là ví dụ, 

trong  tất  cả  các  kim  loại,  chỉ  có  hoàng  kim  không  thay  đổi.  Cũng  chính  là  bây  giờ 

chúng ta nói, nó không bị rỉ sét, các loại kim đồng thiết tích đều bị rỉ sét, chỉ có hoàng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              12/21 

kim không bị, cho nên kim rất quý. Dùng kim khẩu, nghĩa là những gì nói vĩnh hằng 

bất biến, những gì ngài nói đều là thật, không hề giả dối, ý là nhƣ vậy. Những gì nói từ 

kim khẩu của Phật, “là thƣờng pháp của vạn thế”, chúng ta phải hiểu điều này. Thƣờng 

là gì? Nó vĩnh hằng bất biến. Điều ngài nói 3000 năm trƣớc nay vẫn còn nguyên giá trị. 

Trong xã hội đƣơng thời vẫn có thể thực hành, 3000 năm sau trong thế giới ngày nay 

vẫn có thể dùng, không có gì thay đổi. Ở Ấn độ có thể áp dụng, ở Trung quốc cũng có 

thể áp dụng, ở bất kỳ quốc gia nào trên địa cầu này đều có thể áp dụng. Đây nghĩa là 

những  gì  ngài  nói  vƣợt  ra  khỏi  thời  gian  và  không  gian,  chân  lý  vĩnh  viễn  bất  biến, 

chính là nhƣ vậy. “Gọi là kinh pháp”. 

“Phụng trì”, phụng là phụng hành, trì là duy trì, “nghĩa là hành trì”, sau khi chúng 

ta tiếp thu, nhất định tinh tấn nỗ lực thực hành nó. Quý vị thực hành, tuyệt đối không 

thiệt thòi. Ngƣời nhân gian muốn chiếm một chút lợi ích, trong kinh điển có chăng? Có. 

Kinh Phật không những có tiện lợi nhỏ, còn có tiện nghi lớn. Tiện lợi nhỏ là gì? Đƣợc 

của cải, thông minh trí tuệ, mạnh khỏe trƣờng thọ. Đây là lợi ích nhỏ, ngƣời thế gian 

đều cần. Nếu quý vị thực hành theo lời Phật, chắc chắn đạt đƣợc ba điều này. Tiện nghi 

lớn là gì? Tiện nghi lớn là Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Trong pháp thế gian, có thể đạt đƣợc tiện nghi nhỏ, không đạt đƣợc lợi ích lớn. 

Trong Phật pháp lớn nhỏ đều đạt đƣợc, quý vị cần học chăng? Khi thật sự đã hiểu, biết 

đây là những gì tốt đẹp. Sau khi hiểu rõ ràng, mới thật chịu buông bỏ vạn duyên. Ta 

dùng sinh mạng và thời gian của đời này, chuyên tâm vào vấn đề này. 

26 tuổi tôi mới hiểu rõ ràng minh bạch vấn đề này, thực hành! 33 tuổi xuất gia, 

đến gặp ông Phƣơng Đông Mỹ. Ông vừa nhìn thấy tôi nói: anh đã làm thật ƣ? Tôi nói 

đúng vậy, là làm thật. Việc tốt nhƣ vậy không làm, không phải rất đáng tiếc ƣ! Thầy 

nói, đúng. Tôi xuất gia chỉ có thầy Phƣơng tán thán, những ngƣời khác đều nói tôi mê 

tín. Quý vị xem, tuổi tác còn trẻ nhƣ thế, sao học Phật lại mê thành nhƣ vậy, đi xuất gia, 

chỉ  có  thầy  Phƣơng  đồng  lòng.  Thầy  nói,  con  đƣờng  anh  đi  là  đúng.  Thầy  hiểu,  còn 

những ngƣời khác không hiểu Phật pháp, không vào đƣợc cửa này. Họ xem kinh không 

hiểu, thật sự không hiểu không phải giả. Đến Hoa Nghiêm và Đại Trí Độ Luận đều nói: 

Phật pháp không ngƣời nói, có trí cũng không hiểu. Ngƣời thế gian dù thông minh trí 

tuệ đến đâu, nhƣng không có ai giảng giải, quý vị xem cũng không hiểu, vì sao vậy? Vì 

văn  tự,  ngôn  ngữ  trong  kinh  điển  là  từ  tâm  tánh  hiển  lộ  ra,  từ  chân  tâm  hiển  lộ  ra. 

Ngƣời thế gian dùng là vọng tâm, vọng tâm sao có thể hiểu đƣợc chân tâm! Chân tâm 

biết  vọng  tâm,  vọng  tâm  không  thể  biết  chân  tâm.  Bởi  thế  kinh  giáo  phải  thật  sự  tu 

hành, thông qua tu hành, quý vị học tập mới cảm nhận đƣợc ý nghĩa. Quý vị hiểu nó 

nhƣng  không  thực  hành,  nhƣ  vậy  ý  nghĩa  còn  cách  một  tầng,  nói  nhƣ  thế  nào  cũng 

không nói ra đƣợc ý nghĩa của nó. Thông qua việc tu hành thực tiễn của quý vị, cũng 

nghĩa là thực nghiệm. Sau khi thông qua thực nghiệm, những gì quý vị nói ra rất có ý 

nghĩa. Cho nên tu học Phật pháp, quan trọng nhất là hành, y giáo phụng hành. Hai chữ 

phụng hành này vô cùng quan trọng. 

“Cho nên cuối kinh thƣờng nói tín thọ phụng hành”, quý vị xem kinh điển tiểu 

thừa, câu nói sau cùng của mỗi bộ kinh là “Tín thọ phụng hành”. Nghĩa là đại chúng 

đến nghe kinh, đến học tập, sau khi nghe xong tin tƣởng, tiếp thu, thực hành. Phụng 

hành  là  thực  hành,  tức  là  đem  tất  cả  đạo  lý,  lý  luận,  phƣơng  pháp  mình  tin,  tiếp  thu 

đƣợc thực hành trong cuộc sống, thực hành trong công việc, thực hành trong xử sự đối 

nhân tiếp vật. Đây gọi là hành Bồ Tát đạo. Cuộc sống là Bồ Tát, công việc là Bồ Tát, 

đối nhân tiếp vật không có gì không phải là Bồ Tát. Làm gì có đạo lý không hòa thuận! 

Làm gì có đạo lý không hạnh phúc! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              13/21 

Lúc thầy giới thiệu cho tôi: “ Học Phật là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời”, đây 

là thật, không phải giả. Trong xã hội hiện nay, quý vị có thể đạt đƣợc hƣởng thụ cao 

nhất, vô ƣu vô lo, không vƣớng không bận, đƣợc đại tự tại! Xã hội bên ngoài động loạn, 

ta không loạn; rất nhiều nơi không an tịnh, ta an tịnh, nó không ảnh hƣởng đến ta. Đây 

là  nhờ  huân  tập  bởi  Phật  pháp,  không  có  Phật  pháp  làm  sao  sống  đƣợc  những  ngày 

tháng nhƣ thế, mỗi ngày đều hoan hỷ. 

Tôi ở nƣớc ngoài thời gian dài, tiếp xúc rất nhiều ngƣời nƣớc ngoài, mang lại ấn 

tƣợng đầu tiên cho ngƣời khác là gì? Là hoan hỷ. Rất nhiều ngƣời hỏi, vì sao mỗi ngày 

thầy  đều  rất  hoan  hỷ?  Tôi  hỏi  ngƣợc  lại  họ,  vì  sao  mỗi  ngày  phải  ƣu  sầu  nhƣ  vậy? 

Hoan hỷ tốt hơn ƣu sầu đúng không? Không hoan hỷ đƣợc. Đúng! Vì quý vị có phiền 

não. Học Phật sẽ buông bỏ phiền não, hoan hỷ liền hiện tiền, mang đến cho quý vị một 

cuộc đời an vui không gì sánh đƣợc. 

“Biểu  trƣng  kính  trọng,  thọ  trì,  tuân  thủ,  hành  trì”,  nghĩa  là  khẩn  thiết  ghi  nhớ 

không quên. “Giáo thọ, tuyên truyền thánh ngôn gọi là giáo”. Phật pháp là giáo dục của 

thánh  hiền, trong  truyền  thống  xã hội  của  chúng  ta, là  giáo dục  của  thánh  hiền. Trên 

toàn thế giới chúng ta cũng thƣờng tuyên truyền điều này. Bất cứ một dân tộc quốc gia 

nào  trên  toàn  thế  giới,  không  thể  sánh  đƣợc  với  ngƣời  xƣa.  Nói  đến  cổ  nhân,  ít  nhất 

chúng  ta  cũng  suy  đoán  đến  mƣời  ngàn  năm  trƣớc.  Bà  la  môn  giáo  của  Ấn  độ  hơn 

mƣời  ngàn  năm,  Trung  quốc  tuyệt  đối  không  thua  Ấn  độ.  Lúc  đó  văn  tự  chƣa  phát 

minh, không có ghi chép, chỉ là truyền  thuyết. Trung  quốc  có  văn tự  mới  4500  năm, 

thời  Hoàng  Đế  phát  minh  ta  chữ  viết,  mới  có  ghi  chép.  Khổng  Tử  là  ngƣời  tập  đại 

thành, ông là ngƣời rất thành thật, đúng là chân thật, hiếu học, thực hành. Ông nói, suốt 

đời ông “thuật nhi bất tác, tin nhi hiếu cổ”, câu này rất quan trọng, khiến chúng ta thật 

sự hiểu về Khổng tử. “Thuật nhi bất tác”, chứng tỏ suốt đời ông không có sáng tạo nào, 

không có phát minh gì, là ngƣời rất bình thƣờng, nhƣng rất giỏi, bình thƣờng nghĩa là 

tuyệt  vời. Sở  học, sở  tu, sở giáo, sở truyền  suốt  cuộc đời  ông, toàn là di giáo của cổ 

thánh tiên hiền. Ông đã dùng văn tự ghi chép nó lại, lƣu truyền cho hậu thế, vì thế hậu 

nhân tôn xƣng ông là Đại Thành Chí Thánh Tiên Sƣ. Ông là tập đại thành, không phải 

của mình, là tập đại thành. 

Trong Luận Ngữ nói rất nhiều, thật ra đều không phải Khổng tử nói, là cổ thánh 

tiên hiền nói. Quý vị xem con đƣờng học vấn của ông khiêm tốn biết bao, thực tại biết 

bao,  không  có  chút  gì  giả  dối,  tâm  chánh,  lời  nói  chánh,  hành  vi  chánh.  Vì  ông  quá 

chánh trực thẳng thắn, nên không ai mời ông làm quan. Ông rất bất hạnh, sanh vào thời 

loạn,  xã  hội  động  loại.  Ông  sinh  vào  thời  Xuân  Thu,  Mạnh  tử  sanh  vào  thời  Chiến 

Quốc, còn loạn hơn xã hội thời Khổng tử. Trong thời đại thƣợng cổ, lần động loạn này 

thời  gian  rất  dài,  khoảng  hơn  400  năm  loạn  thế.  Trƣớc  thời  gian  này  là  ba  đời  Hạ 

Thƣơng  Chu,  gần  2000 năm.  Nhà  Chu  800 năm,  nhà  Thƣơng  400  năm,  Hạ  cũng có 

khoảng năm sáu trăm năm. Ba đời Hạ Thƣơng Chu, là thời đại tiểu khang. Trƣớc đó 

nữa là thời đại của ba vị Nghiêu Thuấn Vũ, chính trị của họ là xã hội đại đồng. Cho 

nên trong bài Lễ Vận Đại Đồng nói về xã hội ngày xƣa không phải lý tƣởng, vào thời 

kỳ Nghiêu Thuấn Vũ đã thực hiện đƣợc. Hạ Thƣơng Chu thực hành đƣợc xã hội tiểu 

khang, không phải giả, là thật. 

Trƣớc Hoàng Đế, chúng tôi tin rằng Trung quốc có nền chính trị rất tốt, lúc đó 

không có văn tự ghi chép. Vì sao vào thời Nghiêu Thuấn Vũ xuất hiện xã hội đại đồng? 

Vì con ngƣời là thánh nhân, ngƣời xƣa gọi thánh nhân là từ Hoàng Đế. Nghiêu Thuấn 

Vũ Thang, Văn Vũ Chu Công, những ngƣời này là thánh nhân. Họ tiếp thu là giáo dục 

thánh  nhân,  họ  làm  chính  là  việc  của  thánh  nhân,  cuộc  sống  là  cuộc  sống  của  thánh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              14/21 

nhân, chính trị là chính trị của thánh nhân. Nếu chúng ta hiểu đạo lý này, quý vị quen 

thuộc  lịch  sử  này  mới  yêu  đất  nƣớc,  mới  khâm  phục  sát  đất  thời  đại  ngày  xƣa.  Đến 

Townenbe ngƣời Anh đều ở trong số đó, ông là ngƣời nƣớc ngoài, quả thật ông khâm 

phục  sát  đất,  không  còn  gì  để  nói,  ông  hiểu.  Thậm  chí  nói  đến,  trong  lòng  ông  mỗi 

niệm hy vọng, tƣơng lai thế giới thống nhất thành một nhà, một quốc gia. Toàn thế giới 

thống  nhất  thành  một  quốc  gia,  có  lợi  ích  gì?  Không  có  chiến  tranh  thế  giới.  Một 

phƣơng pháp duy nhất làm tiêu trừ sự phân tranh quân sự của quốc tế, chính là thế giới 

thống nhất thành một quốc gia. Ai đứng ra thống nhất? Đây là ngƣời Anh nói: Ngƣời 

xƣa, vì sao vậy? Vì ngƣời xƣa có trí tuệ thống nhất, có phƣơng pháp thống nhất, có 

kinh nghiệm thống nhất, có thành quả thống nhất. Thật vậy, không sai chút nào. 

Trung  quốc  thống  nhất  từ  thời  Tần  Thủy  Hoàng,  cho  đến  nay  vẫn  thống  nhất. 

Thống nhất trƣớc sau suốt 2000 năm, không có phân chia, trên toàn thế giới chỉ có đất 

nƣớc này. Quý vị xem Âu Châu, La Mã từng thống trị Âu Châu 1000 năm, sau đó phân 

chia thì không thể thống nhất đƣợc nữa. Ngƣời ta nói đạo lý đó, rất có đạo lý. Đất nƣớc 

lấy  gì  để  thống  nhất?  Dùng  văn  hóa,  không  phải  dùng  vũ  lực.  Xã  hội  đại  đồng,  bao 

gồm tiểu khang đều dùng văn hóa, sức mạnh của văn hóa rất lớn! 

Trƣớc thời nhà Tần, chúng ta liền nghĩ đến thời đại của Khổng Mạnh, Xuân thu, 

đặc biệt là Khổng tử. Thời đại của Khổng tử, mảnh đất này, từ lƣu vực Hoàng Hà đến 

lƣu  vực  Trƣờng  Giang,  chƣa  đến  Châu  Giang,  một  mảnh  đất  nhƣ  thế,  có  bao  nhiêu 

quốc gia? Có 800 chƣ hầu. Chƣ hầu tức là lãnh tụ của quốc gia, chƣ hầu nghĩa là vua 

một nƣớc. Quý vị phải biết, hơn 800 quốc gia. Lúc đó xƣng nhà Chu là thiên tử, nên 

biết lúc  đó thiên tử  không  có  quyền  thống  nhất. thiên tử  là gì?  Là  ngƣời ta tôn xƣng 

quý vị, không phải quý vị có quyền có thể quản lý ngƣời khác, không phải. Mỗi chƣ 

hầu đều là quốc gia độc lập, nhƣng những quốc gia này đều phục tùng quý vị. Những 

gì thiên tử nói họ đều nghe, lúc họ gặp khó khăn đều đến thỉnh giáo thiên tử, nhận sự 

dẫn dắt của thiên tử. Vì sao vậy? Vì quý vị có đức hạnh, quý vị có học vấn, nền chính 

trị của quý vị rất tốt. 

Quốc  gia  nhà  Chu,  trong  sách  sử  có  ghi  chép,  vuông  vức  100  dặm,  không  lớn 

bằng  một  huyện  bây  giờ.  Nhà  Thang  càng  nhỏ, vuông  vức  70  dặm,  đều  có  thể  đƣợc 

nhiều quốc gia nhƣ vậy tôn xƣng quý vị làm thiên tử, nghe theo quý vị, nhờ vào đức 

hạnh.  Cho  nên  từ  xƣa  đến  nay,  mấy  ngàn  năm  nay  đều  có  một  quan  niệm,  đạo  đức 

thống trị. Nói cách khác, chúng ta sẽ lý giải, thời vua Thang, Thang_lúc đó gọi là thiên 

hạ, chính là mảnh đất này, mấy trăm nƣớc nhỏ, là tấm gƣơng của họ. Nền chính trị ở 

đây của quý vị tổ chức tốt nhất, mọi ngƣời đều học tập theo. Thời nhà Chu, đất nƣớc 

nhà Chu có nền chính trị tốt nhất, mọi ngƣời đều học tập theo nhà Chu. Đồng nghĩa nói, 

họ  có  một  điểm  mô  phạm,  điểm  mô  phạm  này  có  thể  làm  tấm  gƣơng  tốt  cho  tất  cả 

nƣớc  chƣ  hầu,  ngƣời  ta  mới  tin  quý  vị.  Nói  suông  không  đƣợc,  nói  suông  không  ai 

nghe, nhất định phải tự mình thực hành. 

Từ cuộc sống riêng tƣ của quý vị, gia đình quý vị, chính phủ của quý vị, quốc gia 

của quý vị đều là tấm gƣơng tốt của tất cả chƣ hầu, tất cả nhân dân, họ sẽ phục quý vị. 

Lấy đức phục nhân, đạo lý này không thể không hiểu, xã hội hiện nay vẫn nhƣ thế. 

Cho nên tôi luôn nghĩ, trên thế giới này có thể tìm đƣợc một thành phố nhỏ, đem 

truyền thống của cổ thánh tiên hiền thực hiện, thí nghiệm ở đó, làm ra cho mọi ngƣời 

thấy.  Ở  tiểu  trấn  Thang  Trì  đã  làm  thành  công,  đáng  tiếc  không  thể  tiếp  tục  duy  trì. 

Tiếp  tục duy  trì là việc  của quốc  gia, điều này  không phải bất  kỳ  ai  cũng  có  thể  làm 

đƣợc. Quốc gia có một điểm thí nghiệm nhƣ vậy, làm tấm gƣơng cho thành thị trên 

khắp thế giới. Thế giới này mới có tiền đồ, mới có hy vọng. Tiêu điểm này là điều mà 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              15/21 

trong lòng tất cả mọi ngƣời trên toàn thế giới đều ngƣỡng mộ, hy vọng mong cầu. Hy 

vọng ở đây, nó khởi tác dụng sẽ rất lớn. Văn hóa không có giới hạn, không có giới hạn 

quốc gia, không có giới hạn dân tộc, chúng ta tuyên truyền khắp mọi nơi. Hy vọng thật 

sự có ngƣời nghe hiểu, thật sự có ngƣời thực hành. Hiện nay cũng có vài ngƣời đang 

làm thí nghiệm, làm thành công, tốt, là việc tốt! 

Giáo thọ là nghĩa là hƣớng dẫn và truyền thụ nghĩa lý kinh pháp. Thiện tri thức 

nhƣ thế, gọi là giáo thọ thiện tri thức. Trong kinh văn của kinh này đã gọi tắt, tức là 

đạo sƣ”, đây nghĩa là đạo sƣ, bây giờ chúng ta thƣờng gọi là đạo sƣ. 

Trong  xã  hội  hiện  nay,  sùng  bái  khoa  học,  một  điều  kiện  quan  trọng  nhất  trong 

khoa học là chứng cứ, họ thật sự có thể đƣa ra đƣợc chứng cứ. Chúng ta đối với các 

nhà khoa học hiện nay, chúng ta rất cảm ân, vì sao vậy? Vì các nhà vật lý học cận đại, 

họ phát triển về hai phƣơng diện. Thứ nhất là vũ trụ vĩ quan, truy tìm biên tế của hƣ 

không. Chúng ta đã xem báo cáo phát biểu của họ, chúng ta xem xong rất hoan hỷ. 

Khoa học kỹ thuật ngày càng tiến bộ, kính viễn vọng của thiên văn hiện nay cũng đi 

đến hình thức kỹ thuật số, quan sát vũ trụ tiến bộ hơn nhiều so với trƣớc đây. Mấy trăm 

năm trƣớc, thậm chí tinh cầu của mấy vạn năm trƣớc đều có thể nhìn thấy. Nhƣng kết 

luận của họ là có thể quan sát đƣợc một số vũ trụ, trên thực tế chỉ là 10% vũ trụ, còn 

90% vũ trụ không thấy, họ thấy đƣợc hiện tƣợng này. Chúng ta nghe nhƣ thế cảm thấy 

rất an ủi, rất hoan hỷ, vì sao vậy? Vì 90% mà họ không nhìn thấy đƣợc đó, chúng ta 

biết nó về đâu. 3000 năm trƣớc Đức Phật đã nói đến điều này, nó trở về tự tánh, trở về 

thƣờng tịch quang. Cũng chính là nói quý vị có thể tìm tòi nghiên cứu đƣợc vũ trụ, 

nhiều nhất chỉ nhìn thấy đƣợc cõi thật báo trang nghiêm, không thấy đƣợc cõi thƣờng 

tịch quang. Vì nó không phải tinh thần, nó cũng không phải vật chất. Nó không phải 

vật chất, năm căn không duyên đến đƣợc, nhãn nhĩ tỷ thiệt thân không duyên đƣợc nó, 

quý  vị  không  nhìn  thấy,  không  nghe  thấy.  Nó  không  phải  tinh  thần,  tƣ  tƣởng  quý  vị 

không đạt đến đƣợc, quý vị không thể thấu hiểu đƣợc nó. Nó ở đâu? Nó tồn tại khắp 

mọi nơi mọi lúc. Cho nên họ nói, mọi hiện tƣợng là từ không sinh ra có, điều này rất 

giống trong Phật pháp nói. Không là tự tánh, tự tánh không phải vật chất, không phải 

tinh thần, nhƣng có thể hiện ra vật chất và tinh thần, đây là báo cáo của vũ trụ vĩ quan. 

Thế  giới vi quan, nghiên  cứu lƣợng tử  lực  học  chính là  cực nhỏ. Đó  là  vô cùng 

lớn, đây là vô cùng nhỏ, nhỏ mà không có bên trong. Họ phát hiện đƣợc A lại da, đây 

đều là không thể nghĩ bàn, A lại da là gì? A lại da trong kinh Phật nói là nguồn gốc của 

vũ trụ. Nhất niệm bất giác mà có vô minh, vô minh nghĩa là A lại da, A lại da từ đâu 

mà có? Họ cũng nói từ không sinh ra có, họ chƣa kiến tánh, kiến tánh họ sẽ hiểu. Đây 

là tự tánh biến hiện ra, tự tánh là thật, mới là bản thể của vũ trụ vạn hữu. Tồn tại vĩnh 

hằng, bất sanh bất diệt, nó không có biến hóa. 

Mọi  sự  biến  hóa  từ  đâu  ra?  Từ  ý  niệm  sanh  ra,  nhất  niệm  bất  giác.  Trong  kinh 

Phật thƣờng nói: Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Điều này lƣợng tử lực học đã khẳng 

định,  tất  cả  pháp  thật  sự  là  từ  tâm  tƣởng  sanh  ra.  Cho  nên  tâm  niệm  quý  vị  chánh, 

không có gì không tốt. Nếu nhƣ tâm niệm bất chánh, đó chính là nhiều tai nhiều nạn. 

Đối với tự thân mà nói là nhiều bệnh nhiều hoạn, hoàn cảnh cƣ trú cũng rất nhiều thiên 

tai thảm họa. Nếu nhƣ tâm thuần chánh, tâm niệm chánh, thân thể mạnh khỏe sống lâu, 

nơi ở cũng rất tốt đẹp. Tƣ tƣởng này hoàn toàn tƣơng đồng với những gì trong kinh 

Đức Phật nói. 

Tôi nghe báo cáo của các nhà khoa học cận đại, tôi có lý do tin rằng: Hai ba mƣơi 

năm sau, Phật giáo không còn là Tôn giáo. Họ sẽ khẳng định Phật giáo là khoa học cao 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              16/21 

cấp, triết học cao cấp. Vấn đề mà khoa học và triết học không giải quyết đƣợc, trong 

kinh Phật đều có, họ có thể không học ƣ? Bây giờ họ không biết. 

Gần đây tôi có một cơ hội, các nhà khoa học mở hộ nghị ở Sydney Úc Châu, cũng 

có  mời  tôi.  Tôi  phái  tám  ngƣời  đi  tham  dự  hội  nghị  lần  này,  nói  với  họ  một  tin  tức, 

những gì quý vị nghiên cứu trong kinh Phật đều có. 3000 năm trƣớc, Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni nói rất rõ ràng, nói rõ ràng hơn quý vị rất nhiều. Vô cùng hoan nghênh quý 

vị,  cũng  rất  cảm  kích  quý  vị  đã  chứng  minh  những  điều  Đức  Phật  nói  trong  kinh. 

Ngƣời thế gian vốn không tin, nay quý vị đã chứng minh làm rõ. Điều này đối với giáo 

dục Phật giáo, khoa học đã cung cấp một cống hiến lớn lao. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 







 

Tập 182 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:01.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 210, hàng thứ hai. 

“Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật, tức vi Pháp Tạng nhi thuyết kinh ngôn: Thí nhƣ 

đại hải, nhất nhơn đấu lƣợng, kinh lịch kiếp số, thƣợng khả cùng để, nhân hữu chí tâm 

cầu đạo, tinh tấn bất chỉ. Hội đƣơng khắc quả, hà nguyện bất đắc, nhữ tự tƣ duy, tu hà 

phƣơng tiện, nhi năng thành tựu, Phật sát trang nghiêm, nhƣ sở tu hành, nhữ tự đƣơng 

tri, thanh tịnh Phật quốc, nhữ ƣng tự nhiếp”. 

Đoạn này là Đức Phật làm chứng cho ngài, đây là đoạn kinh văn thứ nhất. Đức 

Phật dạy ngài tu hành, chứng quả, độ sanh đều phải tự nhiếp. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm  Tổ: “Đại ý đoạn bên phải”, đại ý đoạn 

kinh văn bên phải, Đức Phật trả lời tỳ kheo Pháp Tạng, “ví nhƣ một ngƣời có thể đo 

lƣờng đƣợc nƣớc của biển cả, trải qua nhiều kiếp, cũng không thể thấy đƣợc đáy biển”. 

Đây là ví dụ, cổ nhân nói, không thể đo lƣờng đƣợc nƣớc biển, nghĩa là nó quá nhiều. 

Thật ra căn cứ theo logic mà nói, dùng đấu để lo lƣờng,  thời gian dài không nghỉ ngơi, 

nƣớc biển cũng có thể đo đƣợc hết. Ý của Phật chính là nói đến điều này, nƣớc biển có 

thể đo lƣờng đƣợc. “Ví nhƣ con ngƣời chí tâm cầu đạo, tinh tấn không thôi, chắc chắn 

đều đƣợc chứng quả”. Thiên hạ làm gì có đạo lý không thành tựu? Đây là việc thiên hạ, 

mấu  chốt ở đây  chính  là  hai  chữ này  chí tâm.  “Vô  cùng  chí  tâm”, dùng tâm  đến  cực 

điểm, cầu đạo. “Hội giả”, pháp sƣ Nghĩa Tịch nói “đều là”, pháp sƣ Cảnh Hƣng nói 

“cũng tất nhiên”. “Khắc” bên dƣới đã nói, cùng một nghĩa với hai chữ khắc bên dƣới, 

bây giờ giản thể dùng chữ khắc này, chúng ta biết là đƣợc. Ý nghĩa là sát giả, giết, gọi 

là khắc địch, nghĩa là tiêu diệt kẻ địch, có nghĩa là tất nhiên, có nghĩa là thỏa thích, có 

nghĩa là đƣợc, có bốn ý nghĩa. Ở đây áp dụng nghĩa sau cùng, là đƣợc. 

“Lại có nguyện gì, không thể cầu đƣợc”, khắc quả chính là cầu đƣợc, có nguyện 

tất  thành,  Đức  Phật  làm  chứng  cho  ngài.  Bên  dƣới  trích  dẫn  của  cƣ  dĩ  Bành  Thiệu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              17/21 

Thăng,  một  đoạn  trong  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Khởi  Tín  Luận  giải  thích  rằng:  “Pháp 

Tạng nói: Ta phát tâm vô thƣợng chánh giác, nên biết tất cả nguyện vƣơng đều sanh ra 

từ vô thƣợng chánh giác, tất cả Tịnh độ cũng kiến lập từ đây. Vừa phát tâm này Cực 

Lạc trang nghiêm đồng thời đầy đủ. Cho nên nói, chí tâm cầu đạo, tinh tấn không thôi, 

chắc  chắn  thành  tựu,  không  nguyện  nào  không  đƣợc”.  Bên  dƣới  vẫn  còn  một  câu 

chúng ta đọc tiếp. “Sao lại nhƣ vậy? Tất cả pháp không lìa tự tâm”. Đến đây là một 

đoạn nhỏ. 

Bành Thiệu Thăng chính là Bành Tế Thanh, ngƣời dƣới thời vua Càn Long nhà 

Thanh. Đây là vị cƣ sĩ tại gia, là một vị cƣ sĩ rất đáng nể, thông tông thông giáo, hiển 

mật viên dung. Trong thời cận đại chúng ta nhƣ cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, cƣ sĩ Mai Quang Hy, 

trong  số  cƣ  sĩ  có  rất  nhiều  ngƣời  tu  học  thành  tựu.  Đây  không  phải  là  ngƣời  bình 

thƣờng, ông viết một cuốn sách tên là Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận, trong này 

có nói một đoạn liên quan với đoạn kinh văn này. Trong kinh Pháp Tạng nói: “Ta phát 

tâm vô thƣợng chánh giác”, câu này ở trƣớc chúng ta có đọc đến, nghĩa là ngài phát 

tâm cầu vô thƣợng chánh đẳng chánh giác. Bành Tế Thanh nói với chúng ta: “Nên biết 

vô  thƣợng  chánh  giác”,  vô  thƣợng  chánh  đẳng  chánh  giác.  Vấn  đề  này  trong  Thiền 

tông gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Trong Giáo môn 

gọi  là  đại  khai  viên  giải,  trong  Tịnh  độ  tông  gọi  là  lý  nhất  tâm  bất  loạn.  Danh  xƣng 

khác nhau, nhƣng cùng một vấn đề, đồng một cảnh giới. Chỉ cần phát tâm này, phàm 

phu liền thành Phật, nên biết rằng phàm phu thành Phật chỉ trong một niệm. Tâm này 

không phát thì thôi, phát là sẽ thành Phật. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy, sơ phát tâm bồ đề là đã thành Phật đạo, vì 

sao vậy? Vì phàm và thánh chỉ sai biệt ở nhất niệm này. Nhất niệm mê quý vị là phàm 

phu, nhất  niệm  này  mê, niệm  niệm  đều  mê. Nhất  niệm  giác, niệm  niệm  đều  giác, họ 

không  mê  nữa. Giác là  chân  tâm,  mê  là  vọng tâm,  mê  gọi  là A  lại da. Phật  pháp nói 

trên phƣơng diện lý luận, phàm phu làm  Phật cần thời gian bao lâu? Nhất niệm này 

thay đổi lập tức thành Phật. Vì sao? Ở sau nói: Tất cả pháp không rời tự tâm. Trong 

kinh Đức Phật thƣờng nói: Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, nhất niệm này giác không 

phải đã thành Phật rồi ƣ? Vì thế nhất niệm tâm này rất khó phát. Chƣ vị phải biết rằng, 

A  la  hán  chƣa  phát,  Bích  Chi  Phật  chƣa  phát,  Quyền  giáo  Bồ  Tát  cũng  chƣa  phát. 

Quyền giáo Bồ Tát chính là Phật và Bồ Tát trong mƣời pháp giới, nếu tâm này phát ra 

mƣời pháp giới không còn, mƣời pháp giới biến mất. Biến mất, cảnh giới gì xuất hiện? 

Cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật xuất hiện. Thật ra cõi thật báo trang nghiêm 

của Chƣ Phật, nghĩa là cõi thật báo trang nghiêm của chính mình. 

Nhƣ thế nào mới gọi là giác? Kinh điển đại thừa chúng ta cũng đã học rất nhiều 

năm, biết đƣợc, biết rằng không làm đƣợc. Đây là thật, không phải giả. Đức Phật nói 

với chúng ta: Buông bỏ chấp trƣớc, buông bỏ phân biệt, buông bỏ vọng tƣởng, vọng 

tƣởng là khởi tâm động niệm. Nghĩa là nói sáu căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, thật 

sự đạt đƣợc không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc, đây 

gọi là vô thƣợng chánh đẳng chánh giác. Nói rõ hơn một chút, không chấp trƣớc chính 

là chánh giác, không phân biệt là chánh đẳng chánh giác, không khởi tâm không động 

niệm là vô thƣợng chánh đẳng chánh giác. 

Quý vị nói hoằng nguyện vô tận của Chƣ Phật Bồ Tát, không phải đều ở trong đó 

ƣ? Cho nên nói: “tất cả nguyện vƣơng sinh ra từ đây”, nhân của chánh báo. “Tất cả 

Tịnh độ kiến lập từ đây”, đây là căn bản của y báo, đây là nói điều gì? Tức là cõi thật 

báo trang nghiêm của chính mình. Cõi báo của mình với tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai khắp 

mƣời phƣơng, không có gì sai biệt. Mƣời phƣơng vô lƣợng Nhƣ Lai, tức trong Kinh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              18/21 

Hoa Nghiêm nói 41 vị pháp thân đại sĩ, 41 vị, không tính Diệu giác, Diệu giác đã trở 

về tự tánh. Trong cõi thật báo có 41 địa vị: Thập trụ, thập hạnh, thập hồi hƣớng, thập 

địa, Đẳng giác. 41 địa vị này trú trong cõi thật báo, họ đều là ngƣời không khởi tâm 

không động niệm. Chúng ta với họ không có gì khác nhau. “Tất cả chúng sanh vốn là 

Phật”, “tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai”, quý vị và Chƣ Phật có 

gì sai khác? Hoàn toàn không có sai biệt, sai biệt ở đâu? Chúng ta nói, thứ nhất là tình 

chấp, ta không buông đƣợc, mê muội. Tình gọi là mê tình, chƣa giác ngộ! Khi giác ngộ, 

mê tình thay đổi, biến thành trí tuệ. Vì sao không đoạn đƣợc? Vì quý vị mê quá sâu, 

mê quá lâu. Chỉ cần chƣa đoạn đƣợc nó, không thể ra khỏi luân hồi lục đạo, niệm Phật 

cũng không thể vãng sanh. 

Đây là nói về lý, nhƣng về sự, ngƣời có tình chấp rất sâu dày. Chỉ cần câu Phật 

hiệu này công phu đắc lực, quý vị khống chế, đừng để nó khởi tác dụng, đây là lúc nào? 

Một niệm sau cùng khi lâm mạng chung. Nếu có thể chế phục nó, vậy thì chúc mừng, 

quý vị là đới nghiệp vãng sanh, nghĩa là mang theo tình chấp của mình vãng sanh. Một 

loại khác chính là phiền não, tham sân si mạn nghi, đây là phiền não. Một loại là tình 

chấp, một  loại  là  phiền não, hai loại này  khiến quý vị trƣờng kiếp luân  hồi  trong lục 

đạo. Luân hồi là gì? Là  một ác  mộng! Đại sƣ Vĩnh Gia nói rất hay:  “mông lý minh 

minh  hữu  lục  thú,  giác  hậu  không  không  vô  đại  thiên”.  Hiện  nay  các  nhà  khoa  học 

cũng nói với chúng ta rất rõ ràng, giữa vũ trụ không phải thật, toàn là giả. Vì sao hiện 

ra những vấn đề này? Vũ trụ mƣời pháp giới y chánh trang nghiêm, vì sao hiện những 

cảnh giới này? Vì mê thất bản tánh, trí tuệ đức tƣớng trong bản tánh sản sanh biến hóa. 

Khi mê trí tuệ liền biến thành phiền não, biến thành tình chấp. Đức hạnh thì sao? Đức 

hạnh trở thành tạo nghiệp, tạo nghiệp thiện ác, nghiệp nhiễm tịnh, trở thành tạo nghiệp. 

Tƣớng  hảo  thì  sao?  Tƣớng  hảo  trở  thành  mƣời  pháp  giới,  biến  thành  lục  đạo,  biến 

thành tam đồ, hoàn toàn biến chất. Không phải không khởi tác dụng, mà tác dụng đã 

biến chất. 

Nhất niệm giác ngộ, họ sẽ trở về chánh giác, trở về chánh giác nghĩa là cõi thật 

báo, y chánh trang nghiêm trong cõi thật báo. Nói cách khác, chính là thế giới Cực Lạc, 

là  thế  giới  Hoa  Tạng.  Vấn  đề  này  phải  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch,  khi  đã  rõ  ràng  minh 

bạch  rồi,  quý  vị  mới  biết  Phật  pháp  trong  pháp  thế  xuất  thế  gian  vô  cùng  thù  thắng. 

Trong đời này chúng ta may mắn gặp đƣợc, không phải chuyện dễ dàng. Trong bài kệ 

Khai Kinh nói: “Trăm ngàn vạn kiếp khó gặp đƣợc”, chúng ta là trăm ngàn vạn kiếp 

hôm  nay  đã  gặp  đƣợc.  Cũng  nhƣ  Bành  Thiệu  Thăng  nói,  ông  nói  vô  lƣợng  kiếp  đến 

nay, một việc hy hữu khó gặp, quý vị đã gặp đƣợc. Vô lƣợng kiếp đến nay hy hữu khó 

gặp, chúng ta đã gặp đƣợc. Gặp nhƣng bỏ lỡ cơ hội ngay trƣớc mắt, rất đáng tiếc. Gặp 

phải nhƣ thế nào? Thành Phật ngay trong đời này. Chúng ta không có bản lĩnh, cùng 

một lúc buông bỏ khởi tâm động niệm, buông bỏ chấp trƣớc, chúng ta không có bản 

lĩnh này. Không có bản lĩnh, gặp đƣợc pháp môn này cũng đƣợc, thật thà niệm Phật, 

dùng câu Phật hiệu này chế phục tình chấp phiền não của quý vị là đƣợc. Ngài không 

dạy quý vị đoạn nó, đoạn quá khó. Câu A Di Đà Phật này, có thể khắc phục tình chấp 

và phiền não. Các vị cao tăng của Tông môn thƣờng nói: “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ 

giác chậm”. Không sợ ý niệm khởi lên, ý niệm đầu tiên là tình chấp khởi lên, phiền não 

khởi lên. Ý niệm thứ hai thì sao? A Di Đà Phật, đổi ý niệm này thành A Di Đà Phật. 

Cũng chính là nói, chỉ cho phép chúng ta có một niệm, không cho phép có niệm thứ hai. 

Nói cho chƣ vị biết, đây gọi là niệm Phật. 

Niệm Phật không phải niệm danh hiệu Phật càng nhiều càng tốt, không phải nhƣ 

thế. Niệm Phật là để quý vị khống chế tập khí phiền não, luôn luôn có tâm cảnh giác. Ý 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              19/21 

niệm vừa khởi lên lập tức A Di Đà Phật, tức là đừng nghĩ nó là thiện niệm hay ác niệm, 

dù ý niệm gì cũng đừng nghĩ đến nó, lập tức đổi thành A Di Đà Phật, nhƣ vậy là đúng. 

Phải đổi thật nhanh, nếu không niệm thứ hai lại là tình chấp, niệm thứ ba lại là phiền 

não, niệm niệm mê muội. Đây gọi là thật sự biết niệm Phật, phƣơng pháp niệm Phật là 

nhƣ thế, không thể không biết. Niệm bằng phƣơng pháp đó, công phu sẽ đắc lực, dần 

dần nhƣ thế nào? Dần dần mỗi ngày từ sáng đến tối chỉ có Phật hiệu, không có vọng 

niệm. 

Từ đâu để nhận ra công phu? Cổ nhân nói một cây hƣơng, bây giờ chúng ta nói 24 

tiếng đồng hồ. Mỗi tiếng đồng hồ, các bậc cổ đức nói vẫn còn năm ba ý niệm khởi lên, 

công phu không tệ. Niệm  Phật  cần niệm  khoảng  thời  gian  bao  lâu?  Phải ba đến  năm 

năm, dõng mãnh tinh tấn, có thể đạt đến cảnh giới này. Cổ nhân nói một cây hƣơng, 

một cây hƣơng dài một tiếng rƣỡi, cây hƣơng ngắn một tiếng, họ dùng hƣơng để tính 

thời  gian.  Trong  một  cây  hƣơng  có  năm  ba  ý  niệm,  công  phu  ba  đến  năm  năm  mới 

đƣợc nhƣ thế. Bây giờ chúng ta thử nghĩ xem, không cần nói nhiều, thời gian mƣời 

phút, quý vị có bao nhiêu ý niệm khởi lên? Vừa niệm Phật ý niệm vừa khởi lên, trong 

mƣời phút, quý vị xem có bao nhiêu ý niệm? Không chỉ có năm, điều này chứng tỏ 

chúng ta không đƣợc. Ngƣời ta một tiếng mới có năm ba niệm, chúng ta chỉ mƣời phút 

lại  nhiều  hơn  họ  vô  số.  Có  khi  một  phút  cũng  không  đƣợc,  đều  có  ý  niệm  khởi  lên. 

Công phu niệm Phật đắc lực hay không, là quan sát từ chỗ này. Niệm khoảng bảy tám 

năm, trong một cây hƣơng đôi lúc còn có một hai ý niệm. Niệm đến không có vọng 

niệm khởi lên, công phu của quý vị đã chế phục đƣợc, đó gọi là gì? Gọi là công phu 

thành phiến, công phu thành phiến là chế phục đƣợc phiền não. Ở trong cảnh giới này, 

chúc mừng, quý vị vãng sanh tự tại. Quý vị muốn khi nào đi thì lúc đó đi. Nếu còn có 

nhân duyên với thế gian này, giúp thêm một vài chúng sanh, đƣợc, không sao, quý vị 

muốn  ở thế gian này  thêm  bao lâu  cũng đƣợc. Vì  sao vậy?  Vì đây  là  nguyện  lực, họ 

không phải nghiệp lực. Phàm phu chúng ta không làm đƣợc, phàm phu là nghiệp lực, 

đây nghĩa là có thọ mạng. Thọ mạng đến, bác sĩ cũng vô dụng, bác sĩ giỏi đến đâu, họ 

có  thể  trị  bệnh,  không  thể  trị  mệnh.  Nếu  bác  sĩ  giỏi,  ngƣời  này  thọ  mạng  đến,  Diêm 

Vƣơng sai quỷ vô thƣờng đến bắt họ, bác sĩ kéo dài thọ mạng cho họ, nhƣ vậy Diêm 

vƣơng không phải là kẻ ngốc ƣ, không có chuyện đó. Ngạn ngữ có câu: Diêm vƣơng 

bảo ngƣời canh ba chết, không dám lƣu lại đến canh năm. Kéo dài thêm hai canh cũng 

không đƣợc. Đây nghĩa là thọ mạng và tật bệnh là hai vấn đề. Trong lúc bệnh, bác sĩ 

dùng sai thuốc, cũng có thể khiến quý vị mất mạng. Nếu quý vị còn thọ mạng, vẫn có 

thể cứu sống nhƣ thƣờng. Thọ mạng đến thì hết cách, không thể cứu sống, ngƣời học 

Phật phải hiểu đạo lý này. 

Chúng ta ở thế gian này, việc cấp bách đầu tiên là niệm Phật, thân thể tốt có ƣu 

điểm, không bệnh mà chết, khi chết không sanh bệnh. Bệnh này trong Phật pháp nói có 

ba nhân duyên: Thứ nhất là bệnh về sinh lý, bệnh này nhất định phải khám bác sĩ, bác 

sĩ có thể chữa bệnh về sinh lý. Thứ hai là bệnh nghiệp chƣớng, oán thân trái chủ tìm 

đến muốn trả thù quý vị. Trong quá khứ quý vị giết họ, bây giờ họ đến đòi mạng, muốn 

đến báo thù, tình hình này rất nhiều. Bệnh này bác sĩ không trị đƣợc, đây là oan nghiệp, 

không phải bệnh sinh lý. Bệnh này phải giải, oan thân trai chủ chấp nhận giải, họ sẽ ra 

đi. Họ đi, bệnh quý vị lập tức lành. Loại thứ ba là bệnh túc nghiệp, là tội nghiệp tạo từ 

trong  quá  khứ  đến  nay.  Bệnh  này  phiền  phức  nhất,  không  phải  sinh  lý,  cũng  không 

phải oán thân trai chủ, là do chính mình tạo nghiệp tích lũy mà thành. Những vẫn có 

thể cứu chữa, thật sự sám hối, sám trừ nghiệp chƣớng bệnh sẽ lành. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              20/21 

Có ba nguyên nhân, chúng ta phải khiến bản thân không sanh bệnh, phải hiểu điều 

này.  Cuộc  sống  về  sinh  lý  có  quy  củ,  có  thể  giảm  ít,  ăn  uống  có  quy  củ.  Thứ  hai  là 

không kết oán thù với bất kỳ ai, lúc nào cũng hóa giải đối lập với tất cả chúng sanh, 

đừng tạo ra đối lập. Họ đối lập với ta, ta không đối lập với họ thì sự đối lập này không 

thể thành. Thành lập nhất định là song phƣơng, quý vị đơn phƣơng không đối lập với 

ngƣời khác,  nó sẽ không  thể thành lập. Phải  có  tâm  từ  bi,  phải  có  lòng  yêu thƣơng, 

thƣờng thƣờng nghĩ đến giúp tất cả chúng sanh khổ nạn, gọi là tâm đại từ bi, hóa giải 

oan  nghiệp.  Thứ  ba  là  khởi  tâm  động  niệm  thuần  tịnh  thuần  thiện,  hóa  giải  tất  cả 

nghiệp chƣớng quá khứ và hiện tại, điều này có thể hóa giải tội nghiệp, thân thể chúng 

ra sẽ không sanh bệnh. 

Trong kinh điển nói ba loại nhân bệnh, nói rất có lý. Bởi thế tất cả pháp không rời 

tự  tâm,  trong  kinh  điển  Đức  Phật  thƣờng  nói:  Tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh.  Trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta toàn thể vũ trụ là “duy tâm sở hiện, duy thức  sở 

biến”. Các nhà khoa học hiện đại đã chứng minh điều này, chứng thực là thật, không 

phải giả. 

Từ đó cho thấy, tu hành là tu điều gì? Khi ta thật sự hiểu rõ mới biết, tu hành là tu 

tâm mà thôi. Chỉ cần tâm chánh, không có gì không chánh. Nếu tâm tà, lập tức xảy ra 

vấn đề. Tâm không đƣợc lệch lạc, tâm không đƣợc tà ngụy. Tất cả lành dữ họa phƣớc 

không cần đi hỏi ngƣời khác. Quý vị xem ở đây, ý nghĩa này hay biết bao! Bồ Tát Pháp 

Tạng hỏi Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật, Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật trả lời nhƣ thế 

nào? Ông hỏi bản thân ông! “Ông tự tƣ duy, ông tự nên biết, ông nên tự nhiếp”. Quý vị 

xem hoàn toàn ở chính bản thân ngài. Đức Phật không dạy ngài, đây chính là chân thật 

dạy ngài. Nếu quý vị hỏi việc lớn sanh tử, muốn hỏi lành dữ họa phƣớc, đời sau ta đi 

về đâu? Đức Phật sẽ nói: Hỏi bản thân quý vị. Bản thân quý vị khởi ý niệm gì, hỏi khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác của quý vị, sẽ hoàn toàn minh bạch. Đức Phật trả lời 

chính là ý này. 

Chúng sanh trong mƣời pháp giới, tất cả đều là tự làm tự chịu. Không đƣợc trách 

ngƣời khác, trách ngƣời khác là có tội. Không ai dạy quý vị, thánh hiền nhân dạy quý 

vị  làm  thiện,  yêu  ma  quỷ  quái  dạy  quý  vị  làm  ác.  Họ  dạy  quý  vị,  quý  vị  không  tiếp 

nhận, không sao. Họ dạy quý vị, quý vị tiếp thu. Phật Bồ Tát dạy chúng ta hành thiện, 

chúng ta tiếp thu, việc tốt. Yêu ma quỷ quái dạy chúng ta làm việc xấu, chúng ta không 

đồng  ý,  không  sao.  Chúng  ta  tiếp  nhận,  quý  vị  tự  làm  tự  chịu.  Tuy  họ  dạy  quý  vị, 

nhƣng không thể ép buộc quý vị làm, cho nên vẫn là tự mình phải chịu trách nhiệm. 

Phật  Bồ  Tát  khuyên  quý  vị  làm  thiện,  quý  vị  tu  thiện  rất  tốt, Phật  Bồ  Tát  không  bắt 

chúng  ta  cảm  ân,  vì  sao?  Vì  tự  quý  vị  làm,  quý  vị  không  tự  làm,  Phật  Bồ  Tát  cũng 

không thể  cƣỡng bức  đƣợc, phải hiểu đạo  lý này. Bởi  thế  Phật  Bồ  Tát hóa độ  chúng 

sanh  không  kể  công.  Trong  Kinh  Kim  Cang  nói  rất  hay:  hóa  độ  vô  lƣợng  vô  biên 

chúng sanh, sau cùng nói một câu, thật sự không có chúng sanh đƣợc độ. Họ đƣợc độ 

là việc của chính họ, họ chịu tu tập, chính họ độ họ. Phật Bồ Tát nói lời chân thật, các 

ngài  chỉ  khuyên  mọi  ngƣời.  Tự  quý  vị  giác  ngộ,  tự  quý  vị  quay  đầu,  tự  quý  vị  hành 

thiện, tự quý vị đoạn ác, tự quý vị thành tựu, toàn là tự quý vị. Nếu Phật Bồ Tát có thể 

cƣỡng  bức  chúng  ta  làm  theo,  không  phải  mỗi  ngƣời  chúng  ta  đều  không  thể  thành 

Phật  ƣ?  Họ không  thể  bức  ép  chúng ta!  Bởi vậy  trách  nhiệm  phải  tự  mình gánh  vác, 

không đƣợc đùn đẩy cho Phật Bồ Tát. 

Mấy câu này của Bành Tế Thanh nói rất hay: “Tâm này vừa phát, Cực Lạc trang 

nghiêm  đồng  thời  đầy  đủ”.  Đây  là  nói  gì?  Thế  giới  Cực  Lạc  y  chánh  trang  nghiêm 

đồng thời đốn hiện, không phải hôm nay tạo ra một ít, ngày mai tạo một ít, không phải, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              21/21 

đồng thời đốn hiện! Trong giáo lý đại thừa đều nói nhƣ thế. Bồ Tát đồng thời đốn xả 

tập khí phiền não, nghĩa là lập tức buông bỏ. Thế giới Cực Lạc y chánh trang nghiêm 

đồng thời đốn hiện, vì sao vậy? Vì trí tuệ, đức tƣớng trong tự tánh đồng thời hiện tiền, 

không có trƣớc sau. Chẳng những cõi thật báo của thế giới Cực Lạc nhƣ vậy, tứ thánh 

lục phàm sao lại không phải? Cùng một đạo lý! Tứ thánh lục phàm xen tạp tình chấp, 

xen tạp phiền não, cho nên mới nói duy thức sở biến. Nên biết sự biến hóa này, biến 

hóa trong từng sát na, không có tƣơng đồng. 

Nhƣ chúng ta xem điện ảnh, giống nhƣ quý vị xem âm bản điện ảnh vậy, âm bản 

là phim đèn chiếu, từng tấm từng tấm. Mỗi tấm đều độc lập, mỗi tấm đều không giống 

nhau. Tốc độ của nó quá nhanh, một giây 24 tấm, tốc độ nhƣ vậy khiến chúng ta ngộ 

nhận, tƣởng rằng đó là thật. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, thế giới hiện tại này một 

giây bao nhiêu tấm? Nếu một giây khảy móng tay năm lần, tôi tin có ngƣời động tác rất 

nhanh, thân thể mạnh khỏe có thể khảy năm lần. Một lần 32 ức 100 ngàn niệm, năm 

lần thì sao? 1600 triệu niệm, một giây có 1600 triệu lần, bởi thế ta không biết nó là giả. 

Đây là nói thế giới hiện tại của chúng ta, một giây có 1600 triệu lần, hiện nay gọi là 

hiện tƣợng  dao động. Dao động  này  dừng, thế  giới này  biến  mất. Sao lại  dừng?  Đức 

Phật nói, quý vị buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc là dừng, không 

còn nữa. 

Ở đây chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, sự dao động này đích thực có lớn nhỏ khác 

nhau. Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc đều đầy đủ, sự dao động này rất lớn, 

lục  đạo  xuất  hiện.  Nếu  chúng  ta  chỉ  có  khởi  tâm  động  niệm  và  phân  biệt,  không  có 

chấp trƣớc, dao động này nhỏ, lục đạo không còn, tứ thánh pháp giới xuất hiện. Nếu 

tiếp tục buông bỏ phân biệt, còn khởi tâm động niệm, tứ thánh pháp giới không còn, 

cõi thật báo hiện ra. Cõi thật báo là gì? Cõi thật báo là khởi tâm động niệm. Buông bỏ 

khởi tâm động niệm, cõi thật báo biến mất, trở về tự tánh, đó nghĩa là vô thƣợng chánh 

đẳng chánh giác viên mãn. Dao động của cõi thật báo rất vi tế. 

Trong kinh Đức Phật nói với chúng ta, bát địa Bồ Tát mới có thể thấy đƣợc A lại 

da, đây là nói Biệt giáo. Viên giáo là bát trụ Bồ Tát, trụ thứ tám trong thập trụ, rất rõ 

ràng về A lại da. Tuy sơ trụ Bồ Tát đã không khởi tâm không động niệm, nhƣng tập 

khí của họ còn khá sâu đậm, tập khí này khiến họ không thể thân chứng A lại da, đến 

bát trụ mới hiểu rõ, tập khí nhạt dần. A lại da nhƣ thế nào, nó xuất hiện, rõ ràng minh 

bạch. 

Cho  nên  câu  này  rất  quan  trọng,  chính  là  “cực  Lạc  trang  nghiêm  đồng  thời  đầy 

đủ”, thế giới Cực Lạc y chánh trang nghiêm nhất thời đốn hiện. Vì thế nói “chí tâm cầu 

đạo”, chí tâm nghĩa là nhất tâm bất loạn, ở đây gọi là lý nhất tâm bất loạn, không phải 

sự nhất tâm. Sự  nhất tâm, đó chính là nhất tâm, ở đây ngài là chí tâm, vô cùng dụng 

tâm, lý nhất tâm bất loạn. “Tinh tấn không thôi, đều đƣợc chứng quả, không có nguyện 

nào không thành”, đây không phải đều là việc của mình ƣ? Quý vị xem Đức Phật khai 

thị hay biết bao, không có chữ nào giả, mỗi câu đều chân thật. 

“Sở dĩ giả hà?”, vì sao nhƣ vậy? Bên dƣới dẫn chứng lời Đức Phật: “Tất cả pháp 

không tách rời tự tâm”. Tất cả pháp thế xuất thế gian, từ đâu mà có? Là do tâm ta biến 

hiện ra. Tâm có thể hiện có thể biến này mọi ngƣời đều có, phải biết điều này. Chân 

tâm chỉ có một, vọng tâm cũng chỉ có một. Chân tâm vĩnh hằng bất biến, vọng tâm từ 

một biến ra thành vô lƣợng, đó là nói vọng tâm. Đạo giáo nói: “Một sanh hai, hai sanh 

ba, ba sanh vạn vật”. Đây là gì? Là thức biến, thức là gì? Là phân biệt chấp trƣớc, phân 

biệt chấp trƣớc vô lƣợng vô biên, cho nên sự lý nhân quả vô lƣợng vô biên. Nhiều đến 

mấy, Đức Phật dùng một câu là nói tận cùng: “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              22/21 

“tất cả pháp hữu vi, nhƣ mộng huyễn bào ảnh”. Nó không phải thật, toàn là giả. Quý vị 

coi giả thành thật, đó là nguyên nhân của mọi đau khổ. Phải biết điều này, mấu chốt ở 

chổ giác và mê. Toàn là giả, không có gì là thật cả, thật là gì? Là vĩnh hằng bất biến, đó 

là tự tánh, trong cõi thật báo nhìn thấy. Cõi thật báo y chánh trang nghiêm vĩnh viễn 

bất biến, cho nên nó làm nhất chân pháp giới. Trong mƣời pháp giới thiên biến vạn hóa, 

đến  Phật  thuyết  pháp,  Đức  Phật  dùng  một  âm  thuyết  pháp,  chúng  sanh  tùy  loại  đều 

đƣợc giải. Quý vị xem kinh điển giống nhau, bày ra trƣớc mắt. Chúng ta có 100 ngƣời 

học tập ở đây, mỗi ngƣời học tập, giải thích, tƣ tƣởng, đều không giống nhau, chúng 

sanh  mỗi  ngƣời đều có  lý  giải  riêng. Vì  sao  vậy?  Vì  họ  chƣa kiến  tánh, kiến  tánh  sẽ 

nhất trí, nhất trí là lý giải bằng cách nào? Nhất trí là không đƣợc giải, chỉ cần có giải là 

không nhất trí, chỗ không giải đƣợc sẽ nhất trí, cần phải biết điều này. Pháp của Phật từ 

trong tự tánh hiển lộ ra, tự tánh là không lập một pháp nào. Chúng sanh hỏi Phật, Đức 

Phật  giảng  giải,  giải đáp, diễn  thuyết  cho quý  vị. Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni đƣa  ra 

một ví dụ, ví dụ rất hay: Ví dụ cái trống, quý vị mỗi ngƣời đều đánh, quý vị đánh trống 

tức  giống  nhƣ  hỏi  ngài.  Đức  Phật  ví  nhƣ  cái  trống,  chúng  ta  là  phàm  phu,  chúng  ta 

đánh nó, cầm dùi đến đánh nó. Quý vị đánh nó liền phát ra âm thanh, tôi đánh nó phản 

ứng với tôi, quý vị đánh nó ứng với quý vị, anh ta đánh nó ứng với anh ta. Cảm giác 

của chúng ta có giống nhau chăng? Không giống, vì sao thế? Vì mỗi ngƣời đánh tốc độ 

không  giống  nhau,  dùng  sức  mạnh  yếu  khác  nhau,  cho  nên  nó  phản  ứng  cũng  khác 

nhau. Ngài nói rồi, nhƣng tùy mỗi chúng sanh mà đƣợc lợi ích. Những lý giải đó là lý 

giải của riêng mỗi chúng sanh, không phải lý giải của Phật, Phật không lý giải. Vì ngài 

không lý giải, cho nên ngài mới có thể ứng với tất cả lý giải, khiến tất cả chúng sanh 

đều đƣợc giải, tuyệt diệu! 

Ý này nghĩa là gì? Tu học đừng chú trọng về lý giải, chú trọng việc lý giải những 

gì quý vị cầu đƣợc là tri thức, không phải trí tuệ. Cho nên giáo môn nói giải tuyệt, trí 

tuệ liền sanh. Chỉ cần có giải, không thể sanh trí tuệ. Giải đến chỗ cứu cánh là không 

còn  giải,  trí  tuệ  đột  nhiên  hiện  tiền.  Giống  nhƣ  Tông  môn  vậy,  đại  triệt  đại  ngộ. 

Nguyên tắc chung mà nói, không tách rời khỏi giới định tuệ, điều này quá tuyệt diệu. 

Giới là gì? Là quy củ, quý vị phải giữ quy củ, điều này vô cùng quan trọng. Ân 

đức của Chƣ Phật Bồ Tát đối với chúng ta chính là quy củ, y theo quy củ này quý vị có 

thể đƣợc định, tam muội hiện tiền. Sau khi tam muội hiện tiền, thuần thục, không nhất 

định là nhân duyên gì, đều có thể giúp ta đại triệt đại ngộ. Nhân giới sanh định, nhân 

định phát tuệ, đây là Phật pháp. Phật pháp không nói nhờ văn tự mà khai tuệ, không có. 

Chúng ta phải biết điều này, Phật pháp rất linh động, không phải cứng ngắc, chỗ khó 

của  Phật  pháp  cũng  là  đây.  Kinh  không  có  tƣ  tƣởng  nhất  định,  từ  những  điều  này, 

chúng ta lãnh hội nó một cách tƣờng tận. 

Bên dƣới nói: “Tƣ tƣởng của Bành Tế Thanh, ý của đáp án này là xuất phát từ 

Thế  Tôn”.  Thế  Tôn  chính  là  Thế  Gian  Tự  Tại  Vƣơng  Phật, trả  lời  Pháp  Tạng,  ý  của 

ngài là đây. “Phát khởi chí tâm, tất hàm thánh quả”, vì sao vậy? Vì nhân và qủa liên kết 

với nhau, trong nhân có quả, trong quả có nhân. Bên dƣới nói: “thấu triệt nhân quả lớn 

nhƣ biển, hoa quả đồng thời, nhƣng cần tinh tấn, có nguyện nào không đƣợc”. Chỉ cần 

nguyện chúng ta định, định phƣơng hƣớng, định mục tiêu, chỉ cần tinh tấn, không có gì 

không thành tựu. “Tất cả nhân quả không lìa tự tâm, không có một pháp nào nằm ngoài 

tâm”, nói rất hay! 

Ngƣời  thế  gian  cầu  là  quả,  họ  quên  mất  nhân,  không  tu  nhân  thì  quả  đâu  ra? 

Không có quả may mắn. Số mạng không có của cải, khi phát tài lớn, phát tài lớn là nói 

số mạng có. Đời này ta không tu, Đức Phật nói không tu tài bố thí cũng phát tài, đây là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              23/21 

số mạng quý vị có. Số mạng có là nhờ đời trƣớc tu đƣợc, đời kiếp trƣớc quý vị tu tài bố 

thí, đời này quý vị đƣợc giàu có. Nếu đời này tiếp tục tu, nhƣ vậy phƣớc đức đó chắc 

không thể tƣởng tƣợng đƣợc? Của cải trong số mạng quý vị nhiều hơn không biết bao 

nhiêu lần. Không tu pháp mà đƣợc thông minh trí tuệ, chúng ta biết trong đời quá khứ 

họ  tu pháp  bố thí, bây  giờ  mới  có quả báo nhƣ vậy. Không  tu  bố  thí vô úy  mà  đƣợc 

mạnh khỏe trƣờng thọ, rất nhiều, chúng ta thƣờng thấy trƣờng hợp này. Trên thế giới 

có rất nhiều ngƣời trƣờng thọ, chín mƣơi mấy tuổi, hơn 100 tuổi, họ không hề biết nhƣ 

thế nào gọi là bố thí vô úy. 

Chúng tôi ở Úc Châu, trong vùng nông thôn ở Úc Châu, ngƣời hơn 100 tuổi vẫn 

ra  đồng  làm  việc.  Những  ngƣời  này  lƣơng  thiện  vô  cùng,  cũng  rất  hiếu  khách,  khi 

chúng tôi đến thăm họ rất hoan hỷ. Hơn 100 tuổi vẫn còn làm việc, làm những công 

việc  nặng  nhọc,  không  đơn  giản,  nhờ  đời  trƣớc  có  tu.  Nếu  đời  này  biết  tiếp  tục  tu, 

phƣớc của họ hƣởng không hết, càng tu càng nhiều. Khi hƣởng phƣớc biết cách tích 

phƣớc, không phí phạm phƣớc báo. Tu nhƣ thế có thể trƣờng thọ, có thể kéo dài tuổi 

thọ, đạo lý này có thể nói nhƣ thế. Trong điển tịch xƣa nói rất nhiều, kinh Phật cũng 

nói với chúng ta nhƣ thế, có thể kéo dài tuổi thọ, đều do bản thân mình! Tất cả pháp 

không rời tự tâm. 

Đoạn văn bên dƣới liên tiếp ba chữ tự, đầu tiên nói: “Ông tự tƣ duy”, tiếp theo nói: 

“Ông tự nên biết”, sau cùng nói: “Ông nên tự nhiếp”. “Thế Tôn không trực tiếp trả lời, 

nhƣng trực tiếp chỉ ba chữ tự này, thật là lão bà tâm thiết”, lão bà là lão thái bà, rất từ 

bi. “Thâm ý tồn yên”, ý nghĩa trong này rất thâm sâu, đây là nói lời chân thật với quý 

vị. Nói thật thì tất cả pháp không thể cầu ở ngoài tâm, cầu ở ngoài tâm là sai, Phật giáo 

nói ngoài tâm cầu pháp gọi là ngoại đạo. Phật giáo nói ngoại đạo không phải phê bình 

ngƣời khác, nhƣ thế nào gọi là ngoại đạo? Ngoài tâm cầu pháp. Quý vị cầu pháp với 

Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật, đây chính là ngoài tâm cầu pháp. Quý vị đừng cầu ngƣời 

khác, cầu ở khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác của chính mình, nhƣ vậy có nguyện 

tất thành. Quý vị cầu Phật có thể thành Phật, cầu Bồ Tát là có thể thành Bồ Tát, quý vị 

không đƣợc sai lầm. Nếu quý vị cầu là tăng trƣởng lòng tham, sẽ đọa vào đƣờng ngạ 

quỷ, vì sao vậy? Vì đây là quý vị cầu đƣợc! Nếu tâm sân nhuế, tâm ngạo mạn, tâm đố 

kỵ, đó là địa ngục hiện tiền, cũng là chính quý vị cầu đƣợc. Tâm nhƣ thế nào, ý niệm 

cũng là nhƣ thế, hành vi nhƣ thế, nó ứng với quả báo gì, nhất định xuất hiện, toàn là tự 

mình cầu đƣợc. 

Pháp Tạng muốn thành Phật, muốn kiến lập một cõi nƣớc thù thắng để thành tựu 

tất  cả  chúng  sanh,  giúp  những  chúng  sanh  này  nhanh  chóng  thành  Phật.  Có  thể  làm 

đƣợc điều này chăng? Quý vị xem Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật nói hay biết bao, quý 

vị phát chân tâm, đích thực không vì danh văn lợi dƣỡng cho riêng mình, không có tự 

tƣ tự lợi, không nghĩ đến vấn đề này, đƣợc một chút lợi ích. Ta cầu tất cả là vì chúng 

sanh  khổ  nạn,  vì  chúng  sanh  nghiệp  chƣớng  sâu  nặng,  nhƣ  vậy  sao  không  thành  tựu 

đƣợc?  Phàm  những gì không  thành  tựu đƣợc  là do quý  vị  có  tƣ  tâm.  Thông  thƣờng 

chúng ta nói, quý vị có ý đồ riêng, quý vị có mục đích riêng. Xen tạp những điều này, 

nó là nhân bất thiện, nhƣ vậy quả báo thiện quý vị không dễ gì đạt đƣợc. Tâm quý vị 

thuần, tƣ tƣởng thuần, hành vi thuần, nhất định quả báo này hiện tiền. Cho nên ba chữ 

“tự” ở đây, ý nghĩa rất thâm sâu, quý vị phải lãnh hội đƣợc. 

Bên dƣới dẫn chứng những gì nói trong Hội Sớ của pháp sƣ Tuấn Đế ngƣời Nhật 

bản. “Hội Sớ giải thích về câu ông tự nên biết rằng: Ông tự nên biết, ví dụ nhƣ Pháp 

Hoa Tam Chỉ nói, nghĩa này sâu rộng, không dể nói đƣợc”. Ở đây nói rất hay, tƣ tƣởng 

này rất hay, giống nhƣ những gì Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong Kinh Pháp Hoa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              24/21 

Ở đây trích dẫn trong Kinh Pháp Hoa: “Kinh này, ở đây không cần nói”, đây là Đức 

Phật trả lời câu hỏi của hàng đệ tử. Hàng đệ tử của ngài hỏi rất nhiều vấn đề, Đức Phật 

nói nhƣ thế nào? Ở đây không cần nói, “chính là nghĩa của  kinh  này”. Vì  sao không 

cần nói? Những gì quý vị hỏi, đáp án đều nơi quý vị, không ở nơi khác, chỉ cần quý vị 

quay đầu là hiểu. 

Lục tổ nói: “Bí mật ở nơi ông”. Đây là ai hỏi? Trong Lục Tổ Đàn Kinh, câu này 

do ngài Huệ Minh hỏi, ngài Huệ Minh là một vị tƣớng quân tứ phẩm. Sau khi Lục tổ 

đƣợc truyền y bát, Ngũ tổ bảo ngài lập tức ra đi, đến phƣơng nam trốn, đừng để ngƣời 

khác biết. Mọi ngƣời chia nhau đi tìm, Huệ Minh tìm thấy ngài, mục đích là muốn đoạt 

lại y bát. Đại sƣ Huệ Năng rất thông minh, đặt y bát trên một tảng đá, còn mình thì trốn. 

Quý  vị  cứ  lấy  y  bát,  có  thể  giữ  tánh  mạng.  Nào  ngờ  Huệ  Minh  đến  lấy  y  bát  nhƣng 

không nhấc lên đƣợc, ông lập tức sám hối, biết rằng đây không phải là việc tùy tiện, 

tâm lập tức thay đổi, mời ngài Huệ Năng ra. Tôi không phải vì y bát, tôi đến đây để cầu 

pháp, đại sƣ Huệ Năng đi ra. Huệ Minh hỏi Lục tổ, khi ngài ở Hoàng Mai, thầy dạy 

ngài nhƣ thế nào? Thầy dạy tôi và dạy ông giống nhau cả thôi. Còn có mật ý nào chăng? 

Đại sƣ Huệ Năng nói: “Bí mật ở nơi ông”. Huệ Minh khai ngộ, một câu nói đã thức 

tỉnh ông. Trong hội của đại sƣ Huệ Năng khai ngộ, trong số 43 ngƣời có Huệ Minh, vì 

sao vậy? Vì chân thành đến cực điểm, quay đầu là bờ. Nhất niệm quay đầu đó là chân 

tâm, đó không phải vọng tâm, vừa điểm đến là tỉnh ngộ ngay. 

“Các  bậc  thiền  đức ngày  xƣa  nói:  Ông  tự  biết lấy  điều  tốt,  ta  không  bằng  ông, 

cũng là nghĩa của ba chữ tự trong kinh này”. Đây đều là lời thật, ngƣời thƣờng nghe 

không hiểu. Tôi không bằng ông, tôi có thể giúp ông đƣợc chăng? Phật cũng không thể 

giúp, ai có thể giúp? Nâng cao cảnh giới là việc của chính mình. Đức Phật có thể nhắc 

nhở quý vị, làm tăng thƣợng duyên cho quý vị. Thân nhân duyên, sở duyên duyên, vô 

gián  duyên,  nhất  định  là  chính  mình  phải  đầy  đủ.  Bản  thân  mình  không  đầy  đủ  ba 

duyên này, Đức Phật làm tăng thƣợng duyên cũng không lợi ích gì. Đối với quý vị có 

lợi ích gì chăng? Có, lợi ích gì? Trồng hạt giống Phật pháp trong A lại da của quý vị, 

nhƣ vậy mà thôi, trong đời này quý vị không dùng đến. 

Phải ghi nhớ câu nói của Lục tổ, đó là tỳ kheo ni Vô Tận Tạng, vấn đề này là sau 

Huệ Minh, cũng là trên đƣờng lánh nạn, gặp tỳ kheo ni Vô Tận Tạng. Tỳ kheo ni Vô 

Tận Tạng đƣa kinh đến thỉnh giáo ngài, ngài nói tôi không biết chữ. Ngài không biết 

chữ sao có thể giảng kinh hay đến thế? Vấn đề này không liên quan đến biết chữ hay 

không biết chữ, liên quan đến điều gì? Có liên quan đến buông bỏ, buông bỏ điều gì? 

Đại sƣ Huệ Năng buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Khởi tâm động 

niệm  là  căn  bản  vô  minh,  nếu  không  buông  bỏ  không  thể  thành  Phật.  Tổ  tổ  tƣơng 

truyền, truyền điều gì? Buông bỏ khởi tâm động niệm, giáo môn thƣờng nói, đã phá vô 

minh. Khởi tâm động niệm là vô minh, phá trừ vô minh là không khởi tâm không động 

niệm.  Trong  Kinh  Hoa  nghiêm  là  chứng  đƣợc  sơ  trụ  trở  lên,  Bồ  Tát  sơ  trụ  là  không 

khởi tâm không động niệm. Cảnh giới này lập tức vƣợt ra mƣời pháp giới, mƣời pháp 

giới  không  còn,  vƣợt  khỏi  mƣời  pháp  giới,  thông  thƣờng  đều  trú  trong  thế  giới  Hoa 

Tạng. Ngƣời  tu  Tịnh  độ, đem  nó  hồi hƣớng  cầu  sanh  Tịnh độ,  sanh  vào  cõi thật  báo 

trang  nghiêm  ở  thế  giới  Cực  Lạc. Sự  và  lý  này  chúng  ta  đều  phải  hiểu  rõ  ràng  minh 

bạch, thế nào là thật? Đây là thật, ngoài điều này ra toàn là giả. 

Phật sự trong mộng, đạo tràng nhƣ trăng trong nƣớc. Không đƣợc chấp trƣớc đạo 

tràng, đạo tràng là gì? Nhƣ hoa trong gƣơng trăng dƣới nƣớc, hoa trong gƣơng, trăng 

dƣới nƣớc. Nếu nhận ra điều này gọi là nhìn thấu, nhìn thấu là gì? Mới có thể buông bỏ, 

không để trong lòng, trong tâm chỉ để Phật A Di Đà, nhƣ vậy là đúng, tất cả sẽ viên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              25/21 

mãn. Chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không còn gì cả, trong đời này nhất 

định thành tựu viên mãn. 

Bên dƣới, pháp sƣ Tuấn Đế nói tiếp: “Ở đây bao hàm ba nghĩa”, trong này còn có 

ba tầng ý nghĩa. “Thứ nhất là Pháp Tạng Bồ Tát trong đời quá khứ trồng thiện căn sâu 

dày”, chữ trồng thực này chính là đồng chữ thực kia. Chúng ta đọc tiếp đoạn này: “Cao 

tài dõng triết, siêu việt khác với thế gian, việc của cõi nƣớc tịnh Phật, từ lâu đã thấu đạt, 

tuy trí Phật không hề gia trì. Cho nên nhƣ sở tri của ông, ông tự nên tu hành”. Trong 

ngoặc đơn nói: “Ở đây lại nói rõ Pháp Tạng là từ quả hƣớng nhân”. Thế Gian Tự Tại 

Vƣơng Phật thị hiện, đáng dùng thân Phật mà độ thoát, liền thị hiện thân Phật mà vì đó 

nói pháp. Bồ Tát Pháp Tạng thì sao? Bồ Tát Pháp Tạng cũng là thị hiện, cũng là Chƣ 

Phật thị hiện, đáng dùng thân tỳ kheo để độ, liền hiện thân tỳ kheo mà vì đó nói pháp. 

Hay nói cách khác, những ngƣời này từ lâu đã chứng đƣợc viên mãn. 

Nhƣ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni lúc còn tại thế, hàng đệ tử của ngài, thậm chí là 

hộ pháp, quốc vƣơng đại thần, rất nhiều đều là cổ Phật tái sanh. Những lời này ngƣời 

khác không hiểu, nhƣng ngƣời trong cuộc hiểu, những ai là ngƣời trong cuộc? Ngƣời 

minh tâm kiến tánh đều hiểu. 

Hai ngài vì sao phải biểu diễn nhƣ vậy? Vì khiến tất cả chúng sanh giác ngộ từ 

trong biểu diễn của họ. Vô thƣợng thậm thâm vi diệu pháp đều là chính mình thành tựu, 

huống gì những pháp nhỏ thế xuất thế gian, càng không cần nói. Hoàn toàn ở chỗ dụng 

tâm, quý vị dùng là tâm gì? Đây mới là thâm ý của ba chữ này. Nếu quý vị là tâm Phật, 

bất cứ sự nghiệp nào quý vị làm đều là Phật sự. Quý vị dùng là tâm Bồ Tát, mọi việc 

quý vị làm đều là việc Bồ Tát. Nếu nhƣ dùng tâm tham, những gì quý vị làm đều là 

việc của ma quỷ, tham là ngạ quỷ. Ngày ngày nổi nóng, ngày ngày oán hận, ngày ngày 

mắng  ngƣời,  làm  là  việc  địa  ngục,  sân  nhuế!  Hoàn  toàn  ở  chỗ  dụng  tâm,  đây  không 

phải là việc của chính quý vị ƣ? 

Mƣời  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  là  sản  phẩm  do  khởi  tâm  động  niệm  và 

ngôn ngữ tạo tác của quý vị, nó biến hiện ra, điều này đâu cần hỏi ngƣời khác? Phật 

cũng không hỏi, còn cần hỏi yêu ma quỷ quái ƣ? Còn đi hỏi thần ƣ? Không cần thiết, 

giải đáp này  rất hay!  Phật và  Phật đang nói với nhau, nếu  chúng  ta  lãnh hội đƣợc sẽ 

biết, nó giúp ích rất lớn cho việc tu hành của chúng ta. Ngày nay chúng ta muốn đến 

thế giới Cực Lạc, đều này rất dễ, vì sao vậy? Vì không cần đoạn phiền não. Đoạn phiền 

não vô minh, trần sa, kiến tƣ đâu phải chuyên dễ. Ngày nay chúng ta chỉ cần nắm chắc 

câu danh hiệu A Di Đà Phật, là thành công, thành công rất cao, thành công thù thắng, 

không có gì sánh đƣợc. Không tin pháp môn này mà tìm tòi phƣơng pháp khác, nhƣ 

vậy là sai, thâm ý là ở đây. 

Quý vị có thể nghe đƣợc Phật A Di Đà, có thể nghe đƣợc Kinh Vô Lƣợng Thọ, là 

nhân duyên hy hữu. Quý vị đến đâu mới tìm đƣợc? Đặc biệt kinh này, bản hội tập của 

Hạ  Liên  Cƣ,  chú  giải  của  cƣ  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  đều  trong  thời  hiện  đại.  Phật  pháp 

truyền đến Trung quốc gần 2000 năm, không có bản này. Bản này xuất bản rất nhiều 

ngƣời phản đối, ngƣời phản đối tạo nên nghiệp nhân gì, điều này chúng ta rất rõ ràng. 

Ngƣời yêu thích, y giáo phụng hành, chúng ta cũng biết, quả báo của quý vị ở thế giới 

Cực Lạc. 

Thâm ý thứ nhất là Pháp Tạng từ quả hƣớng nhân, ngài là ngƣời tái sanh. 

“Thứ hai: Nhiếp thủ cõi Phật, tùy ý muốn mỗi ngƣời mà đƣợc an vui. Hoặc lấy uế 

trƣợc, hoặc cầu thanh tịnh, hoặc nhiếp tam thừa, hoặc nguyện nhất thừa. Cho nên tùy 

theo  ý  muốn  của  Bồ  Tát  mà  tùy  nghi  nhiếp  thủ,  không  dùng  chỉ  thị  của  Nhƣ  Lai”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              26/21 

Những lời này không phải đều là nói với chúng ta trong đời hiện tại này ƣ? Nhiếp thủ 

cõi Phật, theo ý kinh mà nói là nguyện vọng của tỳ kheo Pháp Tạng. 

Chúng ta trong đời này, nhiếp thủ cõi Phật nghĩa là kiến tạo một đạo tràng. Chúng 

ta  kiến  lập  đạo  tràng  có  cần  hỏi  Phật  chăng?  Cần  hỏi  ngƣời  khác  chăng?  Không  cần 

thiết, tùy theo tâm hoan hỷ của quý vị. Quý vị lấy uế trƣợc cũng đƣợc. Đức Phật Thích 

Ca đã lấy uế trƣợc, đây giống điều gì? Lúc Thế Tôn còn tại thế, phƣơng thức sinh hoạt 

là khất thực. Tôn giả Đại Ca Diếp chuyên môn đến nhà bần cùng khất thực, ngài không 

đến nhà giàu có, quý vị hỏi ngài vì sao? Vì họ quá đáng thƣơng, quá khổ, tôi đến nhà 

họ khất thực, nhận sự cúng dƣờng của họ, vun bồi phƣớc đức cho họ, tâm tốt. 

Tông giả Tu Bồ Đề chuyên môn đến nhà giàu sang khất thực, ngài không đến khất 

thực  ở những  nhà  nghèo. Quý vị hỏi  ngài  vì  sao?  Giàu  sang khó đƣợc, nếu  chúng ta 

không tạo thêm cho họ chút phƣớc, họ hƣởng hết phƣớc là không còn. Đều có đạo lý, 

đều là tâm đại từ bi, họ không phải vì mình, đều đúng, ngày nay chúng ta gọi là xem 

xét thời thế. Quý vị nhất định phải biết, trong hoàn cảnh hiện tại, phẩm loại chúng sanh 

bất đồng, chúng ta muốn phổ độ tất cả chúng sanh, phải mở cửa phƣơng tiện nhƣ thế 

nào. 

Hiện  tại,  thực  tế  mà  nói  Phật  pháp  rất  suy  yếu,  do  nguyên  nhân  gì?  Không  có 

ngƣời giảng Phật pháp, tuy có trí cũng không thể hiểu. Thế gian rất nhiều ngƣời thông 

minh trí tuệ, nhƣng họ không hiểu đƣợc kinh Phật, do nguyên nhân gì? Kinh Phật phải 

ngƣời giống nhƣ trang giấy trắng, họ mới có thể tiếp thu. Nếu họ có tri kiến của riêng 

mình trong đó, họ sẽ hoàn toàn hiểu sai ý trong kinh Phật, không phải ý của Phật, mà là 

ý của riêng họ. Đây là điểm khó khăn của kinh Phật. Cho nên kinh Phật cần ngƣời tu 

hành chơn chánh giảng giải, họ nhƣ thế nào? Họ thông qua thực nghiệm của bản thân, 

họ  mới  lãnh  hội  đƣợc  chân  thật  nghĩa  mà  Đức  Phật  nói.  Bản  thân  không  trải  qua  tu 

hành,  những  gì  họ  nói  chỉ  là  ý  nghĩa  trên  phƣơng  diện  văn  tự,  thƣờng  hay  hiểu  sai. 

Trong chữ nghĩa có thâm ý, cho nên khi diễn giảng có ý nghĩa bên ngoài lời nói. Còn 

ẩn ý trong lời nói đó, quý vị phải hiểu điều này. Đặc biệt là trong giáo lý đại thừa, vì 

sao vậy? Vì có rất nhiều ý ngôn ngữ không diễn tả đƣợc. Cho nên Bồ Tát Mã Minh dạy 

chúng ta, nghe kinh đừng chấp trƣớc tƣớng ngôn thuyết, đừng chấp trƣớc tƣớng danh 

tự, đừng chấp trƣớc tƣớng tâm duyên. Tƣớng tâm duyên là gì? Tôi nghĩ là ý gì, điều 

này không đƣợc, nhƣ vậy là sai. Dùng tâm thanh tịnh để nghe, quý vị sẽ nghe đƣợc ý 

nghĩa  trong  đó.  Nếu  dùng  ý  mình  để  nghe,  quý  vị  nghe  đƣợc.  Chúng  ta  muốn  hỏi, 

ngƣời nào phù hợp với tiêu chuẩn của Bồ Tát Mã Minh, họ có thể nghe đƣợc nghĩa 

chân thật, nghĩa chân thật cũng không phải ý của ta. Nói thật, nghĩa chân thật là ý trong 

tâm thanh tịnh của quý vị, là ý trong chân tâm của quý vị, không phải từ bên ngoài vào, 

bí mật ở nơi quý vị. 

Nhƣ vậy quý vị mới hiểu đƣợc những gì đại sƣ Ấn Quang nói: Một phần thành 

kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Thế nào 

gọi là thành? Cổ nhân nói về tiêu chuẩn của thành: “Nhất niệm bất sanh gọi là thành”. 

Quý  vị  xem  không  chấp  trƣớc  tƣớng  ngôn  thuyết,  không  chấp  trƣớc  tƣớng  danh  tự, 

không có tƣớng tâm duyên, đây là thành. Quý vị dùng tâm thanh tịnh để nghe, không 

có chút xen tạp nào, quý vị nghe xong sẽ khai ngộ. Nếu dùng thành kiến của mình để 

nghe, toàn là ý của mình, không phải ý của Phật. Vì sao vậy? Phật không có ý, sao quý 

vị  lại  có  ý?  Đây  là  thật,  Phật  không  có  ý.  Không  có  ý,  nó  có  thể  bao  hàm  vô  lƣợng 

nghĩa; có ý nghĩa là không có ý gì cả, Phật pháp tuyệt diệu là ở chỗ này. Nói thẳng ra, 

chỉ là một tấm chân tâm, tâm thanh tịnh bình đẳng giác, tâm chúng ta là thanh tịnh bình 

đẳng giác. Chƣ Phật Nhƣ Lai giảng kinh thuyết pháp, là từ trong thanh tịnh bình đẳng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              27/21 

giác  hiển  lộ  ra,  tƣơng  ƣng  với  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  của  chúng  ta.  Liên  kết  lại, 

thông suốt, đó gọi là nghĩa chân thật của Nhƣ Lai, gọi là nguyện hiểu nghĩa chân thật 

của Nhƣ Lai. 

Chúng ta có ý, ý chính là từ trong A lại da thức hiển lộ ra. Vọng tâm, vọng tâm 

không  thông  đƣợc  chân  tâm.  Vọng  chỉ  có  thể  thông  với  vọng,  không  thể  thông  với 

chân.  Chân  thông  với  vọng,  vọng  không  thể  thông  với  chân.  Phải  hiểu  nguyên  tắc 

nguyên lý này, nếu không hiểu, đời này học Phật rất khó khăn. Nhƣng khó cũng không 

sợ, chỉ cần chịu thật thà niệm Phật, đến thế giới Cực Lạc tiếp tục nghe Phật A Di Đà 

giảng  kinh, nhƣ  vậy  sẽ  khai  ngộ.  Ở  thế  gian  này  không  dùng  chân  tâm,  đến  thế  giới 

Cực Lạc tất cả đều dùng chân tâm, đây là oai đức của Phật A Di Đà gia trì. Cho nên lấy 

thế  giới  tây  phƣơng  Tịnh  độ  là  phƣơng  pháp  tu  học  chính  xác  nhất.  Nhƣng  lấy  tây 

phƣơng Tịnh độ, những gì không tƣơng ƣng với tây phƣơng Tịnh độ đều buông bỏ hết. 

Đới nghiệp chỉ có thể đới nghiệp quá khứ, không phải đới nghiệp hiện hành. Hiện hành 

xen tạp vào trong đó, nhất định sản sanh chƣớng ngại. Cho nên có Bồ Tát bằng lòng 

lấy uế trƣợc, có Bồ Tát bằng lòng lấy thanh tịnh. Trong một vài thế giới của Phật có 

tam thừa, có thế giới chỉ có nhất thừa. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc, bây giờ chúng ta 

biết nó là pháp nhất thừa, ở đây không có tam thừa, tam thừa đến thế giới Cực Lạc đều 

biến thành nhất thừa. Quý vị xem cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, đến 

thế giới  Cực  Lạc  đều  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát, nhất  thừa. Đây  là  một  đạo  tràng  vô 

cùng thù thắng. 

“Cho  nên  tùy  theo  ý  thích  của  Bồ  Tát”,  Đức  Phật  vĩnh  viễn  hằng  thuận  chúng 

sanh, tùy duyên diệu dụng, quả là không thể nghĩ bàn. Diệu ở đâu? Diệu ở chỗ không 

khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc, diệu! Đừng nói là phân 

biệt chấp trƣớc không diệu, khởi tâm động niệm cũng không diệu. Vì sao vậy? Vì khởi 

tâm động niệm là tứ thánh pháp giới, phân biệt chấp trƣớc là luân hồi lục đạo, không 

thể không hiểu điều này. Cho nên những điều này không cần chỉ thị của Nhƣ Lai. 

“Thứ ba: Phàm là Tịnh độ, có báo thân có hóa thân, pháp thân và báo thân cao 

diệu, Bồ Tát không có phần, duy chỉ có ứng thân mới nhiếp thủ đƣợc. Cho nên nói ông 

tự nên biết”. Những điều này đều nói rất hay, Tịnh độ có báo thân, có hóa thân. Lấy thế 

giới  Cực  Lạc  mà  nói, báo  thân và  cõi  báo  của thế giới  Cực  Lạc  là cõi thật báo  trang 

nghiêm, cõi phƣơng tiện hữu dƣ, cõi phàm thánh đồng cƣ, đây đều là hóa thân. Pháp 

thân đó là Diệu giác vị, ở cõi thƣờng tịch quang, trở về thƣờng tịch quang, điều này 

đích thực rất cao. Báo thân, bây giờ chúng ta đã hiểu rõ ràng minh bạch. 

Cõi  báo  vì  sao  tồn  tại  vĩnh  hằng?  41  pháp  thân  đại  sĩ  không  có  gián  đoạn,  nhƣ 

trƣờng học vậy. Bây giờ một lớp tốt nghiệp đã ra đi, Đẳng giác lên cao hơn nữa là tốt 

nghiệp, trở về thƣờng tịch quang, lớp học sinh mới lại đến. Vì thế trƣờng học này tồn 

tại mãi mãi, không phải nói sau khi học sinh tốt nghiệp là không còn, ở đây hằng năm 

đều có học sinh mới đến. Có học sinh tốt nghiệp ra đi, có học sinh mới vào. 

Học sinh mới là những ai? Của mƣời phƣơng thế giới, ngƣời tu Tịnh độ đều đến 

thế giới Cực Lạc. Đến thế giới Cực Lạc, bây giờ chúng ta đều đã biết, ngƣời đới nghiệp 

vãng sanh ở cõi phàm thánh đồng cƣ, ở cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Cõi phàm thánh đồng 

cƣ mang nghiệp nặng, cõi phƣơng tiện hữu dƣ mang nghiệp nhẹ, cõi thật báo không 

đới nghiệp. Thế giới Cực Lạc thù thắng vi diệu chính là ở cõi phàm thánh đồng cƣ và 

cõi phƣơng tiện hữu dƣ, hai cõi này. Nhờ bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đều 

làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  cho  nên  nó  là  nhất  thừa.  Những  ngƣời  này,  ngƣời  đới 

nghiệp vãng sanh, đến đó làm gì? Đến đó trƣớc tiên là để tiêu nghiệp. Tiêu hết nghiệp 

của cõi đồng cƣ, tiếp tục tiêu nghiệp của cõi phƣơng tiện, tiêu hết tất cả quý vị thật sự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              28/21 

là Bồ Tát của cõi thật báo, không còn đới nghiệp. Chúng ta cần phải hiểu tình hình thật 

sự  của  thế  giới  Cực  Lạc, nhƣ  vậy  mới  sanh  khởi  tín  tâm  với  nó, sanh  khởi  tâm  kính 

ngƣỡng, sanh khởi ý nguyện cầu sanh Tịnh độ. Nếu không hiểu rõ, ta luôn có hoài nghi, 

hoài  nghi  sẽ  tạo  thành  chƣớng  ngại. Tham  sân  si  mạn  nghi  đều  là  chƣớng  ngại, hoài 

nghi là chƣớng ngại sau cùng, cần phải đoạn nghi sanh tín. Đức Phật giảng kinh thuyết 

pháp  dạy  bảo  chúng  ta,  quan  trọng  nhất  chúng  ta  nhận  đƣợc  lợi  ích  chính  là  phá  mê 

khai  ngộ,  đoạn  nghi  sanh  tín,  chính  là  ý  này.  Chỉ  có  cõi  đó,  mới  bảo  đảm  chúng  ta 

thành tựu ngay trong đời này. Cùng một đạo lý, nếu ngày nay chúng ta có một nhóm 

ngƣời chí đồng đạo hợp, nhƣ vậy không có đạo tràng không đƣợc. 

Đại sƣ Huệ Viễn thời Đông Tấn là một trƣờng hợp điển hình, ngài kiến lập một 

Niệm Phật Đƣờng ở Lô Sơn, có 123 ngƣời cùng tu, bế quan tập thể. Tôi dùng cách nói 

hiện nay, bế quan tập thể. Trên núi lấy Hổ Khê làm ranh giới, nó có một con suối nhỏ, 

con suối đó gọi là Hổ Khê. Lấy Hổ Khê làm ranh giới, không ra khỏi giới tuyến đó, ở 

trên  núi  cho  đến  lúc  vãng  sanh,  123  ngƣời  đều  vãng  sanh.  Niệm  Phật  Đƣờng  Đông 

Lâm ở Lô Sơn là điểm khởi đầu của Tịnh độ Tông, đại sƣ Huệ Viễn là tổ sƣ khai sơn, 

là tổ sƣ đời thứ nhất của Tịnh độ tông. 

Chúng ta đọc Tịnh Tu Tiệp Yếu của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, chúng ta mới biết Tịnh 

tông có ba vị tổ sƣ. Trong Tịnh Tu Tiệp Yếu nói, thứ nhất là tổ sƣ Pháp Giới Tịnh tông. 

Biến pháp giới hƣ không giới ngƣời đó là ai? Bồ Tát Đại Thế Chí, là tổ sƣ pháp giới. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm, Bồ Tát Phổ Hiền là tổ sƣ của thế giới Ta Bà. Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni ở thế giới Ta Bà, ngƣời đầu tiên đề xƣớng Tịnh độ. Sau khi thành Phật bộ 

kinh đầu tiên ngài giảng là Kinh Hoa Nghiêm, trong hội Hoa Nghiêm Bồ Tát Phổ Hiền 

thập đại nguyện vƣơng quy về Cực Lạc, ngài là tổ sƣ của thế giới Ta bà. Đại sƣ Huệ 

Viễn là tổ sƣ đầu tiên của Trung quốc. Cho nên sơ tổ của pháp giới là Bồ Tát Đại Thế 

Chí, vô cùng thù thắng, hy hữu khó gặp. 

Trong thời đại ngày nay, đại sƣ Ấn Quang dạy chúng ta thành lập đạo tràng nhỏ, 

nhân số không quá 20 ngƣời, vì sao vậy? Dễ duy trì. 20 ngƣời, hai ba vị hộ pháp chăm 

sóc là đủ, công đức chân thật, có thể duy trì cuộc sống là đƣợc. Nhất tâm niệm Phật, 

không có ai không thành tựu, tôi nghĩ tƣ tƣởng này của đại sƣ Ấn Quang có nguồn gốc. 

Trƣớc đây trong Tây Phƣơng Xác Chỉ có ghi chép, Bồ Tát Giác Minh Diệu Hạnh, họ 

chỉ có tám ngƣời cùng chí hƣớng cùng nhau niệm Phật, cả tám ngƣời đều vãng sanh. 

Đại sƣ Ấn Quang mở rộng nó thêm một chút, 20 ngƣời, đừng quá 20 ngƣời. Đạo tràng 

nhỏ, mái nhà tranh, nhìn bên ngoài không bắt mắt, ngƣời ta cũng không coi trọng quý 

vị. Quý vị sẽ bình an thật thà niệm Phật, năm ba năm ngƣời ngƣời đều vãng sanh, đến 

thế  giới  Cực  Lạc  làm  Phật,  chính  xác.  Nếu  có  40  ngƣời  thì  sao?  Phân  thành  hai  đạo 

tràng nhỏ, 60 ngƣời thì chia thành ba đạo tràng nhỏ. Bình thƣờng cũng không cần lui 

tới, mỗi  ngƣời  tự  mình  tu,  mọi  ngƣời  thi  đua, xem  ai  vãng  sanh  trƣớc. Phƣơng  pháp 

này rất hay. 

Đại sƣ Ấn Quang nghĩ đến phƣơng pháp này, đáng để chúng ta cực lực đề xƣớng. 

Vì chúng ta phải biết xã hội hiện tại đánh mất nền giáo dục luân lý, đạo đức, nhân qủa 

quá lâu. Mọi ngƣời từ nhỏ không đƣợc học, nhiều ngƣời ở cùng nhau rất khó khăn, rất 

phức tạp, nhiều ngƣời rất phức tạp, càng ít ngƣời càng tốt. Quan trọng nhất là điều đầu 

tiên  trong  Lục  hòa  kính:  “kiến  hòa  đồng  giải”.  Nếu  không  thực  hành  đƣợc  Lục  hòa 

kính, là không thể đƣợc, nhiều nhất không quá 20 ngƣời. Ít, thực tế mà nói, ba ngƣời 

năm ngƣời không ít. Mƣời ngƣời hai mƣơi ngƣời không nhiều, không quá 20 ngƣời, 

thực hành. Nếu nghe kinh, chỉ một bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ, dùng CD của chúng tôi là 

đủ, thật sự đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, không phải giả. Chính là một bộ kinh, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              29/21 

một  câu  Phật  hiệu,  buông  bỏ  vạn  duyên.  Nếu  muốn  hỏi,  chúng  ta  có  cần  đặt  ba  nền 

móng này chăng? Không cần nữa, vì sao không cần? Vì quý vị đã đến thế giới Cực Lạc 

để làm Phật, ba năm là thành Phật, quý vị cần những điều này làm gì? Ai cần? Nếu 

muốn  lƣu  lại  thế  gian  này,  ngƣời  hoằng  pháp  lợi  sanh  cần,  họ  phải  làm  gƣơng  cho 

ngƣời khác thấy, nhƣ vậy thì cần phải học. Không muốn ở lại thế gian này, nhất tâm 

cầu vãng sanh, vậy thì không cần học. Không cần điều này là sao? Vì có đạo cộng giới, 

có định cộng giới. 

Quý  vị  xem,  trong  tâm  quý  vị  chỉ  có  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  một  bộ  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ, nhƣ vậy là quý vị đã đầy đủ tất cả. Ba nền tảng đều ở trong đó, không ở 

bên ngoài. Tâm là Phật A Di Đà, những gì quý vị làm đều là Phật sự, Phật sự thật sự. 

Cuộc  sống  là  cuộc  sống  của  Phật, công  việc  của  Phật, đối  nhân  tiếp  vật  không  có  gì 

không phải là Phật A Di Đà, nhƣ vậy là đúng. Nhƣng chúng ta cũng phải hoan hỷ tán 

thán những ngƣời phát tâm đại bồ đề, thấy những chúng sanh khổ nạn, cần phải giúp 

đỡ  họ.  Những  ngƣời  này  không  thể  nhanh  chóng  cầu  sanh  Tịnh  độ,  phải  lƣu  lại  thế 

gian để chăm lo cho chúng sanh. Tiếp dẫn thêm vài ngƣời, tiếp dẫn càng nhiều càng tốt. 

Đây là có trí tuệ, có phƣớc đức, có nhân duyên, quý vị phải làm nhƣ vậy. 

Không có nhân duyên là tự lợi, có nhân duyên là lợi tha. Lợi tha không quên tự 

lợi, tự lợi cũng không đƣợc quên việc lợi tha. Tùy nhân duyên tùy sức lực, khiến Phật 

pháp thƣờng trú ở thế gian. Thƣờng trú thế gian, đời này qua đời khác có nhân tài, tiếp 

tục truyền bá pháp môn này. Không có ngƣời tiếp tục truyền bá, pháp duyên này đến 

chúng ta là đứt đoạn. Chúng ta không xứng đang với Phật, cũng có lỗi với lịch đại tổ 

sƣ. Cho nên sự truyền thừa của Phật pháp là việc lớn. Ngƣời xƣa nói: Bất hiếu có ba, 

vô  hậu  lớn  nhất.  Trong  Phật  giáo  truyền  thừa  là  việc  lớn,  nhất  định  phải  có  ngƣời 

truyền thừa, việc truyền thừa là sự nghiệp của Bồ Tát. 


Đại sƣ Ấn Quang, đây là vị tổ sƣ thời cận đại, chỉ thị của ngài vô cùng chính xác, 

cần phải giữ vững đạo tràng nhỏ 20 ngƣời. Việc phổ độ chúng sanh, hiện nay có biện 

pháp, không nhƣ trƣớc đây. Trƣớc đây là tự độ không thể lợi tha, bây giờ tự độ có thể 

lợi tha. Chúng ta ở trong ngôi nhà tranh, nối mạng internet nữa là đƣợc. Việc tu học là 

chúng ta cùng nhau học tập kinh giáo, dùng phƣơng pháp truyền bá qua mạng internet. 

Chúng sanh có duyên trên toàn thế giới, xem trang mạng của quý vị đều là chúng sanh 

có nhân duyên, nhƣ vậy đã tự lợi cũng có thể lợi tha. Phật pháp không có bản quyền, 

nếu  có  đài  truyền  hình  hoan  hỷ, lấy  từ  mạng  internet  chuyển  qua  phát  sóng  ở  truyền 

hình, nhƣ vậy lợi ích chúng sanh càng rộng hơn, đều là việc tốt. 

Thứ ba, đoạn này là làm sao để phổ biến rộng việc lợi ích. 

Bên dƣới pháp sƣ nói: “Ở trên pháp sƣ Tuấn Đế nói, chỉ có ứng tự phần. Tự phần 

này, Tông môn gọi là pháp thân hƣớng lên trên sự, cho nên hơn hẳn phần của Bồ Tát. 

Trong  mỗi  nghĩa lý, không phải  phàm  tình  có  thể thấu hiểu đƣợc”. Phàm  tình không 

cách  nào  lý  giải  đƣợc,  cũng  không  sao  lãnh  hội  đƣợc,  ý  nghĩa  của  nó  rất  thâm  sâu. 

Chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, không những cần phải học tập những gì chúng ta lãnh 

hội đƣợc, mà từ nay về sau chúng ta nên hoằng dƣơng Phật pháp nhƣ thế nào? Đây là ở 

mỗi thời đại, có phƣơng thức của mỗi thời đại. 

Quan trọng nhất là truyền bá tinh thần dạy học của Đức Phật Thích Ca  Mâu Ni, 

phát triển rộng rãi tinh thần dạy học, nhƣ vậy là đúng. Nhất định phải khẳng định thân 

phận Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, những gì ngài biểu hiện trong suốt cuộc đời. Cũng 

chính là ngày nay nói, những cống hiến của ngài đối với xã hội, cống hiến đối với nhân 

loại, là giáo dục. Giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả, giáo dục triết 

học, giáo dục khoa học. Chúng ta phải thực hành những điều này, giảng giải rõ ràng, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              30/21 

khiến xã hội này hiểu rõ, không còn sanh hiểu lầm. Mới biết Phật giáo là nền giáo dục 

tốt đẹp, là vật báu của nhân loại. Có thể giúp chúng ta giải quyết tất cả vấn đề của thế 

xuất thế gian. Một nền giáo dục tốt nhƣ thế mà không ai biết đến, đáng tiếc biết bao. 

Tuyên  truyền  nhƣ  thế  nào?  Nhất  định  phải  chính  mình  thực  hành  nó,  chỉ  nói 

suông không ai tin. Phải thể hiện ra, mọi ngƣời sẽ tin, mọi ngƣời mới có thể tiếp thu. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 







 

Tập 183 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:02.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 212, hàng thứ nhất kinh văn. 

“Pháp Tạng bạch ngôn: Tƣ nghĩa hoằng thâm, phi ngã cảnh giới, duy nguyện Nhƣ 

Lai, ứng chánh biến tri, quảng diễn Chƣ Phật, vô lƣợng sát na. Nhƣợc ngã đắc văn, nhƣ 

thị  đẳng  pháp,  tƣ  duy  tu  tập,  thệ  mãn  sở  nguyện”.  Ở  trƣớc  Thế  Gian  Tự  Tại  Vƣơng 

Phật khai thị cho tỳ kheo Pháp Tạng, nói ra ba chữ tự: “Ông tự tƣ duy, ông tự nên biết, 

ông nên tự nhiếp”. Ở trƣớc chúng ta đã học, ý nghĩa này rất thâm sâu. Nếu không phải 

pháp thân Bồ Tát, nói thật thì không thể nghe hiểu đƣợc những lời này. Chúng ta nghe 

xong cũng hiểu một đôi chút, là vì lâu năm tiếp thu huân tập Phật pháp đại thừa, những 

đại kinh luận nhƣ Pháp Hoa, Hoa Nghiêm. Đối với những đạo lý này, từ trong kinh văn 

cũng hiểu đƣợc đôi chút, không có hoài nghi. Trên thực tế, đều này không có hoài nghi, 

thuật ngữ gọi là giải ngộ, không phải chứng ngộ. Thật sự lý giải nghĩa thú Đức Phật 

nói, nhƣ vậy phải chứng ngộ mới đƣợc, giải ngộ còn cách một tầng. 

Bồ Tát Pháp Tạng từ bi, ngài biết những điều nói ở trƣớc, chúng ta tin ngài hoàn 

toàn có thể lãnh hội. Nhƣng thế gian này ba căn thƣợng trung hạ, không đƣợc lợi ích, 

đặc biệt là ngƣời trong thời hiện đại. Ngƣời hiện đại tin vào khoa học, khoa học nói gì? 

Tin vào chứng cứ, có chứng cứ họ sẽ tin. Những gì chƣa nhìn thấy họ không tin, phải 

tự thân nhìn thấy họ mới tin. Có rất nhiều vấn đề đến khi họ nhìn thấy, thì đã quá trễ. 

Cho nên trong kinh giáo, Đức Phật chia căn tánh của chúng sanh thành bốn loại, 

dùng ngựa làm ví dụ. Hàng thƣợng thƣợng căn giống nhƣ con ngựa này, là ngựa tốt. 

Chủ  nhân  cỡi  lên vừa  cầm  cây  roi  đƣa  lên, chiếu  bóng xuống  mặt  đất, con  ngựa này 

nhìn thấy bóng cây roi chủ nhân cầm, biết rằng chủ nhân muốn nó đi, nó bắt đầu bƣớc 

đi. Đây là gì? Đây là bậc thứ nhất, hàng thƣợng thƣợng căn.Loại thứ hai, nó nhìn thấy 

bóng giống nhƣ chƣa đến vậy, cây roi này phải đánh đến nó, đánh nhẹ vào nó. Nó biết, 

cảnh  giác  đƣợc,  bắt  đầu  bƣớc  đi, hạng  ngƣời  thứ  hai.  Loại  thứ  ba,  đánh  nhẹ  vào  nó, 

không đau không ngứa, nó không để ý. Phải đánh vài cái thật đau, đây không phải là 

chuyện đùa, phải đi thôi. Loại thứ tƣ, dùng roi đánh nó cũng vô dụng, dù đánh nhƣ thế 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              31/21 

nào nó cũng không đi. Bởi vậy khi cỡi ngựa mang giày cỡi ngựa, sau gót đôi giày có 

gắn chiếc đinh thúc ngựa. Đinh thúc ngựa này chính là dùng đối với những con ngựa 

khó  cỡi  nhất,  dùng  đinh  thúc  ngựa  này  thúc  vào  nó,  chịu  không  nỗi,  bất  đắc  dĩ  phải 

bƣớc đi. Bốn loại căn tánh,  ở sau còn có  một loại, cũng do Đức Phật nói. Khi dùng 

giày thúc ngựa thúc vào, nó nằm ngay xuống đất không chịu đi. 

Bồ Tát Pháp Tạng biết đây là căn tánh của chúng sanh, hàng thƣợng căn quá ít. 

Còn những hàng căn tánh khác, nếu không nói rõ ràng minh bạch cho họ, làm sao họ 

tin đƣợc? Cho nên ở đây mở đầu ngài đã nói rõ: “Nghĩa này sâu rộng, không phải cảnh 

giới của ta”. “Ta” là tƣợng trƣng, tƣợng trƣng chúng sanh trong lục đạo, lục đạo thiên 

nhân không có cảnh giới này. 

Do đó tiếp tục cầu Phật: “Duy nguyện Nhƣ Lai ứng chánh biến tri, rộng nói vô 

lƣợng cõi nƣớc vi diệu của Chƣ Phật”. Điều này phù hợp với tinh thần khoa học hiện 

nay. “Diễn” là gì? Là biểu diễn, tốt nhất là có thể đem tất cả cõi nƣớc của Chƣ Phật, để 

cho mọi ngƣời chúng ta đều thấy. Chúng ta chọn lựa trong cõi nƣớc Chƣ Phật, những 

gì chúng ta hy vọng đạt đƣợc, chúng ta đều tiếp thu. Những gì chúng ta không hy vọng 

gặp, thì đào thải hết. Nhƣ vậy thế giới Cực Lạc y cứ vào điều gì mới tạo thành? Y cứ 

vào tất cả cõi nƣớc của Chƣ Phật mà chọn lựa ra những gì tinh hoa nhất, nói nhƣ thế 

chúng ta dễ hiểu. Không phải Phật A Di Đà tự tƣởng tƣợng ra. 

Bốn câu ở sau rất quan trọng: “Nếu ta đƣợc nghe, các pháp nhƣ vậy, tƣ duy tu tập, 

thề mãn sở nguyện”. Mấy câu này là nói, Đức Phật có thể vì con mà thị hiện, con nhất 

định tinh tấn tu học. “Tƣ duy tu tập, thề mãn sở nguyện”, mãn nguyện của mình, cũng 

mãn nguyện lời Đức Phật dạy. Phật dạy chúng ta, chúng ta không tu, nhƣ vậy là uổng 

phí. Những gì Đức Phật dạy, tôi nhất định tu học theo, nhất định tu thành công. Điều 

này khiến thầy rất vui lòng. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ:  “Tƣ  nghĩa  hoằng  thâm,  tƣ  là  này, 

hoằng là lớn, cảnh là nơi tâm đi qua phan duyên”. Những gì trong tâm nghĩ, muốn đạt 

đƣợc, đây là cảnh. Bên dƣới đƣa ra mấy ví dụ: “Ví nhƣ sắc là nơi nhãn thức đi qua, đây 

gọi là cảnh sắc”, cũng chính là nói đối tƣợng phan duyên của mắt chúng ta, mắt thấy 

sắc. Những gì mắt nhìn là sắc cảnh, cảnh giới của sắc. “Cho đến pháp là nơi ý thức đi 

qua, nên gọi là pháp cảnh”, biết đƣợc nhãn nhĩ tỷ thiệt thân và ý thức giống nhau, quý 

vị  đều  đã  hiểu.  Ý  là  tƣ  tƣởng,  cảnh  giới  của  tƣ  tƣởng  gọi  là  pháp  cảnh.  Nhãn  nhĩ  tỷ 

thiệt  thân  ý  gọi  là  lục  căn,  nó  duyên  cảnh  giới  bên  ngoài  là  sắc  thanh  hƣơng  vị  xúc 

pháp. Quý vị xem mỗi căn đối với mỗi cảnh, căn và cảnh giao kết, thức liền sanh. Thức 

là gì? Là phân biệt chấp trƣớc, sẽ khởi phân biệt chấp trƣớc. Hay nói cách khác, cảnh 

bên ngoài không tạo nghiệp, căn bên trong cũng không tạo nghiệp, ai tạo nghiệp? Thức 

tạo nghiệp, thức có phân biệt chấp trƣớc. Trong căn và cảnh đều không có nhiễm tịnh, 

đều không có thiện ác. Trong thức có thiện ác, có nhiễm tịnh, có thiện ác, cho nên nó 

không phải là thứ tốt đẹp. 

Nhà Phật dùng những thuật ngữ, hàm nghĩa đều rất thâm sâu, hiện nay chúng ta 

thƣờng gọi là tri thức, những gì theo đuổi là tri thức. Đây không phải là một danh từ 

hay,  trí  tuệ  vốn  có  trong  tự  tánh  của  quý  vị  biến  thành  thức.  Tri  biến  thành  thức,  tri 

thức.  Học  Phật,  mục  đích  học  Phật  là  chuyển  thức  thành  trí,  làm  sao  để  chuyển  sáu 

thức của quý vị thành trí tuệ, nhƣ vậy là thành công, nhƣ vậy là thành Phật. Nói cách 

khác, phàm phu là chuyển trí thành thức, đây là tri thức. Phật Bồ Tát là chuyển thức 

thành trí, điều này quan trọng. Chúng ta từ chỗ này làm một cuộc thay đổi, nhƣ vậy là 

thành công. Chuyển thức thành trí là giác ngộ, chuyển trí thành thức là mê hoặc, học 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              32/21 

Phật không thể không biết điều này. Đây là đem sáu căn, sáu cảnh_Sáu cảnh nghĩa là 

sáu trần, sáu thức giới thiệu sơ lƣợc. 

Bên dƣới nói: “Lý của thật tƣớng, là nơi diệu trí trải qua, cũng gọi là cảnh”, cũng 

thuộc về pháp cảnh, nhƣng lý của thật tƣớng ở đâu? Thực tế mà nói nó ở ngay trƣớc 

mắt, ở ngay trƣớc mắt nhƣng không ai biết. Nếu biết, đây gọi là diệu trí, diệu trí là trí 

tuệ chân thật. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Thế Tôn dạy rằng: “Tất cả chúng sanh đều 

có trí tuệ của Nhƣ Lai”, diệu trí tức là trí tuệ của Nhƣ Lai. Nói cách khác, là trí tuệ bát 

nhã vốn có trong tự tánh. Nó có thể duyên thật tƣớng, nghĩa là nói nó không mê. Thật 

tƣớng là gì? Là thật tƣớng vô tƣớng. Thật tƣớng của vô tƣớng là tự thể của bản tánh. 

Chúng ta đã học Hoàn Nguyên Quán, dùng danh từ của Hoàn Nguyên Quán để 

nói, mọi ngƣời sẽ rất dễ hiểu. Thật tƣớng là tự tánh thanh tịnh viên minh thể, nó là bản 

thể  của  tất  cả  pháp,  quý  vị  có  thể  nhìn  thấy.  Thấy  từ  đâu?  Từ  tƣớng  nhìn  thấy  tánh, 

tánh tƣớng nhất nhƣ, tánh tƣớng không hai. Các bậc cổ đức dùng vàng và trang sức để 

làm ví dụ, ví vàng nhƣ tự tánh, ví trang sức nhƣ hiện tƣớng, tƣớng phần. Bất kỳ loại đồ 

trang sức nào, chƣ vị thử nghĩ xem, vàng và đồ trang sức có thể tách rời chăng? Chúng 

ta dùng vàng làm thành xâu chuổi hạt, làm chiếc vòng, làm nhẫn, đây là không giống 

nhau. Đồ dùng không giống nhau, tƣớng không giống nhau, nhƣng vàng giống nhau, 

vàng  không  hề  thay  đổi.  Tôi  hỏi  quý  vị,  vàng  ở  đâu?  Nếu  quý  vị  chấp  tƣớng  sẽ  tìm 

không  thấy  vàng.  Ở  đây  có  xâu  chuổi,  có  vòng  tay,  có  nhẫn,  không  có  vàng.  Nếu 

không mê, thì ra toàn bộ đều là vàng, tùy tiện cầm một pháp chính là nó. Ý này chính 

là nói, trong hiện tƣớng thấy đƣợc tánh. Tánh tƣớng không hai, tánh tƣớng nhất nhƣ, 

đây là diệu trí, là trí tuệ bát nhã vốn đầy đủ trong tự tánh. Chúng ta có trí tuệ này chăng? 

Không có, chúng ta biết nhƣ vậy, nhƣng đích thực không có, vì sao vậy? Nếu có, quý 

vị chính là pháp thân Bồ Tát. Quý vị đối với hết thảy mọi hiện tƣợng không còn chấp 

trƣớc, chẳng những không chấp trƣớc, đến khởi tâm động niệm cũng không có. Vì sao 

vậy?  Vì  quý vị biết vạn  pháp đều là không, không  có tự  tánh, tự  tánh  chính là thanh 

tịnh viên minh thể. Mà còn biết thật tƣớng vô bất tƣớng, vô bất tƣớng nghĩa là nó hiện 

tƣớng, tƣớng nó hiện ra toàn là hƣ vọng, không có tƣớng nào là chân thật. 

Phật giáo nói chân và vọng, theo định nghĩa của nó, vĩnh hằng bất biến là chân, 

phàm những gì có biến hóa đều là giả. Những gì là vĩnh hằng bất biến? Chỉ có tự tánh, 

tự tánh vĩnh hằng bất biến. Ngoài tự tánh ra không có gì là bất biến, đến cõi thật báo 

trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai đều thay đổi. Điều này trong kinh điển đại thừa 

chúng ta học không ít, đã học rất nhiều lần, ấn tƣợng rất sâu sắc. Đoạn sạch tập khí vô 

thỉ  vô  minh,  cảnh  giới  Bồ  Tát  nâng  lến  đến  Diệu  giác  vị,  Diệu  giác  là  cứu  cánh  quả 

Phật, cõi thật  báo  trang nghiêm  biến  mất. Đây  chính  là  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  có 

sanh có diệt, nhƣng nó bất biến. Tuy vậy đến sau cùng nó vẫn không giữ đƣợc, không 

còn  nữa, nó trở về thƣờng tịch quang. Bởi  thế chỉ  có  thƣờng tịch quang  là  thật, vĩnh 

hằng bất biến, không sanh không diệt. 

Trong giáo lý đại thừa Đức Phật cũng nói rất rõ ràng, vạn pháp giai không, không 

nói cõi thật báo là ngoại lệ. “Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, cũng không nói cõi thật 

báo là ngoại lệ. Cõi thật báo là tập khí vô thỉ vô minh, vẫn là hiện tƣớng. Đây là nói 

cảnh giới của pháp thân Bồ Tát, cũng gọi là pháp cảnh. Trong pháp cảnh thông thƣờng 

nói có thô có tế. Phàm phu trải qua là cảnh giới thô, pháp thân Bồ Tát trải qua là cảnh 

giới tế. Đây là nói về chữ “cảnh”. 

Giới  hiểu  nhƣ  thế  nào?  Giới  là  “giới  vực”.  “Cảnh  giới  là  chỉ  cảnh,  cảnh  vực  ta 

thấy đƣợc”. Nghĩa là trong cảnh giới nó có giới hạn, có phạm vi. Vô Lƣợng Thọ Kinh 

Tiên Chú, là chú giải của cƣ sĩ Đinh Phƣớc Bảo, ông chú rất hay. Ông nói: “Cảnh giới 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              33/21 

ngang bằng với thế lực của mình, lại là quả báo giới vực ta đạt đƣợc, đây gọi là cảnh 

giới”. Quả báo và cảnh giới A la hán chứng đƣợc khác với Bồ Tát, cảnh giới Quyền 

giáo Bồ Tát chứng đƣợc lại khác với pháp thân đại sĩ. Chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, 

41 vị pháp thân đại sĩ trong cõi thật báo, cảnh giới họ chứng đƣợc giống nhau, là bình 

đẳng. Nhƣng có thanh tịnh, ô trƣợc không tƣơng đồng. 

Chúng ta sống ở đất HongKong này, sáng sớm thức dậy thƣờng thấy sƣơng mù, 

sƣơng mù có nhiều ít. Có khi sƣơng mù rất nhẹ, có thể nhìn thấy rõ ràng cảnh giới bên 

ngoài, có một lớp sƣơng mù. Có khi sƣơng dày đặc, nhìn không rõ ràng lắm. Khi trời 

nắng không có sƣơng mù, vô cùng trong sáng, cảnh giới đều hiện ra trƣớc mắt. Cảnh 

giới của 41 vị pháp thân đại sĩ, giống nhƣ chúng ta mở cửa sổ, nhìn thấy phong cảnh 

bên ngoài vậy. 

Tập khí của thập trụ Bồ Tát đậm hơn, nghĩa là sƣơng mù của họ nhiều hơn một 

chút, đều thấy một cảnh giới nhƣ nhau, đều có sƣơng mù. Thập hạnh, thập hồi hƣớng, 

sƣơng mù của họ ngày càng nhẹ, ngày càng thấy rõ ràng hơn. Đến thập địa Bồ Tát là 

trời sáng nắng. Chúng tôi dùng ví dụ này mọi ngƣời dễ hiểu, cảnh giới của họ không 

phải hƣ vọng, rất thiết thực. Những gì nhìn thấy đều là thật, thật tƣớng, thật tƣớng các 

pháp, nhƣng có tồn tại hình thức này. Tuy có tình hình này, nhƣng không trở ngại họ tự 

hành hóa tha, không có chút chƣớng ngại nào. Chỉ có điểm này không giống nhau mà 

thôi. Đây là chúng ta đối với cõi thật báo, cần có sự hiểu biết nhƣ vậy. 

“Diễn” là tuyên thuyết, diễn thuyết. Diễn là biểu diễn, thuyết là nói rõ. “Nhƣ Lai 

ứng chánh biến tri”, đây là hiệu thứ ba trong mƣời hiệu Nhƣ Lai. Thứ nhất là Nhƣ Lai, 

thứ hai là Ứng Cúng, thứ ba là Chánh Biến Tri, đây là tỉnh lƣợc bớt. Mƣời hiệu chúng 

ta đã học ở trƣớc, đoạn kinh văn ở trƣớc nói rất rõ ràng. 

“Đại ý của đoạn này”, đoạn ở trƣớc, trong quy luật giảng kinh, đây gọi là phá tự. 

Nói ra hàm nghĩa của mỗi chữ, sau đó nói đại ý của cả đoạn. Đại ý của đoạn này là “Bồ 

Tát  Pháp  Tạng  đáp  rằng:  Nghĩa  này  quá  thâm  sâu,  vƣợt  qua  cảnh  giới  của  con.  Nếu 

thông tục, miễn cƣỡng có thể làm tiêu chuẩn để lý giải”, con chƣa đủ tiêu chuẩn, đây là 

lời nói khiêm tốn. Do đó thêm lần nữa thỉnh Phật rộng nói vô lƣợng cõi Phật, làm y cứ 

kiến tạo thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc kiến lập dựa trên điều gì? Là dựa vào sự tốt 

đẹp  nhất trong  cõi  nƣớc  tất  cả  Chƣ  Phật khắp  mƣời  phƣơng, là  kiến  tạo  ra  nhƣ  thế. 

“Nếu sau khi con nghe xong, định có thể tu tập nhƣ pháp, viên mãn sở nguyện”, đây là 

đại ý lần khởi thỉnh này. 

Chúng  ta  xem  bên  dƣới,  Hoàng  Niệm  Tổ  trích  dẫn  của  pháp  sƣ  Đế  Tuân  ngƣời 

Nhật bản, trong chú giải Kinh Vô Lƣợng Thọ của ông nói: “Nghĩa này sâu rộng, không 

phải cảnh giới của con”, trong này có ba ý nghĩa, những điều này đều đáng để chúng ta 

làm tham khảo. 

Thứ nhất: “Bồ Tát thƣờng tu hành Tịnh độ, điều này con đã biết. Ngày nay muốn 

đạt đƣợc Tịnh độ tối thắng trong cõi nƣớc của Chƣ Phật, nghĩa này thâm sâu, không 

phải  cảnh  giới  của  con”.  Con  không  phải  kiến  lập  một  cõi  nƣớc  giống  nhƣ  cõi  nƣớc 

của Chƣ Phật vậy, đây là cảnh giới của con, bây giờ con muốn hơn hẳn tất cả Chƣ Phật. 

Trong hơn hẳn tất cả chƣ Phật này, có một việc lớn quan trọng nhất, làm sao có thể 

khiến  cho  phàm  phu  nghiệp  chƣớng  sâu  nặng,  đều  có  thể  thành  tựu  Phật  quả  ngay 

trong đời này. 

Vấn đề này quả thật rất lớn, vấn đề này có thể tất cả Chƣ Phật chƣa từng nghĩ đến, 

chƣa nghĩ đến điều này. Vì sao vậy? Vì tất cả những chúng sanh này thành Phật, chúng 

ta biết sau cùng đều sẽ thành Phật, nhƣng phải qua thời gian tu tập rất dài. Trong lúc tu 

tập vẫn có tiến có thoái, đây là hiện tƣợng rất bình thƣờng. Đặc biệt là trƣớc khi chƣa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              34/21 

chứng  đƣợc  pháp  thân  Bồ  Tát,  trong  lục  đạo  nhất  định  là  tiến  ít  thoái  nhiều.  Đến  tứ 

thánh pháp giới tiến nhiều thoái ít, cần phải buông bỏ khởi tâm động niệm, mới thật sự 

là bất thoái chuyển. 

Trong kinh điển Đức Phật thƣờng dạy chúng ta, viên chứng tam bất thoái, quý vị 

chứng đƣợc viên mãn, hạng ngƣời nào? Sơ trụ trở lên, trong Kinh Hoa Nghiêm nói nhƣ 

vậy. 

Tam bất thoái, thứ nhất là vị bất thoái, vị bất thoái dễ chứng nhất, tiểu thừa sơ quả 

chứng đƣợc. Địa vị này là địa vị của thánh nhân, không phải phàm phu, quý vị đã đoạn 

tận  88 phẩm  kiến hoặc  của  tam  giới. 88 phẩm  kiến hoặc, Đức  Thế  Tôn vì  muốn dạy 

học mà phƣơng tiện khởi kiến, đem nó quy nạp thành năm loại lớn, đơn giản hơn. 

Thứ nhất là thân kiến, khó phá trừ nhất. Tất cả chúng sanh trong lục đạo, bao gồm 

chƣ thiên của cõi vô sắc. Tuy họ không chấp trƣớc thân này là ta, nhƣng họ chấp trƣớc 

linh hồn là ta. Họ không  chấp  trƣớc  thân là  ta, chấp trƣớc linh  hồn  là  ta cũng  không 

đƣợc. Chấp trƣớc linh hồn là ta, không ra khỏi đƣợc luân hồi lục đạo. Quý vị thấy có 

phiền phức chăng? Linh hồn cũng không đƣợc chấp trƣớc, không chấp trƣớc gọi là linh 

tánh, đó là tự tánh của quý vị. Tuy nói là tự tánh, nói danh từ này, họ chấp trƣớc danh 

từ này chăng? Không có, trong tâm họ rất thanh tịnh, gọi là không nhiễm chút trần nào. 

Có cái ta chăng? Đức Phật nói có cái ta, cái ta là gì? Biến pháp giới hƣ không giới là ta, 

vì sao vậy? Vì tất cả đều là tự tánh ta biến hiện ra, nhƣ vậy sao không phải là ta? Đây 

mới gọi là thật sự khai ngộ, thật sự đã phá thân kiến. 

Thứ hai là phải phá biên kiến, biên kiến là nhị biên, bây giờ chúng ta gọi là đối 

lập. Chƣ vị phải biết, trong Phật pháp không tìm thấy đối lập, trong đó không có đối 

lập, đây là nói sự thật với quý vị. Đối lập là kiến giải sai lầm, bây giờ chúng ta hiểu, 

nhƣng chƣa chứng đƣợc, chứng đƣợc là tự tại. Hiểu rõ điều gì? Đức Phật nói với chúng 

ta, biến pháp giới hƣ không giới, tất cả vạn pháp và chính mình là nhất thể. 

Chúng ta thu nhỏ phạm vi lại để nói, dùng ví dụ nói, chúng ta chấp trƣớc thân này 

là ta. Ví dụ thân là pháp thân, trên thân chúng ta có bao nhiêu tế bào? Các nhà khoa 

học có tính toán khái lƣợc, tế bào là phân tử tổ hợp thành, phân tử là nguyên tử tổ hợp 

thành, nguyên tử là hạt căn bản tổ hợp thành, hạt căn bản hiện nay biết là tiểu quang tử 

tổ hợp thành. Vậy thân thể con ngƣời chúng ta có bao nhiêu tiểu quang tử? Mỗi tiểu 

quang  tử  đều  là  chính  mình.  Đại  vũ  trụ  giống  nhƣ  thân  thể  chúng  ta  vậy,  vũ  trụ  nhỏ 

giống nhƣ tiểu quang tử, không thể tách rời. Trong nhỏ có lớn, trong lớn có nhỏ, lớn 

nhỏ không hai. Điều này rất khó, không phải cảnh giới của chúng ta, chúng ta không 

cách nào lý giải đƣợc, nhƣng chân tƣớng sự thật là nhƣ vậy. Cho nên trong Phật pháp 

có triết học cao cấp, có khoa học cao cấp. 

Sau khi hiểu đƣợc những điều này, đích thực chúng ta không còn ý niệm đối lập, 

chúng ta có thể thấy giống nhƣ những gì pháp thân Bồ Tát thấy đƣợc. “Tất cả chúng 

sanh  vốn  là  Phật”,  quý  vị  thấy  đƣợc  điều  này.  Quý  vị  đối  đãi  với  tất  cả  chúng  sanh 

không còn có tâm phân biệt, đây là ngƣời tốt, kia là ngƣời xấu; đây là việc tốt, đó là 

việc xấu, không có phân biệt này. Không có phân biệt tức mọi ngƣời đều là ngƣời tốt, 

mọi việc đều là việc tốt, vì sao vậy? Vì nó đều trở về con số không, đều trở về tự tánh, 

trong tự tánh không lập một pháp nào, nó cũng không từ bỏ một pháp nào. 

Nhƣ lúc khai ngộ, lục tổ Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, đây là gì? 

Một pháp bất lập. Tự tánh không phải tinh thần, cũng không phải vật chất. Sau cùng 

ngài nói một câu: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, đây là không từ bỏ một pháp 

nào. Chúng ta dùng hai chữ ẩn và hiện để nói rõ. Câu thứ ba ngài nói là ẩn, ẩn của ẩn 

tàng, nghĩa là trong thƣờng tịch quang không có gì cả, không lập một pháp nào. Năng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              35/21 

sanh vạn pháp đó là cõi thật báo, cõi phƣơng tiện, cõi đồng cƣ. Cõi đồng cƣ là lục đạo, 

cõi phƣơng tiện là tứ thánh pháp giới, cõi thật báo là 41 vị pháp thân đại sĩ, nơi tu học 

của họ, năng sanh vạn pháp. 

Bất luận là ẩn hay là hiện đều không có khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm 

còn không có, thì làm gì có phân biệt chấp trƣớc? Quý vị mới biết, tâm Phật thanh tịnh 

bình đẳng giác là cảnh giới gì? Không có khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm là 

không thanh tịnh, không bình đẳng. Đây gọi là thật tƣớng các pháp, chân tƣớng của tất 

cả pháp. Trong chân tƣớng này có thể, có tƣớng, có dụng, có tác dụng. 

Tác dụng này là gì? Tác dụng nghĩa là nhân quả báo ứng. Tƣớng là hiện tƣớng, 

thể chỉ có một, tƣớng này sai biệt quá lớn, vô lƣợng vô biên vô tận vô số. Tác dụng là 

thiện nhân thiện quả, ác nhân ác báo_Thể tƣớng dụng. Niệm Phật là nhân, thành Phật 

là quả, đây là nói đến tác dụng. Niệm thiện là nhân, sanh lên cõi trời là quả, cõi trời là 

thập thiện nghiệp vãng sanh. Ngũ giới là nhân, ngƣời xƣa gọi là Ngũ thƣờng- Nhân lễ 

nghĩa trí tín. Quý vị suốt đời tuân thủ năm đức hạnh này, đây là nhân của cõi ngƣời. 

Thế gian hiện nay của chúng ta rất nhiều ngƣời nhƣ thế, vì sao họ đến cõi ngƣời? Vì 

đời trƣớc họ tu nhân này. 

Phật  giáo  nói  Ngũ  giới:  Không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không 

vọng ngữ, không uống rƣợu. Các bậc cổ nhân nói: Nhân lễ nghĩa trí tín. Ngƣời nhân từ 

không giết hại, ngƣời có đạo nghĩa không trộm cắp, ngƣời biết lễ nghĩa không tà dâm, 

ngƣời  có  trí  tuệ không uống  rƣợu.  Tín  cùng  một  ý nghĩa  với  không vọng  ngữ  trong 

năm giới của nhà Phật. Trong đời quá khứ tu đƣợc nhân này, đời này đƣợc sanh vào 

cõi ngƣời. Nếu không tu nhân này, họ không thể đến nhân gian. Đến nhân gian, nhƣng 

vì sao chúng ta thọ báo không giống nhau? Có ngƣời giàu kẻ nghèo. Đức Phật nói đây 

là mãn nghiệp không tƣơng đồng, nhƣng dẫn nghiệp tƣơng đồng, dẫn dắt chúng ta đến 

cõi này. Nghiệp này tƣơng đồng, dẫn dắt quý vị đến. Mãn nghiệp là quý vị trong đời 

quá khứ, không giống nhau. Trong đời quý vị tạo nghiệp thiện, tu phƣớc báo, đời này 

quý vị đƣợc phƣớc báo. Nếu trong đời quá khứ không có tu, quý vị sẽ không đạt đƣợc. 

Nếu trong đời quá khứ tạo nghiệp bất thiện, trong đời này chúng ta phải lãnh chịu quả 

khổ, sống cuộc sống rất vất vả. Đây là gì? Đây là tác dụng, tác dụng của tự tánh, trong 

kinh Phật thƣờng gọi là đức dụng. Phạm vi của chữ đức rất rộng, không những mƣời 

pháp giới đều dùng chữ này làm tƣợng trƣng, mà trong cõi thật báo cũng dùng chữ này 

làm tƣợng trƣng, tánh đức khởi dụng. 

Thật sự thông đạt, thấu triệt mới biết con ngƣời không thể không tu phƣớc, không 

thể không tu tuệ, hai thứ này quá quan trọng. Phƣớc và tuệ không những trong đời này 

ta đƣợc hƣởng thụ, quan trọng hơn nữa là đời sau. Vì sao vậy? Vì có phƣớc có tuệ đời 

sau  không  ngừng  đi  lên,  cảnh  giới  ngày  càng  cao.  Nếu  quý  vị  tạo  ra  tội  nghiệp,  sẽ 

không ngừng đọa lạc. Nâng cao cảnh giới hay là đọa lạc, đây là việc của mỗi chúng ta. 

Khi đã hiểu rõ ràng minh bạch, mới biết tất cả đều là tự làm tự chịu, không liên quan 

đến ngƣời khác, cũng không liên quan đến thiên địa quỷ thần, càng không liên quan 

đến Phật Bồ Tát. Phật Bồ Tát chỉ là ngƣời chỉ đạo cho chúng ta mà thôi, thực hành phải 

dựa vào chính mình. Phật Bồ Tát chỉ có thể dạy chúng ta, tất cả khởi tâm động niệm và 

tất cả tạo tác vẫn là do chính mình làm chủ tể. 

Phật Bồ Tát từ bi, thánh hiền từ bi, từng giờ từng phút nhắc nhở chúng ta, nói với 

chúng ta: Làm ngƣời không đƣợc tạo ác nghiệp, cần phải hành thiện. Vì sao? Vì tánh 

đức vốn là thiện, “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, vốn thiện, bởi thế nhất định phải tiếp 

thu  giáo  dục.  Giáo  dục  là  gì?  Dạy  chúng  ta  cách  làm  ngƣời.  Nền  giáo  dục  này,  là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              36/21 

những các bậc cổ thánh tiên hiền nói, quý vị phải biết làm ngƣời. Đối với biết làm việc 

là thuộc về kỹ năng, kỹ thuật, năng lực. 

Quý vị xem Khổng tử dạy học, ông dạy về bốn mục. Thứ nhất là đức hạnh, thứ 

hai là ngôn ngữ, thứ ba là chính sự, sau cùng là văn học. Chính sự, bây giờ chúng ta 

gọi là giáo dục chuyên ngành, là kỹ năng. Kỹ năng có thể mƣu sinh, cuộc sống vừa đủ, 

đây là cuộc sống vật chất. Văn học là nghệ thuật, là cuộc sống tinh thần. Quý vị xem, 

bất luận là cuộc sống vật chất hay cuộc sống tinh thần, nền tảng của nó đều ở nơi đức 

hạnh. Không có đức hạnh, quý vị không hƣởng thụ đƣợc lợi ích sau đó. Quý vị không 

có trí tuệ, không có phƣớc báo, quý vị không đạt đƣợc hƣởng thụ chân thật. Đức hạnh 

là nền tảng lớn lao của giáo dục, lúc chúng ta cùng nhau tu học cũng nói đến rất nhiều, 

nền tảng của giáo dục từ đâu mà có? Từ phụ tử hữu thân. Tình yêu thƣơng giữa cha mẹ 

và con cái, là nền tảng vững chắc của giáo dục truyền thống, đó là thiên tánh. Ngƣời 

bây giờ mê hoặc khác thƣờng, khác 180 độ, đó là gì? Không có thiên tánh. Nếu thiên 

tánh thật sự không còn, tƣơng lai quả báo của họ ở đâu? Ở trong địa ngục A tỳ. Chúng 

ta nói ngƣời này không có lƣơng tâm, từ đâu để nhận ra? Từ chổ hiện nay ngƣời mẹ tự 

thân giết chết con cái của mình, nhƣ phá thai, phá thai là giết con cái. Nhân duyên giữa 

con cái với mình, trong kinh Đức Phật nói rất rõ ràng về bốn loại duyên. Không có bốn 

nhân duyên này, họ sẽ không đến đầu thai vào gia đình quý vị. 

Thứ nhất là báo ân, trong đời quá khứ quý vị có ân với họ, họ đến để báo ân. Họ 

đến báo ân, vậy mà quý vị giết họ, ân biến thành oán thù. Lần sau họ đến là báo thù, 

đến để đòi mạng. Nếu đến để báo oán, do trong quá khứ quý vị làm hại họ, lần này họ 

đến để hại quý vị. Họ đến báo oán, vậy mà quý vị giết họ, oán càng thêm oán. Quý vị 

xem  phiền  phức  này  có  lớn  chăng!  Thêm  hai  loại  nữa  là  trả  nợ  và  đòi  nợ,  trả  nợ  là 

trong quá khứ họ nợ tiền quý vị, lần này làm con quý vị để trả, họ sẽ vất vả kiếm tiền 

về đƣa hết cho quý vị. Loại sau cùng là đòi nợ, là quý vị nợ họ. Quý vị phải nổ lực đào 

tạo họ, nuôi dƣỡng họ, đòi nợ xong họ đi. Nếu nợ ít, ba bốn tuổi, năm sáu tuổi là đi, 

đây là quỷ đòi nợ. Nếu nợ nhiều, phải nuôn dƣỡng họ đến tốt nghiệp đại học, nhìn thấy 

có  thể  độc  lập  thì  họ  đi,  nợ  nhiều.  Không  phải  bốn  loại  nhân  duyên  này,  không  trở 

thành ngƣời một nhà, luôn có nhân quả trong đó. 

Nhân  quả  từ  đâu  mà  có?  Trong  tự  tánh  vốn  đầy  đủ,  thể  chỉ  cần  có  tƣớng  là  có 

nhân quả, vì  thế nhân  quả và  vũ trụ vạn hữu đồng  thời  phát  sinh. Vấn đề này  chỉ có 

trong kinh điển đại thừa nói một cách rõ ràng minh bạch. Chúng ta hiểu rồi mới biết 

trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  có  sự  cảnh  giác. 

Nhất định phải tƣơng ƣng với tánh đức, vì sao vậy? Vì đạo Bồ Tát. Trái với tánh đức 

đó  là  đạo  phàm  phu,  thập  pháp  giới  đều  là  phàm  phu.  Lục  đạo  gọi  là  nội  phàm,  tứ 

thánh pháp giới gọi là ngoại phàm. Nghĩa là bên ngoài lục đạo, vẫn là phàm phu. Phàm 

phu mê mà không giác, Phật Bồ Tát giác mà không mê. 

Sau  khi  hiểu  rõ  vấn  đề  này,  chúng  ta  xem  pháp  sƣ  Tuấn  Đế  nói:  “Bồ  Tát  hành 

thƣờng đồ Tịnh độ”, thƣờng đồ Tịnh độ là tứ thánh pháp giới: Thanh văn, duyên giác, 

Bồ Tát, Phật, cõi Tịnh của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Tịnh, tịnh nhiễm là đối với lục 

đạo mà nói, lục đạo nhiễm, là cõi uế, tứ thánh là cõi Tịnh, điều này dễ hiểu. Nhƣng 

ngày  nay  trong  tâm  Pháp  Tạng  nghĩ,  là  muốn  đạt  đƣợc  cõi  Tịnh  tối  thắng  trong  cõi 

nƣớc Chƣ Phật. Tối thắng nhất trong tất cả thế giới của Chƣ Phật, ngài cần nhƣ thế. 

Nói cách khác, thế giới Cực Lạc là muốn kết hợp tinh hoa cõi Tịnh của tất cả Chƣ Phật, 

đã kiến tạo nên nhƣ thế. Ngài rất khách khí, đây không phải cảnh giới của ta: “Nghĩa 

này sâu rộng, không phải cảnh giới của ta”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              37/21 

Ý thứ hai nói:  “Thực tế là tùy  yêu thích của  mỗi ngƣời mà nhiếp thủ. Hôm nay 

muốn ngũ thừa ngang bằng với cõi báo, nghĩa này sâu rộng, không phải cảnh giới của 

ta”.  Một  câu  quan  trọng  nhất  chính  là  ngũ  thừa  ngang  bằng  với  cõi  báo,  đây  là  gì? 

Trong  cõi  nƣớc  của  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  không  có.  Ngũ  thừa  là:  Phật,  Bồ  Tát, 

Thanh văn, Trời, Ngƣời, chúng ta gọi là ngũ thừa Phật pháp. Trong thời cận đại, đại sƣ 

Thái Hƣ thƣờng nói, ngƣời đề xƣớng Tịnh độ nhân gian. Thật ra Tịnh độ nhân gian 

thực hành ba nền tảng Nho Thích Đạo, thì Tịnh độ nhân gian liền xuất hiện. Chúng ta 

gọi nó là giáo dục phổ thế, nghĩa là dạy học phổ biến khắp thế giới. Đây là gì? Là đạo 

đức, luân lý, nhân quả. Ba nền giáo dục này phổ cập trên toàn thế giới, Tịnh độ nhân 

gian liền xuất hiện. Làm đƣợc, không phải không làm đƣợc. 

Trƣớc  đây  chúng  tôi  làm  thí  nghiệm  ở  tiểu  trấn  Thang  Trì,  làm  cho  Liên  Hiệp 

Quốc thấy. Đã làm thành công, có hiệu quả. Mở rộng phạm vi này, hội tập kinh điển 

của các Tôn giáo, tìm trong đó những điều liên quan đến giáo dục luân lý đạo đức nhân 

quả. Trích dẫn nó ra và hội tập lại một nơi, sẽ biết tất cả Tôn giáo quả thật có nhiều 

điểm tƣơng đồng. Có thể hợp tác, có thể đoàn kết, đích thực có năng lực hóa giải xung 

đột, xúc tiến nền hòa bình an định cho toàn thế giới. 

Tâm của Bồ Tát Pháp Tạng quá lớn lao, cõi báo mà ngài nói là cõi thật báo trang 

nghiêm. Ngũ thừa đều có thể đi vào cõi thật báo trang nghiêm, điều này đúng là quá 

khó. Cõi thật báo trang nghiêm chỉ có pháp thân Bồ Tát mới có thể vào, ngoài ra nhƣ 

nhị thừa không có phần, nhân thiên càng không có. 

Điều này Hoàng Niệm Tổ có chú giải thêm trong ngoặc đơn: “Cõi báo là nơi ở 

của pháp thân Bồ Tát, ngày nay khiến nhị thừa, nhân thiên thừa đều đƣợc vào cõi báo, 

cho nên không phải phàm tình có thể làm đƣợc”, câu này nói rất hay. Trong cõi nƣớc 

của tất cả Chƣ Phật khắp mƣời phƣơng, đều không có nhƣ vậy. Tƣ tƣởng này của Bồ 

Tát Pháp Tạng quá hy hữu, quá khó đƣợc, sao có thể? Đây là những gì ngài cầu, nói ra 

tâm nguyện của mình. 

Ý thứ ba là: “Tuy pháp thân và báo thân cao diệu, nhƣng Bồ Tát không có phần”, 

Bồ Tát ở đây là quyền giáo Bồ Tát. “Con có thể trải qua vô lƣợng kiếp, để đạt đƣợc 

điều này”. Pháp thân và báo thân cao diệu, chứng đƣợc pháp thân_Trong kinh điển đại 

thừa nói, đặc biệt là Thiền tông: Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật. Nghĩa là thật sự  chứng  đƣợc  thật  tƣớng  các pháp, ngƣời  nhƣ vậy  mới  có  phần, 

không phải Bồ Tát bình thƣờng. Bồ Tát chƣa chứng đƣợc pháp thân đều không có phần. 

Nhƣng Bồ Tát Pháp Tạng phát nguyện, ngài có thể trải qua vô lƣợng kiếp tu hành, có 

thể đạt đƣợc chăng? Đây là nguyện vọng của ngài có thể đạt đƣợc chăng. 

Ở đây Hoàng Niệm Tổ cũng nói: “Hai thân pháp và báo, trải qua vô lƣợng kiếp 

tức có thể chứng ngộ”. Đây là thật, cho nên tất cả chúng sanh chắc chắn thành Phật, 

điều này chúng ta phải khẳng định. Bây giờ bất luận thân phận họ là gì, chúng ta phải 

biết rằng, tƣơng lai họ tu hành thời gian dài, sau cùng nhất định thành Phật. Họ vốn là 

Phật, sau cùng cũng nhất định thành Phật. Vì thế chúng ta đối đãi với bất kỳ ai, ngƣời 

không có việc ác nào không làm, đều phải dùng thái độ này đối với họ. Sau khi họ trải 

qua vô lƣợng kiếp tu hành, chắc chắn họ làm Phật. Nhƣ vậy chúng ta đối với ngƣời 

mới  có  thể  sanh  khởi  tâm  cung  kính  này,  ta  không  còn  khinh  mạn  họ.  Điều  này  rất 

quan trọng. 

Thập đại nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền, nguyện thứ nhất là Lễ kính Chƣ Phật. Chƣ 

Phật ở đây là gì? Bao gồm tất cả chúng sanh, bao gồm động vật thực vật, bao gồm sơn 

hà đại địa. Tình dữ vô tình đồng viên chủng trí, không thể không biết điều này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              38/21 

Bên  dƣới  nói:  “Hai  thân  pháp  và  báo,  trải  qua  vô  lƣợng  kiếp  nhất  định  có  thể 

chứng ngộ. Nhƣng hiện tại chƣa có đƣợc thân phận này”, bây giờ ta chƣa chứng đƣợc. 

“Cho nên bên dƣới nói không phải cảnh giới của ta”. Nghĩa này hoằng thâm, rộng lớn 

gọi là hoằng, sâu thẳm gọi là thâm, đây không phải cảnh giới của ta. 

“Tuy có ba nghĩa khác nhau, bỏ đi phần mình, chuyên quy Phật lực. Ở đây là Bồ 

Tát  Pháp  Tạng  tự  mở  cánh  cửa  tha  lực”. Quả  là  không  thể  nghĩ bàn. Đây  là  báo  cáo 

tâm đắc của pháp sƣ Tuấn Đế, ông nhận ra đƣợc cánh cửa này. Ở đây Bồ Tát Pháp 

Tạng mở ra một pháp môn tha lực, vì sao vậy? Vì tất cả chúng sanh thành Phật đều là 

tự lực, đều dựa vào tự lực tu hành vô lƣợng kiếp. Bây giờ không dựa vào tự lực, mà 

dựa vào Phật lực, dựa vào tha lực. Đây chính là điểm đặc biệt của pháp môn. Nếu ngày 

nay  chúng  ta  cầu  chính  mình,  dựa  vào  sức  của  chính  mình,  nhƣ  vậy  quả  thật  là  vô 

lƣợng kiếp. Phải tiêu nghiệp chƣớng, tiêu sạch nghiệp chƣớng, còn lại một chút cũng 

trở thành chƣớng ngại. 

Chúng ta thử nghĩ xem, thông thƣờng nói tám vạn bốn ngàn pháp môn, phải biết 

rằng tám vạn bốn ngàn pháp môn là pháp môn tự lực. Mỗi pháp môn đều phải dựa vào 

bản thân, chỉ có pháp môn Tịnh độ là dựa vào Phật lực. Nếu chúng ta không nhờ Phật, 

làm sao có thể thành tựu? Vì thế pháp môn này gọi là pháp môn nhị lực. Bản thân tôi 

nhất tâm nƣơng tựa Phật A Di Đà, đây là sức mạnh của tôi. Phật A Di Đà lấy hoằng 

nguyện của ngài, lấy sự thành tựu của ngài để giúp chúng ta. Ngài kiếp lập đạo tràng, 

thế giới Cực Lạc do ngài tạo nên, chúng ta phải nƣơng tựa ngài. 

Hình nhƣ bây giờ chúng ta tự mình tu học, chúng ta không có chỗ nƣơng tựa, tự 

mình tu, quả thật là khó khăn, có thể thành công. Nếu thật sự hiểu đƣợc phƣơng pháp, 

quý  vị  nhất  tâm  tinh  tấn,  mƣời  năm  có  thể  có  thành  tựu.  Quý  vị  y  theo  những  gì  cổ 

nhân dạy chúng ta, nhất môn thâm nhập, mƣời năm huân tu. Đây là gì? Đây là tu giới, 

tu định, tu tuệ, một lần hoàn thành tam học giới định tuệ. Ngày ngày tu hành nhƣ vậy, 

mƣời năm nhƣ một ngày. Mỗi niệm tu nhƣ vậy, mƣời năm nhƣ một ngày, mƣời năm 

nhƣ một niệm, đâu có đạo lý không thành tựu? Nếu có bậc trƣởng giả phƣớc đức lớn, 

họ thành lập một Phật Học Viện, thành lập một đạo tràng. Chúng ta nƣơng tựa vào họ, 

cùng  tu  ở  chỗ  của  họ,  có  thể  không  cần  mƣời  năm,  ba  năm  năm  năm  là  thành  công. 

Đây là thật, không phải giả. 

Bây giờ Phật A Di Đà, kiến lập thế giới Cực Lạc ở phƣơng tây, kiến lập một đạo 

tràng nhƣ vậy để giúp chúng ta, chỉ cần chúng ta chịu đến đó. Hiện nay buông bỏ vạn 

duyên, chuyên tu Tịnh độ, chuyên nƣơng vào Kinh Vãng Sanh mà các bậc cổ đức nói. 

Kinh Vãng Sanh chính là ngũ kinh nhất luận, nghĩa là kinh điển Tịnh độ. Nhất tâm cầu 

vãng  sanh  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  ngoài  ra  không  có  ý  niệm  nào  nữa.  Tất  cả 

những gì bản thân muốn học, đều đến thế giới Cực Lạc tiếp tục học. Lợi ích đầu tiên 

khi đến thế giới Cực Lạc, tuổi thọ là vô lƣợng, quý vị không bị hạn chế bởi thọ mạng. 

Thế giới Ta bà này rất phiền phức, tu hành chƣa thành tựu, thọ mạng đã hết, quý 

vị  nói  có  phiền  phức  chăng!  Thọ  mạng  đến  là  không  đƣợc,  mặc  dù  đời  này  tu  hành 

không tệ, đoạn ác tu thiện, trì giới niệm Phật, tu hành tinh tấn, đời sau tiếp tục đƣợc 

thân ngƣời. Ngƣời có thiện căn sâu dày, đời sau lại gặp đƣợc Phật pháp, lại tiếp tục tu, 

ít nhất cũng bỏ lở 20 năm. Quý vị xem gián đoạn 20 năm, gián đoạn 20 năm phải bắt 

đầu lại. Cho nên tu hành ở thế gian này lúc tiến lúc thoái, đây là điều không tránh khỏi. 

Ngày xƣa, quốc sƣ Ngộ Đạt thời nhà Đƣờng, làm một điển hình cho chúng ta thấy, 

ngài quả thật không đơn giản. Mƣời đời làm cao tăng, ngài đến nhân gian, mỗi đời đều 

đƣợc thân ngƣời, tu hành rất tốt! Mỗi đời đều tu hành, đều xuất gia tu hành, mƣời đời 

tích lũy công đức. Trí tuệ, công đức đó trở thành thầy của Hoàng đế, phong phàm quốc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              39/21 

sƣ. Trong Phật giáo làm  một vị_bây giờ chúng ta gọi là lãnh tụ Tôn giáo, đó không 

phải là ngƣời bình thƣờng. Trong đời quá khứ không tích công đức lớn thì không làm 

đƣợc điều này. Một niệm sai lệch, công đức trƣớc đó hầu nhƣ mất hết. Hoàng đế cúng 

dƣờng ngài một bảo tọa trầm hƣơng, ngài khởi lên một ý niệm ngạo mạn, cảm thấy rất 

vinh dự. Bảo tọa trầm hƣơng ngƣời khác không có, đây là hoàng đế cúng dƣờng ngài. 

Ý niệm này vừa sanh khởi, oán thân trai chủ liền tìm đến thân. Nếu không đƣợc Tôn 

giả Ca Nặc Ca, là một vị A la hán, biết trƣớc đời này ngài gặp phải nạn này, cứu ngài, 

thì công đức trƣớc đó hầu nhƣ mất hết. 

Trong Kinh Kim Cang nói: “Thiện hộ niệm chƣ Bồ Tát”, đây là Phật dạy chƣ vị 

đại Bồ Tát phải thƣờng chăm sóc tiểu Bồ Tát, khi tiểu Bồ Tát gặp tai họa, phải giúp họ 

một tay. Y giáo phụng hành, thật sự có Chƣ Phật hộ niệm, long thiên thiện thần gia hộ 

quý vị. 

Ở đây cho chúng ta biết một tin tức, chính là Bồ Tát Pháp Tạng khai pháp môn 

tha  lực,  đây  là  sự  thù  thắng  vô  cùng.  “Pháp  sƣ  Tuấn  Đế  nói  khai  tha  lực  pháp  môn, 

chứng tỏ Tịnh tông siêu tình ly kiến, không thể nghĩ bàn, cứu cánh phƣơng tiện, quả 

giác  nhân  tâm  vô  thƣợng  diệu  đế”,  câu  này  nói  rất  hay!  Thật  sự  nói  rõ  Tịnh  độ  và 

Thiền  tông  không  có  gì  khác. Thiền  tông  siêu  tình  ly  kiến, minh  tâm  kiến  tánh, kiến 

tánh thành Phật, Tịnh tông cũng không ngoại lệ. 

“Tình  là  chỉ  tình  chấp,  kiến  chỉ  kiến  giải”,  kiến  giải  đều  không  phải  là  tri  kiến 

chính xác của phàm phu, quý vị hoàn toàn siêu việt. Quan trọng vẫn là hai chữ ở trƣớc, 

không buông bỏ tình chấp, kiến giải của phàm phu chính là tƣ tƣởng của phàm nhân, 

quý vị làm sao tách rời đƣợc? Mấu chốt vẫn là tình chấp, tình chấp là gốc phiền não 

của phàm phu. Phải nhổ gốc này, quý vị mới tin vào Tịnh độ, mới thật sự có thể vãng 

sanh. 

Đới nghiệp, đới nghiệp cũ không đới nghiệp hiện hành. Hiện hành nghĩa là nghiệp 

đang tạo không mang theo đƣợc, điều này Phật A Di Đà cũng chịu. Cho nên quý vị 

phải có năng lực, khống chế phiền não hiện tại, đừng để nó khởi tác dụng, có chăng? 

Có, chƣa đoạn, nhƣng nó không khởi tác dụng, vì sao không khởi tác dụng? Vì sức 

mạnh niệm Phật A Di Đà của quý vị lớn, sức mạnh này khống chế đƣợc tình kiến. Lấy 

đá đằn cỏ, chƣa đoạn tận gốc, nhƣng có thể đè đƣợc, đây gọi là biết niệm Phật, gọi là 

công  phu  niệm  Phật.  Khống  chế  đƣợc,  gọi  là  niệm  Phật  tam  muội.  Trong  niệm  Phật 

tam muội, thấp nhất là công phu thành phiến. Có công phu này, là có thể vãng sanh tự 

tại. Họ muốn khi nào đi thì có thể đi lúc đó, tuy còn thọ mạng nhƣng họ không cần, họ 

có thể đi trƣớc thời hạn. Nếu thế gian này còn nhiều chúng sanh có duyên, nhƣ thế nào 

gọi là có duyên? Có ngƣời thâm tín không nghi đối với thân hành ngôn giáo của họ, có 

ngƣời lý giải, có ngƣời bằng lòng học theo họ, đây gọi là ngƣời có duyên. Ngƣời có 

duyên nhất định họ phải độ ngƣời có duyên, dẫn thêm vài ngƣời đến thế giới Cực Lạc, 

họ có thể ở thế gian này lâu thêm vài năm, giúp những ngƣời này. Không có ngƣời có 

duyên,  họ  lập  tức  ra  đi.  Cho  nên  ngƣời  đạt  đƣợc  công  phu  thành  phiến,  họ  ở  lại  thế 

gian này là do nhân duyên nhƣ thế, không có nhân duyên này họ sẽ đi. Đây là sự thù 

thắng của pháp môn này, nghĩa là “ cứu cánh phƣơng tiện, không thể nghĩ bàn”. Không 

cần đoạn phiền não, chỉ cần công phu chế phục đƣợc phiền não. 

A Di Đà Phật, câu danh hiệu này là quả giác, chúng ta dùng quả giác làm nhân 

tâm. Bây giờ chúng ta tu nhân của Tịnh độ, nhân tâm là quả giác của Phật Di Đà. Dùng 

quả giác của Phật Di Đà làm nhân tâm hiện tại của chúng ta, đây là vô thƣợng diệu đế, 

là sự đặc biệt của pháp môn này. Pháp môn này không phải tụng kinh, không phải trì 

chú. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              40/21 

Ngày nay chúng ta tu Tịnh độ, vì sao nghiên cứu kinh giáo? Nguyên nhân nghiên 

cứu kinh giáo là giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín. Bây giờ chúng ta đối với pháp môn 

này không đủ tín tâm, nếu tín tâm chân thành, có cần học giáo lý chăng? Không cần, 

cần nó làm gì? Một câu Phật hiệu đầy đủ viên mãn, đầy đủ thánh giáo vô lƣợng vô biên 

của Chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng ba đời, đều không ra ngoài câu danh hiệu A 

Di Đà Phật này. Quý vị nói không tuyệt vời ƣ? Một câu là đủ, tự hành hóa tha chỉ cần 

một  câu.  Ngƣời  ta  hỏi  quý  vị  Phật  pháp  là  gì?  Là  A  Di  Đà  Phật, lại  hỏi  quý  vị  Phật 

pháp tu nhƣ thế nào? A Di Đà Phật, chỉ một câu, thật vi diệu! Thật sự là siêu tình ly 

kiến, không thể nghĩ bàn, không sai chút nào. Một ngƣời niệm Phật chơn chánh, nếu 

không có pháp duyên này, ba năm chắc  chắn đƣợc vãng sanh. Tịnh Độ Thánh Hiền 

Lục là chứng cứ, Vãng Sanh Truyện là chứng cứ, hoàn toàn là sự thật, không lãng phí 

quá nhiều thời gian. Quý vị thử nghĩ xem, phàm phu ba năm đến thế giới Cực Lạc, trở 

thành A Duy Việt Trí Bồ Tát. Quý vị thử tìm trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, còn 

có pháp môn nào có thể sánh đƣợc với nó? Quý vị chắc chắn không tìm thấy, vì sao 

chúng ta không chịu hạ quyết tâm? Trong này có sự hoài nghi. Mục đích nghiên cứu 

kinh điển là hiểu rõ ràng minh bạch, nghi hoặc sẽ đoạn. Đoạn nghi hoặc sẽ tin thật, tin 

thật liền hành trì. Cho nên mục đích học tập kinh điển là đây, cần phải biết điều này. 

Nếu chúng ta có duyên với nhiều ngƣời, quý vị phải giúp những ngƣời có duyên 

với quý vị. Nếu quý vị giảng kinh giáo không rõ ràng, họ cũng không thể tin. Không 

những phải giảng rõ ràng, bản thân còn phải làm gƣơng cho ngƣời khác thấy, ta thật sự 

đã làm đƣợc, nhƣ vậy mới có thể thành tựu. 

Bên dƣới Hoàng Niệm Tổ giải thích: “Tƣ thô thích chi”, bây giờ giải thích sơ lƣợc 

về nó một chút. “Ông ta nói về Bồ Tát Pháp Tạng rằng”, đây là pháp sƣ Tuấn Đế, ông 

ta là chỉ pháp sƣ Tuấn Đế, ý đại sƣ Tuấn đế nói Bồ Tát Pháp Tạng nói: “Không phải 

cảnh giới của ta, tất cả có ba ý”, có ba ý nghĩa. “Thứ nhất, ta tuy đã biết chƣ Bồ Tát, 

nhiếp tập các hạnh của Tịnh độ”, điều này ngài biết, biết thông thƣờng chƣ Bồ Tát tu 

hành Tịnh độ. “Nhƣng ngày nay muốn nhiếp Tịnh độ tối thắng, vƣợt qua cõi nƣớc Chƣ 

Phật, cho nên không phải cảnh giới của ta”. Đây không phải cảnh giới của ta, đây  là 

giải thích đoạn thứ nhất. 

“Thứ hai: Nên nhiếp Tịnh độ, thực tế tuy y theo sở nguyện của mỗi ngƣời. Nhƣng 

ngày nay muốn ngƣời hành ngũ thừa, đều có thể sanh vào cõi báo của Chƣ Phật. Điều 

này mƣời phƣơng không có, cho nên không phải cảnh giới của ta”. Tiếp theo: “Ngũ 

thừa: Thân thiên thừa, Thanh văn thừa, Duyên giác thừa, Bồ Tát thừa, Phật thừa”. Phật 

thừa gọi là Nhƣ Lai thừa, cũng gọi là nhất thừa. “Ngày nay muốn khiến ngƣời tu hành 

ngũ thừa đều nhập vào cõi báo của Phật, đúng là khác với thƣờng tình. Nhân thiên thừa 

là phàm phu, Thanh văn Duyên giác thừa là tiểu thừa. Ngày nay muốn khiến ngƣời tu 

hành phàm phu và tiểu thừa, giống nhƣ đại thừa. Cùng với đại Bồ Tát của nhất Phật 

thừa vào trong cõi báo của Phật. Nghĩa này thâm sâu, cho nên gọi là không phải cảnh 

giới của ta”. Ý đoạn này chúng ta đọc qua là hiểu, ở trƣớc chúng ta đã nói qua. 

“Thứ  ba:  Pháp  thân  và  cõi  thƣờng  tịch  quang,  báo  Phật  và  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm, cảnh giới cao diệu, không phải việc thƣờng hành của một số Bồ Tát. Ta có thể 

trải  qua  vô  lƣợng  kiếp  chuyên  tinh tu  tập mà  chứng  đƣợc, nhƣng bây  giờ  ta  chƣa  có 

đƣợc thân phận này, cho nên nói không phải cảnh giới của ta”. Đây là Hoàng Niệm Tổ 

giải thích đoạn này thành văn bạch thoại, giải thích sơ lƣợc cho chúng ta. Rất khó đƣợc, 

Hoàng Niệm Tổ từ bi. 

Chúng ta xem tiếp: “Lời giải đáp này của Bồ Tát Pháp Tạng, tuy có ba nghĩa khác 

nhau, nhƣng luôn vứt bỏ phần mình, chuyên quy Phật lực”, hai câu này rất quan trọng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              41/21 

“Mấy chữ không phải cảnh giới của ta, tức là vứt bỏ phần mình. Xin Phật khai thị rõ 

ràng, tức là chuyên cầu Phật lực”. Chúng ta phải nhận ra đƣợc những mật nghĩa này ở 

trong kinh văn, gọi là âm thanh đặc biệt bên ngoài bản đàn. 

Vứt bỏ phần mình, đây là biết bản thân tu hành có thể thành tựu hay không? Có 

thể thành tựu, nhƣng thời gian rất dài, tuyệt đối không thể thành tựu ngay trong đời này. 

Đừng nói gì khác, chúng ta nói đến nhập  môn Phật giáo, nhập môn đại thừa. Trong 

Kinh Hoa Nghiêm, Bồ Tát sơ tín của thập tín vị là nhập môn, lớp một. Thập tín ví nhƣ 

tiểu học, sơ tín là lớp một tiểu học. Quý vị xem điều kiện của nó, phải đoạn 88 phẩm 

kiến hoặc trong tam giới, điều này rất khó. 

Trƣớc tiên là phá ngã kiến, tiếp theo là phải phá biên kiến, rồi tiếp tục phá thành 

kiến. Trong thành kiến phân thành nhân quả, thành kiến về nhân gọi là giới thủ kiến, 

thành kiến về quả gọi là kiến thủ kiến. Sau cùng là tà kiến. Tất cả tri kiến sai lầm đều 

có thể đoạn tận, đây là tiểu thừa sơ quả, vừa nhập môn, đời này chúng ta có thể làm 

đƣợc chăng? Cho nên biết điều này rất khó, chúng ta dùng phƣơng pháp gì? Ta không 

dùng phƣơng pháp bình thƣờng, phƣơng pháp bình thƣờng quả thật rất khó. 

Tôi cũng là đem phƣơng pháp tu hành bình thƣờng, tôi vứt bỏ, buông bỏ nó, bây 

giờ tôi chuyên nƣơng vào Phật A Di Đà đƣợc chăng? Đƣợc, câu danh hiệu Phật A Di 

Đà này không thể nghĩ bàn. Nhất tâm xƣng niệm, niệm đến công phu thành phiến, sanh 

đến cõi phàm thánh đồng cƣ. Niệm đến sự nhất tâm bất loạn, sanh vào cõi phƣơng tiện 

hữu dƣ. Niệm đến lý nhất tâm bất loạn, sanh vào cõi thật báo trang nghiêm, chính là 

dùng  một câu danh hiệu. Quý vị xem tu pháp  môn này phƣơng tiện hơn bất kỳ pháp 

môn nào khác. Niệm rốt ráo một câu Phật hiệu, phải niệm, phải buông bỏ. 

Chúng  ta  nói  rõ  ràng  hơn  một  chút,  ta  niệm  Phật,  buông  bỏ  tất  cả  chấp  trƣớc. 

Chƣa  buông  bỏ  chấp  trƣớc,  đây  là  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ.  Buông  bỏ  chấp  trƣớc, 

chính là cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Nếu có thể tiếp tục nỗ lực, buông bỏ thêm phân biệt, 

khởi tâm động niệm cũng buông bỏ, nhƣ vậy quý vị trực tiếp đi vào cõi thật báo trang 

nghiêm của Phật A  Di Đà. Đừng đổi phƣơng pháp, chuyên nhất. Đây cũng là vứt bỏ 

phần mình, chuyên nƣơng vào Phật lực, đây là điểm thù thắng của pháp môn này. 

Cho nên chúng ta tuyệt đối đừng xem thƣờng ngƣời niệm Phật. Ngƣời niệm Phật 

là một bà cụ, không biết chữ, cũng không hiểu gì cả, suốt đời chƣa từng nghe kinh, chỉ 

biết niệm một câu A Di Đà Phật. Quý vị quan sát tƣờng tận, bà lão này vô cùng lƣơng 

thiện, rất cung kính đối với tất cả mọi ngƣời, tƣơng lai bà vãng sanh, phẩm vị không 

thể lƣờng đƣợc. Công phu của cụ đến trình độ nào, chúng ta không biết, ngƣời thông 

Tông thông giáo thƣờng không bằng bà cụ. 

Lời  này  trƣớc  đây  pháp  sƣ  Đế  Nhàn  nói,  ông  tiễn  ngƣời  đệ  tử  làm  thợ  hàn  của 

mình, câu chuyện này rất nhiều ngƣời đều biết. Ngƣời thợ hàn là bạn thƣở nhỏ của ông, 

về sau xuất gia theo ông, hơn 40 tuổi mới xuất gia, không biết chữ. Nên khi ông ta xuất 

gia, pháp sƣ Đế Nhàn có trí tuệ, biết rằng ông ta không thể ở lại đạo tràng. Vì sao vậy? 

Vì ở đạo tràng, anh là ngƣời xuất gia, ít nhất phải tham gia hai thời công phu, tụng kinh 

sáng  tối. Mỗi  ngày  năm  thời  khóa,  đây  là  việc  bắt  buộc  phải  làm.  Ông  ta  không  học 

thuộc,  tuổi  tác  quá  lớn,  lại  không  biết  chữ,  nhƣ  vậy  không  thể  ở  lại  trong  chùa.  Hòa 

thƣợng tìm cho ông một ngôi chùa hoang ở nông thôn, không có ngƣời ở, để mình ông 

ở đó. Dạy cho ông một câu sáu chữ Nam Mô A Di Đà Phật, nói với ông ta, ông niệm 

sáu chữ này, niệm mệt thì nghỉ, nghỉ xong niệm tiếp, bất kể ngày đêm. Điều này ông 

làm  đƣợc,  hoàn  toàn  tiếp  thu,  y  giáo  phụng  hành,  ông  niệm  ba  năm  thì  thành  công. 

Trƣớc ngày vãng sanh, ông vào thành phố đi thăm một số thân thích bằng hữu, đó là gì? 

Đi từ giã, thăm họ. Sau khi trở về_Hòa thƣợng cũng tìm một bà cụ, nấu cơm cho ông 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              42/21 

ngày hai bữa, chăm sóc ông. Ông nói với bà cụ, ngày mai đừng nấu cơm cho tôi. Trong 

lòng bà cụ nghĩ, hôm này vào thành thăm bạn bè, chắc ngày mai có bạn đến mời ông 

ăn cơm, ngày mai không cần nấu cơm. Đến ngày thứ hai, bà cụ rất quan tâm ông ta, 

đến chùa xem thử. Trong chùa không có ai, gọi ông cũng không trả lời. Sau cùng thấy 

ông trƣớc Phật đƣờng, đang đứng ở đó, trên tay cầm xâu chuổi đứng đó. Xem kỹ thì ra 

ông đã chết, ông ta đứng mà chết. Bà cụ rất kinh ngạc, nói với những ngƣời Phật tử 

xung quanh: Pháp sƣ đã vãng sanh, đang đứng ở đó, mọi ngƣời đều đến xem. Lập tức 

phái ngƣời đến chùa Quán Tông báo tin, báo cho hòa thƣợng Đế Nhàn. Lúc đó không 

có phƣơng tiện giao thông, đi bộ đến báo tin. Từ ngôi miếu này đến Chùa Quán Tông 

mất  một  ngày,  ngày  thứ  hai  gặp  đƣợc  hòa  thƣợng,  thƣa  với  hòa  thƣợng  chuyện  này. 

Sắp  đặt  xong,  thu  xếp  xong,  trở  về  lại  ngôi  miếu,  mất  hết  ba  ngày.  Hòa  thƣợng  Đế 

Nhàn nhìn thấy ông ta, khen ngợi: Thật khó đƣợc, thành tựu của ông không thể nghĩ 

bàn, biết bao nhiêu phƣơng trƣợng trú trì của các tự viện lớn đều không bằng ông. Các 

đại  pháp  sƣ  hoằng  dƣơng  Tông  phái,  nghiên  cứu  kinh  điển,  giảng  kinh  thuyết  pháp 

cũng không sánh bằng ông. Niệm một câu A Di Đà Phật suốt ba năm, ông biết trƣớc 

giờ chết, thân không bệnh hoạn, đứng vậy vãng sanh. Vãng sanh rồi còn đứng ba ngày, 

đợi hòa thƣợng Đế Nhàn lo hậu sự cho ông. Là thật, hoàn toàn không phải giả. Đây 

đều là tấm gƣơng cho chúng ta trong thời kỳ mạt pháp, nói cho chúng ta biết pháp môn 

niệm Phật là thật. Ba năm, một kẻ phàm phu, ở thế gian này mọi ngƣời đều coi thƣờng, 

vậy mà ông đã đi làm Phật. 

Mấy  năm  trƣớc,  ở  Thẩm  quyến  có  một  cƣ  sĩ  tên  Hoàng  Trung  Xƣớng,  30  tuổi 

thành công. Anh ta nghe tôi giảng kinh, giảng đến tấm gƣơng của những ngƣời niệm 

Phật thành tựu. Anh phát tâm làm thí nghiêm, xem là thật hay là giả. Anh ta bế quan ở 

Thẩm Quyến, cƣ sĩ Hƣớng Tiểu Lợi hộ trì, ba năm. Nhƣng mới hai năm mƣời tháng, 

thiếu  hai  tháng  nữa  là  tròn  ba  năm,  biết  trƣớc  giờ  chết,  vãng  sanh.  Anh  ta  đã  chứng 

minh cho chúng ta thấy, là thật, tam chuyển pháp luân, anh ta làm chứng chuyển cho 

chúng ta. Chúng ta ngày ngày nghiên cứu kinh giáo, chia sẻ với mọi ngƣời, là khuyến 

chuyển, đây là khuyên quý vị. Còn anh ta là chứng minh cho quý vị thấy, điều này là 

thật,  không  phải  giả,  quý  vị  có  thể  không  tin  chăng?  Cho  nên  chuyên  cầu  Phật  lực, 

trong thời kỳ mạt pháp, đây là ngƣời thật sự thông minh, ngƣời thật sự có trí tuệ. 

“Đoạn văn trên”, trong đoạn kinh văn  ở trƣớc.  “Trong đoạn kinh văn trên, Thế 

Gian Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai trả lời rằng: Ông tự tƣ duy, ông tự nên biết, ông nên tự 

nhiếp. Ba chữ “tự” này, đều là chỉ ngƣời đƣơng cơ khai mở diệu tâm của tự tánh. Nhƣ 

trong Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ, huyền chỉ của thị tâm  thị Phật”. Câu này rất quan 

trọng, cũng có thể phá trừ nghi hoặc của rất nhiều ngƣời. Rất nhiều ngƣời không hiểu, 

nói Phật giáo là mê tín. Phật là gì? Là thị tâm thị Phật, quý vị tin chăng? Quý vị có tâm, 

cho nên quý vị là Phật; tôi có tâm, cho nên tôi là Phật. Chân tâm là Phật, mê thất chân 

tâm gọi là phàm phu, sai biệt giữa phàm  phu và Phật là mê và ngộ, nhƣng cùng một 

tâm. Giác  ngộ gọi là  Phật, mê  gọi là phàm  phu. Phủ định  Phật  giáo, đó nghĩa là phủ 

định tự tâm, quý vị không có tâm. Quý vị không có tâm, khi mắng quý vị sẽ sân si, khi 

đánh quý vị thấy đau. Biết sân giận, biết đau là gì? Đó là tâm, là vọng tâm! Cho nên 

hỏi quý vị, nhƣ thế nào gọi là Phật, quý vị đừng nghĩ đến tƣợng Phật nặn bằng đất khắc 

bằng gỗ thờ trong chánh điện của chùa. Nhƣ vậy là sai hoàn toàn, ngƣời ta nói quý vị 

mê tín. Trong kinh Thế Gian Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai nói ba chữ tự, đều là chỉ tự tánh 

con ngƣời. 

Trong Quán Kinh nói: “Thị tâm thị Phật”, bây giờ chúng ta niệm Phật, niệm Phật 

là “thị tâm tác Phật”. Quý vị xem, tâm quý vị vốn là Phật, bây giờ lại muốn làm Phật, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              43/21 

nhƣ vậy chắc chắn thành Phật. Tâm là Phật, hiện nay trong tâm này có tham, tham là 

vọng tâm. Nếu tâm này không có giới hạn, tƣơng lai họ đi về đâu? Thị tâm thị ngạ quỷ, 

thị tâm tác ngạ quỷ. Thị tâm thị Phật, nhƣng hiện nay họ là thị tâm tác ngạ quỷ, thị tâm 

tác  địa  ngục.  Họ  vốn  là  Phật,  họ  không làm  Phật,  lại  muốn  làm  quỷ,  muốn  làm  súc 

sanh, muốn làm địa ngục. Tâm này tùy duyên, chân tâm tùy duyên, cho nên mới có lục 

đạo, thập pháp giới. Những đạo lý này ở trƣớc chúng ta đều đã học. 

Chúng ta xem tiếp: “Nhƣng muốn tất cả chúng sanh nội trọng kỷ linh”, linh tánh 

của mình, điều này quan trọng. “Hiểu rõ nền tảng này, mới có thể sanh khởi diệu hạnh 

vô lƣợng vô biên tự giác giác tha”. Tự giác giác tha là Bồ Tát, khởi tác dụng không 

phải phàm phu. Quý vị hoàn toàn giác ngộ, không mê hoặc. “Bồ Tát Pháp Tạng lại nói 

rằng: Không phải cảnh giới của ta. Thỉnh Phật rộng nói, tức là ngƣỡng mộ chƣ vị thánh 

bên ngoài”. Đây là đối với bên ngoài mà nói, ngƣỡng mộ Chƣ Phật Nhƣ Lai, cho nên 

lời của ngài có dụng ý rất sâu. 

“Pháp sƣ Tuấn Đế nói: Đây là Bồ Tát Pháp Tạng tự mở cánh cửa tha lực. Lời này 

là pháp huyền vi của Tịnh độ, thế gian gọi Tịnh tông là pháp môn tha lực”. Pháp môn 

này đích thực là nƣơng vào câu A Di Đà Phật, câu Phật hiệu này, oai thần bổn nguyện 

của Phật A Di Đà gia trì. Bản nguyện chính là phẩm sau nói cho chúng ta về 48 nguyện, 

48  nguyện  là  đại  nguyện  căn  bản  mà  Phật  A  Di  Đà  phát  ra  lúc  còn  ở  nhân  địa.  Mỗi 

nguyện đều vì giúp ngƣời tu hành ngũ thừa đồng vào cõi báo của Nhƣ Lai. Cho nên thế 

giới tây phƣơng Cực Lạc có cõi phàm thánh đồng cƣ, có cõi phƣơng tiện hữu dƣ, có 

cõi thật báo trang nghiêm. Nhƣng hết thảy ngƣời vãng sanh, đều làm A Duy Việt Trí 

Bồ Tát. Đây nghĩa là đồng vào cõi báo, cùng nhau đi vào cõi báo, không có khác nhau. 

Thế  giới  Cực  Lạc  là  một  thế  giới  bình  đẳng,  không  nhƣ  thế  giới  Ta  bà,  thế  giới  này 

không bình đẳng. Phàm phu không thể bình đẳng với A la hán, A la hán không thể bình 

đẳng với Bích Chi Phật, không bình đẳng. Thế giới Cực Lạc, tất cả đều là A Duy Việt 

Trí Bồ Tát, là bình đẳng. Điều này khó đƣợc biết bao, hy hữu khó gặp biết bao. 

Tâm chúng ta không phát khởi đƣợc, thực tế mà nói, ở đây nói rất hay. Chúng ta 

đối với điều này vốn rất mơ hồ không biết, không biết mình có linh tánh, chỉ biết mình 

có phiền não. Linh tánh mê liền sanh phiền não, linh tánh giác ngộ liền sanh trí tuệ. Trí 

tuệ  và  phiền  não  đều  do  linh  tánh  khởi  tác  dụng.  Đặc  biệt  trong  thời  hiện  đại  này, 

chúng ta cần trí tuệ, trí tuệ có thể cứu chính mình, có thể cứu chúng sanh. Muốn trí tuệ 

chân thật, chúng ta cần phải buông bỏ tình chấp, phải buông bỏ phân biệt chấp trƣớc, 

nhƣ vậy là tƣơng ƣng với giáo huấn của Phật Bồ Tát. 

Chúng ta xem tiếp: “Sở dĩ Tịnh tông có thể phổ bị ba căn, thành tựu trong một đời, 

phàm  phu  nhị  thừa  đều  chứng  bất  thoái, đều  nhờ  sức  mạnh  sáu  chữ  hồng  danh, nhất 

thừa nguyện hải của Phật Di Đà, đây tức là nhờ tha lực”. Những đạo lý, chân tƣớng sự 

thật  này,  ta  không  thể  không  hiểu,  sau  khi  hiểu  tin  sâu  không  nghi  ngờ,  chúng  ta  tự 

nhiên có một sự lựa chọn hợp lý, đời này chúng ta cần làm điều gì, đời này chúng ta 

muốn thành tựu điều gì, quý vị hiểu tất cả. 

Phạm vi nhỏ, là cá nhân gia đình. Phạm vi lớn, bất luận là sự nghiệp gì, khi thật 

sự giác ngộ thấu hiểu, không có nơi nào không phải đạo tràng, không có nơi nào không 

phải thành tựu việc tu hành của chính mình. Quý vị cũng giúp ngƣời khác, tự hành hóa 

tha, điều này không phải giả. Nhƣ vậy ngƣời đời sau mới thật sự lãnh hội đƣợc, Phật 

pháp cống hiến cho thế gian này lớn biết bao, không còn nói Phật giáo là mê tín. Thật 

sự là mê tín, sao chúng ta bị nó lừa gạt? Đây là điều không thể! 

Tôi học Phật với thầy Phƣơng, nhập môn không dễ, tin tƣởng Tịnh độ càng không 

dễ. Tôi từng nói với quý vị, tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm đến một nửa, đột nhiên nghĩ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              44/21 

đến một vấn đề: Văn Thù và Phổ Hiền tu theo pháp môn nào? Thiện Tài Đồng Tử học 

pháp môn gì? Sau đó tra trong Kinh Hoa Nghiêm mới biết, họ đều tu Tịnh độ, lúc này 

tôi mới phục. Trƣớc đây thầy khuyên tôi, tôi không phản đối, nhƣng cũng không học. 

Đến  khi  tôi tự  thân  thấy  trong  Kinh  Hoa Nghiêm,  lúc  này  mới  tiếp  thu.  Dùng  mƣời 

mấy, hai mƣơi năm, thời gian gần 20 năm mới tiếp thu Tịnh độ, đâu có đơn giản! Vì 

thế mới tin cổ nhân nói, đây là pháp khó tin, không dễ! Khó tin có thể tin mới cảm thấy 

vô cùng đáng quý. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 





Tập 184 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:03.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 214, chúng ta bắt đầu xem từ câu thứ sáu, chữ thứ ba. 

“Nay Bồ Tát Pháp Tạng lại nói rằng: Không phải cảnh giới của ta, thỉnh Phật rộng 

nói, tức là mộ thánh hiền bên ngoài. Đại sƣ Tuấn Đế nói: Đây là Bồ Tát Pháp Tạng tự 

mở cánh cửa tha lực. Lời này phá huyền vi của Tịnh độ, thế gian gọi Tịnh độ là pháp 

môn tha lực”. Hôm qua chúng ta học đến đây, hôm nay đọc lại một lần nữa, bên dƣới 

mới tiếp tục đƣợc, mới có thể nói tiếp. 

Đoạn này Bồ Tát Pháp Tạng, sau khi nghe Đức Phật khai thị_trên thực tế vấn đề 

này đã nói rõ ràng minh bạch, ngài hiểu, phàm phu chúng ta không hiểu. Không những 

phàm phu không hiểu, Phật Bồ Tát trong mƣời pháp giới cũng không hiểu, vì sao vậy? 

Vì Phật đó là tƣơng tự tức Phật, không phải chân Phật. Trong Kinh Hoa Nghiêm, chân 

Phật là Viên giáo sơ trụ trở lên, phá nhất phẩm vô minh, chứng nhất phần pháp thân, 

đây là chân Phật, ngƣời của tầng lớp này có thể nghe hiểu. 

Ngày nay chúng ta có thể lãnh hội đƣợc một chút, là vì huân tu lâu dài kinh luận 

đại thừa, cũng có thể lãnh hội, không còn hoài nghi. Nhƣng đây gọi là giải ngộ, không 

phải chứng ngộ, bản thân chúng ta chƣa chứng ngộ. Giải ngộ có thể giúp chúng ta sanh 

khởi tín tâm, sanh khởi nguyện tâm, hiện tại không đạt đƣợc lợi ích. Nếu là chứng ngộ, 

họ thật sự đƣợc lợi ích, chắc chắn nhập vào cảnh giới Phật. Điều quan trọng, Tịnh độ là 

nhị lực pháp môn, đặc biệt chú trọng tha lực, tha lực chính là sức gia trì của Phật A Di 

Đà. Mấy câu này là duyên khởi của tha lực, vì sao Tịnh tông là pháp môn tha lực, ở 

đây đều nói ra. 

Chúng ta xem tiếp bên dƣới: “Sở dĩ Tịnh tông có thể phổ bị ba căn, một đời thành 

tựu”. Ở trƣớc chúng ta đã học, ngũ thừa khế nhập cõi báo, nói còn cứu cánh, còn triệt 

để hơn ở đây. Ở đây nói ba căn, cũng bao gồm ngũ thừa. Ba căn là thƣợng căn, trung 

căn, hạ căn. Nói tƣờng tận, trên thƣợng căn còn có thƣợng thƣợng căn, ba căn này cũng 

bao gồm trong đó, có thƣợng thƣợng căn, có thƣợng căn. Bậc thƣợng thƣợng căn rất ít, 

quả  thật  không thƣờng gặp. Chúng  ta thấy  trong kinh điển, từng xuất  hiện  ở thế giới 

chúng ta. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              45/21 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  thƣợng  thƣợng  căn,  ngài  có  năng  lực  đồng  thời 

buông  bỏ  cả  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc,  không  phải  hàng  thƣợng  thƣợng  căn 

không làm đƣợc nhƣ thế. Ngày xƣa thế gian chúng ta từng xuất hiện một bậc, đại sƣ 

Huệ Năng lục tổ Thiền tông thời nhà Đƣờng, đó cũng là hàng thƣợng thƣợng căn, tuổi 

tác  không  lớn,  24  tuổi.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  buông  bỏ  triệt  để  năm  30  tuổi, 

buông bỏ nhƣ vậy  gọi là đại triệt đại ngộ,  minh tâm  kiến  tánh, kiến tánh  thành Phật. 

Đại sƣ Huệ Năng biểu diễn cho chúng ta thấy, cũng là đồng thời buông bỏ, nhanh gọn 

sạch sẽ, cho nên Ngũ tổ đem y bát truyền cho ngài, đây là nhất thời đốn ngộ. 

Nếu nói là hai ba năm ngộ nhập cảnh giới này, năm sáu năm ngộ nhập cảnh giới 

này,  hoặc  là  mƣời  mấy  hai  mƣơi  năm,  thậm  chí  là  30  năm  nhập  vào  cảnh  giới  này, 

ngày xƣa nhân số này không ít. Quý vị xem Ngũ Đăng Hội Nguyên, ghi chép hơn 1700 

ngƣời. Truyền Đăng Lục, Cảnh Đức Truyền Đăng Lục, kết hợp với Giáo môn_2000 

năm nay, sau khi Phật giáo truyền vào Trung quốc, ngƣời có thể đạt đƣợc minh tâm 

kiến tánh, kiến tánh thành Phật, chúng ta dự đoán hơn 3000 ngƣời. Thành tựu này đúng 

là quá lớn, thật sự hơn hẳn bản địa nhƣ Ấn Độ, đạt đƣợc cảnh giới cao nhƣ vậy. 

Hơn 2000 năm có thành tựu tốt đẹp nhƣ thế, nếu thêm ngƣời tu chứng Tịnh độ 

đúng  là  không  thể  tƣởng  tƣợng.  Thêm  ngƣời  tu  chứng  pháp  môn  Tịnh  độ,  chúng  ta 

khẳng  định  trên  mƣời  ngàn ngƣời. Chỉ  nói  riêng  Tịnh  độ, nếu  Tịnh  tông  so  sánh với 

Thiền tông, ít nhất là gấp mƣời lần, không chỉ nhƣ thế. Thiền tông có hơn 3000 ngƣời 

thành  tựu,  vậy  Tịnh  tông  có  hơn  ba  mƣơi  ngàn,  thông  thƣờng  chúng  ta  nói  trên  100 

ngàn ngƣời, chúng ta có thể tin điều này. Nghĩa là có lý do để tin, 2000 năm nay ngƣời 

niệm Phật vãng sanh Tịnh độ, quả thật trên 100 ngàn ngƣời. Trong Vãng Sanh Truyện 

ghi chép chỉ số ít ngƣời, rất nhiều ngƣời niệm Phật vãng sanh mà không ai biết, chiếm 

tuyệt đại đa số. Cho nên Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện, đó đều là số ít, 

có một vài văn nhân học giả biết, viết truyện ký về họ. Ngƣời nơi nông thôn hẻo lánh 

niệm Phật vãng sanh rất nhiều, đây là ba căn phổ bị. Thiền tông đúng là hàng thƣợng 

thƣợng căn, ba căn thƣợng trung hạ Thiền tông hầu nhƣ không có phần, chỉ có Tịnh độ 

tông một đời thành tựu. 

“Biện” là làm thỏa đáng việc liễu sanh tử, xuất luân hồi, thành tựu trong đời này. 

“Phàm phu nhị thừa”, thị thừa là Thanh văn, Duyên giác. “Liệt đăng bất thoái”, trƣờng 

hợp này cũng có thể chứng đƣợc tam bất thoái. Ba loại bất thoái này, loại thứ nhất là vị 

bất thoái, vị bất thoái, sơ quả tiểu thừa và đại thừa sơ tín vị Bồ Tát chứng đƣợc. Chứng 

đƣợc vị thứ này tuy chƣa ra khỏi lục đạo, nhƣng họ đã đạt đƣợc sự bảo đảm không đọa 

vào tam đồ, cho nên gọi là vị bất thoái. Chƣa ra khỏi luân hồi lục đạo, họ ở trong lục 

đạo là cõi ngƣời và cõi trời, bảy lần tới lui. Bảy lần lui tới cõi ngƣời và cõi trời, họ liền 

ra khỏi lục đạo, đây là vị bất thoái. 

Thứ hai là hành bất thoái, hành bất thoái là Bồ Tát, không thoái tâm bồ đề, không 

thoái đạo Bồ Tát, điều này không phải ngƣời bình thƣờng có thể làm đƣợc. Thanh văn, 

Duyên  giác,  Quyền  giáo  Bồ  Tát  đều  không  làm  đƣợc.  Trong  thập  pháp  giới,  chỉ  có 

Phật  làm  đƣợc  hành  bất  thoái.  Bồ  Tát  trong  thập  pháp  giới  có  vị  bất  thoái,  chƣa  đạt 

đƣợc hành bất thoái, quý vị xem không đơn giản chút nào! Tâm bồ đề, Bồ Tát hành 

đều còn thoái chuyển, đến lúc nào thật sự bất thoái? Ra khỏi mƣời pháp giới đến nhất 

chân pháp giới, chính là cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai, họ bất thoái. 

Không những hành bất thoái, lại thêm niệm bất thoái, đây là chứng đƣợc cả ba loại bất 

thoái. Vị bất thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái, đó là gì? Mỗi niệm đều hƣớng đến 

Vô  thƣợng  chánh  đẳng  chánh  giác,  vì  họ  không  có  chƣớng  ngại.  Không  có  kiến  tƣ 

phiền  não, không  có  trần  sa phiền  não, không  có  vô  minh  phiền  não, nghĩa là  không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              46/21 

còn phiền não. Vì thế họ chỉ có tiến, không có thoái chuyển. Tốc độ tiến bộ mỗi ngƣời 

không giống nhau, ngƣời căn tánh sắc bén thì tiến bộ rất nhanh, có ngƣời tiến bộ chậm, 

nhƣng họ tuyệt đối không bị thoái chuyển. Phàm phu nhị thừa cũng có thể chứng đƣợc 

ba loại bất thoái, điều này quá hy hữu, quả thật rất hy hữu, cũng có thể thành tựu ngay 

trong đời này, vị bất thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái. Đây là gì? “Đều nhờ sức gia 

trì của sáu chữ hồng danh, nhất thừa nguyện hải của Phật Di Đà”, cần phải nhớ câu này. 

Vì sao họ có thể đạt đƣợc tam bất thoái? Dựa vào oai thần bổn nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì, 48 nguyện của Phật A Di Đà gọi là nhất thừa nguyện hải. Còn tu hành sáu 

chữ: “Nam Mô A Di Đà Phật”, có thể bảo đảm trong đời này chứng đƣợc tam bất thoái. 

Pháp môn này khó tin, quả thật không dễ, cho nên đây không phải là dựa vào sức mình, 

hoàn toàn dựa vào tha lực. Tuy hoàn toàn dựa vào tha lực, nhƣng nếu bản thân không 

tin thật, nếu không phải thật sự phát nguyện, thật sự niệm Phật thì sức mạnh của Phật 

A Di Đà không gia trì đƣợc, cũng nghĩa là không giúp quý vị đƣợc. Tuy Phật có năng 

lực, nhƣng vẫn không giúp đƣợc. Bản thân quý vị phải bằng lòng tiếp thu, sức mạnh 

của Phật mới gia trì đƣợc. Chỉ cần quý vị thật sự tin, thật sự phát nguyện, thật sự tiếp 

thu, đời này chắc chắn thành Phật. 

Chúng  ta  xem  trong  điển  tịch  ghi  chép,  ngƣời  niệm  Phật  vãng  sanh  rất  nhiều. 

Chúng ta thấy trong Vãng Sanh Truyện ghi chép, đó là trong quá khứ. Bây giờ ngƣời 

niệm Phật, chúng ta rất quen thuộc. Chúng tôi từng là đồng tham đạo hữu tốt, bây giờ 

họ  đã  đi  trƣớc,  ra  đi  rất  tự  tại, tiêu  sái, khiến  chúng  ta  nhìn  thấy.  Đây  là  thật, không 

phải là giả. Không sanh bệnh, biết trƣớc giờ chết, biết đƣợc bản thân khi nào đi. Mời 

mọi ngƣời đến tiễn đƣa, mở đại hội vãng sanh, đây là thật không phải giả. Biết trƣớc 

giờ chết, không sanh bệnh, nói khi nào đi thì khi đó đi. Nói cho chƣ vị biết, ngƣời có 

phƣớc báo lớn ở nhân gian cũng có thể làm đƣợc. 

Tôi nhớ lúc nhỏ, khoảng bảy tám tuổi đã nhớ chuyện, ở quê nhà có một bà cụ, ra 

đi không hề sanh bệnh. Còn rất mạnh khỏe nói với con cái bà phải đi, nói với họ thời 

gian rất chuẩn xác, ngƣời nhà đều đến đầy đủ. Lúc đó vẫn là đại gia tộc, cho nên tôi 

còn thấy đƣợc truyền thống gia đình ngày xƣa. Bà có mƣời ngƣời con, không ở riêng, 

là  một  đại  gia  tộc.  Lúc  đó  ngƣời  trong  nhà,  ngƣời  làm  không  còn  hƣng  thịnh,  chỉ 

khoảng hơn 100 ngƣời, một gia tộc nhƣ thế. Tôi có quan hệ thân thích với gia đình họ, 

cô  tôi  làm  dâu  trong  dòng  họ  này. Bà  ra  đi  đoan  tƣớng hy  hữu,  một  ngƣời  đang  còn 

mạnh khỏe nhƣ vậy vãng sanh, họ không biết niệm Phật. Chuyện này tôi còn nhớ, đây 

là ngƣời  có phƣớc báo, suốt  đời tích  lũy  công  đức, quả báo đạt  đƣợc nhờ  tâm  thiện 

hành vi thiện. Sau này chúng ta học Phật biết đƣợc, quả báo này đƣợc sanh lên cõi trời. 

Họ  ra  đi  nhƣ  vậy,  chúng  ta  biết  phƣớc  báo  của  họ  rất  lớn.  Khi  họ  đi  thiên  nhân  đến 

nghênh đón, cũng có một đội cung nghinh sắp hàng hoan nghênh. 

Khi  ngƣời  niệm  Phật  vãng  sanh,  Phật  A  Di  Đà,  Quán  Âm,  Thế  Chí,  rất  nhiều 

ngƣời đến nghênh đón. Điều này rất nhiều đồng tu học Phật đều biết, biết thì bản thân 

phải lập chí nguyện: Họ làm đƣợc, tôi cũng làm đƣợc. Đời này họ có thể thành tựu, vì 

sao tôi không thể thành tựu? Nghĩ kỹ xem họ thành tựu nhƣ thế nào, đây là tấm gƣơng 

tốt cho chúng ta, chúng ta cần học tập theo họ. 

Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, mới đúng là lìa khổ đƣợc vui, vĩnh viễn thoát ly 

cái khổ của luân hồi lục đạo. Thế giới Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, đây là 

niềm  vui  chân  thật. Vĩnh  viễn  không  thoái  chuyển  đến  mƣời  pháp  giới, đƣơng  nhiên 

càng không thoái chuyển vào lục đạo, đời này quý vị đến thế giới Cực Lạc làm Phật, 

làm Phật nghĩa là trở về bản tánh. Cổ nhân nói: “nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, quý vị 

trở về bản tánh vốn thiện. Phật pháp gọi đây là thành Phật, trở về tự tánh, đây là cứu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              47/21 

cánh  viên  mãn.  Chỉ  có  trở  về  tự  tánh,  ta  mới  có  trí  tuệ,  có  năng  lực  giúp  vô  lƣợng 

chúng sanh đau khổ khắp biến pháp giới hƣ không giới, ta mới có năng lực này. Nếu 

bản thân chƣa đạt đƣợc thành tựu cao nhất, sẽ không có năng lực nhƣ thế. 

Năng lực này  xuất hiện,  ở  cõi  thật báo  trang  nghiêm  là  có.  Hay  nói  cách  khác, 

trong cõi thật báo, Bồ Tát sơ trụ có năng lực này. Thiền tông nói minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật là có năng lực này. Nhƣng Tịnh độ tông rất đặc biệt, Tịnh độ tông 

vừa vãng sanh đến thế giới Cực Lạc liền có năng lực này, vì sao vậy? Vì quý vị là A 

Duy Việt Trí Bồ Tát! Bất luận phẩm vị của quý vị nhƣ thế nào, cõi phàm thánh đồng 

cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, đến thế giới Cực Lạc cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát, nhƣ 

vậy không đặc biệt là gì? Đây chính là quý vị đầy đủ năng lực nhƣ thế, nhƣng phải biết 

năng lực này không phải bản thân ta có, là do oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà 

gia trì. 

Khi nào bản thân ta mới có đƣợc? Chúng ta ở thế giới Cực Lạc tu hành, đại triệt 

đại ngộ, lúc đó là bản thân ta sẽ có. Trƣớc khi chƣa đại triệt đại ngộ, chƣa minh tâm 

kiến tánh, thần thông đức năng của quý vị hoàn toàn tƣơng đồng với chƣ Bồ Tát, đó là 

nhờ Phật A Di Đà gia trì, không phải của mình. Đây gọi là pháp môn tha lực, nhờ tha 

lực đƣợc vãng sanh, cũng nhờ tha lực để hóa độ tất cả chúng sanh. 

“Sở dĩ Tịnh tông cứu cánh phƣơng tiện, tức là nhờ quả giác vô thƣợng của Phật A 

Di Đà làm nhân địa sơ tâm cho chúng sanh. Nhân đạt đƣợc quả rộng lớn, quả thấu triệt 

nguồn gốc của nhân, nhân quả đồng thời, cảm ứng không thể nghĩ bàn. Đây lại là diệu 

dụng của tha lực”. Hoàng Niệm Tổ tiến thêm bƣớc nữa giải thích cho chúng ta. 

Trong tất cả Tông phái, Tịnh tông đƣợc gọi là cứu cánh phƣơng tiện, hai chữ cứu 

cánh  này  không  dể!  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  gọi  là  cửa  phƣơng  tiện,  không  có 

thêm  vào  cứu  cánh, chỉ  có pháp  môn  này, vì  sao?  Vì vãng sanh  chính  là thành  Phật, 

cho  nên  gọi  là  cứu  cánh.  Nguyên  nhân  của  nó,  chính  là  lấy  quả  giác  vô  thƣợng  của 

Phật  Di  Đà  làm  nhân  tâm  tu  hành  hiện  tại  cho  chúng  ta,  đây  là  nhân  địa  phát  tâm. 

Chúng ta đối với tình trạng ở thế giới Cực Lạc, nếu hiểu chƣa đủ thấu triệt sẽ có nghi 

hoặc.  Nghi  này  sanh  ra  chƣớng  ngại  rất  lớn,  nghi  là  gì?  Khiến  chúng  ta  không  phát 

khởi tín tâm. Chúng ta bình tâm quan sát ngay tại đây, có bao nhiêu ngƣời học Pháp 

môn Tịnh độ? Mấy ngƣời có chân tâm? Mấy ngƣời thật phát tâm, tinh tấn tu hành? 

Trƣớc đây, khi tôi mới học Phật, học kinh giáo với thầy Lý, thầy Lý là ngƣời sáng 

lập Liên Xã Đài Trung. Khi tôi quen thầy, Liên xã của thầy đã có mƣời năm lịch sử. 

Có bao nhiêu liên hữu? Có 20 vạn ngƣời, mƣời năm có 20 vạn ngƣời. Thầy thƣờng rất 

cảm khái nói: Một vạn ngƣời niệm Phật, thật sự có thể vãng sanh, thầy nói không quá 

năm ba ngƣời mà thôi. Đây là nguyên nhân gì? Đại sƣ Thiện Đạo thời nhà Đƣờng nói: 

“Vạn ngƣời tu vạn ngƣời đi”, bây giờ tại sao một vạn ngƣời tu hành chỉ có năm  ba 

ngƣời đi, không đến đâu cả. Nguyên nhân gì? Có hoài nghi, chƣớng ngại tín tâm chân 

thật, không thể nói họ không tin. Tuy có tín tâm, nhƣng không khởi tác dụng, đối với 

thế gian này còn tham luyến, không buông đƣợc. Thứ nhất là không buông đƣợc tình 

chấp, thứ hai là không buông đƣợc phiền não, phiền não là tham sân si mạn nghi. Tịnh 

tông không cần quý vị đoạn phiền não, cũng không cần quý vị đoạn tình chấp, chỉ cần 

công phu của quý vị có thể chế ngự đƣợc tình chấp và phiền não. Tuy có phiền não và 

chấp trƣớc, nhƣng nó không khởi tác dụng là đƣợc, điều này chúng ta không làm đƣợc. 

Nếu nói đoạn tận tình chấp và phiền não, chúng ta quả thật không làm đƣợc. Nói 

cách  khác, tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn, điều  kiện  của  mỗi  pháp  môn, đều  cần  đoạn 

phiền não mới có thể thành tựu. Cho nên Tịnh tông rất phƣơng tiện, không cần đoạn 

phiền não, chế ngự nó là đƣợc. Dùng gì để chế ngự? Dùng một câu A Di Đà Phật. Các 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              48/21 

bậc cổ đức dạy chúng ta rằng: “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Ý niệm khởi, 

ý niệm tình chấp phiền não khởi lên, ý niệm khởi là bình thƣờng. Phàm phu lục đạo, có 

ai  không  khởi  ý  niệm?  Cho  nên  không  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm.  Ý  niệm  vừa 

khởi,  quý  vị  liền  giác  ngộ  đƣợc,  đổi  nó  thành  A  Di  Đà  Phật.  Niệm  thứ  nhất  tập  khí 

phiền não nổi lên, niệm thứ hai là A Di Đà Phật, thay đổi nhƣ vậy là đƣợc. 

Có ngƣời nói với tôi, tập khí phiền não của họ rất nặng, đây chính là phiền não. 

Tâm đố kỵ khởi lên, A Di Đà Phật, Nam Mô A Di Đà Phật, liền khống chế tâm đố kỵ, 

thay thế nó. Đây gọi là niệm Phật, gọi là biết niệm. Không biết niệm, nghĩa là vừa niệm 

Phật vừa vọng tƣởng, nhƣ vậy gọi là không biết niệm. Họ có hoài nghi, có xen tạp, đó 

là  không  biết  niệm.  Biết  niệm  là  không  xen  tạp,  không  hoài  nghi,  họ  thật  sự  có  thể 

khống chế tập khí phiền não. Phải hiểu đạo lý này, nếu không hiểu sẽ không biết niệm. 

Cổ  nhân  nói:  miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,  hét  khô  cổ  họng  chỉ  uổng  công. 

Nhƣ vậy là uổng công niệm rồi sao? Cũng không thể nói là hoàn toàn phí công, trong 

A lại da thức trồng đƣợc hạt giống niệm Phật. Đời này không có lợi ích, khi nào mới 

có lợi ích? Khi nào Phật hiệu của quý vị chế phục đƣợc phiền não, thì nó có hiệu quả, 

tuyệt đối không đƣợc khiến phiền não khởi hiện hành, đây gọi là công phu đắc lực. 

Có ngƣời hỏi, tôi niệm Phật cần niệm bao nhiêu thời gian, tôi mới có đƣợc công 

phu này? Căn cứ những ngƣời niệm Phật thành tựu trong quá khứ đến nay, chúng ta 

quan sát tƣờng tận, khoảng ba năm, quý vị xem quả thật không khó! Ba năm niệm nhƣ 

thế nào? Nghĩa là phiền não vừa hiện hành, lập tức chế ngự nó, niệm nhƣ thế. Quý vị 

nổ  lực  niệm  suốt  ba  năm  nhƣ  thế,  phiền  não  liền  đƣợc  khống  chế.  Chỉ  cần  chế  ngự 

đƣợc phiền não, theo cấp bậc của công phu niệm Phật mà nói, quý vị đạt đƣợc công 

phu thành phiến, đây gọi là công phu thành phiến. Ngƣời có công phu này, bất cứ lúc 

nào cũng có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc. Cho nên những ngƣời ba năm đạt đƣợc 

công phu này, họ liền ra đi, vì sao vậy? Vì thế gian này không có gì tốt đẹp, thế giới 

này quá khổ, không đáng để lƣu luyến. Họ đến thế giới Cực Lạc, gia nhập vào câu lạc 

bộ của chƣ thƣợng thiện nhơn, chƣ đại Bồ Tát, đến đó chơi. Thọ mạng còn nhƣng họ 

không cần, không muốn ở đây tạo tội, họ có bản lĩnh này. Thời gian ba năm, quý vị nói 

nó phải chăng đáng đƣợc gọi là cứu cánh phƣơng tiện? Không có pháp môn nào làm 

đƣợc, chỉ có Tịnh độ tông làm đƣợc. Lý do này chính là Phật A Di Đà đã thành Phật, 

ngài là quả giác. Dùng danh hiệu của ngài để làm phƣơng tiện tu hành tối sơ trong hiện 

tại của chúng ta. Chúng ta niệm câu Phật hiệu này, nguyên lý niệm câu Phật hiệu này 

là gì? Nguyên lý là tự tha không hai. 

Ở trƣớc chúng ta đã học qua, trong Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật nói: “Thị tâm 

thị Phật, thị tâm tác Phật”, Phật là gì? Chân tâm của quý vị gọi là Phật, Phật là chân 

tâm của quý vị, Phật A Di Đà đã trở về với chân tâm, bây giờ chúng ta dùng chân tâm 

của  Phật  A  Di  Đà.  Chân  tâm  của  Phật  A  Di  Đà  và  chân  tâm  của  ta  là  một,  cho  nên 

niệm Phật A Di Đà là niệm tha Phật. Tự tha không hai, đồng thời là niệm tự Phật. Tự 

tha nhất nhƣ, nhƣ vậy thành tựu rất nhanh. 

“Nhân đạt đƣợc quả rộng lớn, quả thấu triệt nguồn gốc của nhân, nhân quả đồng 

thời”. Bây giờ nói về sự, Phật là quả, ở đây chúng ta bắt đầu học tập là nhân, nhân quả 

tƣơng ƣng. Vì sao vậy? Chân tâm chỉ có một không phải hai. Cổ nhân nói: Bản tánh 

vốn thiện, bản tánh vốn thiện là một không phải hai. Bản tánh vốn thiện của Phật A Di 

Đà,  bản  tánh  của  chúng ta  cũng  là vốn  thiện, là  một  không phải  hai.  Danh  hiệu  của 

Phật  A  Di  Đà, nghĩa  là  danh  hiệu  của  bản  tánh  bản  thiện.  Bốn  chữ  này  dịch  sanh  từ 

tiếng  Phạn,  có  thể  hoàn  toàn  dịch  ra, nhƣng  vì  tôn  trọng  không  dịch.  Âm  của  chữ  A 

dịch  là  Vô,  dịch  sang  tiếng  Trung  nghĩa  là  Vô,  Di  Đà  dịch  là  Lƣợng,  Phật  dịch  là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              49/21 

Giác_Vô Lƣợng Giác. Quý vị xem, Vô Lƣợng Giác, tổ tông chúng ta gọi là bản tánh 

vốn  thiện,  thiện  chính  là  giác.  Mê  tức  là  bất  thiện,  giác  chính  là  thiện,  cùng  một  ý. 

Ngày nay chúng ta lấy vô lƣợng giác làm nhân phát tâm, bất luận ý niệm gì khởi lên, ý 

niệm là thiện hay là ác. Chỉ cần ý niệm vừa khởi, vô lƣợng giác liền nhắc nhở chính 

mình. Tiếng Phạn là A Di Đà Phật, hai chữ Nam Mô nghĩa là quy y, quy mạng, nghĩa 

là chúng ta toàn tâm quy mạng Phật A Di Đà, chính là ý này. Trong này nó có nghĩa là 

cung kính, rất nhiều ý, nhiều nghĩa. 

Đây cũng nói ra “diệu dụng của tha lực”, công đức câu danh hiệu này không thể 

nghĩ bàn. 

“Càng khiến dễ tin các bậc thánh bên ngoài”, đây là tập khí của phàm phu lục đạo. 

Nghe nói có thần, có tiên, quý vị rất dễ dàng tin tƣởng họ. “Kỷ linh nan minh”, quý vị 

xem trong kinh Đức Phật thƣờng nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Ta vốn là Phật, 

điều này rất khó hiểu, bản thân không thừa nhận. Ta là một kẻ phàm phu thân mang 

nhiều tội nghiệp, sao ta là Phật đƣợc? Cho nên khó biết đƣợc tự tánh của mình, mà dễ 

tin vào ngƣời khác. 

Câu này hôm nay chúng ta đọc đến đây, cần phải có cảnh giác cao độ. Từ xƣa đến 

nay, bất luận là ngƣời trong nƣớc hay nƣớc ngoài, đối với sự thần bí, đều có xu hƣớng 

rất dễ tin theo, điều này tốt hay xấu? Rất khó nói. Nếu đúng là thánh hiền Bồ Tát, quý 

vị dễ tin đó là thiện căn của quý vị. Còn nếu là yêu ma quỷ quái, là giả mạo, nhƣ vậy 

quý  vị  dễ  mắc  lừa.  Cho  nên  trong  kinh  điển  đại  thừa  Đức  Phật  nói  rất  rõ  ràng:  Chƣ 

Phật Bồ Tát và A la hán, tuyệt đối không dùng thần thông làm Phật sự, vì sao vậy? Vì 

nếu quý vị dùng thần thông để tiếp dẫn chúng sanh, yêu ma quỷ quái đều dùng năng 

lực  này, nhƣ  vậy  không  thể  phân biệt  đƣợc  Phật và  ma. Ma  biến  thành  Phật  Bồ  Tát, 

mạo xƣng, vì thế Phật không cho phép dùng thần thông. Vì sao vậy? Vì A la hán trở 

lên đều có thần thông, nhƣng không cho sử dụng. 

Dùng điều gì? Dùng phƣơng pháp giảng kinh dạy học, điều này  ma không làm 

đƣợc, họ không biết. Ma biết biến trò, biến ma thuật, nhƣng bảo họ giảng đạo lý, họ 

không làm đƣợc, cần phải biết điều này. Cho nên suốt đời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

không có sử dụng đến thần thông. 30 tuổi khai ngộ, khai ngộ nghĩa là đầy đủ tất cả. Trí 

tuệ, thần thông, đạo lực hoàn toàn đầy đủ. Ngài dạy học, đến 79 tuổi nhập diệt, giảng 

kinh  dạy  học  suốt  49  năm.  Học  trò  đời  sau  của  ngài  có  hiện  thần  thông  làm  Phật  sự 

chăng? Cũng có, nhƣng không nhiều. 

Trong Cao Tăng Truyện có một bộ sách gọi là Thần Tăng Truyện, trong bộ sách 

này ghi chép về ngƣời xuất gia của bao đời, cũng có cƣ sĩ tại gia hiển phép thần thông. 

Trong điều kiện đặc biệt có thể hiển phép thần thông, trong trƣờng hợp đặc biệt này, có 

sức ảnh hƣởng rất lớn. Quốc vƣơng đại thần, trƣởng giả cƣ sĩ, họ có sức ảnh hƣởng rất 

lớn. Nếu không hiện thần thông họ không tin, vừa hiện thần thông họ tin ngay. Họ hộ 

trì  chánh  pháp,  sức  ảnh  hƣởng  sẽ  vô  cùng  rộng  lớn,  điều  này  có  thể.  Thông  thƣờng 

không có sức ảnh hƣởng, quý vị hiện thần thông trƣớc họ là sai, Đức Phật không cho 

phép. 

Trong nhân duyên đặc biệt, ngƣời này trong đời quá khứ tích tập thiện căn, bây 

giờ đến nhân gian, nhất thời mê hoặc, độ riêng mình họ khiến họ quay đầu. Đây cũng 

là nhân duyên, điều này có thể dùng thần thông. Ngƣời khác không biết, chỉ riêng mình 

họ biết. Những ngƣời này đa phần chắc chắn thành tựu ngay trong đời này, không phải 

khai ngộ, chính là niệm Phật vãng sanh. Hay nói cách khác, họ ở trong luân hồi lục đạo, 

đời này là đời sau cùng. Không phải trong tình huống đặc biệt này, tuyệt đối không 

đƣợc dùng thần thông. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              50/21 

Đức Phật dạy chúng ta từ luân lý, từ đạo đức, từ nhân quả. Cao cấp hơn là những 

gì  hiện  nay  chúng  ta  thấy  nhƣ  triết  học,  khoa  học.  Phật  giáo  không  đề  xƣớng  những 

điều quái dị. Ngƣời thế gian, ngƣời trong nƣớc hay nƣớc ngoài đều nhƣ nhau, có thể 

nói  không  phân  biệt  quốc  gia,  không  phân  biệt  chủng  tộc, không  phân  biệt  Tôn  giáo 

đều có tâm lý thích điều lành tránh điều dữ, đây là hiện tƣợng phổ biến. Lành dữ họa 

phƣớc ai không quan tâm? Nghe tin có ngƣời biết chuyện tƣơng lai, nhất định nghe 

ngóng thử xem. Đây rốt cuộc là thật hay giả? Không ai có thể bảo đảm cho quý vị. 

Đức  Phật  đối  với  vấn  đề  này  nói  rất  rõ  ràng  rất  minh  bạch,  nói  với  quý  vị  về 

những nguyên tắc nguyên lý này. Chỉ cần quý vị thật sự thấu triệt, nắm bắt vững vàng 

thì không cần hỏi han gì, cũng không cần nghe bất kỳ ai đồn thổi bậy bạ. Hỏi khởi tâm 

động niệm của bản thân, vì sao vậy? Vì tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, nhƣ vậy có lý 

hơn. Chúng ta tâm chánh, ngôn chánh, hành vi chánh, đời này quý vị kiết tƣờng nhƣ ý, 

không có thiên tai. Nếu tâm không chánh, ngôn ngữ hành vi bất chánh, không thể tránh 

đƣợc thiên tai, vì sao vậy? Trong kinh này nói rất rõ ràng: “tƣớng do tâm sanh, cảnh 

tùy tâm chuyển”, đều so tâm mình tạo ra. Quý vị dùng tâm niệm Phật sẽ đến thế giới 

Cực Lạc làm Phật, quý vị niệm Bồ Tát sẽ trở thành Bồ Tát, niệm nhƣ thế nào thì hiện 

ra nhƣ thế, cảm ứng không thể nghĩ bàn. Đây là chân lý, là điều chân thật không phải 

giả. 

Thế giới ngày nay, rất nhiều ngƣời nói, nhiệt độ địa cầu mỗi năm mỗi tăng cao, 

băng ở nam bắc cực tan chảy, nƣớc biển cao hơn 50 mét, thành phố ven biển hoàn toàn 

bị chìm. Nhiều ngƣời rất lo lắng, đây phải chăng là lời đồn? Phật pháp nói, đây không 

phải  lời  đồn.  Vì  sao  có  hiện  tƣợng  này?  Đây  là  do  tâm  hành  của  những  chúng  sanh 

sống trên địa cầu này chiêu cảm đến. Sao lại chiêu cảm khí hậu ngày càng nóng, nƣớc 

biển dâng cao? Khí hậu ngày càng nóng là do tâm sân hận chiêu cảm nên, sân nhuế là 

lửa, đố kỵ cũng là một phần của sân hận, tham lam là nƣớc. Đức Phật dạy chúng ta: 

“tức diệt tham sân si, cần tu giới định tuệ”, thiên tai không còn nữa. Tham tâm là lũ lụt, 

tâm sân nhuế là hỏa hoạn, nhiệt độ tăng cao thuộc về hỏa hoạn, ngu si là gió bão, ngạo 

mạn  là  động  đất.  Nếu  chúng  ta  đoạn  tận  tham  sân  si  mạn,  những  thiên  tai  này  đều 

không còn, quý vị có tin chăng? Không tin, nhƣ vậy ở sau có hoài nghi. Tham sân si 

mạn, quý vị đối với những gì Phật Bồ Tát và cổ thánh tiên hiền nói có hoài nghi, không 

tin. Ngạn ngữ có câu: “Không tin lời ngƣời đi trƣớc, thiệt thòi ngay trƣớc mắt”. Quý vị 

không  tin,  không  chịu  nghe  theo,  nhƣ  vậy  quý  vị  phải  chịu  thiên  tai.  Nếu  quý  vị  tin 

tƣởng, làm theo, thiên tai lập tức đƣợc hóa giải. 

Đây là đối với hoàn cảnh bên ngoài của chúng ta. Còn đối với tự thân, mọi ngƣời 

vô cùng quan tâm đến sức khỏe sống lâu. Nếu tâm thái quý vị tốt, tâm địa lƣơng thiện, 

làm gì có chuyện quý vị không mạnh khỏe, không sống lâu. Thọ mạng là có nhất định, 

ai định cho quý vị? Tự mình định, đời trƣớc của mình định vận mệnh đời này, hành vi 

đời  này  của  chúng  ta,  quyết  định  vận  mệnh  tƣơng  lai.  Cho nên  vận  mệnh  không  do 

ngƣời khác thao túng, mà do chính ta thao túng! 

Các bậc thánh hiền xƣa không phải ngƣời phàm, sau khi tôi học Phật thƣờng nghĩ, 

các bậc thánh hiền toàn là Phật Bồ Tát tái sanh, vì sao thế? Vì trí tuệ của họ quá lớn, 

giáo huấn mà họ lƣu lại là chân lý, vƣợt qua thời gian và không gian. Bất kỳ nơi nào áp 

dụng đều chính xác, đều có hiệu quả cao. Nếu thật sự làm đƣợc, không ai làm trái, địa 

cầu của chúng ta chính là thế giới Cực Lạc. Nhƣ vậy không cần niệm Phật, cũng đến 

thế  giới  Cực  Lạc  của  Phật  A  Di  Đà.  Mọi  ngƣời  chúng  ta  không  tin,  nhƣ  vậy  cũng 

không còn cách nào khác, chúng ta chỉ còn cách đến thế giới Cực Lạc của Phật A Di 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              51/21 

Đà. Mọi ngƣời đều tin tƣởng, chúng ta không cần nữa, chúng ta xây dựng thế giới Cực 

Lạc tại đây. 

Chỉ  cần  ngƣời  trên  địa  cầu  này,  mỗi  ngƣời  đều  thực  hành  Đệ  Tử  Quy  của  Nho 

giáo, thực hành Cảm Ứng Thiên của Đạo giáo, thực hành Thập Thiện Nghiệp Đạo của 

Phật  giáo, ba  thứ  này  đều  rất ngắn. Quý vị xem  Đệ  Tử  Quy  tổng  cộng  có 1080  chữ, 

Cảm Ứng Thiên cũng chỉ có hơn 1500 chữ. Thập Thiện Nghiệp Đạo dài hơn một chút, 

tôi đã rút gọn thành một bản, trích những điều chính yếu khoảng hơn 600 chữ, nhƣ vậy 

là đƣợc.  Mỗi ngƣời đều  có  thể tuân  thủ, khởi tâm  động niệm,  ngôn ngữ tạo  tác đều 

không trái phạm, thế giới này chính là thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc là do con 

ngƣời tạo ra, chỉ xem bản thân chúng ta có bằng lòng hay không. 

Nếu tạo ra theo phƣơng diện khác, tạo ngũ nghịch thập ác, vậy thì giống nhƣ rất 

những gì các nhà dự ngôn nƣớc ngoài nói, ngày tận thế xuất hiện. Địa cầu này bị hủy 

diệt, sinh vật trên địa cầu đều chết hết, hoàn toàn là tự làm tự chịu, không liên quan đến 

thƣợng đế, cũng không liên quan đến vua Diêm la, càng không liên quan đến Phật Bồ 

Tát.  Tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  hoàn  toàn  là  tự  làm  tự  chịu.  Trong  kinh  điển  đại 

thừa nói với chúng ta nhƣ thế, cho nên lành dữ họa phƣớc không cần hỏi ngƣời khác, 

hỏi ngƣời khác là mê tín, hỏi mình là chính xác nhất. 

Cũng có ngƣời hỏi tôi, họ hỏi: Thầy ơi, có rất nhiều ngƣời thông linh đến đây, tiếp 

xúc  với tôi, sau đó mƣợn  danh nghĩa  của  tôi  ra bên ngoài  làm  việc xấu, điều  này  tôi 

không  hề  hay  biết.  Đạo  tràng  này  là  đạo  tràng  của  thập  phƣơng,  ngƣời  nào  đến  tôi 

không  thể  nói  tôi  không  tiếp,  không  có  đạo  lý  đó.  Gặp  mặt  chụp  một  tấm  hình  là 

chuyện rất bình thƣờng, những điều này đều không thể từ chối. Họ với tôi có quan hệ 

gì chăng? Không có, không có chút liên quan nào cả. Họ lấy danh nghĩa của tôi ra bên 

ngoài tuyên truyền, mở rộng thanh thế của họ, đó là việc của họ. Việc này do pháp luật 

nhà nƣớc xử lý, chúng tôi không quản lý đƣợc, đây là điều bình thƣờng. Bởi thế hàng 

đệ tử Phật quan trọng nhất là phải nghe kinh, đừng nghe những lời đồn đại, phải nghe 

kinh. 

Cổ nhân có câu nói rất hay, trong Lễ Ký nói: “Lâm nạn vô cẩu miễn, lâm tài vô 

cẩu đắc”. Lợi ích của cải đặt ngay trƣớc mắt, phải nghĩ thử xem ta có đáng đạt đƣợc nó 

hay không? Không đáng thì không lấy. Thiên tai ập đến, ta có tránh khỏi chăng? Thử 

nghĩ xem. Nói rằng tƣơng lai nƣớc biển dâng cao, HongKong cũng bị chìm, phải chăng 

chúng ta nên tìm một nơi cao hơn để ở, tránh nạn? Tôi nói với mọi ngƣời: Lâm nạn là 

điều không tránh khỏi. Tôi cùng sinh tồn với HongKong, dù chỗ nào tốt hơn mời tôi 

cũng không đến, tôi ở đây giảng kinh thuyết pháp, sống ngày nào giảng ngày đó. Nƣớc 

biển  chƣa  dâng  lên,  lo  lắng  làm  gì?  Tôi  thƣờng  nói  với  chƣ  vị,  tu  hành  chơn  chánh, 

sinh mạng chúng ta chỉ có hôm nay, ngày này, đừng nghĩ tôi còn có ngày mai. Quý vị 

đang vọng tƣởng, ngày mai vẫn chƣa đến, nghĩ nó làm gì? Nghĩ đến quá khứ, nghĩ đến 

vị lai đều là sai lầm, quá khứ đã trôi qua, quý vị nghĩ đến nó làm gì nữa? Vị lai thì chƣa 

đến, cũng không cần nghĩ đến nó, chỉ cần nắm bắt ngày hôm nay quý vị có thể thành 

Phật. Đây là giáo huấn của thánh hiền, Chƣ Phật Bồ Tát dạy chúng ta nhƣ thế. Huống 

gì  Đức  Phật  lạy  nói  rất  hay:  Cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Con  ngƣời  ở  đây  tâm  địa  lƣơng 

thiện, hành vi lƣơng thiện, những ngƣời thiện ở đây thì ở đây không gặp thiên tai. 

Bây giờ các nhà khoa học đã chứng minh điều này, rất khó đƣợc! Tôi xem những 

bài báo cáo của họ vô cùng hoan hỷ. Họ nói nhân số ngƣời hành thiện có bao nhiêu? 

1% căn bậc hai nhân khẩu trên toàn thế giới, tính ra là bao nhiêu? Trên toàn thế giới có 

8000 ngƣời, có 8000 ngƣời đoạn ác tu thiện là có thể cứu vãn địa cầu. Hơn 60 ức ngƣời 

tạo ác, 8000 ngƣời có thể cứu vãn chăng? Có thể, dựa vào điều gì? Dựa vào tà không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              52/21 

thắng  chánh.  Một  ngƣời  thiện  có  thể  cứu  1000  ngƣời  tà  ác,  tà  không  thắng  chánh. 

Chúng ta tin địa cầu này, có hơn 8000 ngƣời lƣơng thiện nhƣ thế, từ đâu để nhận ra 

điều này? Nhận ra từ trong Tôn giáo. 

Quý vị xem các Tôn giáo lớn trên thế giới này, trong mỗi Tôn giáo đều có ngƣời 

thiện. Quả thật họ không cần danh lợi, tâm họ tiết dục thanh tịnh, thật sự là ngƣời tốt. 

Hiện  nay  trong  Tôn  giáo  ngƣời  bất  thiện  cũng  không  ít,  nhƣng  vẫn  có  ngƣời  thiện, 

không  phải  không  có.  Trong  mấy  mƣơi  Tôn  giáo  trên  khắp  thế  giới,  chúng  ta  nghĩ 

8000 ngƣời thiện không khó. Nhƣ vậy địa cầu này thiên tai lớn đến đâu, cũng không 

đến nỗi diệt vong, còn có thể cứu vãn. Càng nhiều ngƣời giác ngộ, sức mạnh này càng 

lớn, thiên tai sẽ giảm nhẹ, khi thiên tai đến nó sẽ rút ngắn lại, nhất định nhƣ thế! 

Trong việc giảng kinh dạy học, đặc biệt đối với hàng đệ tử Phật, trƣớc tiên nghĩ 

đến việc bảo vệ  chính mình. Không bảo vệ đƣợc bản thân, làm sao có thể độ ngƣời 

khác? Làm sao để bảo vệ chính mình? Phải khuyên tu giới định tuệ, phải tinh tấn tu 

hành. Ngƣời khác không tu mặc kệ họ, bản thân chúng ta cảm thấy đây là việc tốt, đây 

là việc cần phải làm. 

Những  ngƣời  tu  học  Tịnh  độ,  lý  luận  cơ  bản  là  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phƣớc,  đó  là 

nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của Tịnh tông. Ba điều 11 câu rất dễ nhớ, chỉ cần quý vị 

nắm bắt, tuyệt đối không đƣợc trái phạm. Trong điều thứ nhất: “Hiếu dƣỡng phụ mẫu, 

phụng sự sƣ trƣởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”, bốn câu. Hai câu đầu là hiếu 

thân tôn sƣ, thực hành theo Đệ Tử Quy, thực hành đƣợc Đệ Tử Quy sẽ làm đƣợc hiếu 

thân tôn sƣ. Câu thứ ba thực hành ở Cảm Ứng Thiên, trong Cảm Ứng Thiên thực hành 

nhân quả nghiệp báo, tất cả nói đến 195 vấn đề. Thiện có thiện báo, ác có ác quả. Quý 

vị có thể ngày ngày suy nghĩ đến 195 vấn đề này, những gì ta đã làm đƣợc, những gì 

chƣa làm đƣợc, nỗ lực học tập. 

Trong  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo,  cƣơng  lĩnh  nghĩa  là  mƣời  câu:  Không  sát  sanh, 

không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không  vọng  ngữ,  không  lƣỡng  thiệt,  không  ỷ  ngữ, 

không ác khẩu, không tham, không sân, không si, tức là mƣời câu. Thực hành đƣợc tất 

cả, cho dù thiên tai lớn đến đâu, quý vị cũng không bị ảnh hƣởng. Nơi quý vị ở, nhờ 

quý vị tu hành, quý vị là một ngƣời thiện, ngƣời ở khu vực này cũng nhờ phƣớc của 

quý vị. Quý vị càng tinh tấn tu hành, thì đức hạnh và công lực ngày càng cao, phạm vi 

ảnh hƣởng sẽ càng lớn, thiên tai ở khu vực này có thể giảm nhẹ, đây là y giáo phụng 

hành. 

Mặc dù là cộng nghiệp không thể tránh khỏi, ở trong thiên tai chúng ta cầu sanh 

Tịnh độ, việc tốt! Thiên tai chết và bị thƣơng rất nhiều, nơi đến của mỗi ngƣời không 

giống nhau. Có ngƣời đến thế giới Cực Lạc làm Phật, có ngƣời sanh lên cõi trời, có kẻ 

đọa vào ba đƣờng ác, không giống nhau. Bản thân phải rõ ràng minh bạch, trong tâm 

sẽ có chủ trƣơng, không hoảng loạn. Thiên tai  ập đến, quý vị vẫn nhƣ nhƣ bất động, 

bản thân có thể làm chủ mọi tình huống. 

Ở đây nói đến: “dễ tin vào thần minh bên ngoài, nhƣng không biết rõ về tự tánh 

của mình”, hai câu này nói quá hay. 

Chúng ta xem tiếp bên dƣới: “Thị dĩ cụ phƣợc phàm phu đản năng tín”, chỉ cần 

quý vị có thể tin, tin điều gì? “Có thế giới tên là cực Lạc, cõi nƣớc này có Phật hiệu là 

A Di Đà”. Hai câu này trong Kinh A Di Đà, chỉ cần quý vị tin là đƣợc. “Tin sâu vào 

hai chữ CÓ”, có thế giới, có Phật hiệu là A Di Đà. Đây là đại sƣ Ngẫu Ích nói, hai chữ 

này rất quan trọng. Biệt hiệu của đại sƣ Ngẫu Ích gọi là Tây Hữu Sa Môn, tây là tây 

phƣơng, ở tây phƣơng có. Quý vị xem tên của đại sƣ, chính là từ hai chữ CÓ này. “Có 

thế giới tên là Cực Lạc, cõi nƣớc này có Phật hiệu là A Di Đà”, gọi là Tây Hữu Sa Môn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              53/21 

“Nguyện thiết vãng sanh, nhất hƣớng trì danh, tức có thể nhƣ nguyện, chóng đạt 

bất thoái”. Nguyện phải khẩn thiết, ta đối với thế gian này không có nguyện vọng nào 

cả, duy nhất một nguyện vọng là đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Hay nói cách khác, 

buông bỏ tất cả những gì thuộc thế gian này, một lòng nghĩ đến thế giới Cực Lạc. Đây 

là đi thật, không phải đi giả. “Nhất hƣớng trì danh, tức có thể nhƣ nguyện”. Hƣớng là 

phƣơng hƣớng, một phƣơng hƣớng, một mục tiêu, dùng phƣơng pháp trì danh có thể 

đạt đƣợc. Tức có thể nhƣ nguyện, viên mãn nguyện vọng của quý vị. Đến thế giới tây 

phƣơng  Cực  Lạc_kính  tức  là  nhanh  chóng,  quý  vị  sẽ  chứng  đƣợc  ba  loại  bất  thoái 

chuyển. 

“Điều này phàm ngu cũng có thể đạt đƣợc”, phàm phu, ngƣời ngu si cũng có thể 

làm  đƣợc.  Ở  trƣớc  từng nói với quý vị  về  ngƣời đệ tử  làm  thợ  hàn  của pháp sƣ  Đế 

Nhàn, đó là phàm phu, ngƣời ngu muội. Chƣa từng đi học, không hề biết chữ, cuộc 

sống  bần  hàn,  ngƣời  lớn  lên  từ  nhỏ  ở  nông  thôn  với  pháp  sƣ  Đế  Nhàn.  Pháp  sƣ  Đế 

Nhàn xuất gia, nổi tiếng, trở thành đại pháp sƣ. Ngƣời thợ hàn tìm đƣợc ngƣời bạn năm 

xƣa là pháp sƣ Đế Nhàn, muốn xuất gia với pháp sƣ, tâm địa vô cùng khẩn thiết. Pháp 

sƣ Đế Nhàn đã thành tựu nguyện vọng của ông ta. Quý vị xem chỉ dạy ông ta một câu 

sáu  chữ  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật,  vì  ông  không  biết  gì  cả.  Ngƣời  trong  chùa  đều  coi 

thƣờng ông, nên không thể ở trong chùa. Vì thế hòa thƣợng tìm cho ông một ngôi miếu 

hoang không ngƣời ở nơi vùng nông thôn, để một mình ông ở đó. Chỉ niệm một câu 

Phật hiệu, ngoài ra không biết gì. Hòa thƣợng nói với ông ta, nếu niệm  mệt thì nghỉ, 

nghỉ xong lại tiếp tục niệm. Ông y giáo phụng hành, suốt ba năm không hề gián đoạn, 

ông  biết  trƣớc  giờ  vãng  sanh,  đứng  trong  lúc  vãng  sanh,  rất  tuyệt  vời.  Những  ngƣời 

Phật  tử  quanh  đó  nhìn  thấy,  liền  đến  chùa  Quán  Tông  báo  tin,  ngƣời  đệ  tử  của  hòa 

thƣợng đã vãng sanh, vẫn còn đứng đó. Hòa thƣợng Đế Nhàn đến ngôi miếu nhỏ xem, 

ba ngày, đi và về mất ba ngày, ngƣời chết rồi mà đứng suốt ba ngày. Pháp sƣ Đế Nhàn 

lo hậu sự cho ông, rất khâm phục: Ông xuất gia không uổng, các bậc hòa thƣợng trú trì 

các  chùa  viện  nổi  tiếng  chƣa  chắc  bằng  ông, những  pháp  sƣ  thông  Tông  thông  giáo, 

cũng chƣa chắc bằng ông. Lời nói này là thật, hoàn toàn không phải giả! Có vị hòa 

thƣợng nào khi vãng sanh có thể đứng suốt ba ngày? Chỉ nhờ vào một câu Phật hiệu. 

Cho nên phàm ngu đều có thể đạt đƣợc, vấn đề là quý vị có chịu thực hành hay không? 

Nếu y giáo phụng hành, quý vị cũng đạt đƣợc. 

“Nếu lời nói thể rốt ráo thấu triệt tâm mình, tức chỉ có bậc thƣợng trí mới có thể 

làm đƣợc”. Rốt ráo là cùng tận, thấu triệt là minh tâm. Nếu nói đến minh tâm kiến tánh, 

không  phải  ngƣời  bình  thƣờng  có  thể  làm  đƣợc,  đó  là  bậc  thƣợng  trí.  Nhà  Phật  nói 

hàng thƣợng thƣợng căn mới có thể làm đƣợc. “Bồ Tát Pháp Tạng khi còn ở nhân địa, 

bi nguyện rộng lớn của ngài đã khai mở pháp môn tha lực này, thế gian gọi Phật Di Đà 

là vua của đại nguyện”, cho nên khen ngợi Phật A Di Đà là đại nguyện vƣơng. 

Bên dƣới nói: “Mật tông cũng là pháp môn tha lực”, Mật tông và Tịnh độ tông 

cùng một phƣơng pháp. Phật pháp nói tám vạn bốn ngàn pháp môn, tám vạn bốn ngàn 

pháp môn đến sau cùng, nói cho chƣ vị biết, nó trở thành ba cánh cửa. Ví nhƣ điều gì? 

Giảng  đƣờng  chúng  ta,  đồng  học  ở  đây  đều  là  từ  khắp  nơi  trở  về.  Quý  vị  vào  giảng 

đƣờng chúng ta, giảng đƣờng này chỉ có ba cánh cửa, có thể đi vào từ bất kỳ cánh cửa 

nào. Đi vào đều là giống nhau, chắc chắn không có gì sai khác, ba cánh cửa này là giác 

chánh tịnh. 

Thiền tông, tánh tông là đi vào cửa giác, ngƣời đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh đi vào cửa này. Giáo môn nhƣ Tông thiên thai, Tông hiền thủ, Tông pháp tƣớng, 

đây là giáo môn, nghiên cứu kinh giáo, họ đi vào từ cửa chánh của ba cánh cửa này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              54/21 

Cửa chánh của giác chánh tịnh, chánh tri chánh kiến, đi vào từ cánh cửa này. Tịnh độ 

tông là từ tâm thanh tịnh, Mật tông cũng là tâm thanh tịnh, hai tông phái này đều đi vào 

từ cửa tịnh. Ba cửa giác chánh tịnh này, nhƣng Mật so với Tịnh độ càng tịnh, nó thật sự 

gọi là thuần tịnh, Tịnh tông không đƣợc thuần tịnh nhƣ thế, nhƣng thành tựu của Tịnh 

tông  nhiều  hơn  Mật  tông.  Chúng  ta  không  thể  không  biết  điều  này,  đây  là  Phật  học 

thƣờng thức. 

Thầy tôi là thƣợng sƣ của Mật tông, khi tôi mới học Phật thầy thƣờng đem những 

thƣờng thức của Mật tông nói với tôi, cho nên tôi biết. Mật là thƣợng thƣợng Tịnh tông, 

không phải Tịnh tông bình thƣờng. Quý vị xem Tịnh độ tông, đối với tài sắc danh thực 

thùy đã rời xa nó, không chiếm hữu nó, coi nhƣ là đã tịnh, đƣợc thanh tịnh. Mật tông là 

gì?  Mật  tông, tâm  địa  họ  thanh  tịnh, tiếp  xúc  tâm  địa  đều  không  nhiễm,  đây  là  công 

phu chân thật. Nói cách khác, họ thông qua thực nghiệm chính thức. Tịnh độ tông là 

viễn ly, không chiếm hữu quý vị mới Tịnh. Mật tông không nhƣ vậy, họ hoàn toàn hòa 

hợp mà không hề nhiễm chút bụi trần nào, đó là tịnh thật sự. 

Lúc đó đại sƣ Chƣơng Gia nói với tôi, ví dụ dụng cụ cúng của Mật tông đều là 

kim ngân thất bảo, là thật. Quý vị đối với những tài bảo này khởi chút tham tâm nào 

coi nhƣ xong, đọa vào địa ngục. Cho nên nó chỉ có hai con đƣờng, một là cõi trời, hai 

là địa ngục, không có ở giữa, Tịnh độ tông có ở giữa. Mật tông nếu không thành tựu 

liền đọa địa ngục, nên Mật tông rất khó tu, không dễ chút nào. 

Tôi theo học với đại sƣ Chƣơng Gia ba năm thì đại sƣ mất, nếu không tôi không 

rời xa thầy. Nền tảng học Phật của tôi đều nhờ đại sƣ mà có, nghiêm trì giới luật, đây 

là căn bản. Nếu không trì giới luật thì tu điều gì? “Nhân giới sanh định, nhân định phát 

tuệ”, đây là chánh đạo, là con đƣờng thành Phật mà tất cả Chƣ Phật trong ba đời mƣời 

phƣơng đều đi. Nếu nhƣ quý vị không đi theo, mà muốn đi theo con đƣờng khác, chắc 

chắn không thành công. 

“Mật tông cũng là pháp môn tha lực, đều thuộc quả giáo, đều là từ quả khởi tu. Sự 

thù thắng không thể nghĩ bàn này của pháp môn tha lực, chính là chí nguyện chí thiết 

của Phật A Di Đà, cũng chính là chỗ cứu cánh phƣơng tiện của hai Tông Mật và Tịnh”. 

Ở đây cần phải biết, Tịnh độ tông ví nhƣ lớp đại học trong trƣờng đại học, Mật tông ví 

nhƣ viện nghiên cứu lớp tiến sĩ. Thành Phật cần phải thông qua cửa ải sau cùng là Mật, 

không có Mật Tịnh không thể thành Phật. 

Cho nên Mật tông, ngƣời tu Mật thật sự là ai? Điều này đại sƣ Chƣơng Gia nói 

với  tôi, trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  là  sơ  trụ  trở  lên.  Minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh 

thành  Phật, hàng  sơ  trụ  trở  lên  tu. Hay  nói  cách  khác, đẳng  cấp  của  Mật tông  so  với 

Nam truyền, chính là Thiền tông do đại sƣ Huệ Năng truyền bá, đẳng cấp là bình đẳng, 

bình đẳng.  Hàng  thƣợng thƣợng  căn, bậc  trung hạ  không  có phần, cho  nên  cần  phải 

biết điều này. Hàng sơ học nhƣ chúng ta, đại sƣ truyền thọ Tam quy cho chúng ta, dạy 

chúng ta một bài chú, đó gọi là gì? Gọi là kết duyên quy y, đó không phải thật sự học 

Mật. Thật sự học Mật là học từ đâu? Bắt đầu học từ hiển giáo, nghĩa là quý vị tu học 

phải từ đại học. Quý vị tốt nghiệp đại học, thạc sĩ, tiếp tục học lên tiến sĩ, là nhƣ vậy. 

Mật tông là lớp tiến sĩ, Tịnh tông là đại học và thạc sĩ, không phải lớp tiến sĩ. 

Tôi theo học với đại sƣ Chƣơng Gia ba năm, tôi rất tôn trọng, kính ngƣỡng Mật 

tông. Họ dạy tôi, tôi nói: thầy tôi nói tôi không có nhân duyên này, không có căn tánh 

này. Pháp  môn  này  không thể  tu  một  cách  tùy  tiện, nhất định  phải hiểu điều này, đó 

thật  sự  là  tu  không  khởi  tâm  không  động  niệm.  Tịnh  độ  tông  là  tu  không  phân  biệt 

không chấp trƣớc, Mật tông là cao nhất không khởi tâm không động niệm. Đây là nói 

ra sự thù thắng của Mật tông. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              55/21 

Cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ từng học Mật tông, ông là Kim cang thƣợng sƣ của Mật 

tông. Ông nói với tôi, từ khi tân Trung quốc thành lập đến nay, lúc đó ông chƣa đến 60 

tuổi, nói câu này cũng đã mƣời năm trƣớc, ngƣời tu học Mật tông thành tựu, tổng cộng 

chỉ  có  sáu  ngƣời.  Quý  vị  xem  có  bao  nhiêu  ngƣời  tu  Mật  tông?  Ông  nói  tổng  cộng 

những ngƣời thành tựu_đó chính là sau khi tân Trung quốc thành lập, đến khi chúng tôi 

gặp mặt, phải có hơn 40 năm mới chỉ có sáu ngƣời. Ông nói Tịnh độ tông thành tựu, số 

lƣợng này không sao tính kể.  Tịnh độ tông là đới nghiệp vãng sanh, Mật tông thì sao? 

Mật  tông  không  đới  nghiệp.  Một  bên  là  đới  tịnh  nghiệp,  một  bên  là  không  đới  tịnh 

nghiệp,  không  giống  nhau,  khác  nhau  rất  nhiều!  Cho  nên  khi  đối  với  Mật  tông  nhất 

định phải tôn trọng. Nó không phải giả, đó là thật. Theo biệt giáo mà nói, Bồ Tát đăng 

địa họ học Mật. Trong Mật giáo chủ yếu là tu không khởi tâm không động niệm, sáu 

căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần bản thân ở trong định, không đơn giản. Hiện nay, 

trong thời đại này, tất cả đều biến thành giả. 

Tôi thấy trong tin tức, rất nhiều ngƣời có thân phận địa vị, uống rƣợu trong yến 

tiệc là rƣợu giả, bị bệnh trị liệu là thuốc giả, nhƣ vậy nhất định có thể có bác sĩ giả. Tất 

cả đều là giả, trong Hiển giáo có giả, trong Mật giáo đại khái cũng có giả. Nếu chúng 

ta không nhận thức rõ ràng, nhƣ vậy sao có thể thành tựu đƣợc? Phải nhận thức nó một 

cách rõ ràng minh bạch, bản thân chúng ta cần phải học tập nhƣ thế nào, bản thân phải 

rõ ràng. 

Mấy câu bên dƣới nói rất hay: “Tự tha vốn không hai, nhất định nhờ vào tha lực, 

tức là đối với pháp khó tin này có thể sanh lòng tin thanh tịnh. Khó tin có thể tin, hoàn 

toàn nhờ trí tuệ vô thƣợng của ngƣời này, đây tức là tự lực”. Sở dĩ quý vị có thể tin, 

chứng tỏ quý vị có trí tuệ, quý vị tin một cách rất chân thật, rất khẩn thiết, đó là trí tuệ 

chân  thật. Ngƣời  trí  tuệ  chân  thật  sẽ  thật sự  thành  tựu, hạng  ngƣời  này  không  nhiều, 

nhƣng vẫn có, trong đời chúng ta gặp đƣợc vài ngƣời, thật sự thành tựu, đối với pháp 

môn này kiên trì không thay đổi. Nói thật, lòng tin của tôi, tôi nói một cách rất chân 

thật, niềm tin của tôi đối với Phật, mới đầu chỉ có bảy phần. Đến lúc tin vào Tịnh độ, 

khoảng hơn 20 năm sau, không có ngày nào xa rời kinh giáo. Ở trong giáo lý đại thừa 

thật sự đã hiểu rõ ràng minh bạch vấn đề này, mới tiếp thu, quý vị xem điều này khó 

biết bao! Mới đầu học Phật, lòng tin của tôi là tôn kính thầy. Do thầy giới thiệu, thầy 

dạy  cho  tôi  môn  học  này:  Triết  Học  Phật  Giáo.  Tôi  học  triết  học  với  thầy,  do  kính 

ngƣỡng thầy mà bƣớc vào cửa Phật. Nói thật, ý thú triết học trong Tịnh tông có, nhƣng 

ngƣời thông thƣờng không nói ra đƣợc, cho nên chúng ta nghiêng nặng về học tập kinh 

luận đại thừa. Về sau gặp thầy Lý Bỉnh Nam, thầy giới thiệu Tịnh độ tông cho tôi. Tôi 

không phản đối, những cũng không chịu học. Thầy bảo tôi xem Ấn Quang Đại Sƣ Văn 

Sao, sau khi tôi đọc Văn Sao xong, quả thật không còn phản đối Tịnh tông, biết rằng 

trong này có đạo lý thâm sâu, khế nhập dần dần. Nhƣng thật sự tin tƣởng, tôi cũng nói 

cho chƣ vị biết, khi tôi giảng Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, Hoa Nghiêm. Giảng đến một 

nửa Kinh Hoa Nghiêm, thấy Văn Thù, Phổ Hiền lãnh đạo 41 vị pháp thân đại sĩ ở thế 

giới  Hoa  Tạng  cầu  sanh  Tịnh  độ, tôi  mới  giật  mình, từ  chỗ  này  tôi  mới  tin. Đến  sau 

cùng Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, tất cả kinh điển đại thừa, sau cùng đều trở về với Tịnh 

độ, cho nên mới biết pháp môn này rất thù thắng. 

Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  đích  thực  không  có  bản  hay,  cho  nên  hội  tập  là  việc  cần 

thiết.  Bản  hội  tập  này  mới  nói  về  Tịnh  tông  một  cách  rõ  ràng,  minh  bạch, thấu  triệt, 

đúng là hy hữu khó gặp. Ngƣời bây giờ có phƣớc báo, bản hội tập này xuất hiện trong 

thời đại của chúng ta. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              56/21 

Cho nên khó tin có thể tin, toàn do trí tuệ vô thƣợng của ngƣời này. Trí tuệ này là 

trí tuệ vốn có trong tự tánh, đây là tự lực. “Nhƣng có thể tin nhận, thật thà niệm Phật, 

tự nhiên quên hết năng sở, tự tâm sáng suốt hiện ra. Từ sự trì đạt đƣợc lý trì, tức tâm 

phàm thành tâm Phật. Sự vi diệu của Tịnh tông, hoàn toàn ở chỗ này”. Pháp khó tin, 

nhƣng quý vị tu theo phƣơng pháp này, nó sẽ trở thành không khó, điều này rất tuyệt. 

Cƣ sĩ Lƣu Tố Vân ở Đông bắc là tấm gƣơng tốt nhất, bà đã thể hiện ra cho chúng 

ta thấy. 55 tuổi gặp đƣợc  Phật  pháp, bà  có  thể tin, đây  là  gì?  Đây  chính  là  trí tuệ vô 

thƣợng  của  ngƣời  này,  bà  tin  và  hành  trì!  Bà  đến  đây,  các  vị  đồng  tu  hỏi  bà,  bà  tu 

phƣơng pháp gì mà thành tựu? Bà nói sáu chữ, thứ nhất là thật thà, thứ hai là nghe lời, 

thứ ba là thực hành. Bà nói bà áp dụng sáu chữ này, bà làm đƣợc sáu chữ này, rất thật 

thà. Suốt đời không tiêm nhiễm danh lợi, suốt đời không vọng ngữ, chƣa hề nói lời giả 

dối, đây là thiện căn của bà. 

Tiếp xúc với Phật pháp bà liền tin, nghe lời, nghe hiểu hai câu trong kinh Phật nói, 

bà đã nghe hiểu. Hai câu này tôi thƣờng nói, nghe rất quen thuộc nhƣng quý vị không 

thực hành. “Nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu”, bà nghe hiểu câu này. Cho nên 

bà chỉ chuyên tu một bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ, và một danh hiệu Phật A Di Đà. Quý vị 

xem nhất môn thâm nhập, giống nhƣ ở đây nói vậy. Một ngày nghe kinh mƣời tiếng, 

nghe Kinh Vô Lƣợng Thọ, nghe bộ kinh tôi giảng năm 1998 lần đầu tiên tại Singapore. 

Lúc đó mỗi năm tôi đến Singapore ở một tháng, giảng kinh một tháng. Lúc đó còn sử 

dụng băng ghi âm, chƣa có đĩa CD, một tiếng một cuộn băng. Bà có đƣợc bộ này, bây 

giờ đã làm thành đĩa CD, thời lƣợng một đĩa CD một tiếng đồng hồ. Mỗi ngày bà nghe 

một  đĩa  CD,  một  đĩa  CD  nghe  mƣời  lần,  huân  tu  lâu  dài,  thâm  nhập  một  môn.  Tức 

nghe  một  tiếng,  một  tiếng  nghe  mƣời  lần.  Nghe  xong  bộ  kinh  này  là  hai  tháng,  hai 

tháng bà nghe mƣời lần. Nghe hết lần này lại nghe lần khác, suốt mƣời năm nhƣ thế, 

không hề thay đổi. Mƣời năm thành tựu là gì? Giới định tuệ đều thành tựu, trí tuệ bà 

khai mở. Bà giảng Kinh Vô Lƣợng Thọ không cần dùng kinh, nói rất lƣu loát! Trong 

Phật pháp bà đƣợc niệm Phật tam muội, khai ngộ, một kinh thông tất cả kinh thông. Bà 

chƣa tiếp xúc với kinh này, nhƣng mời bà giảng bất kỳ bộ kinh nào, bà đều giảng đƣợc 

không có vấn đề gì, hoàn toàn thông suốt. 56 tuổi đến 66 tuổi, quý vị xem trong đời 

này, suốt mƣời năm nhƣ thế không sống một cách uổng phí. Chứng minh những điều 

trong kinh Phật nói: nhất môn thâm nhập, Tổ tông chúng ta nói: “Đạo dạy học, quý ở 

chuyên”,  học  tập  cũng  nhƣ  thế.  Học  thật  đó  chính  là  chuyên,  tinh  chuyên,  không  ai 

không thành công. 

Ngày nay Nho Thích Đạo không có nhân tài. Mọi ngƣời đều biết: ngƣời có thể 

hoằng đạo, không phải đạo hoằng ngƣời. Xây dựng chùa chiền thật nhiều cũng vô cụng, 

không  có  ngƣời.  Con  ngƣời  có  thể  hoằng  đạo,  làm  sao  để  đào  tạo  nên  con  ngƣời? 

Ngƣời nhƣ cƣ sĩ Lƣu Tố Vân sẽ xuất hiện. Nếu có một học viện, mọi ngƣời cùng nhau 

tu học, phƣớc báo đó lớn biết bao! Ngƣời bây giờ không có phƣớc báo lớn nhƣ vậy, 

nên nhân duyên này không thuần thục. Nhƣng bản thân quý vị tu học vẫn thành tựu, 

chính là nhờ tinh tấn chuyên cần. Ngoài pháp môn này ra, đầu óc không có ý niệm nào 

khác. 

Cổ  nhân  nói:  “Đọc  sách  ngàn  lần,  tự  mình  hiểu  nghĩa  của  nó”,  nhƣ  vậy  là  khai 

ngộ. Vì sao vậy? Ngàn lần nghĩa là định công, quý vị đã định, quý vị đoạn trừ tất cả 

vọng tƣởng và tạp niệm. Nhƣ trên đề kinh này của chúng ta, quý vị đã đạt đƣợc “thanh 

tịnh bình đẳng giác”. Giác là khai ngộ, bình đẳng là định. Bình đẳng là niệm Phật tam 

muội, giác là khai ngộ, mƣời năm khai ngộ. Dùng phƣơng pháp này, quý vị học Phật sẽ 

thành Bồ Tát, thành Phật. Cao nhất là thành Phật, tiếp theo là thành Bồ Tát. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              57/21 

Nếu học Nho giáo, ví dụ quý vị học bộ Tứ Thƣ, thậm chí học một bộ Luận Ngữ. 

Học  suốt  mƣời  năm  nhƣ  thế,  quý  vị  chính  là  Khổng  tử  trong  thời  hiện  đại.  Nếu  học 

Đạo giáo, quý vị chính là thần tiên, không phải làm không đƣợc, mọi ngƣời đều có thể 

làm đƣợc, vậy tại sao không làm? Chỉ cần kiên trì, không ai không thành công. 

Khi chúng tôi còn trẻ, vừa mới học Phật, mới xuất gia, bạn bè đồng học rất nhiều. 

60 năm trôi qua, bây giờ chỉ còn mình tôi, những ngƣời khác đều không còn, vì sao 

vậy?  Không  chịu thực  hành, không  kiên  trì. Trong  đời  tôi  cũng  nhờ  thầy  dạy,  đại  sƣ 

Chƣơng  Gia dạy  tôi  học  theo  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  suốt  đời không  thay  đổi. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ngày ngày dạy học, sau khi tôi học xong cũng ngày ngày 

dạy học. Ngày ngày đọc kinh, ngày ngày dạy học, không có ngày nào nghỉ ngơi. Tôi 

thƣờng đem phƣơng pháp này nói với mọi ngƣời, hy vọng ngƣời có tâm nghe đƣợc rồi 

thực hành, họ sẽ có thành tựu. Thiên hạ không có việc gì khó, bí quyết thành công là 

kiên trì, chuyên nhất. Không đƣợc tham cứu nhiều thứ, nhiều sẽ tạp. Ví dụ mƣời năm 

quý vị học mƣời thứ, học những thƣờng thức bên ngoài, không có thứ nào giỏi. Nhƣng 

mƣời năm chuyên vào một môn sẽ thông đạt, thông đến tự tánh. Thông đến tự tánh, 

pháp  thế  xuất  thế  gian  đều  thông  suốt. Phải  hiểu đạo lý  này. Sự  thật, quý  vị  xem  rất 

nhiều bậc cao tăng làm tấm gƣơng tốt cho chúng ta noi theo, đáng để chúng ta học tập, 

đáng để chúng ta noi theo. 

Nhƣng có thể tin nhập, quý vị thật sự tin tƣởng. Nhập là gì? Là tiếp thu, tiếp thu 

vô điều kiện. Thật thà niệm Phật, chỉ một câu hồng danh sáu chữ: “Nam Mô A Di Đà 

Phật”, cứ niệm một cách thật thà. Tự nhiên có thể không vọng tƣởng, vì sao dạy quý vị 

nghe kinh? Vì sao dạy quý vị đọc kinh? Đọc kinh, nghe kinh là vì có nghi hoặc, nó có 

thể giúp quý vị đoạn nghi sanh tín, lợi ích là đây. Sau khi thành tựu, giúp quý vị hoằng 

pháp lợi sanh, nhƣ vậy là khai trí tuệ. Câu Phật hiệu này, nếu không nghe kinh giáo, 

không đọc kinh Phật, chỉ niệm câu Phật hiệu này thôi, cũng có thể thành tựu nhƣ ngƣời 

thợ hàn vậy. Biểu diễn cho ngƣời khác thấy, làm chứng chuyển trong tam chuyển pháp 

luân, làm chứng minh cho mọi ngƣời, công đức này cũng không thể nghĩ bàn. Ngƣời ta 

thấy quý vị là tin, không còn gì để nói. Nếu phát tâm hoằng pháp lợi sanh, quý vị càng 

không thể xa rời kinh giáo, phải thành tựu trí tuệ của mình. Cho nên thật thà niệm Phật, 

tự nhiên đạt đƣợc năng sở không còn, đây là cảnh giới gì? Là lý nhất tâm, đã minh tâm 

kiến tánh. Bên dƣới nói: “Tự tâm sáng suốt hiện tiền”, đây chính là minh tâm kiến tánh, 

trong Tịnh độ tông gọi là lý nhất tâm bất loạn. Đến cảnh giới này, vãng sanh thế giới 

tây phƣơng Cực Lạc, là trực tiếp sanh vào cõi thật báo trang nghiêm. Họ không đi qua 

cõi đồng cƣ và cõi phƣơng tiện, họ không thông qua hai cõi này, mà trực tiếp đến cõi 

thật báo, gọi là hoa khai kiến Phật. Họ không phải nhờ oai thần của Phật A Di Đa gia 

trì, bản thân họ đã kiến tánh. 

“Từ sự trì đạt đƣợc lý trì”, mới bắt đầu là thật thà niệm Phật, đây là sự niệm, đến 

sau cùng là niệm đến lý trì. “Tức tâm phàm thành tâm Phật”, họ thật sự thành Phật, lý 

nhất tâm bất loạn chính là thành Phật. Lý nhất tâm bất loạn là cùng  một cấp bậc với 

Thiền tông minh tâm kiến tánh, cảnh giới hoàn toàn tƣơng đồng. “Sự vi diệu của Tịnh 

tông,  hoàn  toàn  ở  đây”,  phƣơng  pháp  đơn  giản,  dễ  dàng,  nhanh  chóng,  đáng  tin,  mà 

thành tựu còn rất thù thắng. Không phải thành tựu nhỏ, là thành tựu lớn! 

“Sau  khi  Bồ  Tát  Pháp  Tạng nói  rõ  về  không  phải  cảnh  giới  của  con,  liền khẩn 

thỉnh  Thế  Gian  Tự  Tại  Vƣơng  Nhƣ  Lai, rộng  nói  về  vô  lƣợng  cõi  nƣớc  thù  thắng  vi 

diệu  của  Chƣ  Phật. Nếu  con  nghe  đƣợc  vô  số  cõi  nƣớc  vi  diệu  nhƣ  thế  và  nhiếp  thủ 

đƣợc pháp này, con sẽ tƣ duy tu tập, thề đời này viên mãn sở nguyện của mình”, đây là 

tiếp theo kinh văn ở dƣới. Bồ Tát Pháp Tạng và Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật, ngƣời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              58/21 

hỏi ngƣời đáp là đang giáo huấn chúng ta, cho chúng ta một sự gợi mở lớn lao. Biết 

đƣợc thế giới tây phƣơng Cực Lạc từ đâu mà có, không phải Phật A Di Đà tƣởng tƣợng 

ra. 

“Con sẽ tƣ duy tu tập”, đây là điều trong kinh điển thƣờng hay nói: “Tất cả pháp 

do tâm tƣởng sanh”, đây là nguyên tắc chung, nguyên lý chung. Phƣơng pháp của Tự 


Tại  Vƣơng  Phật  rất  khéo  léo, đem  tất  cả  cõi nƣớc  của  Chƣ  Phật khắp  mƣời  phƣơng, 

dùng thần lực biến hiện ra trƣớc mặt ngài, khiến ngài thấy hết tất cả: Ông tự xem, tự 

mình chọn. Phƣơng pháp của Bồ Tát Pháp Tạng là lấy sở trƣờng bỏ sở đoản, trong cõi 

nƣớc  tất  cả  chƣ  Phật  khắp  mƣời  phƣơng,  những  gì  tốt  đẹp  đều  chọn  hết,  những  gì 

không tốt đều không  cần. Cho  nên thế giới  Cực  Lạc biến  thành  thù  thắng  nhất, hoàn 

mỹ nhất trong cõi nƣớc của Chƣ Phật, không có chút khuyết điểm nào. Một hoàn cảnh 

tu học nhƣ thế, không phải do tƣởng tƣợng ra. Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật cũng vô 

cùng thông minh, không cần nói tƣờng tận với quý vị, quý vị tự xem, tự chọn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 





 



Tập 185 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:04.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 215 kinh văn, hàng thứ sáu từ dƣới lên, bắt đầu xem từ 

kinh văn. 

“Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật, tri kỳ cao minh, chí nguyện thâm quảng, tức vi 

tuyên thuyết, nhị bách nhất thập ức, Chƣ Phật sát độ, công đức nghiêm tịnh, quảng đại 

viên  mãn  chi  tƣớng,  ứng  kỳ  tâm  nguyện,  tất  hiện  dữ  chi,  thuyết  thị  pháp  thời,  kinh 

thiên ức tuế”. 

Đoạn kinh văn này nói rõ cho chúng ta_Ở trƣớc Bồ Tát Pháp Tạng nói rõ khai thị 

của Thế Tôn về cảnh giới này không phải của ngài, sau đó lại khẩn thỉnh Đức Phật diễn 

thuyết cho ngài biết vô lƣợng vô biên cõi nƣớc của Chƣ Phật. Ngài nói nếu con nghe 

hiểu, thấy  rõ  ràng, nhƣ  vậy  mới  có  thể_nói nhƣ  bây  giờ là  có  thể khảo  sát, quan  sát, 

mới có thể học tập, tƣ duy tu tập, mãn nguyện vọng của mình, nghĩa là xây dựng một 

cõi nƣớc Phật. Trên thực tế, nói nhƣ hiện nay là thành lập một đạo tràng mới, đạo tràng 

này trong tất cả cõi nƣớc của Chƣ Phật không có. Đây là tỳ kheo Pháp Tạng phát ra đại 

nguyện. 

Kinh  văn  này  là  tự  thuật,  Thế  Gian  Tự  Tại  Vƣơng  Phật  quả  thật  đã  làm  mãn 

nguyện  của  ngài.  Trƣớc  tiên,  Đức  Phật  biết  sự  “cao  minh,  chí  nguyện  sâu  rộng”  của 

ngài. Trong chú giải của Hoàng Niệm Tổ nói: “Cao tức là trên cao, là sùng bái, là xa 

vời”, có ba ý nghĩa này. Minh cũng có ba nghĩa: “Tức là quang, chiếu, thông”. Trích 

dẫn tƣ tƣởng của Hội Sớ: “Cao minh tức đầy đủ đức hạnh”, là từ đức hạnh của Pháp 

Tạng mà nói. Cao minh, minh là trí tuệ, cao là đức hạnh. “Sâu rộng”, là nói từ phƣơng 

diện tâm nguyện, hoằng nguyện của ngài vô cùng sâu, vô cùng rộng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              59/21 

Bên dƣới nói: “Trì giới thiền định, hơn hẳn thế gian”, đây là ý của cao. “Phƣơng 

tiện bát nhã, chiếu soi cứu cánh các pháp”, đây là ý của minh. “Xa rời triệt để tất cả các 

phiền nhiễu”,  ở dƣới  có  chú  giải điều này.  “Có  thể  rốt  ráo viễn  ly, đạt  đến  cực điểm 

trong tƣơng lai, mà không có chƣớng ngại, cho nên gọi là sâu. Xung quanh thu nhiếp 

tất cả không còn thừa, gọi là rộng”. 

Chúng ta xem mấy câu này trƣớc, đây là Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật đánh giá 

đối với Bồ Tát Pháp Tạng. Đây là y cứ hƣớng đến bên dƣới thuyết pháp cho ngài, vì 

sao Đức Phật không nói cho ngƣời khác, mà chuyên nói với Bồ Tát Pháp Tạng? Bồ Tát 

Pháp Tạng đầy đủ những đức năng này, đức hạnh cao quý, trí tuệ thâm sâu. Minh là trí 

tuệ, đặc  biệt  hoằng  nguyện  không  thể  nghĩ  bàn,  chí  nguyện  sâu  rộng.  Con  ngƣời  bất 

luận là phàm hay là thánh, pháp thế gian hay là Phật pháp, nếu không có chí nguyện, 

trong đời này không có mục tiêu, không có phƣơng hƣớng. Nói cách khác, thành tựu 

của  họ  rất  có  giới  hạn.  Nếu  có  phƣơng  hƣớng,  có  mục  tiêu,  suốt  đời  có  thể  nổ  lực 

không  giải  đãi,  họ  nhất  định  có  thành  tựu  rất  khả  quan, bất  luận  ở  phƣơng  diện  nào. 

Chí nguyện kiên cố tu pháp xuất thế gian, thật sự có thể thành Phật, có thể thành Bồ 

Tát. Ở trong pháp thế gian có thể thành thánh, có thể thành hiền, chắc chắn làm đƣợc. 

Phƣơng diện sự nghiệp của thế xuất thế gian, đó là phƣớc báo. Không có phƣớc báo, 

thánh hiền cũng không thể thành tựu. 

Quý  vị  xem,  Khổng  tử  là  đại  thánh  nhân,  muốn  tìm  một  chức  quan,  mƣời  mấy 

năm chu du các quốc đều không thể mãn nguyện. Gặp không biết bao nhiêu chƣ hầu, 

những vị chƣ hầu này đối với ông cũng rất tán thán, nhƣng không dùng ông. Trƣớc sau 

vẫn không có cơ hội cống hiến về phƣơng diện chính trị, chính là không có phƣớc báo! 

Thánh hiền ở thế gian muốn làm việc này phải dựa vào phƣớc báo, nhƣng họ làm thánh 

nhân,  không  liên  quan  đến  điều  này.  Thánh  nhân  không  cần  phƣớc  báo  cũng  có  thể 

thành tựu, thành tựu còn vĩ đại hơn sự nghiệp của đế vƣơng thế gian. Học theo thánh 

hiền là mỗi ngƣời đều có thể đạt đƣợc. Làm quan lớn, giàu có lớn không phải ai cũng 

đạt đƣợc, việc này không liên quan đến thánh hiền. Đó là gì? Đó là số mạng quý vị 

phải  có. Số  mạng  có  nhất định  là có, số mạng  không  có đừng  cƣỡng  cầu, cƣỡng  cầu 

cũng không đƣợc. 

Quý vị nói Khổng phu tử muốn cƣỡng cầu có đƣợc chăng? Đƣợc, nhƣng không 

thể cƣỡng cầu, cƣỡng cầu là gì? Là trái với ý trời, trái với mệnh trời. Cƣỡng cầu là gì? 

Là làm cách mạng! Khổng tử làm cách mạng đƣợc chăng? Bên dƣới 3000 đệ tử, 72 vị 

hiền,  thứ  ông  có  là  nhân  tài,  nhƣng  không  thể.  Vì  sao?  Vì  thánh  hiền  nhân  phải  làm 

tấm gƣơng tốt nhất cho đại chúng xã hội, đây là sứ mệnh của ông. Không có cơ duyên 

truyền đạo dạy học, sứ mạng của ông là đây. 

Lúc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, ngài là vƣơng tử, từ bỏ vƣơng vị, ngài 

muốn là Phật, nguyện vọng này đã đạt đƣợc. Vì sao làm Phật? Vì phổ độ chúng sanh, 

giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc vui, đây là sự nghiệp của thánh 

hiền.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  suốt  đời  làm  sự  nghiệp  này,  không  muốn  làm  đế 

vƣơng. Tất cả sự thị hiện này đều là dạy chúng ta, ngƣời ở thế gian không thể không 

hiểu nhân quả, không thể không biết sứ mạng, không thể không làm thánh hiền. Điều 

này mỗi ngƣời đều có thể làm đƣợc, chỉ cần quý vị chịu phát nguyện, chịu đi theo con 

đƣờng này. Đây không phải danh lợi, danh lợi là số mạng chủ định. Đây là gì? Đây là 

trong  tự  tánh  vốn  đầy  đủ,  cho  nên  mỗi  ngƣời  đều  có  thể  thành  thánh  hiền,  điều  này 

không phải giả. Trong kinh điển đại thừa thƣờng nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”. 

Bây giờ quý vị phát tâm muốn thành Phật, làm gì có chuyện không làm đƣợc! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              60/21 

Ở đây Bồ Tát Pháp Tạng thị hiện cho chúng ta thấy, không những muốn làm Phật, 

mà  còn  vƣợt  qua  tất  cả  Chƣ  Phật,  ngài  đều  có  thể  làm  đƣợc.  Vì  sao  vậy?  Việc  này 

không phải là thiên mệnh, mà vốn đầy đủ trong tự tánh của tất cả chúng sanh, cho nên 

đầy đủ vô lƣợng trí tuệ đức tƣớng, chúng ta phải biết điều này. Chúng ta phải phát tâm 

lập chí làm ngƣời tốt, chắc chắn có thể làm đƣợc, vì sao vậy? Vì “nhân chi sơ, tánh bổn 

thiện”. Đời này quý vị không xa lìa bổn thiện, quý vị chắc chắn làm thánh hiền. 

Nền giáo dục ngày xƣa, mục tiêu và phƣơng hƣớng của ngƣời đọc sách đều không 

xa rời bản thiện, đọc sách chí tại thánh hiền. Thánh hiền nhân ở thế gian không vì mình, 

mà vì ngƣời khác. Tƣơng thông với nghĩa lý trong Phật pháp là vì chúng sanh đau khổ, 

Phật  giáo  gọi  là  giúp  tất  cả  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  đƣợc  vui.  Truyền 

thống giáo dục dạy học ngày xƣa, cũng là mục tiêu này, phải thực hành! 

Quý vị xem ngƣời đọc sách, số mạng không có mạng làm quan, họ hiểu nhƣ thế 

nên không cầu. Họ đi con đƣờng nào? Đi theo hai con đƣờng, thứ nhất là học y, thứ hai 

là đọc sách dạy học, dạy cho ngƣời đời sau. Đi hai con đƣờng này, hai đƣờng này có 

thể  thông  suốt.  Đây  đều  là  truyền  đạo,  đều  là  cứu  ngƣời.  Y  đạo  cứu  thân  mạng  con 

ngƣời, truyền đạo dạy học cứu tuệ mạng của ngƣời, là sự nghiệp của thánh hiền. Hai sự 

nghiệp này tuy rất gian nan, vì sao vậy? Vì thu nhập rất ít ỏi, nhƣng lại có địa vị rất cao 

trong xã hội. Trên đến đế vƣơng, dƣới đến dân thƣờng, không ai không tôn trọng hai 

hạng  ngƣời  này,  hai  hạng  ngƣời  này  suốt  đời  quên  mình  vì  ngƣời.  Bác  sĩ  trị  bệnh 

không cần tiền, không nói đến tiền, họ cứu ngƣời sao có thể hỏi ngƣời khác đòi tiền? 

Làm gì có đạo lý này! Đây là sự nghiệp của thánh hiền. Cho nên ngày xƣa bác sĩ gặp 

bệnh nhân, việc cấp bách là cứu ngƣời. Sau khi trị lành bệnh, gia đình giàu có thì đƣa 

nhiều  quà  một  chút,  gia  đình  nghèo  thì  đƣa  ít  một  chút,  bác  sĩ  không  tính  toán.  Đây 

không phải là mua bán, không phải thƣơng nghiệp, đây là đạo. Quả thật rất nghèo khổ, 

đến thuốc men bác sĩ cũng phải giúp đỡ, cho nên trong xã hội rất đƣợc ngƣời tôn trọng. 

Tú tài nghèo dạy học ở vùng nông thôn hẻo lánh, dạy những đứa trẻ này cũng nhƣ 

vậy, lúc đó mở trƣờng tƣ thục. Gia đình giàu có, lúc lễ tết tặng quà nhiều hơn một chút 

cho thầy giáo, biết thầy giáo không có thu nhập, nhà nghèo khó tặng quà ít một chút. 

Cho nên Phu tử nói lễ vật, tiền học phí, tiền học phí ngày xƣa là một miếng thịt khô, 

đại khái cũng chỉ là hơn nửa cân. Mỗi lần lễ tết tặng một ít lễ vật cho thầy giáo, đây là 

gia  cảnh  bần  hàn.  Thực  tế  khi  quá  nghèo,  thầy  giáo  còn  giúp  đỡ  thêm  cho  học  sinh. 

Học sinh thật sự hiếu học, thấy học sinh này tƣơng lai sẽ thành tài, có thành tựu, thầy 

giáo toàn tâm toàn lực chiếu cố họ, không thu học phí. 

Xã hội bây giờ không nhƣ vậy, hiện nay  hoàn toàn theo thƣơng nghiệp. Trƣờng 

học cũng thƣơng nghiệp hóa, bệnh viện cũng thƣơng nghiệp hóa, toàn bộ đều là thƣơng 

nghiệp hóa. Ngày xƣa có sĩ nông công thƣơng, xã hội bây giờ chỉ có một, tất cả đều là 

thƣơng nhân, sĩ công nông không có, chúng ta phải biết điều này. Vì sao xã hội hỗn 

loạn? Vì sao địa cầu có thiên tai? Quý vị đọc kinh luận đại thừa hoàn toàn hiểu rõ, vì 

sao vậy? Vì tƣớng do tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển. Con ngƣời hiện nay, vì sao cuộc 

sống gian khổ nhƣ vậy? Vì sao có nhiều tật bệnh nhƣ thế? Vì sao thiên tai lại nhiều đến 

thế? Đây là tƣ tƣởng hành vi khác thƣờng của con ngƣời tạo nên, đây là nguyên nhân 

chính. Chúng ta phải cứu chính mình, nhà Phật thƣờng nói: “Quay đầu là bờ”, chúng ta 

từ khác thƣờng trở về bình thƣờng, vấn đề đƣợc giải quyết. 

Thân thể chúng ta và vũ trụ bên ngoài, thực tế mà nói, là một không phải hai. Đều 

là trong kinh Phật nói: “Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, thân là từ tâm tƣởng sanh, vũ 

trụ là từ tâm tƣởng sanh, tất cả pháp không lìa tâm tƣởng. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              61/21 

“Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Nếu tâm chúng ta thiện, hành vi thiện, thân thể 

mạnh khỏe, thân kim cang bất hoại, thế giới quý vị đang sống là thế giới Cực Lạc. 

Quý  vị  xen  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  lƣơng  thiện  biết  bao, chúng  ta có  thể  nói  ngài  là 

thuần tịnh thuần thiện. Không có chút ác niệm nào, không có chút nhiễm ô nào. Thân 

và cõi nƣớc đó đều đƣợc một chữ tịnh, thanh tịnh, thân thanh tịnh, cõi thanh tịnh, đạo 

lý  là  đây.  Tiêu  chuẩn  của  thiện,  trong  Phật  giáo  là  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo.  Trong 

truyền thống ngày xƣa, thánh hiền định ra tiêu chuẩn, chúng ta quy nạp nó không ngoài 

12 chữ: Hiếu để trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, nhân ái hòa bình, 12 chữ này. Mỗi ngƣời 

đều có thể làm đƣợc, thế giới này của chúng ta chính là thế giới Cực Lạc. Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni của chúng ta cũng gọi là Phật A Di Đà, đạo lý này chúng ta không 

thể không hiểu, không thể không rõ ràng về chân tƣớng sự thật. Chúng ta thấy Bồ Tát 

Pháp Tạng cao minh sâu rộng, đây là điều chúng ta cần phải học tập. 

Trong Hội Sớ nói rất rõ ràng, cao minh là từ đầy đủ đức hạnh mà nói. Trí tuệ đức 

hạnh của ngài sâu rộng là từ tâm nguyện của ngài. Đức hạnh là trì giới thiền định, đây 

nghĩa là nói tam học giới định tuệ. Ngài tu hành tinh tấn, ngài tu hành thù thắng hơn 

ngƣời khác. “Siêu thắng thế gian”, siêu là vƣợt qua, thắng là thù thắng, thế gian không 

thể sánh đƣợc với ngài. Đây là nghĩa của cao. 

“Phƣơng tiện bát nhã, chiếu soi thấu triệt các pháp”, phƣơng tiện bát nhã là gì? Là 

trí tuệ bát nhã khởi dụng, trong cuộc sống hằng ngày, công việc xử sự đối nhân tiếp vật. 

Phàm phu chúng ta y cứ là tình thức và phiền não, đó là tạo nghiệp. Bồ Tát không nhƣ 

vậy, Bồ Tát dựa vào trí tuệ bát nhã. Thật tƣớng bát nhã là thể, quán chiếu bát nhã là 

dụng,  phƣơng  tiện  bát  nhã  là  tƣớng,  hoàn  toàn  thể  hiện  trong  cuộc  sống  hằng  ngày, 

chiếu soi rốt ráo các pháp. Họ có thể áp dụng trí tuệ trong cuộc sống, đây chính là vƣợt 

hẳn thế gian. Không những ngay hiện tại, còn có thể ảnh hƣởng lâu xa, từ không gian, 

họ có thể ảnh hƣởng khắp mƣời phƣơng; từ thời gian, họ có thể ảnh hƣởng đến tƣơng 

lai. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học, chƣ vị đều biết pháp vận của Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni là 12 ngàn năm. Đây chính là nói, sức ảnh hƣởng từ việc dạy học của ngài, 

ảnh hƣởng đến 12 ngàn năm. Đức Phật Thích Ca diệt độ đến nay, theo ghi chép của 

các bậc cao tăng tổ sƣ là 3037 năm, bây giờ là 3037 năm. 12 ngàn năm, ở sau còn có 

9000 năm. 

Hiện nay trên thế giới rất nhiều ngƣời nói tận thế, sắp đến ngày tận thế. Phật pháp 

không có, theo Phật pháp thì thời mạt pháp của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn 9000 

năm, còn rất sớm! Hƣng suy là lẽ đƣơng nhiên, hƣng suy là do đâu? Chúng sanh sống 

trên địa cầu tâm hành phải thiện, nhƣ vậy sẽ hƣng thịnh; tâm hành bất thiện nó sẽ suy 

yếu, đạo lý là nhƣ vậy. 

Thiện ác của tâm hành diễn biến nhƣ thế nào? Đây là giáo dục. Nếu giáo dục chú 

trọng giáo huấn của thánh hiền, nhất định là thiện. Nếu giáo dục mà vứt bỏ thánh hiền 

nhân,  thiên  tai  liền  xảy  ra.  Ngạn  ngữ  nói  rằng:  Không  nghe  lời  ngƣời  đi  trƣớc,  thiệt 

thòi ngay trƣớc mắt. Ngƣời đi trƣớc là ai? Khổng Mạnh là ngƣời đi trƣớc, Lão Trang là 

ngƣời  đi  trƣớc,  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  ngƣời  đi  trƣớc.  Nếu  không  nghe  lời 

những  ngƣời  đi  trƣớc  này,  quý  vị  chịu  thiệt  ngay  trƣớc  mắt.  Tuyệt  đối  không  đƣợc 

trách ngƣời khác, tất cả đều là tự làm tự chịu. Đạo lý này không thể không biết. Chúng 

ta cũng phải giống nhƣ Chƣ Phật Bồ Tát vậy, ngay trong đời này, từ sinh hoạt đến xử 

sự  đối  nhân  tiếp  vật,  không  đƣợc  tách  rời  trí  tuệ.  Đây  chính  là  Phật  Bồ  Tát,  đây  là 

thánh hiền. Tuyệt đối không đƣợc làm theo cảm tính, tâm không đƣợc nông nổi. 

Quý  vị  xem  họ  nói  thiền  định, giữ  quy  củ, đây  là  trì  giới. Thánh  nhân  thế gian, 

thánh nhân xuất thế gian nói với chúng ta rất nhiều, cần phải nổ lực học tập, đối với 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              62/21 

bản  thân  nhất  định  có  lợi  ích.  Mặc  dùng  chúng  ta  sanh  trong  thời  loạn,  họ  loạn  ta 

không loạn. Trên địa cầu rất nhiều thiên tai thảm họa, ta không bị ảnh hƣởng. 

Trƣớc  đây  thầy  Phƣơng  giới  thiệu  Phật  pháp  cho  tôi,  nói  với  tôi:  Học  Phật  là 

hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Tôi đã học đƣợc 60 năm, chứng minh lời thầy nói là 

thật, không phải giả, vì sao vậy? Vì suốt 60 năm nay, cuộc sống của tôi chính là hƣởng 

thụ cao nhất của đời ngƣời. Hƣởng thụ cao nhất không phải có địa vị, không phải có 

của cải, mà là cuộc sống ngày ngày đƣợc an vui, pháp hỷ sung mãn. Mỗi ngày ở cùng 

với thánh hiền, mở kinh điển ra nghĩa là ở cùng với thánh hiền. Trong buổi giảng này, 

cùng  nhau  chia  sẻ  với  quý  vị,  cũng  là  ở  cùng  với  thánh  hiền.  Ít  nhất  quý  vị  ở  đây  2 

tiếng đồng hồ, chúng ta cùng nhau học tập Kinh Vô Lƣợng Thọ, các bậc thƣợng thiện 

nhơn cùng ở một chỗ. Không phải ngƣời phàm, ngƣời phàm  ở bên ngoài, bên ngoài 

giảng đƣờng của chúng ta là ngƣời phàm. Nhƣng khi tan học, chúng ta lại biến thành 

ngƣời phàm; khi đi học, chúng ta lại biến thành thánh hiền, sự thật chính là nhƣ vậy. 

Vĩnh viễn không rời giáo huấn trong kinh điển, nhƣ vậy quý vị vĩnh viễn là thánh hiền. 

Phật Bồ Tát ở đâu? Quý vị chính là Phật Bồ Tát, mọi ngƣời đều là Phật Bồ Tát, đây là 

hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Cần thiết nhất là làm sao để đem những gì mình học 

đƣợc, ứng dụng trong cuộc sống hằng ngày, nhƣ vậy mới thật sự đƣợc lợi ích. Lợi ích 

đầu tiên là thân tâm mạnh khỏe, trí tuệ tăng trƣởng, mọi việc nhƣ ý. Chúng ta vẫn chƣa 

đạt đƣợc mục tiêu của tỳ kheo Pháp Tạng, ngài là sự sự vô ngại, cao hơn chúng ta. 

Câu bên dƣới: “Tức vì tuyên thuyết, tƣợng trƣng Phật thuyết pháp, tất cả đều hiện 

ra, tƣợng trƣng Đức  Phật hiện cõi nƣớc”. Hai câu này rất quan trọng, thầy giáo gặp 

đƣợc một học sinh tốt nhƣ thế, đây là đầy đủ viên mãn điều kiện truyền pháp. Trong 

Phật  giáo  chúng  ta  thƣờng gọi là pháp tử, pháp tử  của  Thế  Gian  Tự  Tại  Vƣơng  Nhƣ 

Lai,  đầy  đủ  điều  kiện  truyền  pháp.  Điều  kiện  truyền  pháp  này  chính  là  ở  trƣớc  nói: 

“Cao minh, chí nguyện sâu rộng”, đầy đủ điều kiện này, thầy hoan hỷ! Hy vọng mong 

cầu suốt cả đời chính là cầu ngƣời nhƣ vậy, đức hạnh cao siêu, trí tuệ chiếu thế gian, 

chí nguyện sâu rộng. Học trò nhƣ thế ngày nay gặp đƣợc, ngài lại đến thỉnh pháp, Đức 

Phật rất hoan hỷ! “Tức vì tuyên thuyết”, quý vị xem chữ tức này, lập tức nói với ngài, 

nói với ngài điều gì? Nói về 210 ức cõi nƣớc của Chƣ Phật, ở trƣớc là nói đến con số. 

“Công đức trang  nghiêm  thanh tịnh,  tƣớng  rộng lớn  viên  mãn”,  giới thiệu điển hình 

cho  ngài, thế  giới  của  vị  Phật  nào,  thế  giới  của  vị  Phật  nào,  nói  với  ngài  210  ức  cõi 

nƣớc Chƣ Phật. Không những nói với ngài, mà còn “theo tâm nguyện của ngài mà hiện 

ra cõi nƣớc đó”. Đức Phật dùng thần lực khiến tất cả cõi nƣớc của Chƣ Phật hiện ra, để 

Bồ Tát Pháp Tạng đều nhìn thấy. Ngày nay chúng ta nói, đƣa quý vị đi khảo sát, học 

tập thực  tế.  “Lúc  nói  pháp, trải  qua  ngàn  ức  năm”,  Tự  Tại  Vƣơng  Nhƣ  Lai  nói  pháp 

cho  ngài, dạy  ngài  đi  tham  quan  khảo  sát cõi nƣớc  của  Chƣ  Phật, thời  gian  bao  lâu? 

Ngàn ức kiếp. Đoạn kinh văn này không dài, chỉ có hai hàng, trong hai hàng này nói: 

210 ức này không phải chữ số, mà tƣợng trƣng sự viên mãn. Xem hết tất cả cõi nƣớc 

của Chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ không giới, đều xem qua hết, không sót cõi nào. 

Thế giới Ta bà này của chúng ta ngài cũng đến xem, ngài xem rất kỹ. 

Trong này có một tin tức bí mật, đó là gì? Phàm những cõi nƣớc mà Đức Phật A 

Di Đà đến xem, đều có nhân duyên đặc biệt với Phật A Di Đà. Bởi vậy Phật A Di Đà là 

rộng kết thiện duyên, kết đến đâu? Kết tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật khắp biến pháp giới 

hƣ  không  giới,  không  sót  một  cõi  nƣớc  nào.  Điều  này  các  cõi  nƣớc  Phật  khác  đều 

không có. Các vị Phật khác sau khi thành Phật, liền hiện ra cõi nƣớc của mình, những 

ngƣời có duyên với họ đều đến, nhƣng không nhiều, đâu giống nhƣ Bồ Tát Pháp Tạng! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              63/21 

Đây quả thật là không thể nghĩ bàn. Cho nên ngài nói hơn hẳn tất cả chƣ Phật, là thật 

không phải giả. Dựa vào điểm này chúng ta đã hiểu, ngài thật sự hơn hẳn tất cả. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật tuyên 

thuyết thị hiện 210 ức cõi nƣớc Chƣ Phật, công đức trang nghiêm, tƣớng rộng lớn viên 

mãn”. Nghiêm tịnh nghĩa là trang nghiêm thanh tịnh, viên là viên mãn, viên cũng có 

nghĩa là chu biến. “Thể tánh chu biến là viên, mãn nghĩa là đầy đủ, cho nên viên mãn 

cũng tức là viên mãn đầy đủ. Nên biết viên mãn, trong Tông Hoa Nghiêm chính là viên 

minh cụ đức”. Viên mãn quang minh đầy đủ vạn đức trang nghiêm, là ý này. 

Thế  giới  Cực  Lạc  là  nhờ  những  điều  này  tạo  nên,  không  phải  tƣởng  tƣợng  ra. 

Không phải tỳ kheo Pháp Tạng tƣởng tƣợng ra, cũng không phải Tự Tại Vƣơng Phật 

thiết kế cho ngài, không phải. Ông đi xem thử cõi nƣớc Chƣ Phật, ông sẽ biết_nhƣ thế 

giới  hiện  tại  của  chúng  ta,  chúng  ta  muốn  sáng  lập  nên  một  sự  nghiệp,  cũng  không 

ngoại lệ. 

Mấy hôm nay có không ít đồng học đến thăm tôi, rất nhiều ngƣời đều muốn thành 

lập viện dƣỡng lão, viện an dƣỡng, việc tốt! Vì sao vậy? Vì ngƣời già rất đáng thƣơng, 

không ngƣời chăm sóc. Xã hội hiện nay, vấn đề của ngƣời già, vấn đề của trẻ em, trẻ 

em lang thang cơ nhỡ. Hầu nhƣ mỗi quốc gia, đều rất chú ý điều này. Họ đến hỏi tôi, 

muốn thành lập viện dƣỡng lão, việc tốt! Tôi khuyến khích họ làm, làm nhƣ thế nào? 

Tốt nhất là ra nƣớc ngoài khảo sát, xem viện dƣỡng lão ngƣời ta tổ chức nhƣ thế nào. 

Học  theo  tỳ  kheo  Pháp  Tạng,  nhớ  những  ƣu  điểm  của  họ,  hy  vọng  chúng  ta  đều  có. 

Khuyết điểm của ngƣời khác, chúng ta phế bỏ, hy vọng chúng ta không có, nhƣ vậy là 

hơn hẳn họ. Nhƣ vậy viện dƣỡng lão của quý vị có thể đứng hàng đầu thế giới, làm 

một điển hình, một mô phạm. Khiến sự nghiệp phúc lợi ngƣời già trên toàn thế giới, 

đều học tập theo quý vị, điều này rất có ý nghĩa. Đây là vô lƣợng công đức, là việc tốt! 

Cho nên tôi giới thiệu với họ, thƣờng đến nƣớc ngoài tham quan khảo sát. Không tự 

mình đi xem, làm sao quý vị biết đƣợc? 

Trong các buổi giảng, tôi cũng từng nói rất nhiều lần với quý vị, tôi rất quan tâm 

đối với sự nghiệp phúc lợi ngƣời già. Mỗi khi đến đâu, tôi không xem gì khác mà đến 

xem sự nghiệp phúc lợi ngƣời già ở quốc gia này. Khoảng trong 30 năm gần đây, tôi 

xem qua rất nhiều, tổ chức tốt nhất là ở Úc Châu. Sự nghiệp phúc lợi ngƣời già ở Úc 

Châu, đều là kinh doanh tƣ nhân, họ xem đây nhƣ một kiểu kinh doanh. Một công ty, 

bên  dƣới  có  bốn  viện  dƣỡng  lão,  hoặc  có  sáu  bảy  viện  dƣỡng  lão,  nó  làm  thành  xí 

nghiệp kinh doanh dây chuyền. Vì Úc Châu đất rộng ngƣời thƣa, đất đai rất dễ có đƣợc, 

mà còn rất rẻ. Vì thế môi trƣờng sống của ngƣời già, giống nhƣ công viên vậy. Trong 

đó cây cỏ hoa lá, cầu nhỏ nƣớc chảy róc rách, quả thật hoàn cảnh rất tốt, quý vị ở đó 

cảm thấy rất thoải mái, nó đất rộng ngƣời hiếm. 

Ở Mỹ không có điều kiện này, viện dƣỡng lão trong đô thị lớn ở Mỹ là ở chung 

cƣ, nhà lầu mấy mƣơi tầng, không gian hoạt động chật hẹp. Nhƣng Úc Châu rất tốt, sự 

nghiệp phúc lợi úc châu khiến chúng ta nhìn thấy rất hoan hỷ. Nó chỉ có một khuyết 

điểm, ngƣời già thiếu cuộc sống tinh thần. Phƣơng diện vật chất chăm sóc rất chu đáo, 

có thể nói là không thiếu sót thứ gì. Có điều kiện sinh hoạt vật chất, nhƣng không có 

tinh thần. Nhân viên phục vụ trong viện dƣỡng lão đều rất tận tụy, quy định những việc 

họ cần làm, họ đều rất tròn trách nhiệm. Nhƣng không có tâm hiếu thảo, không có tâm 

hiếu  kính.  Tức  là  nói  họ  chỉ  làm  tròn  chức  vụ  của  họ  mà  thôi,  chỉ  thiếu  một  chút  là 

không có sự hiếu kính đối với ngƣời già. 

Hèn gì hiện nay đối với cha mẹ đều bất hiếu, đối với ngƣời khác sao có thể sanh 

khởi  tâm  hiếu  kính?  Nếu  có  thể  tiếp  thu  truyền  thống  xƣa  nhƣ  giáo  dục  luân  lý, đạo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              64/21 

đức, nhân quả, nhƣ vậy sẽ vô cùng hoàn mỹ, chỉ thiếu điều này. Đặc biệt là giáo dục 

nhân quả, hiểu giáo dục nhân quả, tâm hiếu kính liền sanh khởi. 

Khi tôi nói chuyện với những ngƣời phụ trách trong viện dƣỡng lão, đều khuyên 

họ, từ viện trƣởng của quý vị đến nhân viên, cần phải hiểu sự nghiệp này là sự nghiệp 

thần thánh hàng đầu trên toàn thế giới, cơ duyên này không dễ gặp đƣợc. Vì sao vậy? 

Vì ở đây quý vị tu đƣợc phƣớc báo lớn! Đây là cơ hội tốt. Nếu quý vị hiểu biết về nhân 

quả, quý vị đối xử tốt với ngƣời già, coi họ nhƣ cha mẹ, đó là ngƣời ngày xƣa, ngƣời 

bây  giờ  bất  hiếu  với  cha  mẹ.  Có  thể  dạy  tâm  hiếu  kính,  tâm  hiếu  thuận,  chí  nguyện 

nuôi dƣỡng cha mẹ. Khiến những năm cuối cùng của các cụ luôn hoan hỷ, an vui, sống 

qua hết cuộc đời này, mà họ cho rằng đây là thời gian an vui mỹ mãn nhất. Quý vị có 

thể giúp họ điều này, nếu họ hoan hỷ an vui, tƣơng lai đều đƣợc sanh lên cõi trời. Nếu 

ở  đó  tuy  hoàn  cảnh vật chất không thiếu  thứ  gì,  nhƣng không  có ngƣời nói  chuyện. 

Mỗi ngày ở đó ngồi ăn chờ chết, quý vị nói họ đau buồn biết bao, họ mang sự oán hận. 

Tâm  oán  hận tƣơng lai  chết  đều đọa  vào ba đƣờng  ác!  Hay  nói  cách khác, dùng tâm 

thƣơng yêu chăm sóc ngƣời già, là đƣa các cụ từ ba đƣờng ác đi đến cõi trời, quý vị nói 

sự nghiệp này thần thánh biết bao! Còn ai có thể sánh đƣợc với họ? Ngƣời học Phật, 

thì đƣa họ đến thế giới Cực Lạc làm Phật. Viện dƣỡng lão phải lấy điều này làm mục 

đích, làm phƣơng hƣớng, viện dƣỡng lão này có thể gọi là sự nghiệp của thánh hiền, sự 

nghiệp của Phật Bồ Tát. 

Tôi rất hy vọng, có thể xuất hiện một viện dƣỡng lão nhƣ thế, dạy học trong viện 

dƣỡng lão, học viện truyền thống văn hóa, mọi ngƣời đều có thể tiếp thu giáo dục luân 

lý  đạo  đức  nhân  quả.  Trong  viện  dƣỡng  lão  có  thể  học  giáo  dục  Tôn  giáo,  vì  tín 

ngƣỡng Tôn giáo của họ không giống nhau. Có thể xây dựng giáo đƣờng trong viện 

dƣỡng lão, viện tu đạo. Phật giáo thì có thể xây dựng chùa, niệm Phật đƣờng. Họ tín 

ngƣỡng Tôn giáo nào thì phải giúp họ, để họ đƣợc học tập cùng nhau, đây là điểm thí 

nghiệm của nền văn hóa đa nguyên. Bất đồng tôn giáo, bất đồng dân tộc, có thể sống 

cùng nhau một cách an vui hòa thuận, việc tốt! 

Vì thế tôi hy vọng họ đến Úc Châu tham quan, tôi nói sau khi quý vị lên kế hoạch 

xong, tôi đi với quý vị, những ngƣời ở đó tôi đều quen. Sau khi khảo sát xong trở về 

nƣớc, nếu trong nƣớc có thể thêm vào nền giáo dục luân lý đạo đức nhân quả của Tôn 

giáo,  sự  nghiệp  phúc  lợi  ngƣời  già  của  quý  vị  sẽ  đứng  hàng  đầu  thế  giới.  Ai  không 

muốn đến ở viện dƣỡng lão của quý vị? Viện dƣỡng lão của quý vị rất hƣng thịnh. 

Nhất định phải phát tâm đại từ bi, không đƣợc dùng nó làm thƣơng nghiệp, làm 

thƣơng nghiệp sẽ hạn chế quý vị, quý vị không có công đức. Vì sao vậy? Vì công đức 

của đã trở thành tiền tài của quý vị. Nếu nhƣ không kinh doanh nó nhƣ một loại thƣơng 

nghiệp, tƣơng lai quý vị đƣợc sanh lên cõi trời, làm thiên vƣơng, quý vị sẽ làm Phật, 

làm  Bồ  Tát. Quả báo  đó so  với của  cải  ức  vạn  cao hơn  không  biết bao  nhiêu  mà  kể, 

không  sánh  đƣợc!  Của  cải  ức  vạn  cũng  có  giới  hạn,  đế  vƣơng  của  nhân  gian  cũng 

không phải viên mãn, vì sao không đến cõi trời để làm thiên vƣơng? Đại phạm thiên 

vƣơng, Ma hê thủ la thiên vƣơng, đều là ngƣời làm. Phƣớc báo đó từ đâu mà có? Có 

thể tu đƣợc ở viện dƣỡng lão, quý vị thành lập sự nghiệp phúc lợi ngƣời già có thể tu 

đƣợc phƣớc báo đó, vì sao vậy? Vì một tấm gƣơng tốt có thể dẫn dắt toàn thế giới, quý 

vị nói sự nghiệp này có đáng để làm chăng? Bởi vậy cần phải phát tâm làm. 

Tỳ kheo Pháp Tạng phát tâm xây dựng thế giới Cực Lạc, việc này khó khăn biết 

bao mà ngài đã thành công. Nếu quý vị phát tâm vì toàn thế giới, thành lập nên một 

viện dƣỡng lão điển hình. Chƣ Phật Bồ Tát, long Thiên Thiện Thần đều đến giúp quý 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              65/21 

vị, đều giúp quý vị hoàn thành đại nguyện. Ở đây Hoàng Niệm Tổ tổng kết ý này, viên 

mãn trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là: “Viên minh cụ đức”, đây là thật không phải giả. 

Bên dƣới nói rõ với chúng ta về con số “210 ức”. “Ở đây có nghi vấn rằng”, sợ có 

ngƣời nghi vấn, chắc chắn có nghi, vì sao? 210 ức, con số ngày không nhiều. Vô lƣợng 

vô biên cõi nƣớc Chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ không giới, tỳ kheo Pháp Tạng mới 

xem đƣợc 210 ức cõi, còn rất nhiều cõi nƣớc ngài chƣa xem, đƣơng nhiên có vấn đề 

này. “Nếu lúc Bồ Tát Pháp Tạng nhìn thấy chỉ giới hạn ở số lƣợng 210 ức cõi, vì sao 

lại nói nhiếp hết cõi Phật, đều có thể hơn hẳn vô số cõi nƣớc Phật”, quý vị mới xem 

210  ức cõi, sao có  thể  sánh  với vô số?  Cho  nên trong kinh nói  rất nhiều  chữ  số, đều 

không thể coi nó là số thật, nhƣ vậy là sai, nó chỉ mang tính biểu pháp. 

Ví dụ trong Kinh Di Đà, dùng số bảy tƣợng trƣng sự viên mãn, nó không phải là 

một  chữ  số,  nghĩa  là  tƣợng  trƣng  sự  viên  mãn.  Bảy  tƣợng  trƣng  nhƣ  thế  nào?  Bốn 

phƣơng, trên dƣới là sáu, thêm ở giữa nữa là bảy, số bảy tƣợng trƣng nhƣ thế. Kinh 

Hoa Nghiêm dùng số mƣời làm tƣợng trƣng, một đến mƣời, mƣời nhân mƣời là 100, 

một trăm nhân một trăm là  một vạn. Nó dùng mƣời làm tƣợng trƣng, tƣợng trƣng sự 

viên mãn. Bộ kinh này giống với Kinh Hoa Nghiêm, bao hàm tất cả, trong này không 

những bao hàm ngũ thừa Phật pháp, mà Tông môn giáo môn, Hiển giáo mật giáo đều 

bao hàm hết. Cho nên ở trƣớc chúng ta thấy Thập lục chánh sĩ, thập lục cũng là tƣợng 

trƣng. Ở đây 210 ức nghĩa là 21, cũng là biểu pháp, Mật tông biểu trƣng đại viên mãn. 

Ở đây có giải thích: “Vấn đề này có hai đáp án”, có hai loại giải thích. “Thứ nhất, 

căn cứ ý của phẩm thế giới Hoa Tạng trong Kinh Hoa Nghiêm, cõi nƣớc vô lƣợng, tất 

cả có 20 tầng, nó bao quanh vô số cõi, tức 210 số vi trần”, chú ý số vi trần ở dƣới, số 

lƣợng này quá nhiều. “Trong kinh này cũng lấy số 210 cõi nƣớc làm biểu thị, hợp với 

nghĩa  của  Hoa  Nghiêm,  tức  hàm  nhiếp  vô  lƣợng  cõi  nƣớc  khắp  mƣời  phƣơng”.  Vì 

trong Kinh Hoa Nghiêm có 210 ức số vi trần, số vi trần này không cách nào tính đếm 

đƣợc, đây là ý thứ nhất. 

“Thứ hai, Đại Trí Độ Luận nói: Đời trƣớc lúc Phật A Di Đà làm tỳ kheo Pháp 

Tạng”. Đời trƣớc nghĩa là kiếp trƣớc, khi chƣa thành Phật, lúc mới xuất gia là tỳ kheo 

Pháp Tạng. “Đức Phật đƣa ngài đến khắp mƣời phƣơng”, Phật ở đây là nói Thế Gian 

Tự  Tại  Vƣơng  Phật, đƣa  ngài  đi, dẫn  dắt  ngài  đến  khắp  mƣời  phƣơng.  “Hiển  thị  cõi 

nƣớc thanh tịnh”, cõi nƣớc thanh tịnh này, trong Kinh Hoa Nghiêm chúng ta đã nhìn 

thấy. Trong Phẩm Thế Giới Thành Tựu nói rằng: Cõi nƣớc chƣ Phật có cõi nƣớc thuần 

tịnh, có cõi nƣớc tịnh uế tạp cƣ. Nhƣ thế giới Ta bà của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ở 

đó có Tịnh độ, có uế độ. Lục đạo là uế độ, tứ thánh pháp giới là Tịnh độ, cõi báo của 

Phật là nhất chân pháp giới, cõi thật báo trang nghiêm. Nhƣ vậy vô số cõi nƣớc khác 

nhau đều có, có cõi hoàn toàn uế, có cõi hoàn toàn tịnh. Đây đều là nguyện lực khác 

nhau khi còn ở trên nhân địa của Chƣ Phật Nhƣ Lai, nên biến tƣớng không giống nhau. 

Điều này chúng ta có thể lý giải đƣợc, phù hợp lớp tƣ duy biện chứng của logic. 

Rất ít ngƣời có tƣ tƣởng nhƣ Pháp Tạng, hầu nhƣ không ai tƣởng tƣợng đến. Ngài 

muốn xây dựng một cõi báo mà ngũ thừa đều có thể vào, đích thực chƣa ai nghĩ đến 

điều này. Ngũ thừa, cõi báo của mỗi ngƣời cƣ trú, thế giới Ta bà chúng ta cũng là cõi 

báo, mỗi ngƣời ở cõi báo của mình. Nguyện của tỳ kheo Pháp Tạng đích thực không 

giống nhau, khiến ngũ thừa bình đẳng, tất cả đều sống trong cõi thật báo, điều này rất 

khó đƣợc! Điều này so với các cõi nƣớc thanh tịnh của Chƣ Phật thù thắng hơn nhiều. 

Cho nên ngài đi qua khắp mƣời phƣơng, Tự Tại Vƣơng Phật chỉ thị cho ngài cõi nƣớc 

thanh tịnh. “Khiến ngài lựa chọn sự thanh tịnh vi diệu của cõi nƣớc, để tự trang nghiêm 

nƣớc mình”. Đây là dạy ngài, ông tự chọn, đến tham quan mỗi nơi, đi khảo sát mỗi nơi, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              66/21 

ghi nhớ những gì tốt đẹp, tƣơng lai trong quốc độ của ông đều có, những gì không tốt 

đều không có. Nói cách khác, cõi nƣớc của ngài là tập hợp mọi tinh hoa trong tất cả cõi 

nƣớc Chƣ Phật, nhƣ vậy mới hơn hẳn tất cả cõi nƣớc khác. Không phải do bản thân 

suy nghĩ thiết kế, mà do quan sát, lựa chọn kỹ càng. 

Bởi  vậy  ngày  nay  có  ngƣời  muốn  thành  lập  viện  dƣỡng  lão,  chúng  ta  dùng 

phƣơng pháp của tỳ kheo Pháp Tạng. Quý vị đến các nƣớc trên thế giới để khảo sát, 

quý vị xem ƣu điểm của ngƣời ta, chúng ta chọn, khuyết điểm của ngƣời khác, chúng 

ta sửa đổi nó, trở thành viện dƣỡng lão tốt nhất trên thế giới. Tỳ kheo Pháp Tạng thành 

lập thế giới Cực Lạc, công đức không thể nghĩ bàn. Ở đây có  ngƣời phát tâm bồ đề, 

thành lập một viện dƣỡng lão, đây là đứng hàng đầu trên địa cầu, công đức của họ cũng 

không thể nghĩ bàn. 

Phật pháp đại thừa luận tâm không luận sự, sự là thế giới Cực Lạc thành lập cho 

quý  vị  viện  dƣỡng  lão,  có  lớn  có  nhỏ  không  giống  nhau.  Lý  là  tƣơng  đồng,  tâm  là 

giống nhau, cho nên công đức đều viên mãn. Đây là hạng ngƣời nào? Trong Phật pháp 

nói đó là ngƣời có đại trí tuệ, đại phƣớc đức. Phật Bồ Tát thật, không phải giả, ngƣời 

phàm không làm đƣợc nhƣ thế. Cũng cần chúng sanh có phƣớc báo, nếu có Bồ Tát thị 

hiện đến, chúng sanh không có phƣớc báo cũng đành chịu. Chúng sanh phải có phƣớc, 

mới chiêu cảm Phật Bồ Tát đến thành tựu đại sự này. 

“Do tƣ tƣởng và ý trong kinh”, ý nghĩa trong kinh. “Lấy 210 ức cõi nƣớc, tƣợng 

trƣng cõi nƣớc chƣ Phật khắp mƣời phƣơng”, chính là ý này, đây là tƣợng trƣng cõi 

nƣớc Chƣ Phật khắp mƣời phƣơng. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới: “Đối với việc nói về 210 ức cõi Phật là giới hạn cõi 

nƣớc thanh tịnh, nhƣng cũng bao hàm cả cõi uế chăng?” Ở đây có hai ý: “Cổ đức căn 

cứ trong kinh văn, thiện ác của trời ngƣời, sự thô diệu của cõi nƣớc”, có hai cách nói 

khác nhau. Trong Gia Tƣờng Sớ nói: “210  ức cõi Phật, nhân thiện tuy có mạnh yếu 

khác nhau, nhƣng quốc độ chiêu cảm đƣợc giống với sự ứng hiện thô diệu của quốc độ 

bảy báu. Thô nghĩa là lớn, diệu tức là đẹp”, tức là lớn và đẹp. “Chứng minh 210 ức cõi 

nƣớc hiện ra đều là cõi nƣớc đại thiện”. 

“Theo ý của đại sƣ Gia Tƣờng, những cõi nƣớc hiện ra đều là tịnh”, những cõi 

nƣớc hiện ra này, chƣ vị phải biết, là Thế Gian Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai, có thể nói là 

dẫn dắt tỳ kheo Pháp Tạng_Ở đây gọi ngài là Bồ Tát Pháp Tạng, đi du lịch, đi tham 

quan du lịch để khảo sát. Những cõi nƣớc hiện ra toàn là Tịnh độ, đều là Chƣ Phật_Ở 

đây chúng ta nói là cõi Tịnh vĩ đại tốt đẹp vi diệu, là nói đến ý này. 

“Thứ hai”, ý thứ hai nói: “Cõi Tịnh và uế đều hiện ra”. Trong Tịnh Ảnh Sớ nói, 

hai Sớ này đều là của tổ sƣ Trung quốc. “Thô tức không tinh diệu, nói ác nói thô, khiến 

cho từ bỏ xa rời nó”. Giữa cái lấy và bỏ, cái này phải bỏ, phải viễn ly nó. “Nói thiện 

nói diệu, khiến tu tập theo nó”, ở đây có thiện có diệu, chúng ta phải cố gắng học tập, 

phải áp dụng. Đây là hai tƣ tƣởng khác nhau. “Tức hiện ra 210 ức cõi nƣớc Phật là có 

tịnh  có  uế.  Các  vị  đại  sƣ  nhƣ  Cảnh  Hƣng,  Nghĩa  Tịch,  Huyền  Nhất,  Vọng  Tây  cũng 

đều nói cả Tịnh và uế”. Những đại sƣ này đều là Tổ sƣ của Tịnh độ tông Nhật Bản, tƣ 

tƣởng của họ có Tịnh có uế, không phải hoàn toàn là Tịnh độ. 

Hoàn toàn là Tịnh độ, chỉ là một phần mà quý vị khảo sát đƣợc, nhìn thấy đƣợc, 

không phải viên mãn. Nếu nói đã thấy hết tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật, đƣơng nhiên trong 

này có Tịnh có uế. Có thuần tịnh không có uế độ, có thuần uế không có tịnh độ, đây 

đều là tâm từ bi của Chƣ Phật Bồ Tát, nguyện của mỗi ngƣời không giống nhau. Vì sao 

hoàn toàn là cõi uế? Cõi uế giúp chúng sanh tạo nghiệp tiêu trừ nghiệp chƣớng, tất cả 

là do tâm từ bi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              67/21 

Trong kinh điển đại thừa, chúng ta học bao nhiêu năm nhƣ thế đã hiểu. Lấy lục 

đạo mà nói, chúng sanh tạo thiện ác không giống nhau, trong tự tánh không có thiện ác, 

điều này chƣ vị phải biết. Ác là nghiệp chƣớng, thiện cũng là nghiệp chƣớng, chƣớng 

điều gì? Chƣớng ngại quý vị minh tâm kiến tánh, chƣớng ngại quý vị chứng đại bát 

niết bàn, nó đều là nghiệp chƣớng, tất cả đều phải đoạn tận. 

Quý vị xem trong kinh Đức Phật nói với chúng ta, phàm phu thành Phật nhƣ thế 

nào? Buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Trong khởi tâm động niệm 

có thiện ác, trong phân biệt cũng có thiện ác, trong chấp trƣớc cũng có thiện ác, tất cả 

đều phải buông bỏ! Trong tự tánh không có thiện ác, trong tự tánh không có thị phi, 

trong tự tánh không có thật giả. Phàm những gì tƣơng đối, trong tự tánh đều không tìm 

thấy, phải biết điều này. Nếu muốn minh tâm kiến tánh, quý vị phải buông bỏ triệt để. 

Do đó chúng ta hiểu ba đƣờng ác để làm gì? Để tiêu ác nghiệp, ác nghiệp của quý vị 

tiêu ở đó. Ba đƣờng thiện tiêu nghiệp thiện, thiện nghiệp cũng phải tiêu, nhƣ vậy mới 

có thể vƣợt ra khỏi lục đạo. Nếu không tiêu trừ thiện ác nghiệp, không thể ra khỏi luân 

hồi lục đạo. 

Cho nên A la hán đoạn tận tất cả kiến tƣ phiền não, đây là tiêu thiện ác nghiệp. Họ 

rời khỏi luân hồi lục đạo đến tứ thánh pháp giới, trong tứ thánh pháp giới có thiện ác 

chăng? Cũng có, nhƣng nhẹ hơn nhiều so với lục đạo. Dù nhẹ cũng không đƣợc, nhẹ 

cũng làm chƣớng ngại việc kiến tánh. Cho nên lục đạo tiêu nghiệp nặng, tứ thánh pháp 

giới tiêu nghiệp nhẹ. Tiêu trừ tất cả là siêu việt mƣời pháp giới, nhƣ vậy mới trú trong 

cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai.  Thật  ra  cõi  thật  báo  của  Chƣ  Phật 

Nhƣ Lai, chính là cõi thật báo của chính mình, nhất định phải biết điều này. Đến lúc đó 

quý vị sẽ biết, chúng sanh và Phật không hai, chúng sanh và Phật là nhất thể, không có 

phân biệt. Còn Phật, còn chúng sanh tức là hai, đến khi đó ý niệm này không sanh khởi. 

Sanh  ý  niệm  này  là  ở  trong  mƣời  pháp  giới,  sẽ  có  ý  niệm  này.  Ở  trong  cõi  thật  báo 

trang nghiêm, tuyệt đối không có ý niệm này. Nhƣ vậy mới gọi là pháp giới thanh tịnh, 

pháp giới bình đẳng, trên đề kinh này là thanh tịnh bình đẳng giác. Không thể không 

biết điều này. 

“Trong Kinh Bi Hoa nói, hiện ra các cõi nƣớc Phật, hoặc có thế giới nghiêm tịnh 

tốt đẹp, cho đến có thế giới có đại hỏa tai, là vì chứng minh trong này có cõi uế”. Kinh 

Bi Hoa cũng nói rất nhiều về thế giới Cực Lạc, thông thƣờng ngƣời tu học Tịnh độ, đa 

số đều đã đọc bộ kinh này. Đoạn kinh văn này trong Kinh Bi Hoa chứng minh có cõi 

uế, vì sao vậy? Vì có hỏa hoạn lớn, điều này nói rõ nó không phải thế giới thanh tịnh. 

Có nƣớc, có lửa, có gió, trong Phật pháp gọi đây là tam tai. Cho nên ba tai tám nạn, 

đây là cõi uế. “Hiện ra những cõi Phật đó, có báo có hóa”, nghĩa là có cõi báo, có cõi 

hóa. 

“Kinh Bi Hoa nói: Hoặc có thế giới thuần là Bồ Tát khắp đầy cõi nƣớc, không có 

tên của Thanh văn, Duyên giác, là cõi báo của báo Phật”. Điều này chúng ta cũng thấy 

trong Kinh Hoa Nghiêm, hoàn toàn tƣơng đồng với tƣ tƣởng này. “Hoặc có thế giới 

thanh tịnh vi diệu, không có ác trƣợc, tức là cõi Tịnh của hóa Phật”. Thông thƣờng gọi 

cõi  Tịnh  của  hóa  Phật,  chính  là  tứ  pháp  giới  ở  trên  của  mƣời  pháp  giới:  Thanh  văn, 

Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Đây là Tịnh độ của hóa Phật. 

“Lúc  đó  Thế  Gian  Tự  Tại  Vƣơng  Nhƣ  Lai,  ứng  hiện  cõi  nƣớc  này  là  chỉ  tâm 

nguyện của tỳ kheo Pháp Tạng, đem 210 ức cõi Phật này, cõi báo, cõi hóa, cõi tịnh, cõi 

uế, tƣớng của các cõi đều hiện ra”. Dùng thần lực của Phật, đem tình huống của mƣời 

phƣơng thế giới, thị hiện hoàn toàn trƣớc mặt ngài, ngài đều nhìn thấy hết, “khiến ngài 

đƣợc thấy”. “Lúc nói pháp, trải qua ngàn ức kiếp. Đây là tƣợng trƣng lúc nói pháp hiện 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              68/21 

sự  an  tƣờng  vô  tận  của  cõi  nƣớc,  cũng  hiển  thị  thời  gian  dài  ngắn  vô  ngại”.  Ở  trong 

cảnh giới này thời gian không có, chúng ta đều biết thời gian và không gian không phải 

thật, hiện nay các nhà khoa học đã chứng minh. Nếu chúng ta đột phá tầng không gian, 

cảnh giới này liền hiện tiền. Cho nên ngày xƣa những ngƣời tu hành, chỉ cần thành tựu 

định công, họ liền nhìn thấy. Cảnh giới trong định, không có tầng không gian và thời 

gian. 

Bởi vậy khi đức Phật còn tại thế, Bà la môn thời Ấn độ cổ lấy nó làm tƣợng trƣng. 

Thật ra Ấn độ có rất nhiều Tôn giáo, hầu nhƣ mỗi Tôn giáo học phái, họ đều thích tu 

Thiền định. Trong kinh Phật nói tứ thiền bát định, là của Bà la môn giáo, bây giờ gọi là 

đạo hindu, tiền thân của nó là đạo Bà la môn. Nếu họ tu đến định thứ tám, cấp bậc của 

định này từ sơ thiền, nhị thiền, tam thiền, tứ thiền, cao hơn nữa là tứ không định, tất cả 

có tám bậc. Đến sơ thiền, trời sơ thiền trở xuống không có tầng không gian, họ hoàn 

toàn có thể nhìn thấy, nhƣng họ không thấy đƣợc ở trên. Nếu định công đến định thứ 

tám, họ nhìn thấy toàn bộ mọi việc trong lục đạo. Chúng ta phải biết, luân hồi lục đạo 

không phải Đức Phật nói, là Bà la môn giáo nói, nói rất tƣờng tận. Vì sao vậy? Vì họ 

thấy  đƣợc. Thời gian  không còn, quá khứ  và vị lai  không  còn, quá  khứ  và  vị lai đều 

hiện ngay trƣớc mắt, quý vị đều thấy hết. Không gian không có, nói cho chƣ vị biết, 

khoảng cách cũng không có. Thời gian không có, tức không có trƣớc sau. Biến pháp 

giới hƣ không giới ở đâu? Ở ngay tại đây. 

Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật dẫn dắt tỳ kheo Pháp Tạng, quan sát vô lƣợng vô 

biên cõi nƣớc Chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ không giới. Không rời khỏi buổi giảng, 

không rời khỏi chỗ ngồi của ngài, nhƣng  đều thấy hết hoàn toàn. Việc này ngày xƣa 

nói là điều không thể, bây giờ chúng ta biết là có thể. Vì sao vậy? Xem Ti vi là biết, 

chúng ta cứ ngồi yên ở đó, nhƣng toàn thế giới đều xem đƣợc, mở kênh truyền hình là 

thấy  hết  tất  cả.  Vì  không  có  thời  gian  và  không  gian,  tất  cả  đều  nhìn  thấy.  Ti  vi  của 

chúng ta không cách nào sánh đƣợc, vì chúng ta phải dùng máy móc thiết bị, họ không 

cần đến. Những gì chúng ta thấy đƣợc là từ trên hình ảnh, ngƣời ta nhìn thấy giống nhƣ 

thật  vậy,  cảnh  giới  này  không  thể  nghĩ  bàn.  Trong  kinh  Đức  Phật  nói  rất  nhiều,  thật 

may mắn là 3000 năm sau, các nhà khoa học hiện đại đã chứng minh điều này, là thật 

không phải giả. Cho nên tôi có lý do tin rằng, 20 năm, nhiều nhất là 30 năm, Phật giáo 

ở thế gian này không còn gọi là Tôn giáo, mà gọi là khoa học. Phật giáo là khoa học, 

khoa  học  của  Phật  giáo.  Giống  nhƣ  ông  Phƣơng  Đông  Mỹ  nói,  là  đỉnh  cao  nhất  của 

khoa học thế giới, đã đƣợc các nhà khoa học chứng minh, không còn nói Phật giáo là 

mê  tín.  Đáng  tiếc  là kinh  điển  trong  văn  tự  nƣớc  ngoài,  phiên  dịch  không  hay  bằng 

tiếng Trung, vì sao vậy? Điều này trƣớc đây thầy Lý nói với tôi: Phật giáo truyền đến 

Trung quốc, các bậc đại đức tham gia phiên dịch_Thầy Lý nói, quả vị thấp nhất là tam 

quả A na hàm, tam quả trở lên! Trên tam quả là tứ quả A la hán, cao hơn nữa là Bồ Tát, 

còn có cổ Phật tái sanh đến tham gia hội dịch kinh này. Vì thế phiên dịch không sai, 

chúng ta phải tin điều này. Họ không phải phàm phu, phàm phu không làm đƣợc điều 

này! Từng câu từng chữ trong kinh điển ý nghĩa vô cầu thâm thúy, vì sao ngƣời thƣờng 

chúng ta không nhận ra? Không nhận ra vì không có tâm tôn kính đối với nó, điều này 

rất quan trọng. 

Đại sƣ Ấn Quang nói rất hay: Một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời 

phần  thành  kính  đƣợc  mƣời  phần  lợi  ích.  Điều  này  trong  kinh  điển  rất  rõ  ràng,  một 

phần thành kính quý vị có thể nhận ra một phần ý nghĩa, mƣời phần thành kính quý vị 

nhận ra mƣời phần ý nghĩa, không giống nhau! Vì sao kinh điển có sự kỳ diệu nhƣ thế? 

Không có gì khác, vì kinh điển là từ trong tự tánh hiển lộ ra. Tự tánh không có gì cả, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              69/21 

không thành lập một pháp nào. Quý vị thành kính đến cực điểm sẽ kiến tánh, minh tâm 

kiến tánh. Sau khi minh tâm kiến tánh, mỗi chữ là vô lƣợng nghĩa. Cho nên tất cả pháp 

thế xuất thế gian, phải cầu từ trong sự cung kính, nhƣ vậy mới có thể cầu đƣợc. Tâm 

trôi nổi không cầu đƣợc, nếu coi thƣờng cổ nhân, càng không cầu đƣợc, quý vị hoàn 

toàn không có nhân duyên. 

Nếu quý vị nói Phật giáo là Tôn giáo, là mê tín, Phật Bồ Tát đến giảng kinh thuyết 

pháp, quý vị cũng nghe không hiểu, quý vị cũng bài xích. Đây cũng chƣa rời khỏi một 

cƣơng  lĩnh  chung  của  kinh  điển:  “tất  cả  pháp  từ  tâm  tƣởng  sanh”,  không  rời  khỏi 

cƣơng lĩnh này. Cho nên trong Phật pháp quý vị nghĩ biết bao nhiêu điều, không cần 

hỏi ngƣời khác, hỏi bản thân quý vị có mấy phần tâm cung kính, thì có thể đạt đƣợc 

mấy phần, mở Kinh điển ra sẽ hiểu. 

Khi chúng tôi mới học Phật, đặc biệt là lúc mới học giảng kinh. Thầy dạy chúng 

tôi, khi lên bục giảng mở kinh ra, cảm thấy không có gì để nói. Tham khảo chú giải của 

ngƣời khác, giảng những điều này. Học thời gian lâu, mƣời năm, 20 năm, 30 năm đem 

kinh này ra giảng lại, cảm thấy trong này có rất nhiều ý nghĩa. Học 50 năm, 60 năm 

sau  xem  lại  kinh  này,  cảm  thấy  ý  nghĩa  trong  đó  nói  hoài  không  hết.  Vẫn  là  một  bộ 

kinh này, không thay đổi, vì sao vậy? Vì tâm cung kính mỗi năm càng tăng trƣởng, 

cung  kính  Phật,  cung  kính  đối  với  kinh  điển,  cung  kính  đối  với  chính  mình.  Đối  với 

ngƣời, đối với sự, đối với vật, tất cả đều khởi tâm cung kính, nhƣ vậy sao giống nhau 

đƣợc! Đây là gì? Ngày càng gần với pháp tánh. Cổ nhân thƣờng nói: Tánh ngƣời vốn 

thiện, ngày càng tiếp cận với tánh ngƣời vốn thiện. Nếu không cung kính, không cung 

kính tức ngày càng xa với tánh ngƣời vốn thiện, khoảng cách ngày càng xa, nhƣ vậy 

quý vị hoàn toàn không hiểu đƣợc. Hiểu đƣợc đạo lý này, mới biết nền tảng của pháp 

thế xuất thế gian nghĩa là hiếu kính. Hiếu dƣỡng cha mẹ, tôn kính sƣ trƣởng, điều này 

quan trọng. 

Mở  đầu  Lễ  Ký  là  dạy  về  kính.  “Khúc  Lễ  viết:  vô  bất  kính”. Câu  đầu  tiên  trong 

mƣời nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền là “Lễ kính Chƣ Phật”. Quý vị xem Lễ Ký là pháp 

thế gian, Hoa Nghiêm là pháp xuất thế gian, thế xuất thế gian đều đặt lễ kính lên hàng 

đầu. 

Nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của tu học Tịnh độ tông là Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc, 

Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc không hạn định là Tịnh độ tông, ở sau nó có một câu nói rất 

hay.  Nói  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phƣớc  này  là  “Tịnh  nghiệp  chánh  nhân  của  ba  đời  Chƣ 

Phật”, nhƣ vậy chúng ta sẽ hiểu ba điều 11 câu này, là nguyên tắc chỉ đạo chung của tất 

cả Bồ Tát trong mƣời phƣơng ba đời tu hành đến thành Phật, quý vị xem nó quan trọng 

biết bao! 

Hai câu trƣớc trong điều thứ nhất: “Hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng”, 

chúng ta biết đây là  nền tảng của tất cả thiện pháp thế xuất thế gian. Nếu  một ngƣời 

không hiểu hiếu thân tôn sƣ, tất cả những gì họ có, dù đức hạnh thù thắng đến đâu, đều 

không thể thành  lập,  vì  sao  vậy?  Vì  họ không  có nền tảng, không  có  gốc!  Không  có 

nền tảng thì không đáng để học theo, không thể làm tấm gƣơng cho chúng sanh trong 

thế gian. Có gốc có rễ, họ không có sự nghiệp nào cả, nhƣng đáng cho ngƣời học theo. 

Chúng ta xem Nhị Thập Tứ Hiếu, trong này có rất nhiều hiếu tử, trong đời không 

có  thành  tựu  sự  nghiệp  gì  huy  hoàng,  vì  sao  vẫn  đƣa  họ  vào  sách  giáo  khoa  để  dạy 

ngƣời đời sau? Vì họ có nền tảng, gốc rễ, chúng ta không thể không biết đạo lý này. 

Mở  đầu  Lễ  Ký  đã  chỉ  ra  khuyết  điểm  của  chúng  ta,  khuyết  điểm  này  là  bệnh 

chung, chúng ta đều có. Nếu muốn tu đức, phải đoạn trừ khuyết điểm này. Thứ nhất là 

ngạo  mạn,  ngạo  mạn  mỗi  ngƣời  đều  có,  ngƣời  nào  nói  tôi  không  có  ngạo  mạn,  đó 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              70/21 

chính là ngạo mạn của họ. Nếu không có ngạo mạn, ít nhất quý vị là A la hán, A la hán 

vẫn còn tập khí ngạo mạn. Ngạo mạn đã đoạn, nhƣng vẫn còn tập khí, quý vị phải biết, 

nó rất khó đoạn. Vì sao có ngạo mạn? Ngạo mạn từ đâu mà có? Trong Phật pháp nói, 

tham sân si mạn nghi gọi là câu sanh phiền não, nó có cùng một lúc với nguồn gốc của 

sinh  mạng. Hay  nói  cách  khác, bắt  đầu  từ  ngày  có  chúng  ta, ngạo  mạn  đã  cùng  theo 

đến, đây là gì? Trong bát thức gọi là Mạt na thức, Mạt na thức nghĩa là chính mình, 

bốn đại phiền não thƣờng tƣơng tùy. Mạt na thức, thứ nhất là ngã kiến, ngã kiến là gì? 

Ngã kiến chính là cái ta, có chấp trƣớc, có ý niệm về cái ta. Chấp trƣớc điều gì là ta? 

Chấp trƣớc A lại da là một phần của kiến tƣớng. Tƣớng phần, kiến phần của A lại da là 

toàn thể vũ trụ, một phần trong toàn thể vũ trụ. 

Trong kinh điển, Đức Phật ví A lại da nhƣ biển lớn, vậy bọt nƣớc trên mặt nƣớc là 

gì? Nghĩa là bọt nƣớc nhỏ trong biển cả, chấp trƣớc bọt nƣớc này là ta, bọt nƣớc kia 

không phải ta. Chỉ chấp trƣớc một phần, mỗi ngƣời chấp trƣớc một phần. Khi nào giác 

ngộ, giác ngộ bọt nƣớc liền vỡ tan, vỡ tan mới biết biển cả là chính mình, khi chƣa vỡ 

tan vẫn không biết, không biết biến pháp giới hƣ không giới với mình là nhất thể. Sau 

khi nó tan vỡ, biết vạn sự vạn vật khắp biến pháp giới hƣ không giới với mình là nhất 

thể, nhƣ vậy tức quý vị đã chứng đƣợc pháp thân, đây là pháp thân. Chứng đƣợc pháp 

thân  là  Phật, pháp  thân  Bồ  Tát, Hoa  Nghiêm  sơ  trụ  trở  lên  chứng  đƣợc, nghĩa  là  bọt 

nƣớc đã vỡ tan. Không còn chấp trƣớc một phần của A lại da là ta, không còn chấp 

trƣớc, quả thật là vô ngã. 

Đồng thời khởi lên với nó là ngã ái, ngã ái nghĩa là tham. Ngã mạn, ngã mạn tức 

là sân nhuế, ngạo mạn là một phần của sân nhuế. Ngã si_quý vị xem ngã ái là tham, 

ngã mạn là sân, ngã si, tham sân si và cái ta xuất hiện cùng một lúc, bốn đại phiền não 

của  Mạt  na  thƣờng  tƣơng  tùy.  Đến  khi  quý  vị  chuyển  thức  thành  trí,  những  thứ  này 

không còn. Chuyển Mạt na thức thành bình đẳng tánh trí, chuyển đệ lục ý thức thành 

diệu quan sát trí. Hai thứ này là chuyển về nhân, tu hành chơn chánh nên hạ công phu 

ở đây. Khi thức thứ sáu thứ bảy chuyển, năm thức trƣớc cũng đồng thời chuyển theo 

thức  thứ  tám,  đây  gọi  là  chuyển  về  quả,  còn  ở  trƣớc  là  chuyển  về  nhân.  Nhân  vừa 

chuyển, nó liền liên đới chuyển. A lại da thành đại viên cảnh trí, A lại da là gì? Chính 

là  tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh  thể.  Năm  thức  trƣớc  chuyển  thành  thành  sở  tác  trí, 

thành sở tác trí là gì? Là đức năng. Quý vị có năng lực, tất cả chúng sanh khắp biến 

pháp giới hƣ không giới có cảm, quý vị có năng lực ứng, cảm ứng đạo giao. Đáng dùng 

thân gì để độ thoát, quý vị có thể thị hiện thân đó. Hiện thân không phải ý của mình, 

bản thân không có khởi tâm động niệm, thân đó hiện nhƣ thế nào? Thân đó là tùy theo 

tâm chúng sanh mà ứng hiện ra nhƣ thế, điều này chúng ta nhất định phải biết. 

Quý vị phải biết, bây giờ chúng ta đang là phàm phu, có ngƣời thấy Phật, thấy Bồ 

Tát,  thấy  thần,  thấy  quỷ,  đều  là  đạo  lý  này,  là  do  tự  tâm  chúng  ta  biến  hiện  ra.  Phải 

dùng thái độ nào để ứng phó sự việc này? Trong kinh Đức Phật nói rất hay: “Phàm sở 

hữu tƣớng, giai thị hƣ vọng”, quý vị đừng để trong lòng, đừng quan tâm nó. Cảnh giới 

trong Kinh Lăng Nghiêm thật tuyệt, nếu quý vị để ý đến nó là sai, là quý vị mê muội. 

Hiểu đƣợc đạo lý này, đây cũng là bệnh chung của ngƣời thế gian, tìm lành tránh dữ. 

Ngƣời khác quốc gia, ngƣời khác dân tộc, ngƣời khác tín ngƣỡng, nhƣng điều này có 

giống chăng? Điều này giống, đều biết tìm lành tránh dữ. Lành dữ họa phƣớc từ đâu 

đến? Từ tâm tƣởng sanh, quý vị có thể tránh đƣợc chăng? Không tránh đƣợc, nhƣ thế 

nào mới đƣợc? Vấn đề này không cần hỏi ngƣời khác, hỏi thần, hỏi quỷ, hỏi Bồ Tát, 

hỏi Phật, hỏi thần tiên, hỏi thông linh đều không linh. Có một ngƣời linh nhất, đó là hỏi 

chính mình, bản thân mình linh nhất, vì sao vậy? Vì tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, hỏi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              71/21 

tâm tƣởng của quý vị. Nếu tâm tƣởng thuần chánh, quý vị không gặp thiên tai. Nếu tâm 

tƣởng ý niệm của quí vị bất chánh, điều gì bất chánh? Tham  sân si mạn nghi là bất 

chánh, sát đạo dâm vọng là bất chánh, tự tƣ tự lợi là bất chánh. Trong tâm có những ý 

niệm này, nhƣ vậy là có thiên tai, có họa hoạn. Họa hoạn cá nhân chính là nhiều bệnh, 

nhiều phiền não, mọi việc không vừa lòng, đây là tai họa cá nhân. Tai họa cộng nghiệp, 

bây  giờ  gọi  là  thiên  tai  tự  nhiên.  Cũng  có  nhân  họa,  nhân  họa  là  chiến  tranh.  Chiến 

tranh thời  nay  mọi  ngƣời đều  biết, nếu  chiến  tranh  bộc phát, chiến tranh thế giới lần 

thứ ba là vũ khí hạt nhân hóa học, toàn bộ thế giới bị hủy diệt, đây là nhân họa! Vì thế 

đều phải hỏi tâm chúng ta, khởi tâm động niệm thuần tịnh thuần thiện, quý vị là đại 

kiết đại lợi, không gặp bất kỳ tai họa gì. Đừng hỏi ngƣời khác, hỏi chính bản thân mình. 

Vì sao vậy? Trong kinh Đức Phật nói hai câu chân ngôn: “Tƣớng tùy tâm chuyển”, đây 

là liên quan đến cá nhân, lành dữ họa phƣớc của cá nhân mình, là do tâm chúng ta làm 

chủ, cho nên con ngƣời không thể không có thiện tâm. Con ngƣời có thiện tâm, quý vị 

liền  cảm  ứng  với  thiện,  cảm  ứng  với  Phật  Bồ  Tát,  cảm  ứng  với  thiện  thần.  Tâm  bất 

thiện, cảm ứng với ma, cảm ứng với yêu ma quỷ quái. Chúng ta hiểu đạo lý này, vấn 

đề hoàn toàn đƣợc giải quyết. 

Học Phật phải tin vào lời dạy của Phật, tin lời dạy của thánh nhân, không đƣợc có 

chút hoài nghi nào. Vì sao vậy? Vì thánh hiền, Phật Bồ Tát, hành trì của họ, ngôn ngữ 

của họ hoàn toàn từ trong tự tánh hiển lộ ra, lời của họ là chân ngôn! 

“Đừng để ngạo mạn tăng trƣởng, đừng phóng túng tham dục”. Phàm phu đƣơng 

nhiên có dục vọng tài sắc danh thực thùy, nhƣng phải dừng lại đúng mức, không đƣợc 

quá đáng. Quá đáng, tai họa liền theo đến. Nếu giữ đƣợc tiêu chuẩn này, đây chính là 

giới luật. Ta tuyệt đối không quá đà, nhƣ vậy sự hƣởng thụ của chúng ta là bình thƣờng. 

“Không đƣợc mãn chí, không đƣợc vui tột cùng”, vui tột cùng sanh bi ai, luôn luôn biết 

cách tiết chế, nghĩa là tuyệt đối không đƣợc quá đáng. 

Ham muốn lớn nhất của con ngƣời là tài và sắc, cho nên thánh nhân dạy chúng ta: 

“Lâm tài vô cẩu đắc”, của cải để trƣớc mắt, phải nghĩ xem mình có đáng đƣợc hƣởng 

chăng, không đáng đƣợc thì không đƣợc lấy, lấy sẽ ra sao? Tai họa liền theo đến. Nếu 

nhƣ quý vị đáng đƣợc nó thì không sao, đó là phƣớc phần của quý vị. Nếu không đáng 

đƣợc nó, sẽ chiêu cảm lấy tai họa! Không phải việc tốt. “Lâm nạn vô cẩu miễn”, câu 

này càng quan trọng. Thiên tai trƣớc mắt, nếu là cộng nghiệp thì không sao tránh khỏi, 

chân thành niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, không phải giải quyết đƣợc vấn đề rồi ƣ? Đối 

với thế gian này không còn chút tham luyến nào, nhƣ vậy là đúng, chính xác. 

Cho nên trong kinh điển Đức Phật dạy cho chúng ta, thị hiện cho chúng ta thấy, 

đều là gợi mở, khai thị cho chúng ta. Quý vị quan sát tƣờng tận, sẽ học đƣợc rất nhiều 

điều trong này. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 



Tập 186 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:05.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              72/21 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 217, hàng thứ tƣ từ dƣới đếm lên, bắt đầu xem từ đoạn 

kinh văn. 

“Nhĩ thời pháp tạng, văn Phật sở thuyết, giai tất đỗ kiến, khởi phát vô thƣợng, 

thù thắng chi nguyện, ƣ bỉ thiên nhân thiện ác. Quốc độ thô diệu, tƣ duy cứu cánh, tiện 

nhất kỳ tâm, tuyển trạch sở dục, kết đắc đại nguyện, tinh cần cầu sách, cung thận bảo 

trì, tu tập công đức, mãn túc ngũ kiếp, ƣ  bỉ nhị thập nhất, câu chi Phật độ, công đức 

trang nghiêm chi sự. Minh liễu thông đạt, nhƣ nhất Phật sát, sở nhiếp Phật quốc, siêu 

quá ƣ bỉ.” 

Đoạn kinh văn này hàm nghĩa sâu rộng vô hạn, nó cũng tiết lộ cho chúng ta tin tức 

quan trọng, làm cho chúng ta đối với Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, kiên định tín tâm, 

thế giới Cực Lạc đến nhƣ thế nào? 

“Nhĩ thời” là chỉ cho Thế Gian Tự Tại Vƣơng trƣớc đây, lúc khuyên dạy Bồ Tát 

Pháp Tạng, kinh văn trƣớc đây nói rất rõ ràng, thời gian khuyên dạy rất lâu, trải qua 

thiên ức tuổi, cho nên đây không phải là thời gian ngắn, ngàn ức tuổi, đem tất cả quốc 

độ của chƣ Phật mƣời phƣơng ba đời, trong kinh tuy không nói, chúng ta có thể lãnh 

hội đƣợc, nhân duyên quả báo chắc chắn nói rất rõ ràng. Hơn nữa làm cho Bồ Tát Pháp 

Tạng  đều  nhìn  thấy  hết,  “giai  tất  đỗ  kiến”,  mới  “khởi  phát  vô  thƣợng  thù  thắng  chi 

nguyện”, đoạn kinh văn này quan trọng, hoằng nguyện của Ngài thực sự phát khởi là 

vào lúc này, nghe đƣợc lời giáo huấn của Phật, tận mắt nhìn thấy tất cả quốc độ chƣ 

Phật,  phát  đại  nguyện  này,  đây  là  nguyện  gì?  Rộng  khiến  năm  thừa  đều  vào  cõi  thật 

báo. Năm thừa phàm thánh tất cả đều bao gồm trong đó: Bồ Tát, Thanh văn, duyên 

giác, thiên, nhân. Năm thừa này, sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đều vào Cõi 

Thật báo trang nghiêm, vậy là bình đẳng rồi, đều vào Cõi Thật báo trang nghiêm, đều 

làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, đây là điều mà trong tất cả quốc độ mƣời phƣơng không 

thể có đƣợc. Cho nên cuối cùng nói “sở nhiếp Phật quốc”, tức Thế giới Cực Lạc “siêu 

quá ƣ bỉ”, vƣợt qua bất kỳ quốc độ của Đức Phật nào. Đây là nói phát nguyện. 

Dƣới đây nói về thứ mà đại nguyện ý cứ. Quí vị xem: “ƣ bỉ thiên nhân thiện ác, 

quốc độ thô diệu, tƣ duy cứu cánh”. Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc là nhờ vào thành 

tựu này, không phải bản thân ở đó mà tƣởng tƣợng ra, không phải. Từ câu này chúng ta 

cũng chứng minh đƣợc quốc độ mƣời phƣơng chƣ Phật đã nói trƣớc đây, đích thực có 

thiện có ác, có thô có diệu. Nếu nhƣ thuần là Tịnh Độ không có uế độ, vậy thì không 

thể  bao  hàm  khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  chúng  ta  thấy 

phẩm thế giới Hoa Tạng, phẩm thế giới thành tựu, hai phẩm này, chứng tỏ pháp giới 

hƣ không, quốc độ chƣ Phật, có thuần tịnh, có nhiễm tịnh lẫn lộn, cũng có hoàn toàn là 

uế độ. Đây đều là Chƣ Phật Nhƣ Lai ở nhân địa nguyện lực không tƣơng đồng. Hoàn 

toàn  là  uế  độ,  cũng  giống  nhƣ  Bồ  Tát  Địa  Tạng  vậy,  “địa  ngục  chƣa  rỗng  tôi  chƣa 

thành  Phật”,  chuyên  độ  những  chúng  sanh  ở  ác  đạo,  tức  là  những  chúng  sanh  tội 

nghiệp sâu nặng. Những chúng sanh cảm thọ khổ báo này, có chuyên nhiếp Tịnh Độ, 

báo độ của Ngài, cõi thuần tịnh là Thật báo độ, Phƣơng tiện tịnh là Tứ Thánh pháp giới, 

không có lục đạo luân hồi. Tứ Thánh là phàm, cho nên gọi là Phƣơng tiện tịnh. Tuy là 

phàm phu, cũng tức là nói họ vẫn dùng A lại ya, chƣa chuyển thức thành trí, nhƣng 

những ngƣời đó đều là thực sự đang học Phật, học rất giống, cho nên Thiên Thai đại sƣ 

trong Lục tức Phật gọi là: “tƣơng tự tức Phật”. Họ học rất giống, vì sao không phải là 

thật?  Trên  sự  tƣớng  quí  vị  không  phân  biệt  ra  đƣợc,  nhƣng  từ  tâm  địa  thì  hoàn  toàn 

không giống nhau. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              73/21 

Phật  thực sự  là  họ  dùng  chân tâm,  Tứ  thánh  pháp giới vẫn là  dùng vọng  tâm, vậy  là 

khác nhau rồi. Vọng tâm là A lại ya, chân tâm là tự tánh. Danh từ của tƣớng tông nói 

chuyển bát thức thành tứ trí, chuyển trở lại rồi, đây là thật. Đây là 41 vị pháp thân đại 

sĩ. Chƣa chuyển trở lại đó là Tứ thánh pháp giới. 

Quí vị xem dƣới đây đã lựa chọn rồi. “Tiện nhất kỳ tâm, tuyển trạch sở dục, kết 

đắc đại nguyện”, vậy là hợp tình hợp lý. Ngài ở trong vô lƣợng vô biên quốc độ chƣ 

Phật mà chọn lựa. Chọn lựa thuần tịnh, thuần thiện không có bất thiện. Cho nên Thế 

giới Cực Lạc có lục đạo hay không? Không có lục đạo. Nó cũng có cõi Phàm Thánh 

Đồng Cƣ chỉ có hai cõi trời và ngƣời. Tu la, ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục không có, Thế 

giới  Cực  Lạc  không  có,  tuy  có  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ,  cho  dù  quí  vị  niệm  Phật  

vãng sanh, sanh đến cõi  đồng  cƣ hạ hạ phẩm  vãng sanh, sanh  đến  Thế giới Cực  Lạc 

cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát, điều này nhất định không phải giả. A Duy Việt Trí Bồ 

Tát nơi họ trú là Cõi Thật báo trang nghiêm. Nói cách khác, cõi phàm thánh đồng cƣ 

của Thế giới Cực Lạc và Cõi Thật báo trang nghiêm là một không phải hai. Đây là điều 

mà trong quốc độ chƣ Phật không có đƣợc. 

Đoạn này chúng ta xem là lựa chọn. Dƣới đây họ thật tu, thật làm. 

“Tinh cần cầu sách, cung thận bảo trì”, sau khi cầu đạo, ngài cung kính, cẩn thận 

duy trì, sẽ không mất đi. “Công đức tu tập đầy đủ năm kiếp”, thực sự là dùng thời gian 

năm kiếp tu thành Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Ở đây việc công đức trang nghiêm 

21 câu chi Phật độ. Chỗ này “21 câu chi” tức là 210 ức Phật sát mà trƣớc đây đã nói 

đến. Bản hội tập của Hạ Liên Lão, quí vị xem trƣớc đây nói 210 ức Phật sát, ở đây nói 

21 câu chi Phật độ, hiển mật viên dung. 210 ức Phật sát là cách nói của Hiển giáo. 21 

câu chi là cách nói của Mật giáo. Trong bản kinh này dạy học viên mãn, chính là hiển 

mật viên dung. Tông giáo đều ở nơi đây, tông là nói thiền tông, tông môn giáo môn, 

Đại thừa Tiểu thừa, bộ kinh này đều đầy đủ hết, không khác gì Kinh Hoa Nghiêm cả. 

Việc công đức trang nghiêm rõ ràng thấu triệt, nhƣ một cõi Phật. Sau đó kết luận, mãn 

nguyện của ngài, “nhiếp cả cõi Phật” tức là Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Thực sự là 

“vƣợt qua cõi ấy”, vƣợt qua 210 ức cõi, 210 ức chính là 21 lần viên mãn, là ý nghĩa mà 

mật tông đã biểu pháp, đại biểu đại viên mãn. 

Dƣới đây chúng ta xem, lão cƣ sĩ chú giải cho chúng ta. 

“Đỗ” cũng gọi là thấy. Chân Giải nói: đỗ tức là mắt nhìn thấy, kiến tức là huệ 

kiến,  chứ  không  phải  là  mắt  thấy.  Nhƣ  kiến  phần  kiến,  nó  có  ý  nghĩa  là  tìm  hiểu  và 

quán chiếu, nó có hai ý nghĩa này. Đây không phải là mắt thấy nữa. 

“Nên nói đỗ chỉ cho mắt thấy”, tức nhƣ trong Duy thức chỉ kiến của kiến phần, 

có nghĩa là tìm hiểu và quán chiếu. Nay nói đỗ kiến, tức là hai nghĩa này đều đầy đủ. 

Đƣơng nhĩ sở thời, tỳ kheo Pháp Tạng tại Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật hiện ra 

210 ức cõi Phật, đều là mắt thấy tâm rõ, minh tâm là ý nghĩa của chữ “kiến”, họ hoàn 

toàn hiểu rõ rồi. 

Câu sau này là nói: hoặc nghi tỳ kheo Pháp Tạng ở trong nhân địa, làm thế nào 

để có thể thấy khắp tịnh diệu quốc độ của mƣời phƣơng chƣ Phật. Đích thực có ngƣời 

có những nghi hoặc nhƣ vậy. Dƣới đây trả lời rằng: Pháp Tập Kinh nói: Bồ Tát ma ha 

tát đƣợc thiên nhãn của chƣ Phật Nhƣ Lai. Trƣớc đây chúng ta thấy, ngày xƣa những tổ 

sƣ đại đức nói với chúng ta, tỳ kheo Pháp Tạng lúc mới xuất gia đã không phải là phàm 

phu. Tổ sƣ đại đức rất nhiều ngƣời đều cho rằng, Ngài là Địa thƣợng Bồ Tát. Nói cách 

khác, là hàng tái lai, chứ không phải là phàm phu. 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  năm  xƣa  tại  thế,  chúng  ta  biết  trong  chúng  đệ  tử  đích 

thực có không ít vị đã thành Phật rồi, họ trở lại. Đây là những điều mà Giáo môn đã 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              74/21 

nói: “nhất Phật xuất thế, thiên Phật ủng hộ”, giống nhƣ diễn một vở kịch vậy, một vị 

Phật xuất thế, họ đóng vai chính, còn có rất nhiều chƣ Phật đến đóng vai phụ cho họ, 

thậm chí ngƣời cầm cờ, đóng vai phụ, vai chính là thầy giáo, trên sàn diễn và bên ngoài 

không giống nhau. Vì sao vậy? Công đức độ chúng sanh viên mãn, thì vở kịch này mới 

có thể diễn tốt đƣợc. Cho nên chƣ Phật Bồ Tát đến thế gian này ứng hóa, gọi là du hí 

thần thông. Câu nói này hình dung vô cùng xảo diệu, thực sự là du hí thần thông. Họ 

đƣơng  nhiên  có  năng  lực,  hà  huống  Phật  dùng  thần  thông  thị  hiện,  giống  nhƣ  Phật 

Thích Ca Mâu Ni, Phật Thích Ca Mâu Ni cũng từng làm những sự việc này. Cũng có 

ngƣời hỏi Ngài, Tịnh Độ của Ngài ở đâu? Phật ngồi ở trên tòa là ngồi xếp bằng, ngồi 

kiết già, Phật bỏ  chân phải xuống  ngón  chân  cái  ấn sát  đất, thế  giới  này  lập tức biến 

thành thế giới lƣu ly, mọi ngƣời nhìn thấy rồi, Tịnh Độ chính là nơi đây. Phật lại rút 

chân trở về, xếp bằng trở lại, hiện tƣợng này liền không thấy  nữa. Từ đó có thể biết, 

cảnh  giới  này,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rất  hay:  “duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở 

biến”. Nếu nhƣ ngày  nay  chúng  ta vào lúc  này  nơi này, buông  bỏ tất  cả những  vọng 

tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, vừa buông xuống thì môi trƣờng chúng ta cƣ trú là gì? 

Giống nhƣ Thế giới Cực Lạc vậy, đại địa đều là lƣu ly. Những thứ quí vị nhìn thấy đều 

là thất bảo biến hiện, không khác gì Thế giới Cực Lạc, Cõi Thật báo trang nghiêm liền 

hiện tiền. Là tâm của bản thân quí vị hiện ra, là thức của chính quí vị biến ra. Bởi vì 

Cõi Thật báo không có thức nữa. Vọng tƣởng buông bỏ, vọng tƣởng là khởi tâm động 

niệm. Thứ này vừa buông bỏ liền chuyển thức thành trí. Cho nên cảnh giới không phải 

là thật, là huyễn tƣớng! Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, liền giải quyết đƣợc vấn đề này 

rồi. Tâm địa quí vị nếu nhƣ thiện, tâm địa quí vị thuần thiện, quí vị nhìn thấy thế giới 

hiện tiền không có thứ gì là không thiện. Quí vị nhìn thấy mỗi một ngƣời đều là ngƣời 

tốt. Mỗi sự việc đều là việc tốt. Ngƣời ngƣời là ngƣời tốt, việc việc đều là việc tốt. Nếu 

nhƣ tâm quí vị bất thiện, quí vị xem ngƣời trên thế giới này không có ai là ngƣời tốt. 

Tất cả các việc không có việc gì là tốt. Đây không phải là từ tâm chuyển hay sao? Thập 

pháp giới y báo chánh báo trang nghiêm không phải là thật. Tùy theo ý niệm của quí vị 

mà cảnh giới đang chuyển biến, mỗi ngƣời biến cảnh giới của bản thân mỗi ngƣời. Cho 

nên có “đồng phân vọng kiến”, có “biệt nghiệp vọng kiến”. Trong Kinh Lăng Nghiêm 

đức Phật nói vậy, chính ngay hiện tiền, không có mảy may trở ngại. Chúng ta hiểu rõ 

đƣợc đạo lý này, hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật, đối với những vấn đề này không còn 

chút hoài nghi nào nữa. Chúng ta đối với sự việc này, trong kinh Đại thừa thấy tƣơng 

đối nhiều. Chúng ta là giải ngộ, không phải là chứng ngộ. Nếu là chứng ngộ thì chúng 

ta đƣợc thọ dụng rồi. Nếu nhƣ thực sự chứng ngộ vậy thì đó là cảnh giới sơ trú trở lên 

của Kinh Hoa Nghiêm. Nhƣng giải ngộ thì không đƣợc, giải ngộ là hiểu những sự việc 

này mà thôi. Đó không phải là cảnh giới của bản thân. Chúng ta phải chăm chỉ nổ lực 

tu học, vì sao vậy? Đều thuộc về tự phần, đều không phải là bên ngoài đến, sau khi rõ 

ràng rồi, nguyện tâm của chúng ta, tức là phƣơng hƣớng mục tiêu của chúng ta chính 

xác rồi. Không hoài nghi chút nào nữa, dùng phƣơng pháp gì để chứng đắc? Điều này 

trong kinh hƣớng dẫn cho chúng ta phƣơng pháp, “phát bồ đề tâm nhất hƣớng chuyên 

niệm”, quí vị liền chứng đắc thôi. Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn vô lƣợng pháp 

môn, pháp môn thù thắng trang nghiêm không gì sánh đƣợc, là pháp môn niệm Phật, 

quí vị có biết niệm hay không! Tôi ngày ngày A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, làm sao mà 

tôi không biết niệm? Không biết niệm. Nếu nhƣ biết niệm thì sẽ niệm hết tập khí phiền 

não, vậy mới gọi là biết niệm. 

Quí  vị  xem  tông  môn  đại  đức  thƣờng  nói:  “không  sợ  niệm  khởi  chỉ  sợ  giác 

chậm”. Niệm đó là gì? Vọng niệm. Khởi tâm động niệm toàn là vọng niệm. Phân biệt 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              75/21 

chấp trƣớc đây là vọng niệm thô nhất. Niệm vừa khởi, lập tức dùng một câu danh hiệu 

Phật này thay thế nó ngay. Cũng tức là nói làm cho niệm này bị mất đi, đổi thành A Di 

Đà Phật, đây gọi là biết niệm. Niệm Phật nhƣ vậy, niệm niệm đều có thể đè bẹp đƣợc 

phiền não. Từ xƣa đến nay, những ngƣời biết niệm đó, đều biểu diễn cho chúng ta thấy, 

phải mất bao nhiêu thời gian? Thông thƣờng nói ba năm. Quí vị nên nhớ ba năm. Quí 

vị là một phàm phu, từ phàm phu liền trở thành A Duy Việt Trí Bồ Tát. Còn có pháp 

môn  nào  thuận  tiện  hơn  pháp  môn  này  nữa?  Tìm  không  ra.  Ngƣời  ta  ba  năm  vì  sao 

niệm  thành  công?  Chính  là  đạo  lý  mà  tôi  vừa  nói  xong.  Tuyệt  đối  không  cho  phép 

phiền não tiếp tục nữa. Niệm thứ nhất là vọng niệm, niệm thứ hai vẫn là vọng niệm, 

niệm thứ ba vẫn là vọng niệm, vậy quí vị phiền phức rồi, quí vị đã tạo nghiệp rồi. Niệm 

thứ nhất là vọng niệm, niệm thứ hai là A Di Đà Phật, vọng niệm này bất kể nó là thiện 

hay ác, ác niệm là vọng niệm, thiện niệm cũng là vọng niệm, thiện niệm chiêu cảm ba 

đƣờng thiện, ác niệm chiêu cảm ba đƣờng ác. Nói cách khác, chỉ cần quí vị có niệm, 

thì quí vị không ra khỏi lục đạo luân hồi, sự việc là nhƣ vậy. Tu những pháp môn khác 

ý niệm phải đoạn, vậy thì khó quá! đoạn không đƣợc. Phƣơng tiện của pháp môn Tịnh 

Tông là đổi niệm trở lại. Tôi đem tất cả những ý niệm đều đổi thành A Di Đà Phật, 

điều này dễ làm, chúng ta có thể làm đƣợc. Niệm đó đoạn đƣợc rồi, không có nữa, điều 

này không dễ dàng. Đây là ngƣời thƣợng thƣợng căn, vô cùng hi hữu. Chúng ta rõ ràng 

nhìn thấy hai ngƣời, ngƣời thứ nhất là Phật Thích Ca Mâu Ni, đêm nhìn sao sáng, Ngài 

thực sự  buông bỏ. Nhất thời  buông hết. Tức  là  buông bỏ tất  cả  khởi tâm  động niệm, 

phân  biệt  chấp  trƣớc,  đốn  ngộ,  đốn  chứng  ngay  trong  một  niệm.  Đây  không  phải  là 

ngƣời bình thƣờng có thể làm đƣợc. Ở Trung Quốc nhân vật tiêu biểu chƣ vị đều đã 

biết, thiền tông Lục tổ Huệ Năng, Ngài và Phật Thích Ca Mâu Ni giống nhau, cũng là 

nhất thời đốn xả, đốn ngộ, đốn chứng. Phật Thích Ca Mâu Ni khai ngộ lúc 30 tuổi, Huệ 

Năng đại sƣ khai ngộ năm 24 tuổi. Ngƣời ta hay, trong một niệm có thể buông bỏ tất cả. 

Đƣơng nhiên Phật Thích Ca Mâu Ni là hàng tái lai. Trong Kinh Phạm Võng nói rất hay, 

ngài lần này đến trái đất thị hiện thành Phật, là lần thứ 8000. Vậy chúng ta hiểu đƣợc, 

Phật A Di Đà đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, kiến lập Thế giới Cực Lạc này để độ 

chúng sanh, bao nhiêu lần rồi? Tôi nghĩ tuyệt đối không phải là lần thứ nhất. Đạo lý 

này phải hiểu đƣợc không phải là lần thứ nhất. Thế Gian Tự Tại Vƣơng và Ngài hai vị 

này ở đó một vị hát một vị họa, đó là biểu diễn cho chúng ta xem. Sự đốn ngộ của Huệ 

Năng đại sƣ, đó là ngƣời bình thƣờng sao? Ngƣời bình thƣờng nhất định làm không 

đƣợc, đều là ngƣời tái lai biểu diễn. 

Ngày xƣa tôi ở Đài Trung học tập kinh điển với Lý, thầy giáo liền nói với tôi, từ 

xƣa đến nay, rất nhiều vị Phật Bồ Tát thị hiện tại nhân gian, có vị thị hiện ngƣời xuất 

gia, có vị thị hiện ngƣời tại gia, chúng ta phàm phu mắt thịt không nhận biết đƣợc. Nếu 

nhƣ không có những ngƣời này thị hiện, chúng sanh tạo những ác nghiệp này, thì trái 

đất này đã bị hủy diệt từ lâu rồi. Họ đến thị hiện trú tại nơi này, những ngƣời tạo những 

tội nghiệp này nhờ phƣớc của họ, trên trái đất tuy có thiên tai, vẫn không đến nỗi hủy 

diệt. Vì sao vậy? Vì có Thánh nhân trú tại nơi này, có ngƣời đại tu hành trú tại nơi này. 

Những lời này chúng ta có thể tin tƣởng. Trƣớc đây ngƣời ta có thể tin tƣởng, hiện nay 

ngƣời ta không tin nữa, bất luận là họ tin hay không đây vẫn là sự thật, chứ không phải 

là giả. Học Phật phải thật làm! Đọc kinh không đƣợc, đọc có nhiều hơn nữa cũng vô 

dụng. Quí vị hét rách cổ họng cũng uổng công. Làm thế nào để tâm thái chuyển biến 

trở  lại. Chuyển  mê  thành  ngộ, vậy  là  hữu  dụng  rồi, đây  là  thật  học, chuyển  ác  thành 

thiện, chuyển mê thành ngộ, kinh giáo ở đây dẫn dắt chúng ta, điều quan trọng nhất là 

chúng ta có thể tùy theo kinh giáo dẫn dắt mà chuyển biến. Vậy là đúng rồi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              76/21 

Quí vị xem mấy năm nay, ngƣời Mỹ quay bộ phim 2012 này, mọi ngƣời xem rồi 

rất hoảng sợ. Cho rằng ngày tận thế đến rồi. Ngƣời Mỹ biết là giả thôi. Đó chỉ là kỹ 

xảo biểu diễn phim ảnh dƣờng nhƣ rất giống thật. Nhƣng sự việc này thực sự dẫn đến 

ngƣời trên toàn thế giới rất nhiều chuyên gia học giả thảo luận vấn đề này, đây là một 

đoạn của ông Bladen: lời dự đoán về tai nạn năm 2012 là ông Bladen cự tuyệt chấp 

nhận, ông cho rằng 2012 là khế cơ tốt nhất để toàn nhân loại bỏ ác làm thiện, cải tà quy 

chánh. Tất cả mọi ngƣời nên đoan chánh tâm niệm, dẫn dắt thế giới đi đến con đƣờng 

tốt đẹp hơn. Vậy nếu chúng ta hỏi, tất cả con ngƣời trên thế giới này có thể đoan chánh 

tâm niệm chăng? Có thể cải tà quy chánh  chăng? Nếu nhƣ có thể, thế giới này sẽ vô 

cùng tốt đẹp, vấn đề gì cũng không có nữa. Ông ta nói hoàn toàn tƣơng đồng với đạo lý 

mà trong kinh Phật nói. Nếu nhƣ không thể thay đổi, thiên tai này có thể có hay không? 

Dƣờng nhƣ có một nửa các nhà khoa học nói rất có khả năng, một nửa các nhà khoa 

học  cho  rằng  không  thể  có. Có  một  nửa  cho  rằng  có  thể. Chúng  ta  những  ngƣời học 

Phật thì không giống với cách nhìn của họ lắm, họ dùng số liệu khoa học để nói, chúng 

ta thì căn cứ theo lợi giáo huấn của Phật, Phật cũng có y cứ. Y cứ đó chính là “tâm hiện 

thức biến”, “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, nếu nhƣ cƣ dân trên trái đất đều là thƣợng 

thiện nhân. Tiêu chuẩn thiện ác này là dùng Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh, nếu nhƣ là 

ngƣời thƣợng thiện, nói cho quí vị biết, trái đất lập tức biến thành Thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta cũng không cần niệm A Di Đà Phật để vãng sanh Tây phƣơng Tịnh Độ nữa, 

đây chính là Tịnh Độ. Nếu nhƣ những chúng sanh cƣ trú trên trái đất này, vẫn là mê 

hoặc điên đảo, vẫn là không thể chấp nhận, không thể tin tƣởng, tiếp tục không ngừng 

tạo ác nghiệp, vậy chúng ta liền biết, trong kinh Phật thƣờng nói: tƣớng do tâm sanh, 

cảnh tùy tâm chuyển. Môi trƣờng cƣ trú của chúng ta tùy theo ý niệm của chúng ta mà 

chuyển. Những ý nhiệm nào? Trong Kinh Lăng Nghiêm nói rất rõ ràng. Ý niệm tham 

chiêu cảm đến là thủy tai, nƣớc biển dâng cao. Ý niệm sân nhuế chiêu cảm đến là nhiệt 

độ tăng cao, hiện tại nhiệt độ trên trái đất không ngừng dâng cao, chiêu cảm đến núi 

lửa phun trào. Những kiểu hạn hạn này đều thuộc về sân nhuế. Ngu si chiêu cảm đến là 

phong tai, ngạo mạn chiêu cảm đến là địa chấn. Cho nên Phật dạy con ngƣời, cần tu 

giới định tuệ, dập tắt tham sân si, nhƣ vậy thiên tai mới không còn nữa, đối với môi 

trƣờng đem đến thiên tai nhiều nhƣ vậy, đối với thân thể của chính mình cũng là tật 

bệnh. Bệnh của quí vị có bệnh nóng, bệnh lạnh. Bệnh nóng là sân nhuế, bệnh lạnh là 

tham lam. Luôn không tách rời khỏi tham sân si mạn nghi. Cho nên tôi thƣờng nói, bởi 

vì chúng tôi cũng thấy có một số ngƣời thông linh, tôi gặp rất nhiều, trị bệnh. Không 

cần  dùng  thuốc  trị  bệnh  có  thể  trị  lành  bệnh.  Thật  vậy  sao?  Nếu  nhƣ  là  thật  thì  luật 

nhân quả bị lật đổ rồi, lời Phật nói không còn linh nữa. Nhƣng có lúc thực sự dƣờng 

nhƣ có hiện tƣợng này. Vậy quí vị phải hiểu, đó là tạm thời thôi, không phải nhổ tận 

gốc  bệnh  căn  của  quí  vị. Cho  rằng  đau  đầu  trị  đầu, đau  chân trị  chân, nhất  thời  lành 

thôi, qua hai ngày không phải lại đau lại rồi sao? Đạo lý là gì? Trong giáo lý Đại thừa 

nói với chúng ta: tham sân si mạn nghi. Nghi này là hoài nghi đối với Thánh giáo, đây 

là gốc của bệnh. Phƣơng pháp mà quí vị dùng giúp ngƣời trị bệnh, có thể nhổ tận gốc 

của  bệnh  không?  Nếu  nhƣ  gốc  của  bệnh  nhổ  đƣợc  rồi,  thì  bệnh  của  họ  thực  sự  sẽ 

không còn nữa, đó là thực sự chữa lành rồi. Chƣa nhổ lên đƣợc, quí vị chỉ là họ đau ở 

đâu, quí vị có thể làm cho họ ngừng đau ở đó thôi, tham sân si mạn không nhổ tận gốc 

đƣợc, tham sân si mạn là nguyên nhân của bệnh. Nhân nếu nhƣ gặp đƣợc duyên, bệnh 

liền xuất hiện. 

Duyên  là  gì?  Duyên  có  nội  có  ngoại.  Nội  duyên  oán  hận  não  nộ  phiền,  đây  là 

phiền não của quí vị, ngoại duyên tài sắc danh thực thùy, mấy thứ này vừa kết hợp lại 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              77/21 

thì sẽ bị bệnh thôi, bệnh của thân thể đã đến rồi, núi sông đất đai bên ngoài đều thay 

đổi.  Đó  chính  là  thiên  tai  xuất  hiện  liên  tục.  Quí  vị  nghĩ  xem,  quí  vị  dùng  những 

phƣơng pháp đó, phải chăng có thể nhổ tận gốc những thứ này? Nhân chƣa nhổ lên 

đƣợc, duyên cũng chƣa nhổ lên đƣợc, quí vị không thể tiêu trừ oán hận não nộ phiền, 

quí  vị  không  thể  tiêu  trừ  tài  sắc  danh  thực  thùy,  quí  vị  làm  sao  có  thể  trị  lành  bệnh 

đƣợc? Cho nên sự trị bệnh đó chúng ta hiểu đƣợc, đó là trị ngọn không phải là trị gốc, 

là trị nhất thời, không phải là đoạn gốc. Làm cho quí vị cảm thấy rất tốt, cảm giác bịnh 

của  mình  không  còn  nữa. Không  lâu  sau,  vài  tháng đã  bệnh  lại, hoặc  là  lâu hơn  một 

chút thì vài năm sau lại bệnh lại. Vì sao vậy? Vì nhân duyên bệnh của họ vẫn còn, quí 

vị chƣa đoạn đƣợc nó, cho nên đạo lý này quí vị phải hiểu. Nhƣ thế quí vị đối với tất cả 

việc trị bệnh, sẽ không cảm thấy kỳ lạ nữa. 

Trung y rất tuyệt, kinh nghiệm năm ngàn năm, lúc tôi còn trẻ khoảng hai mƣơi 

mấy tuổi, thầy Phƣơng Đông Mỹ nói với tôi, thầy nói đông y có kinh nghiệm năm ngàn 

năm, tây  y chỉ có ba trăm năm, thời thế chiến thứ hai, may mắn phát minh ra thuốc 

kháng sinh, cứu đƣợc mạng cho tây y. Nếu nhƣ không có thuốc kháng sinh, tây y từ lâu 

đã không còn nữa. Thầy nói ông tin tƣởng tây y hay là tin tƣởng đông y? Hiện tại đông 

y thực sự cũng có vấn đề, không phải đông y có vấn đề mà thầy thuốc có vấn đề, họ 

không thực sự học cho tốt, vấn đề ở đây vậy. Thực sự học đông y tƣơng đối khó khăn. 

Tôi  ở  Đài  Trung, thầy  giáo  tôi  là  một  ngƣời  rất giỏi  về đông  y, là  lão  cƣ  sĩ  Lý  Bỉnh 

Nam. Tôi thực sự muốn học theo thầy. Thầy nói với tôi: tuổi ông đã quá rồi. Thầy nói 

nếu nhƣ ông chƣa đến 20 tuổi, tôi nhất định sẽ dạy ông. Ông năm nay đã 30 tuổi, muộn 

quá  rồi.  Học  tập  đông  y  ít  nhất  phải  công  phu  mƣời  năm  trở  lên.  Ngày  xƣa  đông  y 

Trung Quốc là đời này truyền qua đời khác. Trẻ con từ hai ba tuổi chúng đã xem chẩn 

đoán, xem trị bệnh. Trẻ con ba bốn tuổi chúng đã rất rõ ràng về huyệt đạo. Ngƣời lớn 

hỏi chúng, chỉ ra huyệt đạo, chúng đều có thể chỉ ra đƣợc. Cho nên từ nhỏ đã thấy rồi. 

Thời đó thầy thuốc tốt, thuốc cũng tốt. Hiện nay con ngƣời không có phƣớc báo, tạo 

nghiệp nặng quá. Cho nên thầy thuốc đông y giỏi không dễ dàng gặp đƣợc nữa, có thể 

gặp, không thể cầu, thuốc men đều có vấn đề, thuốc giả nhiều quá. Đất đai hiện nay rất 

nhiều loại cây thuốc không thể sinh sống. Vì sao vậy?  Đất đai bị thuốc trừ sâu, phân 

bón làm độc hại rồi. Thổ nhƣỡng có độc, quí vị nói xem còn cách gì nữa? 

Đoạn sau của Kinh Vô Lƣợng Thọ đức Phật nói, đó là nói về hiện tại, ngƣời hiện 

tại “uống đắng ăn độc”, chúng ta đọc đến đoạn này cảm nhận vô cùng sâu sắc, ngƣời 

hiện tại có gì hạnh phúc đâu? Ép bản thân chúng ta phải xuống ruộng mà cày cấy. Nhƣ 

vậy mới yên tâm. Hiện tại trong thực phẩm chay cũng có thuốc trừ sâu, phân hóa học, 

ăn mặn thì khỏi phải nói rồi, việc đó càng nghiêm trọng hơn. Quí vị nếu nhƣ nhìn thấy, 

quí vị sẽ sợ hãi. Quí vị tận mắt nhìn thấy quí vị sẽ không dám ăn thịt nữa. Nƣớc biển 

trong biển có độc, cho nên trong hải sản vấn đề rất nghiêm trọng, rất nhiều bệnh tật đều 

từ ăn uống mà có, bệnh tùng khẩu nhập! Làm thế nào? Đức Phật dạy chúng ta giống 

nhƣ ý nghĩa lời của ông Bladen nói vậy: thay đổi tâm thái. Vì sao vậy? Cảnh tùy tâm 

chuyển. Nhà Phật nói: tâm thanh tịnh là một hệ miễn dịch tốt nhất con ngƣời chúng ta, 

tâm thanh tịnh nó sẽ không lây nhiễm vi rút, tâm đại từ bi có thể hóa giải vi rút, cho 

nên thanh tịnh từ bi gia hộ quí vị bình an. Thế giới ngày nay không phải một quốc gia 

nào, một địa phƣơng cục bộ nào, không phải vậy, toàn thế giới dƣờng nhƣ không có 

ngoại lệ. Trái đất này nhỏ quá, tin tức rất phát triển. Ngày nay tƣ tƣởng nhân loại bất 

thiện, ngôn hạnh bất thiện là một vấn đề lớn phổ biến ở thế gian, không cục hạn ở đâu 

cả. Cho nên chúng ta dùng tâm lƣợng gì để đối đãi, đây là vấn đề lớn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              78/21 

Những năm thập niên 70 vào thế kỷ trƣớc, Tiến sĩ Townenbe ngƣời Anh đã nói, 

muốn giải quyết vấn đề xã hội thế kỷ 21, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật Pháp 

Đại thừa, quí vị có tin tƣởng không? Nó là thật sao? Tôi hỏi qua rất nhiều ngƣời, hơn 

nữa thực sự là ngƣời có nghiên cứu đối với đối với văn hóa truyền thống, bao gồm cả 

ngƣời nƣớc ngoài, họ không dám đoán định. Nếu nhƣ hỏi học thuyết Khổng Mạnh là gì? 

Nói một câu thôi. Phật Pháp Đại thừa là gì? Không cần nhiều lời, một câu thôi. “Khổng 

nói thành nhân, Mạnh nói thủ nghĩa”, dùng hai chữ nhân nghĩa. “Đạo của phu tử, chỉ là 

trung thứ mà thôi”. Chúng ta dùng bốn chữ có thể đại diện đƣợc. Văn hóa truyền thống 

xƣa, nhân nghĩa trung thứ, có thể giải quyết vấn đề của thế giới không? Có thể. 

Nhân là yêu ngƣời. Trong nhân bao gồm cả hiếu để. Hiếu để, nó là gốc của Nhân, 

bao gồm hiếu để. Nghĩa là hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Chúng ta có thể tuân thủ, có thể 

học  tập.  Trung, trung  là  không  thiên  lệch  tà  vạy,  tâm  của  quí  vị  ngay  thẳng, hành  vi 

ngay thẳng, tiêu chuẩn thiên tà là giáo huấn của Thánh nhân, quí vị có thể giữ đƣợc, 

đối với tất cả mọi ngƣời bất luận họ phạm tội nhƣ thế nào, phải tha thứ cho họ, là thứ! 

Không nên trách mắng họ. Vì sao vậy? Họ chƣa đƣợc giáo dục. Trong xã hội này họ 

làm sao  mà không trở thành xấu xa đƣợc? Nếu nhƣ họ không trở thành xấu xa họ là 

Phật Bồ Tát tái lai rồi, họ là đại thánh đại hiền, nếu không thì họ chắc chắn sẽ trở nên 

xấu xa, đây là cái thùng nhuộm, cho nên tất cả đều nên tha thứ. 

Nói chung, “việc làm không nhƣ ý, phải xét lại bản thân”, thƣờng thƣờng hồi 

quang phản chiếu, nhìn lại bản thân, quí vị liền có thể thông cảm đƣợc cho ngƣời khác, 

không  truy  cứu,  lỗi  lầm  nhƣ  thế  nào  cũng  không  cần  truy  cứu,  cũng  không  cần  để  ở 

trong lòng, làm tấm gƣơng tốt cho ngƣời khác noi theo, cảm hóa họ, hi vọng họ cải tà 

quy chánh, vậy là ngƣời tốt rồi. Nếu nhƣ có tâm trách mắng ngƣời khác, tâm của quí vị 

sẽ không đủ đôn hậu. Họ có lỗi lầm quí vị theo đó thì cũng có lỗi lầm, quí vị sai rồi, 

đây là trung thứ. Cho nên dùng bốn chữ này, thực sự lời của Townenbe nói không sai tí 

nào. Đại thừa chúng ta cũng dùng bốn chữ, “chân thành từ bi”, lời của Townenbe nói 

không  sai!  Xử  thế  đối  ngƣời  tiếp  vật,  nhất  định  phải  chân  thành.  Họ  lừa  mình,  mình 

dùng tâm chân thành đối với họ, dùng tâm từ bi tiếp vật. Đại thừa và Khổng Mạnh ý 

nghĩa rất gần nhau, thực sự có thể giải quyết những vấn đề tai nạn của thế giới 21, giúp 

đỡ tất cả mọi ngƣời, đây là lời của Bladen đã nói, giúp tất cả mọi ngƣời bỏ ác làm thiện, 

cải tà quy chánh, xã hội đƣợc cứu rồi. Thực sự đƣợc sao? Thật đƣợc. Chúng tôi từng đã 

làm thí nghiệm, tại tiểu trấn Thang Trì An Huy, từng làm thí nghiệm ba năm, vô cùng 

hữu hiệu, vô cùng hữu ích. Tật bệnh và tai nạn là liên đới, là tƣơng thông, có quan hệ 

mật thiết. Chúng ta làm thế nào để trƣớc là bảo hộ bản thân, bảo vệ sự mạnh khỏe của 

mình, bảo vệ môi trƣờng cƣ trú của mình, giảm thiểu tai nạn, tôi tin tƣởng mỗi ngƣời 

đều có ý nguyện này. Quí vị phải thực sự chịu học. Trong kinh giáo Đại thừa, trong 

Khổng Mạnh thực sự có phƣơng pháp để đối trị. Chúng ta nói nhiều lời nhƣ vậy đều là 

nói rõ trong Pháp Tập Kinh, Bồ Tát ma ha tát đƣợc thiên nhãn của Chƣ Phật Nhƣ Lai. 

Lại  nữa  trong  Đại  Trí  Độ  Luận  nói:  thiên  nhãn  thấy  suốt,  tức  bất  động  mà  khắp  cả, 

mƣời  phƣơng  không  đến,  tỳ  kheo  cũng  không  đến.  Nhƣ  thiên  nhãn  của  Phật,  mƣời 

phƣơng quốc độ đều trong một lúc mà nhìn thấy hết. Chúng ta đọc tiếp đoạn này. 

Sau đây là giải thích của Hoàng Niệm Lão. Theo trên kinh luận, có thể biết Pháp 

Tạng Bồ Tát ma ha tát, thừa oai thần của Thế Gian Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai gia bị mà 

đƣợc  thiên nhãn  nhƣ  Phật.  Nên  có  thể  bất  động  mà  thấy  khắp  mƣời  phƣơng,  những 

quốc độ Phật thuyết đều thấy rõ hết. Lời này là thật không phải giả, nhƣng rất không dễ 

hiểu. Vì sao vậy? Vì không phải là cảnh giới của chúng ta, Phật nói với chúng ta, thời 

gian và không gian không phải là thật. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              79/21 

Quí vị xem chúng ta học Phật, lúc mới sơ học học Bách Pháp Minh Môn, trong 

Bách Pháp Minh Môn đã nói rất rõ về điều đó. Thời phân chính là thời gian, phƣơng 

phân chính là không gian, hai pháp này đều thuộc về hai mƣơi bốn pháp bất tƣơng ƣng, 

thế nào gọi là bất tƣơng ƣng? Nó không tƣơng ƣng với tâm pháp, cũng không tƣơng 

ƣng với tâm sở pháp, cũng không tƣơng ƣng với sắc pháp. Nhƣng nó là hiện tƣợng giả 

do  tâm,  tâm  sở, sắc  pháp  sản  sanh  ra. Dùng  lời hiện  tại  để nói  gọi là  khái  niệm  trừu 

tƣợng, nó không phải là thật, quí vị không thể nói nó không có, quí vị cũng không thể 

nói nó thật có. Nếu nhƣ chúng ta có năng lực đột phá tầng không gian, thì hiện tƣợng 

này  không  có  nữa.  Thời  gian  không  có,  chính  là  không  có  trƣớc  sau,  quá  khứ  vị  lai 

không có; không gian không có, nói cho quí vị biết là cự ly không còn. Mƣời phƣơng 

vô lƣợng vô biên những quốc độ Phật này ở đâu? Đều ngay trƣớc mắt. Cự ly không có 

nữa. Cho nên tất cả những quốc độ chƣ Phật  trong mƣời phƣơng ba đời, Bồ Tát Pháp 

Tạng đều nhìn thấy hết. Vậy những tầng không gian này từ đâu mà đến? Đây chính là 

nói rõ hai mƣơi bốn pháp bất tƣơng ƣng từ đâu mà đến. Là từ trong vọng tƣởng phân 

biệt  chấp trƣớc  của  quí  vị  mà  biến  hiện ra. Quí  vị  có  thể  đoạn  trừ  đƣợc vọng  tƣởng, 

phân biệt, chấp trƣớc, nó liền không còn nữa, nó không phải là thật. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  nói  rất  hay:  “phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”. 

Không những lục đạo là hƣ vọng, tứ thánh pháp giới cũng là hƣ vọng, còn bao gồm cả 

Cõi Thật báo trang nghiêm của chƣ Phật cũng là hƣ vọng. Bởi vì Phật không nói Cõi 

Thật báo là ngoại lệ, không có nói vậy. Cõi thật báo làm sao mà hƣ vọng đƣợc, cõi thật 

báo bất sanh bất diệt mà. Thực sự mà nói là nó có sanh diệt. Trong kinh Đại thừa nói 

với  chúng  ta:  Quí  vị  phá  nhất  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần  pháp  thân,  thập  pháp 

giới không thấy nữa, giống nhƣ một giấc mộng vậy, quí vị tỉnh lại rồi, tỉnh lại rồi vừa 

thấy thế gian này, đây là cõi Thật báo trang nghiêm. Cõi Thật báo trang nghiêm đích 

thực là  không  có  thay  đổi. Cõi  thật báo  hiện tiền, cõi thật báo  sanh  rồi, nó không có 

thay đổi. Vì sao nó không có thay đổi? Nó chỉ có duy tâm sở hiện, nó không có duy 

thức sở biến. Bởi vì thức đã chuyển trở lại rồi. Chuyển bát thức thành tứ trí, cho nên nó 

không có thay đổi. Ngƣời ở Thế giới Cực Lạc trƣờng thọ, thọ bao lâu? Nói đại khái thì 

khoảng ba đại a tăng kỳ kiếp. Vì sao có cách nói nhƣ vậy? Họ ở cõi Thật báo trú thời 

gian dài nhƣ vậy, tập khí vô thỉ vô minh đoạn tận rồi, tập khí vô thỉ vô minh không có 

phƣơng pháp để đoạn trừ, chỉ là mặc kệ nó thôi, tự nhiên sẽ không còn nữa. Để cho 

thời gian đào thải nó. Thời gian này phải lâu nhƣ vậy, phải ba a tăng kỳ kiếp. Vô thỉ vô 

minh đào thải hết rồi hoàn toàn không còn nữa, quả vị này sẽ không gọi là Đẳng giác 

mà gọi là Diệu giác. Diệu giác có ở cõi Thật báo trang nghiêm không? Không. Họ đến 

đâu rồi? Họ đến Thƣờng tịch quang rồi. Thƣờng tịch quang là tự tánh. Nói cách khác, 

viên  mãn  trở  về  tự tánh  rồi. Tự  tánh không phải  là  tinh thần, cũng không  phải là vật 

chất. Nó có mặt khắp nơi, có mặt mọi lúc. 

Huệ Năng đại sƣ  lúc kiến tánh nói ra năm câu, nói với chúng ta tự tánh nhƣ thế 

nào. Ngài  nói  rất  đơn  giản, không  nói  tỉ  mỉ.  Chính  là  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  thanh 

tịnh”, tự tánh là thanh tịnh, không bị nhiễm ô. Chúng ta hiện tại tự tánh có bị nhiễm ô 

không? Cũng không có. Nhiễm ô là A lại ya có nhiễm ô. Tự tánh không bị nhiễm ô, là 

thanh tịnh. “Vốn không sanh diệt”, nó thực sự không sanh không diệt. Cho nên trong 

kinh  giáo  gọi  nó  là  đại  bát  niết  bàn.  “Vốn  tự  đầy  đủ”,  tuy  cái  gì  nó  cũng  không  có, 

nhƣng  đầy  đủ  trí  tuệ  đức  tƣớng  viên  mãn.  Cho  nên  quốc  sƣ  Hiền  Thủ  trong  Hoàn 

Nguyên Quán gọi nó là “tự tánh thanh tịnh viên minh thể”, gọi là viên minh. Minh là 

trí  tuệ,  viên  là  đức  tƣớng.  “Vốn  không  dao  động”  chính  là  tự  tánh  vốn  định.  “Năng 

sanh vạn pháp”, tất cả vạn pháp là từ nó mà sanh ra. Nó thứ gì cũng không có, những 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              80/21 

thứ đƣợc nó sanh ra gọi là vạn pháp kia, quí vị phải hiểu đƣợc vạn pháp đƣợc sanh ra, 

tƣớng có tánh không, sự có lý không, nhân quả có, đến lúc minh tâm kiến tánh nhân 

quả vẫn còn. Đến lúc tập khí vô thỉ vô minh đoạn tận rồi, nhân quả liền không còn nữa. 

Vì  sao  vậy?  Họ  trở  về  với  Thƣờng  tịch  quang  thì  không  còn  nữa.  Ngày  mà  A  lại  ya 

xuất hiện thì nhân quả liền hiện tiền, khởi tâm động niệm rồi. Ý niệm thứ nhất không 

có nhân quả, niệm thứ hai có nhân, niệm thứ nhất là nhân, niệm thứ hai là quả. Niệm 

thứ hai là nhân, niệm thứ ba chính là quả. Nhân quả liền theo đó mà đến. Đạo lý này 

quí vị không thể không biết. Cho nên chƣ vị cổ đức thƣờng nói: “vạn pháp giai không, 

nhân quả bất không”, lời này nói rất có lý. Nhân quả và A lại ya là tƣơng đồng, đồng 

sanh  đồng  diệt.  Chuyển  thức  thành  trí,  nhân  quả  liền  không  còn.  Trƣớc  lúc  chƣa 

chuyển A lại ya thành đại viên cảnh trí, thì nhân quả tồn tại. Cho nên khởi tâm động 

niệm đều có nhân quả. Niệm của quí vị là nhiễm hay là tịnh, là thiện hay là ác, đều có 

báo ứng, bản thân quí vị không biết đƣợc, đợi lúc báo ứng hiện tiền thì quí vị hối hận 

cũng không kịp nữa. Những đạo lý, chân tƣớng này, trong kinh Phật nói là chƣ pháp 

tƣớng thật, đích thực chỉ có trong kinh giáo Đại thừa mới nói thấu triệt thôi. Vô cùng 

hiếm có, những nhà khoa học cận đại này, họ đang nghiên cứu phát hiện, nguyên khởi 

của  vũ  trụ,  nguyên  khởi  của  sinh  mạng,  nguyên  khởi  hiện  tƣợng  tinh  thần  và  hiện 

tƣợng vật chất, nghiên cứu của họ và kinh Đại thừa giảng càng ngày càng gần nhau. 

Cho nên tôi tin tƣởng sau hai ba mƣơi năm nữa, Phật Giáo ở thế gian này không còn 

gọi là tôn giáo, mà gọi là khoa học cao cấp, đƣợc các nhà khoa học thừa nhận, khẳng 

định rồi. Quí vị xem ba ngàn năm trƣớc, Phật Thích Ca Mâu Ni nói, ba ngàn năm sau 

các nhà khoa học đã chứng  minh đƣợc nó. Chứng minh đầu tiên chính là hiện tƣợng 

vật chất là giả, không tồn tại. Vật chất là thế nào? Chính là huyễn tƣớng do ý niệm tích 

lũy liên tục sản sanh. Đây là kết luận của các nhà khoa học. Quí vị xem, nó không phải 

là tất cả các pháp từ tâm tƣởng sanh đó sao? Hiện tƣợng vật chất là từ tâm tƣởng sanh, 

hiện tƣợng tinh thần vẫn là từ tâm tƣởng sanh. Quí vị liền biết năng lƣợng của ý niệm 

này lớn biết bao! Ý niệm này của chúng ta nói là năng lƣợng mất đi là gì? Là tán loạn, 

tức là quí vị suy nghĩ lung tung. Quí vị nghĩ nhiều quá, phân tán rồi. Giống nhƣ ánh 

sáng  vậy,  quí  vị  tán  quang  rồi.  Nếu  nhƣ  quí  vị  có  thể  dùng  tia  laser,  đem  quang  thu 

thành một điểm, vậy thì sức mạnh sẽ rất lớn. Sức mạnh đó có thể làm tinh cầu thay đổi 

quỷ đạo vận hành của nó ở trong thái không. Quí vị có năng lực thay đổi nó.  Quỹ đạo 

của trái đất trong thái không bị lệch lạc. Quí vị có năng lực chính là dùng ý niệm của 

quí vị có thể làm cho nó khôi phục lại, có năng lƣợng lớn nhƣ vậy. Vậy trên trái đất 

phát sanh tai nạn nhỏ có nghĩa lý gì? Rất dễ dàng sửa đổi. Có thể có ngƣời nói rồi, Phật 

Bồ Tát có năng lƣợng này, vì sao không cứu những ngƣời trên trái đất này? Điều này 

vừa mới giảng rồi, thầy thuốc họ có thể đến giúp quí vị trị bệnh một lúc, có thể làm cho 

tai nạn của quí vị giảm nhẹ, thời gian tai nạn rút ngắn, nhƣng tham sân si của quí vị tạo 

nghiệp chƣa đoạn, đó là nhân của tai nạn. Họ cũng là có thể trị ngọn, không thể trị gốc. 

Trị gốc phải nhờ bản thân, bản thân giác ngộ mới thực sự là gốc ngọn đều trị. Chúng ta 

cầu Phật Bồ Tát, đại tai nạn cầu, có cảm ứng hay không? Có cảm ứng. Trị ngọn. Cảm 

ứng rồi, bản thân rất vui sƣớng, Phật Bồ Tát gia hộ cho tôi. Qua hai ngày vọng niệm lại 

đến rồi, lại làm việc xấu nữa, lại đi cầu Bồ Tát, cầu nhiều thì không linh nữa. Ngƣời 

cùng  tâm  này,  tâm  cùng  lý  này.  Quí  vị  từ  từ  mà  suy  nghĩ  sẽ  suy  nghĩ  thông  đƣợc, 

không có ai nghĩ không thông. Đây là thật, không phải giả. Trong Phật Giáo không có 

mảy may mê tín nào cả. Cho nên đích thực thời gian không gian đã đột phá đƣợc rồi, 

liền tại nơi đây bất động, mƣời phƣơng vô lƣợng vô biên quốc độ, tất cả đều hiện tiền. 

Giống nhƣ xem những kênh truyền hình vậy. Tôi xem từng kênh từng kênh một, đều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              81/21 

ngay trƣớc mắt. Chúng ta hiện tại xem kênh này là một hình ảnh, hình phẳng, đột phá 

tầng  không  gian  nhìn  thấy  là  hình  lập  thể,  không  phải  là  hình  một  chiều.  Muốn  xem 

một  quốc  độ  Phật  nào  đó,  thì  quốc  độ  Phật  đó  liền  hiện  tiền.  Cho  nên  tỳ  kheo  Pháp 

Tạng dùng thời gian thiên ức kiếp, thời gian dài nhƣ vậy, chọn lựa trong mỗi một thế 

giới, chọn thứ ƣu tú nhất, tốt nhất, tạo thành Thế giới Cực Lạc. Nên sự đẹp đẽ của thế 

giới Cực Lạc là tập trung đại thành của mƣời phƣơng ba đời tất cả chƣ Phật quốc độ, 

đại thành tốt đẹp. Nhƣ vậy mới vƣợt qua quốc độ của chƣ Phật. Chúng ta hiểu đƣợc 

đạo lý này, cùng một đạo lý này, tôi giảng thêm một chuyện nhỏ để chia sẻ với quí vị, 

chúng ta nói văn hóa truyền thống bị mất đi cả trăm năm rồi, cho nên hiện tại ngƣời 

không  hiểu  đƣợc  văn  hóa  truyền  thống,  quí  vị  không  thể  trách  họ,  cha  mẹ  họ  không 

hiểu, ông bà họ không hiểu, ông bà cố cũng không hiểu. Dƣờng nhƣ hiểu đƣợc là cao 

tổ mới hiểu đƣợc một ít mà thôi, cũng tức là ngƣời của năm dân quốc thứ hai mƣơi trở 

về trƣớc họ có đƣợc ấn tƣợng này. Năm Dân quốc thứ mƣời trở về trƣớc ngƣời ta hiểu 

đƣợc, năm hai mƣơi trở về trƣớc ngƣời ta có ấn tƣợng này, không phải rất hiểu thật. Ba 

mƣơi năm trở về sau dần dần sẽ không hiểu nữa, dần dần bị lãng quên. Đó là thời gian 

kháng chiến. Kháng chiến bắt đầu là năm thứ 26, đánh tám năm, văn hóa truyền thống 

bị đánh cho sạch luôn. Cho nên trong kinh Phật nói rất hay: “Tiên nhân bất thiện, bất 

thức  đạo  đức, vô  hữu  ngữ  giả”.  Quí  vị  không  thể  trách  ngƣời  ta.  Cho  nên  phải  dùng 

“thứ đạo”, trung thứ để đối đãi với ngƣời, nhìn nhận sự việc này. 

Chúng  ta  làm  nhƣ  thế  nào  để  phục  hƣng  văn  hóa  truyền  thống?  Đƣơng  nhiên 

chúng ta có đƣợc trƣờng học này để bồi dƣỡng là tốt, không có phƣớc báo! Tôi một đời 

cũng  muốn,  muốn  học,  muốn  dạy.  Không  có  phƣớc.  Một  đời  sống  cuộc  sống  lang 

thang, không có nhà. Tôi cũng rất đƣợc an ủi. Vì sao vậy? Phật Thích Ca Mâu Ni một 

đời cũng sống cuộc sống lang thang. Ngài mỗi ngày ngủ dƣới gốc cây một đêm, tôi còn 

có  một  căn  phòng  nhỏ  để  ở. Đây  là  gì?  Đây  là  phƣớc  báo  chƣa  đủ. Học  chỉ  cần  bản 

thân hiểu đƣợc phƣơng pháp, bản thân tự học có thể thành tựu. Cổ nhân nói: “thiên hạ 

không có việc khó, chỉ sợ ngƣời có tâm”. Có tâm đây là gì? Có chí. Nhà Phật nói có 

nguyện, có nguyện ắt thành. Quí vị thật muốn học, bắt đầu học từ đâu, điều này mới 

quan trọng. Phải bắt đầu học từ đức hạnh trƣớc. Khổng Tử dạy học điều đầu tiên là đức 

hạnh, thứ hai là lời nói. Chính sự, văn học là việc về sau. Đức hạnh là số một. Trong 

đức hạnh là lấy hiếu kính làm gốc. “Hiếu dƣỡng cha mẹ, phụng sự sƣ trƣởng”. Hai câu 

đầu trong tịnh nghiệp tam phƣớc của  Quán Vô Lƣợng Thọ Kinh, là đại căn đại bổn 

của pháp thế gian xuất thế gian. Quí vị không có căn này, quí vị sẽ không thành tựu, có 

dụng công hiểu đƣợc phƣơng pháp bao nhiêu cũng không thể thành tựu, thành tựu có 

hạn thôi. Vậy nếu nhƣ quí vị có căn thì sự thành tựu đó sẽ khác. Học Nho thành tựu là 

Thánh hiền. Học Phật thành tựu là Phật Bồ Tát. Học đạo thành tựu là thần tiên. Đây là 

thật không phải giả. Cho nên quí vị hiểu phƣơng pháp. 

Đức hạnh, Nho, Thích, Đạo ba gốc này cắm chắc rồi. Một đời phải giữ gìn, cẩn 

thận duy trì, không thể làm cho mất đi. Thứ hai là phải học văn ngôn học cho rành, văn 

ngôn không khó. Phải chọn phƣơng pháp học thuộc. Phƣơng pháp này ở Trung Quốc 

dùng đã mấy ngàn năm rồi, rất có hiệu quả. Đọc thuộc cổ văn, đọc thuộc chú giải, có 

phân lƣợng đọc 100 thiên là đủ rồi. Một tuần đọc một thiên, hai năm liền hoàn thành. 

Đây là cơ sở, chính là cơ sở của văn hóa truyền thống xƣa. Cơ sở đặt vững vàng rồi, thì 

phải nhớ kỹ một môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, dùng thời gian mƣời năm, “mƣời 

năm đèn sách, một bƣớc thành danh”, mƣời năm chuyên học một thứ, chuyên học một 

thứ là gì? là tam học giới định tuệ đều ở trong đó. Chuyên học một thứ là trì giới. Nhất 

môn thâm nhập là tu định. Định đến một trình độ nhất định liền khai mở trí tuệ. Thông 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              82/21 

thƣờng nói là hàng lợi căn ba năm liền đắc tam muội. Kém hơn một chút tôi nghĩ bốn 

năm, năm năm tâm đã định, tám năm chín năm khai trí tuệ. Nếu là ngƣời căn lợi ba 

năm đắc định, năm năm liền khai trí tuệ. Trí tuệ khai rồi còn không nên thay đổi, nhất 

định phải tu nó cho đủ mƣời năm. Vì sao vậy?  Quí vị đƣợc căn thâm đế cố, định công 

phải  thêm  sâu.  Vậy  huệ  liền  lớn  rồi,  trí  tuệ  lớn,  không  thể  triệt  ngộ,  cũng  có  thể  đạt 

đƣợc đại ngộ. Vừa ngộ, tất cả pháp họ liền tự nhiên quán thông. Một kinh thông rồi, tất 

cả kinh đều thông. Tất cả kinh này không phải là nói kinh Phật, tất cả những điển tịch 

quí vị đều thông hết. Vừa tiếp xúc liền thông rồi. 

Ở Trung Quốc Huệ Năng đại sƣ là một tấm gƣơng tốt nhất. Quí vị xem pháp thế 

gian xuất thế gian quí vị thỉnh giáo với Ngài , Ngài đều sẽ giảng cho quí vị rất rõ ràng, 

rất thấu đáo. Không có một thứ gì làm khó đƣợc Ngài. Đây là trí tuệ hiện tiền. Trí tuệ 

từ đâu mà có? Trong tự tánh vốn có. Phật trong Kinh Hoa Nghiêm có nói: tất cả chúng 

sanh đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai, bản thân quí vị vốn có. Dùng phƣơng pháp 

giới  định  tuệ  này,  để  khai  phát  ra  trí  tuệ  đức  tƣớng  trong  tự  tánh  của  mình.  Đây  là 

phƣơng pháp mà  Ấn Độ cổ và lão tổ tông chúng ta dùng. Quí vị nếu nhƣ không tin 

tƣởng phƣơng pháp này mà học phƣơng pháp của ngƣời nƣớc ngoài, học một đời cái gì 

cũng không thông đƣợc. Đó là thật, nơi nơi đều có chƣớng ngại, vẫn không bằng một 

ngƣời chân thật niệm Phật. Chân thật niệm Phật, thực sự niệm Phật trung thực, niệm ba 

năm họ cũng thông rồi, điều này không thể nghĩ bàn. Đến lúc đắc định, tầng thời gian 

không gian dần dần đƣợc hóa giải. Đến lúc trí tuệ hiện tiền, có thể nói là đại bộ phần 

đã đƣợc hóa giải. Xa gần không còn nữa, trƣớc sau không có nữa. Điều này hoàn toàn 

tƣơng  đồng  với  điều  Phật  đã  nói  trong  kinh.  Sự  việc  này  là  thật,  không  phải  là  giả. 

Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này, tu hành cho tốt cũng có thể nhập vào cảnh giới này. 

Câu dƣới này nói: khởi phát nguyện thù thắng vô thƣợng,  “khởi” cũng có nghĩa 

là “phát”,  không còn gì cao hơn nữa, đó gọi là vô thƣợng. Nguyện của ngài phát rất 

lớn. Thù thắng là việc siêu tuyệt hi hữu nên nói là thù thắng. Hội Sớ viết: không có gì 

cao hơn nữa nên gọi là vô thƣợng. Siêu thắng các nguyện nên nói là thù thắng, gọi là 

trang nghiêm vô thƣợng, thọ lạc vô thƣợng vậy. Quang thọ vô thƣợng, danh hiệu vô 

thƣợng, sanh nhân vô thƣợng, lợi ích đƣợc vô thƣợng, là tổng 48 đại nguyện. Mấy câu 

này ý nghĩa rất sâu. 

Quí vị xem vô thƣợng đã nói ra cho chúng ta vô cùng cụ thể, “trang nghiêm vô 

thƣợng”, trang nghiêm, ngƣời hiện tại nói là tốt đẹp. Thế giới Cực Lạc tốt đẹp, quốc độ 

của tất cả chƣ Phật đều không thể sánh bằng. Vì sao vậy? Vì giống nhƣ kiến trúc hiện 

nay,  nó  lựa  chọn  tất cả  những  tinh hoa trong  kiến  trúc, tốt  đẹp  nhất  để xây  dựng thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Quốc độ của chƣ Phật mƣời phƣơng, tỳ kheo Pháp Tạng đi 

tham  học,  hiện  nay  ngƣời  ta  nói  khảo  sát,  quan  sát.  Ngài  không  để  sót  một  cõi  nào. 

Phát nguyện này không thể nghĩ bàn! Không sót cõi nào, không phải xem một hai cõi 

mà thôi. Cho nên trang nghiêm vô thƣợng. 

“Thọ lạc vô thƣợng”, quí vị hƣởng thụ ở thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Lạc này 

có phải là rất vui vẻ hay không? Không phải vậy. Nếu nhƣ quí vị cảm thấy rất vui vẻ, 

thì đó là tình chấp, quí vị xem trong thất tình: hỷ nộ ai lạc ái ố dục, đây là phiền não! 

Những phiền não này đều không có mới gọi là lạc, tức là thất tình ngũ dục toàn không 

có  nữa,  lạc  này  chúng  ta  nói  không  đƣợc.  Quí  vị  cũng  không  lãnh  hội  đƣợc,  không 

nhập vào cảnh giới này quí vị không hiểu đƣợc. Thực sự khế nhập cảnh giới này quí vị 

mới biết đƣợc. Tức là khổ lạc ƣu hỉ toàn không còn. Đây là Phật nói năm loại thọ của 

lục đạo chúng sanh. Khổ lạc ƣu hỷ toàn bộ không có nữa. Đây gọi là chân lạc. Cho nên 

lạc này không phải là lạc của khổ lạc. Có thể nói là đƣợc đại tự tại, thanh tịnh tự tại. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              83/21 

“Quang thọ vô thƣợng”, quang là quang minh, cũng đại biểu cho trí tuệ. Thọ rất 

dài, ba đại a tăng kỳ kiếp, từ sơ trú đến đẳng giác, trong thời gian dài nhƣ vậy không có 

thay đổi, con ngƣời không có những hiện tƣợng sanh lão bệnh. Thế gian chúng ta có 

suy lão, thế giới Cực Lạc không có, ba đại a tăng kỳ kiếp vĩnh viễn là trẻ mãi, thân thể 

vĩnh viễn  cƣờng tráng. Vì sao vậy? Họ không có thay đổi. Tức là họ không có phân 

biệt chấp trƣớc, cho nên họ không thay đổi. Phải biết thân thể chúng ta lão hóa, sẽ suy 

lão, đều là vì quí vị có ý niệm. Quí vị xem tuổi tác dần dần tăng lên, già rồi, họ có 

những ý niệm này. Một tiếng già rồi, họ thực sự liền già đi, việc là nhƣ vậy, già rồi liền 

nghĩ đến có bệnh, nghĩ đến bệnh bệnh liền có. Đến lúc bệnh nghĩ đến chết, chết liền 

đến. Toàn là từ tâm tƣởng sanh! Thế giới Cực Lạc trƣớc nay chƣa từng có ý niệm này, 

không có quan niệm  này. Cho nên họ cũng không già, họ cũng không bệnh, họ cũng 

không chết. Đến phẩm cuối cùng lúc sanh tƣớng vô minh tập khí đoạn tận, họ trở về 

với  Thƣờng  tịch  quang,  gọi  là  Diệu  giác  vị.  Đến  lúc  đó  Cõi  Thật  báo  trang  nghiêm 

không  còn  nữa,  tự  tánh  thanh  tịnh  viên  minh  thể  hiện  tiền.  Hiện  tiền  rồi  có  khởi  tác 

dụng hay không? Khởi tác dụng. Chúng sanh trong mƣời phƣơng thế giới có cảm họ sẽ 

có ứng. Cần dùng thân gì để độ họ liền hiện thân đó. Nên biết hiện thân thuyết pháp họ 

không khởi tâm động niệm. Nếu nhƣ khởi tâm động niệm họ lại biến thành phàm phu 

rồi. Không có đạo lý này. 

Phật Thích Ca Mâu Ni trú tại thế gian chúng ta tám mƣơi năm. Ngƣời Trung Quốc nói 

là hƣ tuế. Trong tám mƣơi năm này những việc Ngài làm, Phật Thích Ca Mâu Ni đích 

thực  không  có  khởi  tâm  động  niệm.  Khởi  tâm  động  niệm  đã  không  có  thì  làm  gì  có 

phân biệt chấp trƣớc. Điều này nên biết. Đây là Phật Bồ Tát ứng hóa tại thế gian, khác 

với chúng ta! Hình dáng bên ngoài thì giống nhau, bên trong hoàn toàn khác nhau. Cho 

nên môi trƣờng họ cƣ trú chúng ta không thể biết đƣợc. Chúng ta thấy bên ngoài hình 

nhƣ giống với chúng ta kỳ thực hoàn toàn khác nhau. Họ vĩnh viễn  trú tại tự tánh, tự 

tánh  vốn  định.  Giảng  kinh  thuyết  pháp  cho  chúng  ta, biểu  diễn  cho  chúng  ta.  Vì  sao 

vậy?  Chúng  ta  có  cảm,  họ  đến  ứng.  Họ  tự  nhiên  có  ứng.  Giống  nhƣ  chúng  ta  đánh 

chuông đánh trống. Chúng ta đánh là cảm, âm thanh của nó là ứng. Nó không có tâm, 

không phải nó phải phân biệt một lúc xem quí vị đánh mạnh một tí, ta phải vang lớn 

hơn một tí; quí vị nhẹ tay một chút, ta vang nhỏ hơn một chút. Không có, hoàn toàn 

không có. Cho nên chúng sanh có cảm, họ liền có ứng. Chúng sanh không có cảm, họ 

liền không hiện nữa. Chúng ta nói họ đã diệt độ rồi, đi rồi. 

Quang thọ vô thƣợng, “danh hiệu vô thƣợng”, đây là một pháp thù diệu vô cùng. 

Vì sao vậy? Họ dùng danh hiệu tiếp dẫn chúng sanh, danh hiệu chính là bốn chữ A Di 

Đà  Phật.  Thông  thƣờng  chúng  ta  thêm  hai  chữ  “nam  mô”,  nam  mô  là  tiếng  Ấn  Độ, 

tiếng Phạn. Ý là quy y, quy mạng, lễ kính. Có nhiều ý nghĩa nhƣ vậy ở trong đó. Thực 

sự niệm Phật cầu sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Đại sƣ Liên Trì nói với chúng 

ta bốn chữ là đủ rồi. Tôi thực sự muốn đến Thế giới Cực Lạc, lời khách sáo thì miễn, 

nam mô là lời khách khí. Nếu nhƣ tín nguyện không kiên định, Tổ sƣ dạy quí vị thêm 

“nam mô”, kết duyên với A Di Đà Phật, tôi quy y A Di Đà Phật, tôi lễ kính A Di Đà 

Phật, tức dùng  những  từ  cung kính này.  Nếu  nhƣ  thực sự  muốn đi, không  cần khách 

khí nữa. 

Trong Trúc Song Tùy Bút có một đoạn nhƣ vậy. Có ngƣời thỉnh giáo với Ngài: 

niệm Phật phải niệm nhƣ thế nào? Ngài dạy ngƣời nam mô A Di Đà Phật, ngƣời ta hỏi 

Ngài bản thân Ngài niệm Phật nhƣ thế nào? Ngài nói tôi niệm A Di Đà Phật. Vì sao 

Ngài dạy ngƣời khác lại thêm hai chữ nữa? Ngài nói quí vị vẫn chƣa muốn vãng sanh, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              84/21 

tôi  thực  sự  muốn vãng sanh, thực sự  muốn vãng sanh nên  không  cần khách khí nữa. 

Thật làm! Nói ra nhƣ vậy, cho nên trƣớc danh hiệu không có hai chữ nam mô. 

“Chấp trì danh hiệu”, điều này trên kinh nói rất rõ ràng, rất thấu đáo. 

Dùng danh hiệu, quí vị xem đơn giản nhƣ vậy, dễ dàng nhƣ vậy, liền có thể làm 

cho  một  phàm  phu  nhất  phẩm  phiền  não  đều  chƣa  đoạn,  tiếp  dẫn  đến  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc, trú Cõi Thật báo trang nghiêm, điều này không thể nghĩ bàn. Pháp 

môn này đến đâu mà tìm đƣợc? Mƣời phƣơng chƣ Phật Bồ Tát không có pháp môn 

này, cho nên chƣ Phật Bồ Tát đều rất từ bi, nhìn thấy quí vị có thể tiếp thu, nhất định 

đem  pháp  môn  này  dạy  cho  quí  vị.  Vì  sao  vậy?  dạy  cho  quí  vị,  quí  vị  một  đời  liền 

thành tựu, quí vị rất nhanh liền thành tựu, quí vị học pháp môn khác không dễ dàng, rất 

khó! Khó ở đâu? Phiền não tập khi của quí vị chƣa đoạn đƣợc. Vọng tƣởng, phân biệt, 

chấp trƣớc  quí vị chƣa buông bỏ đƣợc. Pháp môn này là dùng câu danh hiệu Phật này 

thay thế cho tập khí phiền não, quí vị phải hiểu đạo lý này, quí vị không hiểu đạo lý 

này, niệm A Di Đà Phật vẫn đang vọng tƣởng, vậy là hết cách rồi, bị phá hoại hết, danh 

hiệu Phật này quí vị đã niệm vô ích rồi, nhất định phải niệm cho hết những vọng tƣởng, 

phân biệt, chấp trƣớc, để A Di Đà Phật ở trong tâm. Trong tâm không cho phép bất cứ 

thứ gì tồn tại. Quí vị vãng sanh Tịnh Độ tôi tin rằng nhất định sẽ không vƣợt qua ba 

năm, thì công phu của quí vị thành tựu rồi. Trong tâm có A Di Đà Phật, còn có những 

thứ khác xen tạp, vậy là không chắc chắn rồi. Vì sao không thể có những thứ khác? Tất 

cả những thứ đó đều không phải thật. Nên nhớ những lời trong kinh nói “phàm có hình 

tƣớng đều là hƣ vọng”. Không những tƣớng là hƣ vọng mà ý niệm cũng là hƣ vọng, tất 

cả những ý niệm đều là vọng niệm. Thế nào gọi là chánh niệm? Chánh niệm vô niệm. 

Không có bất cứ vọng niệm nào gọi là chánh niệm. Chúng ta trƣớc khi nhập vào cảnh 

giới này, một câu A Di Đà Phật của chúng ta là chánh niệm của chúng ta, đến Thế giới 

Cực Lạc rồi, quí vị liền chứng đắc, thực sự chánh niệm. 

“Sanh nhân vô thƣợng”, nhân vãng sanh, đích thực siêu việt tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, siêu việt vô lƣợng pháp môn, không thể nào so sánh! Ngƣời thực sự niệm 

Phật    thiên tai  2012 gì gì đó  họ không quan  tâm, không  có việc  gì!  Thiên tai  này  do 

cộng nghiệp chiêu cảm, nếu nhƣ ngƣời trên thế giới này, những số liệu mà nhà khoa 

học cung cấp cho chúng ta, giống nhƣ lời của ông Bladen đã nói, ông Bladen nói toàn 

nhân loại bỏ ác hƣớng thiện, điều này thực sự không dễ dàng gì làm đƣợc, vậy làm cho 

chúng ta nhụt chí rồi, khoa học đƣa ra số liệu này đem đến cho chúng ta tin vui. Họ 

dùng căn bậc hai của một phần trăm nhân khẩu trên toàn thế giới, dùng điều này làm số 

liệu.  Nhân  khẩu  toàn  thế  giới  khoảng  6,5  tỷ  ngƣời.  Căn  bậc  hai  của  một  phần  trăm 

khoảng 8 ngàn ngƣời, vẫn chƣa đến 10.000 ngƣời, liền có thể cứu trái đất, liền có thể 

hóa  giải  thiên  tai,  là  thật  sao?  Nhiều  ngƣời  tạo  tội  nghiệp  nhƣ  vậy,  tám  ngàn  ngƣời 

hành thiện, liền có thể cứu đƣợc trái đất sao? Chúng ta liền nghĩ đến ý niệm đó, một 

thứ là tán loạn, một thứ là tập trung, quí vị sẽ hiểu rõ đạo lý này. Tám ngàn ngƣời này 

thực sự có thể ý niệm tập trung, vậy thì năng lƣợng lớn biết bao? Đủ để hóa giải đƣợc 

những  thiên  tai  trên  trái  đất.  Cho  dù  không  thể  hóa  giải  nhƣng  cũng  giảm  nhẹ  đi  rất 

nhiều. Những ngƣời này biết tìm đâu ra? Tìm trong tín đồ Phật Giáo là đủ rồi. Ngƣời 

thực sự học  Phật  chứ  không phải là ngƣời  học  Phật giả. Giả học  Phật  cũng vô dụng. 

Học Phật thật, thật học Phật, thật làm! Trƣớc hết phải trì giới luật cho tốt. Chƣ vị nhất 

định không nên có tâm phân biệt. Đệ tử quy là Nho gia, chúng ta hà tất phải học nó. 

Cảm ứng thiên là của đạo giáo, tôi lại coi nó thành ngƣời một nhà, Vì sao vậy?  quí vị 

xem Tịnh nghiệp tam phƣớc “hiếu dƣỡng cha mẹ, phụng sự sƣ trƣởng”, làm sao không 

thực tế đƣợc? Phật là vừa mới nêu ra, làm thế nào để thực tiễn?  Đệ tử quy liền thực 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              85/21 

tiễn  rồi.  Tôi  thực  sự  thực  hiện  Đệ  tử  quy  cho  tốt,  hiếu  dƣỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sƣ 

trƣởng, liền làm đƣợc. Đây là  một không phải hai. Từ  tâm bất sát, tôi liền thực tiễn 

đƣợc Cảm ứng thiên. Cảm ứng thiên thực sự làm đƣợc rồi, sát đạo dâm vọng những 

phiền não này  quí vị  liền dừng đƣợc hết. Cuối  cùng là  “tu  thập  thiện nghiệp”, quí vị 

không  có  cái  gốc  Đệ  tử  quy,  Cảm  ứng  thiên  trƣớc  đó,  thì  Thập  thiện  nghiệp  quí  vị 

không làm đƣợc. Quí vị xem hiện tại trên thế giới này, chúng ta thấy rất nhiều nơi tiếp 

xúc với rất nhiều đồng tu, ngƣời tại gia Thập thiện nghiệp làm không đƣợc, ngƣời xuất 

gia Sa Di Luật Nghi làm không đƣợc. Nói cách khác là giả, không phải là thật. Cho nên 

sự suy vi của Phật Giáo suy ở đâu? Suy do giới luật không còn, Phật Giáo liền không 

còn, lễ không còn thì Nho không còn, nhân quả không còn thì đạo liền không còn nữa. 

Chúng ta muốn cứu, luôn hi vọng chánh pháp cửu trú. Tìm ai? Tìm bản thân, tìm ngƣời 

khác, quí vị sẽ thất vọng. Chánh pháp cửu trú bắt đầu làm từ đâu? Bắt đầu làm từ bản 

thân mình. Tâm của mình chính, hạnh chính, thực tiễn bốn cái gốc Nho, Thích, Đạo, 

Thập thiện nghiệp đạo còn thêm Sa di luật nghi, ta đều có thể làm đƣợc hết, thì chánh 

pháp sẽ cửu trú. Ngƣời thực sự có thể làm đƣợc càng nhiều càng tốt, sức mạnh liền lớn 

rồi. Có sức mạnh của tám ngàn ngƣời vậy không tốt lắm rồi sao? 

Tiến sĩ Giang Bổn ngƣời Nhật làm một thí nghiệm, điều này rất nhiều đồng tu 

đều hiểu đƣợc. Hồ Tỳ bà ở Nhật, hồ đó rất lớn thực sự giống nhƣ biển vậy, là một cái 

hồ. Có một eo biển, eo biển này là nƣớc chết, nó không lƣu thông. Cho nên nƣớc trong 

eo biển này vừa dơ vừa thối, hơn hai mƣơi năm, họ làm thí nghiệm, tìm hơn ba trăm 

ngƣời, mời một vị lão pháp sƣ, một vị pháp sƣ hơn chín mƣơi tuổi, ở tại eo biển này, 

mọi ngƣời tập trung ý niệm để làm lễ cầu nguyện. Ý niệm gì cũng đều buông bỏ hết, 

chỉ có một niệm, ý niệm gì? Nƣớc hồ sạch rồi, tôi yêu bạn, nƣớc hồ sạch rồi! Chỉ niệm 

một câu này, hơn ba trăm ngƣời ở đó cùng lão hòa thƣợng niệm một tiếng đồng hồ, qua 

ba ngày nƣớc hồ thực sự sạch sẽ, mùi hôi không còn, thực sự sạch sẽ. Nƣớc sạch đƣợc 

nửa năm. Một lần hơn ba trăm ngƣời cầu nguyện, có thể làm cho nƣớc hồ sạch đƣợc 

nửa năm. Giang Bổn cũng là bạn thân của tôi. Tôi nói với ông ấy, tôi nói tốt nhất hai 

tháng đi cầu nguyện một lần, làm  một lần nhƣ vậy. Nƣớc hồ đó không phải sẽ vĩnh 

viễn sạch sẽ rồi sao? Cho nên sự cầu nguyện này tác dụng của nó thật tình mà nói, đây 

là làm ra một chứng minh nó là trị ngọn không phải là trị gốc. 

Trị gốc nhƣ thế nào? Nếu nhƣ tâm những ngƣời này đều thanh tịnh, tâm thanh 

tịnh  rồi,  nƣớc  trong  eo  biển  đó  liền  thanh  tịnh.  Đây  là  trị  gốc.  Biện  pháp  hiện  nay 

đƣơng nhiên trị gốc kiêm trị ngọn là việc tốt nhất. Trị gốc là dạy học, đoan chánh nhân 

tâm, khuyến hóa đại chúng không thể có ác niệm. Có ác niệm không những hại mình 

mà cũng hại ngƣời khác. Tội hại bản thân thì nhẹ, tội hại ngƣời khác thì nặng. Ngƣời ta 

vô tội lại bị quí vị hại. Món nợ này phải đổ lên đầu mình rồi. Phải hiểu đƣợc đạo lý này, 

quí vị thực sự đem những đạo lý này làm cho rõ ràng, cho thấu đáo rồi, thì tâm của quí 

vị tự  nhiên  liền  ngay  thẳng. Thời thời khắc  khắc  nhớ kỹ  làm  tấm  gƣơng  tốt  cho  mọi 

ngƣời  xem.  Ý  niệm,  lời  nói,  việc  làm  của  bản  thân  đều  là  tấm  gƣơng  tốt  cho  tất  cả 

chúng sanh. Tuyệt đối không cô phụ lời giáo huấn của Thánh nhân ba nhà Nho, Thích, 

Đạo. Quí vị chắc chắn không sai lầm, quí vị không phải mê tín. Quí vị đã tu phƣớc lớn! 

Ngƣời khác nói quí vị mê tín, không sao cả. Tôi lúc mới học Phật tuổi tác còn rất trẻ. 

Tôi học rất chăm chỉ. Cấp trên, cộng sự, bạn bè của tôi đều chửi tôi, đều nói tôi mê tín. 

Tuổi còn trẻ nhƣ vậy làm sao lại mê nhƣ vậy? Dƣờng nhƣ hết thuốc chữa rồi, mê quá. 

Sau đó xuất gia, ngƣời thanh niên này vậy là xong rồi. Trải qua hai mƣơi năm sau gặp 

lại nhau, mọi ngƣời nói, ông đi đúng đƣờng rồi, đều nói tôi đi đúng đƣờng. Vì sao vậy? 

Họ vừa về hƣu thì già rồi, nhìn thấy tôi vẫn còn sôi nổi nhƣ vậy, không những tại Đài 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              86/21 

Loan sôi nổi, mà trên quốc tế tôi cũng hoạt động sôi nổi. Ông đi đúng rồi. Cho nên bản 

thân  phải  nhận  biết.  Hiện  tại  hoằng  dƣơng  văn  hóa  truyền  thống,  hoằng  dƣơng  Phật 

Pháp, khó khăn lớn nhất là ngƣời thông thƣờng không nhận biết đối với văn hóa truyền 

thống, con ngƣời nói sao hay vậy, cho rằng những thứ này là những thứ ngày xƣa, đều 

là lạc hậu, đều là thứ phong kiến, đều là thứ mê tín, không theo kịp khoa học tiên tiến 

ngày nay. Không ngờ rằng khoa học tiên tiến nhất so với Phật Pháp, thì khoa học đã 

lạc hậu rồi! Điều này rất đáng quí. 

Tôi cũng là vô cùng vô cùng may mắn, 60 năm trƣớc gặp đƣợc tiên sinh Phƣơng 

Đông  Mỹ,  tôi  học  triết  học  với  thầy.  Ông  giảng  cho  tôi  một  bộ  triết  học  khái  luận, 

chƣơng cuối cùng là Phật kinh triết học, tôi mới bắt đầu nhận thức lại Phật Pháp từ đầu. 

Trƣớc đó cho rằng là mê tín, là tôn giáo. Thầy giáo đem những thứ này giới thiệu cho 

tôi, câu đầu tiên liền nói: Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế 

giới. Ông giới thiệu cho tôi nhƣ vậy. Triết học Phật kinh là đỉnh cao nhất của triết học 

toàn thế giới. Học Phật là sự hƣởng thụ lớn nhất của đời ngƣời. Tôi tin tƣởng lời thầy, 

tôi tin tƣởng thầy không lừa tôi. Nhƣ vậy tôi mới đi vào cửa Phật. Thầy còn nói một 

câu, câu này rất quan trọng. Thầy nói Phật kinh triết học hiện tại không ở trong chùa 

chiền. Tôi hỏi vậy ở đâu? ở trong kinh điển. Trƣớc đây ngƣời xuất gia trong chùa đều 

là  ngƣời  có  đạo  đức,  đều  là  ngƣời  đại  học  vấn,  đó  là  ngƣời  thật  vĩ  đại.  Hiện  tại  họ 

không học  nữa. Kinh  điển  tồn  tại, họ  không học  nữa. Sự  chỉ  đạo  này  rất  quan  trọng, 

nếu nhƣ thầy không nói rõ cho tôi trƣớc, tôi đến chùa mà tìm  kiếm, nhìn thấy không 

nhƣ vậy, tôi sẽ cảm thấy thầy giáo lừa tôi. Thầy giáo có thể là tín đồ Phật Giáo nên lừa 

tôi. Cho nên câu nói này nói vô cùng vô cùng quan trọng. Tôi mới hiểu đƣợc rằng tôi 

đến tự viện chủ yếu là mƣợn kinh sách để đọc. Thời đó kinh sách tìm không ra. Sáu 

mƣơi năm trƣớc Đài Loan chƣa lƣu thông kinh sách. Cho nên rất nhiều ngƣời muốn 

đọc sách đều đi đến tự viện. Tôi thƣờng đến chùa Thiện Đạo ở Đài Bắc. Nơi đó có 

phòng kỷ niệm của Thái Hƣ đại sƣ. Đó chính là lầu tàng kinh. Ở nơi đó có một số sách 

có thể mƣợn về xem đƣợc. Đại Tạng Kinh không thể mƣợn ra ngoài, thời gian có kỳ 

nghỉ liền chép kinh, điều này quan trọng! 

Hiện tại tôi học sáu mƣơi năm rồi, tôi cảm ơn thầy giáo, tôi luôn luôn nhớ đến 

thầy giáo, không phải thầy giáo thì đời này làm sao tôi có đƣợc sự hƣởng thụ cao nhất 

đời ngƣời? Hƣởng thụ cao nhất không phải là địa vị, không phải là của cải, là an vui! 

Mỗi ngày pháp hỷ sung mãn, quí vị nói xem cuộc đời này có ý nghĩa biết bao, thật gọi 

là hạnh phúc mỹ mãn. Đây là thầy giáo cho tôi, chỉ ra cho tôi con đƣờng nhƣ vậy. Tôi 


xuất gia là vị thầy thứ hai Chƣơng Gia đại sƣ khuyên tôi, khuyên tôi học Phật Thích Ca 

Mâu Ni, cho nên bộ kinh Phật đầu tiên mà tôi đọc, theo Chƣơng Gia đại sƣ, ngài bảo 

tôi  xem  Thích  Ca  Phổ, Thích  Ca  Phƣơng Chí. Đây  là  quyển  trƣớc  đây  chép  từ  trong 

Đại Tạng Kinh ra, không có bản này để đọc, hiểu biết về Phật Thích Ca Mâu Ni. Trong 

xã  hội  ngày  nay,  chúng  ta  phải  nhận  thức  lại  từ  đầu  về  văn  hóa  truyền  thống  Trung 

Quốc, phải nhận thức lại về ba nhà Nho, Thích, Đạo. Không thể có hiểu nhầm. Có hiểu 

nhầm  họ  không  chịu  thiệt,  chúng  ta  chịu  thiệt,  nghiêm  túc  để  học  tập.  Vì  thế  Trung 

Quốc từ xƣa đến nay, hiện tại có ngƣời bàn đến chính trị, liền nói là phong kiến, là mê 

tín, chuyên chế. Những danh từ này không tốt, đó là không biết về truyền thống xƣa, 

nhận thức về truyền thống, liền biết đƣợc Trung Quốc là thánh hiền, chính trị là xã hội 

thánh hiền. Tất cả đều là thánh hiền, kinh thƣơng là thƣơng nhân thánh hiền, làm công 

nhân là công nhân thánh hiền, dạy học là thầy giáo của thánh hiền, điểm này đều không 

giả, bởi vì giáo dục sơ cơ của ngƣời xƣa là dạy quí vị học thánh, học hiền. Nhƣ vậy 

mới  thực  sự  là  hiểu  biết.  Vì  vậy  tiến  sĩ  Townenbe  ngƣời  Anh,  hiểu  biết  về  văn  hóa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              87/21 

truyền  thống,  ngày  nay  rất  nhiều  ngƣời  Trung  Quốc  không  bằng  ông  ấy.  Quan  niệm 

này  phải  sửa  đổi  lại,  sau  đó  quí  vị  mới  có  thể  tiếp  thu  đƣợc,  quí  vị  mới  thực  sự  đạt 

đƣợc lợi ích chân, thật từ những lời giáo huấn của cổ thánh tiên hiền. 

Đoạn sau, lợi ích vô thƣợng, là tổng thể của 48 nguyện, thể của 48 nguyện, tức 

là  trong  đoạn  kinh  văn  này.  Từ  trong  đây  mới  có  48  nguyện  sau  này.  Cho  nên  48 

nguyện cũng không phải từ không mà tƣởng tƣợng ra, nó có căn cứ. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 







Tập 187 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:06.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 218, hàng thứ hai từ dƣới đếm lên, “thiên nhân thiện ác”, 

phân định tánh của thiện ác, các thuyết khác nhau. Nay giới thiệu tóm lƣợc nhƣ dƣới 

đây. Câu này giải thích những điều nói ở trong đoạn kinh văn này. 

“Ƣ bỉ thiên nhân thiện ác, quốc độ thô diệu, tƣ duy cứu cánh”. Đây là nói về Bồ Tát 

Pháp Tạng cùng với Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật, quan sát mƣời phƣơng vô lƣợng vô 

biên chƣ Phật quốc độ, quan sát trong đó thiên nhân thiện ác, quốc độ thô diệu, họ mới 

có thể thận trọng mà lựa chọn đƣợc. Chúng ta đọc đoạn kinh văn này, trong thời đại 

hiện nay, tôi nghĩ mỗi một đồng học đều có những cảm xúc sâu sắc. Bởi vì thiện ác là 

nhân, khổ lạc là quả báo. Nhân thiện chiêu cảm quả lạc, nhân ác chiêu cảm quả khổ. 

Chúng ta sinh tại thời đại này gặp phải những tai biến lớn nhất từ trƣớc đến nay. Chƣ 

vị đều biết, ngƣời nƣớc ngoài nói về năm 2012, thiên tai từ đâu mà có? Là do nghiệp 

lực của cƣ dân trên địa cầu chiêu cảm nên, nghiệp là do tâm tạo. Nếu nhƣ chúng ta có 

thể hóa giải đƣợc thiên tai này, ông Bladen nói rất hay, cũng giống nhƣ Phật Pháp. Ông 

cho rằng 2012, cự ly rất gần rồi. Hiện tại thì phải bỏ ác hƣớng thiện, cải tà quy chánh, 

đoan chánh tâm niệm, thiên tai này liền đƣợc hóa giải, có thể đem lại cho thế giới này 

hành phúc mỹ mãn. Vấn đề là chúng ta có thay đổi hay không? Trong Phật Pháp nói 

phải vãn hồi kiếp vận này, nhất định phải bắt đầu từ lòng ngƣời. Hiện tại, xã hội trên 

toàn thế giới nếp sống không tốt, tất cả đều nhìn vào tiền, nên có vấn đề rồi. Hai ngàn 

năm trăm năm trƣớc Mạnh Tử đã nói rất hay: “trên dƣới muốn tranh lợi, nên quốc gia 

nguy vậy”, hiện tại là toàn cầu, không phải là một quốc gia, một khu vực nào. Toàn cầu 

các ngành các nghề trên dƣới đều tranh giành lợi lộc, đều đang tranh lợi, trái đất nguy 

hại, không phải cũng là đạo lý này sao? Theo lời Mạnh Tử, nếu nhƣ nếp sống không 

thay đổi, trong kinh nói kiếp vận khó dời, hồi chuyển không dễ dàng. Nhân khổ chƣa 

nhổ lên, tham, sân, si, mạn, nghi là nhân khổ. Đối với cá nhân mà nói, là nguyên nhân 

mà  thân  tâm  cá  nhân  mắc  bệnh.  Trong  tâm  có  những  thứ  này,  đây  chính  là  nguyên 

nhân của  bệnh  tật. Họ  làm  sao  mà  không sanh bệnh  đƣợc?  Toàn xã hội đều  là  tham, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              88/21 

sân, si, mạn, nghi. Đó chính là khổ nạn mà toàn thế giới rất khó tránh khỏi. Ba ngàn 

năm trƣớc đức Thế Tôn nói với chúng ta nhƣ vậy, ba ngàn năm sau các nhà khoa học 

ngày nay cũng nói với chúng ta nhƣ vậy. Đây là thật không phải giả. Cho nên chúng ta 

nhất định phải hiểu rõ. Vận mệnh của mỗi ngƣời, vận mệnh của thế giới, vận mệnh của 

trái đất, đều nắm chắc trong một niệm của chính mình, đây là lời chân thật. Nếu nhƣ 

chúng ta muốn giác ngộ, vậy thì phải trở về hƣớng thiện. 

Ở đoạn sau của bộ kinh này có một đoạn kinh văn. Ngài nói “thiên địa chi gian, ngũ 

đạo phân minh”, ngũ đạo này chính là lục đạo. Trong lục đạo không tính A tu la. A tu 

la cũng coi nhƣ là trên cõi trời. Cõi trời, cõi ngƣời, ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục, gọi là 

năm cõi rõ ràng, thật vậy, không phải là giả. Thiện ác báo ứng, họa phƣớc nối nhau, 

thân tự gánh lấy, không ai thay thế đƣợc, không ai có thể thay thế đƣợc. Quí vị gieo 

nhân thiện nhất định có quả thiện, quí vị tạo ác nhất định có quả báo ác, không phải 

không có quả báo, mà là chƣa đến lúc thôi. 

Chiều hôm nay tôi đi vào hiệp hội, có đồng học nói với tôi họ đang làm sám hối, có 

ngƣời nhìn thấy, rất nhiều hƣơng linh nhỏ đi theo sau họ, nói mẹ chúng sám hối tâm 

chƣa  đủ  chân  thành.  Chúng  không  muốn  rời  đi.  Vì  sao  có  ngƣời  phá  thai  hình  nhƣ 

không có một số hƣơng linh nhỏ đi theo? Có ngƣời có, có ngƣời không có, sự việc này 

là thế nào? Không có oan thân trái chủ đến tìm quí vị, là lúc quí vị đang còn may mắn. 

Quí vị xem lúc đoán số mệnh sẽ nói cho quí vị biết, mỗi ngƣời trong cuộc đời này, có 

năm năm may mắn nhất, cũng có năm năm vận may kém nhất, năm năm thay đổi số 

mệnh một lần. Lúc quí vị đang gặp thời kỳ may mắn oan thân trái chủ tránh né quí vị, 

không dám đến gần quí vị. Vận may của quí vị qua rồi, nên nhớ vận may chỉ năm năm, 

vận  may  đi  qua  rồi,  vận  xấu  xuất  hiện,  những  thứ  này  liền  đều  đến  hết.  Đây  gọi  là 

“không phải không báo, thời gian chƣa đến”. Thời gian này chính là sự suy tàn trong 

vận  mệnh  của  quí  vị,  hƣng  suy  khác  nhau,  họ  chọn  thời  gian  để  đến.  Trong  những 

ngƣời sám hối nhìn thấy những hƣơng linh nhỏ đi theo sau, chứng tỏ vận hạn của cô ấy 

không tốt. Vận mệnh hiện tại của họ không tốt, mới có oan thân trái chủ đi theo bên 

cạnh. Rất nhiều ngƣời nhìn thấy, đây là thật, không phải là giả, tức phát sanh vào hôm 

nay, phát sanh ngay hiện tại, mọi ngƣời đều nhìn thấy sự việc này. Những điều này đều 

nói với chúng ta khởi tâm động niệm không thể không kiểm điểm, nhất định không thể 

hại ngƣời, nhất định không thể lừa dối ngƣời khác, đối với bản thân quí vị có điểm tốt, 

tiêu nghiệp chƣớng, tăng phƣớc huệ. 

Hiện tại muốn lợi dụng ngƣời khác một tí, tâm này bất thiện, tâm bất thiện bị ác báo, 

họ làm sao mà đƣợc thiện báo. Làm gì có đạo lý đó? Khởi tâm động niệm, nói năng tạo 

tác, không thể không cẩn thận. Phật Pháp thực sự là từ bi vô cùng. Tất cả những kinh 

luận  giống  nhƣ  lời  khai  thị  này  rất  nhiều.  Không  có  gì  không  phải  là  thời  thời  khắc 

khắc  nhắc  nhở  chúng  ta,  đặc  biệt  là  xã  hội  hiện  tại.  Những  sức  mạnh  mê  hoặc  bên 

ngoài quá lớn. Thân thể bị bệnh thì quí vị lo lắng, xã hội bệnh quí vị có hiểu đƣợc hay 

không? Trái đất bệnh, cùng với khởi tâm động niệm, nói năng hành động của chúng ta 

có mối liên quan mật thiết. Quí vị không nên nói không có liên quan gì, có quan hệ mật 

thiết. Nhân thực sự, đây là nói về thiên tai. Chúng ta sinh bệnh là tai nạn cá nhân của 

chúng ta. Gia đình bất hòa là tai nạn của gia đình. Xã hội động loạn, thiên tai trên trái 

đất, đây là thiên tai lớn. Nhân chính là tham, sân, si, mạn, nghi. Năm việc này mỗi thứ 

đều không dễ đoạn. Quí vị nói xem chữa bệnh, kỹ thuật chữa bệnh tốt bao nhiêu, nói 

về ung thƣ, quí vị có thể chữa trị lành nó. Quí vị phải hiểu nhân của bệnh đó là gì? là 

tham, sân, si, mạn, nghi. Quí vị có trị đƣợc tham, sân, si, mạn, nghi hay không? Nếu 

nhƣ trị đƣợc rồi, bệnh thực sự trị đƣợc, vì sao vậy? Gốc của bệnh nhổ đƣợc. Bệnh trị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              89/21 

lành rồi, tham, sân, si, mạn, nghi vẫn còn, còn thì quí vị hiểu đƣợc không biết khi nào 

nó lại tái phát. Những kỹ thuật của quí vị chỉ là làm cho bệnh của họ bị đè nén xuống 

một  tí  mà  thôi, gốc  chƣa đoạn đƣợc. Quí vị  có  cách gì  để  trị lành  bệnh  cho ngƣời ta 

đƣợc không? Nhân, Phật nói rồi, cộng thêm duyên nữa, quả báo liền hiện tiền. 

Duyên là gì? Duyên có hai loại. Nội duyên là oán hận não nộ phiền, là tâm trạng của 

quí vị, tâm trạng bất thiện. Tham, sân, si, mạn, nghi tâm niệm bất thiện. Ngoại duyên là 

tài sắc danh thực thùy. Quí vị trị bệnh có thể trị đƣợc những thứ này hay sao? Có thể trị 

đƣợc  tài  sắc  danh  thực  thùy  hay  không?  Có  thể  trị  đƣợc  oán  hận  não  nộ  phiền  hay 

không? Không trị đƣợc. Cho nên nhân và duyên của bệnh quí vị đều không có cách gì. 

Nơi nào đau, thì xoa bóp cho nó, nó không đau nữa. Điều trị nhƣ vậy là gì? Trị ngọn, 

không phải trị gốc. Bệnh từ đâu mà sanh, thiên tai từ đâu đến luôn phải làm cho rõ ràng 

cho  minh  bạch.  Đoạn  sạch  những  thứ  này,  thì  phải  nhờ  vào  điều  gì?  Giáo  huấn  của 

kinh điển, giáo huấn của thánh nhân. Chúng ta ngày ngày đang học tập, đang thực hành 

chăm chỉ. Chúng ta thật làm rồi. Thực sự đã đoạn đƣợc tham, sân, si, mạn, nghi, thực 

sự đè nén đƣợc oán hận não nộ phiền, viễn ly tài sắc danh thực thùy. Những thứ này 

không thể không có. Có đƣợc một chút cũng đƣợc rồi. Cuộc sống của chúng ta có thể 

sống  đƣợc  là đƣợc. Không thể  có  tâm  tham, không  thể lấy  nhiều. Nhiều  rồi, giúp  đỡ 

ngƣời khác, giúp đỡ ngƣời khác, bản thân ngày mai không có nữa thì làm sao? Chỉ cần 

quí  vị  giúp  đỡ  ngƣời  khác, ngày  mai  tự  nhiên  liền  có. Đây  là  điều  ở  trong  kinh  điển 

Phật nói rất nhiều, nói rất rõ ràng. 

Tài từ đâu mà mà có? Tài từ bố thí mà có, càng bố thí càng nhiều. Trong mệnh quí vị 

có  tài,  chính  là  nhờ  nhân  bố  thí  mà  có  đƣợc.  Vì  sao  không  chịu  bố  thí?  Bố  thí  pháp 

đƣợc thông minh trí tuệ. Bố thí vô úy, vô úy là ngƣời khác có lo sợ, có khó khăn, quí vị 

có thể giúp đỡ họ giải quyết. Làm cho họ cảm thấy có chỗ dựa nƣơng. Xa lìa sự lo sợ. 

Loại này gọi là bố thí vô úy. Đặc biệt là đối với ngƣời già. Hiện tại ngƣời già rất đáng 

thƣơng, thực sự không có chỗ nƣơng tựa. Vì thế mấy hôm nay có đồng tu đến thăm tôi, 

có  ngƣời  ở  trong  nƣớc,  có  ngƣời  ở  nƣớc  ngoài,  họ  muốn  xây  dựng  một  ngôi  viện 

dƣỡng lão, phát tâm chăm sóc ngƣời già, đây là việc tốt. Viện dƣỡng lão phải tổ chức 

nhƣ thế nào? Chúng ta phải học Bồ Tát Pháp Tạng, Bồ Tát Pháp Tạng muốn xây dựng 

một Thế giới Cực Lạc. Cách kiến tạo nhƣ thế nào? Đi tham quan mỗi một quốc độ chƣ 

Phật, những thứ tốt của mỗi quốc độ chúng ta đều cần, những thứ không tốt chúng ta 

đều không cần, vậy là xây dựng Thế giới Cực Lạc mô phạm. Cho nên tôi khuyên họ, 

tôi nói quí vị thực sự xây dựng viện dƣỡng lão, quí vị tổ chức một đoàn thể. Những cán 

bộ chủ chốt của quí vị, hợp thành một đoàn thể nhỏ đi ra nƣớc ngoài tham quan, xem 

nhiều một chút, xem ngƣời ta làm nhƣ thế nào, những điểm tốt của họ quí vị nên chọn 

lấy, những  điểm  không tốt quí vị đều phải  sửa đổi. Thì viện dƣỡng lão  của quí vị sẽ 

hơn hẳn ngƣời khác. Những thứ này không thể nói chỉ ở nhà mà tƣởng tƣợng, điều này 

sẽ  không  nghĩ  ra  đƣợc,  nhất  định  phải  đi  để  trải  nghiệm,  phải  nhìn  nhiều,  khảo  sát 

nhiều, hấp thu kinh nghiệm của ngƣời khác, điều tốt thì tiếp nhận, điều không tốt thì 

sửa đổi. Nƣớc ngoài có rất nhiều sự nghiệp phúc lợi cho ngƣời già làm rất tốt. Nhƣng 

nó có một lỗ hổng rất lớn, chính là không có sinh hoạt về tinh thần, điều này làm sao 

mà bù đắp? Đây chính là trong viện dƣỡng lão tất cả những nhân viên phục vụ, đều 

phải tiếp thu lời giáo huấn của Thánh hiền. Cuộc sống tinh thần của ngƣời già sẽ phong 

phú hơn. Quan trọng nhất là phải có một lý niệm. Sự nghiệp phúc lợi cho ngƣời già là 

sự nghiệp thánh hiền vĩ đại nhất của đời ngƣời. Điều này không phải là sự nghiệp bình 

thƣờng. Vì sao vậy? tâm tình ngƣời già không vui vẻ, họ có oán hận. Nói cách khác, 

oán hận não nộ phiền chắc chắn họ không tránh khỏi. Họ không dám nói, nói ra thì sao? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              90/21 

Nói ra quí vị không chăm sóc họ nữa. Ngay cả cuộc sống cũng thành vấn đề rồi, nên 

nói  dám  giận  mà  không  dám  nói,  khổ  biết  bao!  Tâm  tình  nhƣ  vậy,  sau  khi  chết  đi, 

chúng ta biết tất cả đều đọa vào tam đồ. Nếu nhƣ quí vị dùng tâm hiếu kính đối với họ, 

họ cảm thất rất an vui, trong tâm không có mảy may oán hận. Tƣơng lai sau khi chết họ 

sẽ sanh thiên. Đây là sự nghiệp gì? Cũng giống nhƣ nói kéo họ từ trong địa ngục ngạ 

quỷ lên, đƣa họ lên thiên đƣờng, đây là sự nghiệp thần thánh, vĩ đại nhất, sự nghiệp lớn 

lao nhất. Trong kinh Phật giảng ba loại bố thí, ba loại bố thí này quí vị đều viên mãn 

rồi, quí vị xem quí vị dùng thân thể chăm sóc ngƣời già, đây là tài bố thí, bố thí nội tài, 

công đức lớn hơn bố thí ngoài tài. Quí vị có thể đem hiếu thuận, cung kính làm ra đƣợc, 

y theo lời giáo huấn của Phật Bồ Tát để làm, là bố thí pháp. Ngƣời già oán hận tiêu trừ, 

từ trong ác đạo nâng cao lên đến thiên đƣờng. Đây là bố thí vô úy. Ba loại bố thí này 

quí vị đều đang tu, ngày ngày đều đang tu. Vậy quả báo của quí vị, quí vị sẽ đƣợc giàu 

có, sẽ đƣợc thông minh trí tuệ, lại sẽ đƣợc mạnh khỏe trƣờng thọ. Sự nghiệp nhƣ vậy 

không vĩ đại sao? Quí vị nói xem thế gian này, có loại ngành nghề nào tốt nhất? Tổ 

chức viện dƣỡng lão là sự nghiệp tốt nhất. Nếu nhƣ quí vị vì kiếm tiền, hữu danh mà 

vô thực, đối với ngƣời già hoàn toàn không phải là tâm yêu thƣơng mà chăm sóc họ, 

vậy  là  có  tội  lỗi  đấy.  Là  phúc  hay  là  họa  đều  ở  trong  một  niệm  mà  thôi.  Một  niệm 

chánh, là đại phƣớc báo; một niệm tà đó là tai nạn đến. Quí vị không chăm sóc họ, 

những ngƣời già này tƣơng lai lúc họ đọa lạc, không có ngƣời nào không oán hận quí 

vị, đều đang đi theo sau quí vị. Sự việc này chúng ta không thể không biết. Quí vị thực 

sự nghĩ thông rồi, những lời trong kinh điển nói, quí vị đều hiểu rõ rồi, quí vị mới biết 

phúc họa theo nhau, tự làm tự chịu, không có ai có thể thay thế đƣợc. 

Đoạn kinh văn sau còn có mấy câu “ngũ ác ngũ thống”, điều này sau này giảng đến 

đoạn đó chúng tôi sẽ nói kỹ hơn. Ngũ ác là nhân, ngũ thống là quả báo, quả báo hiện 

tiền, quả báo trong tƣơng lai. “Ví nhƣ lửa lớn, đốt cháy thân ngƣời”, đây là gì? đây là 

địa ngục. Lời Phật nói không phải là lời giả dối. Lời này nói rất nghiêm trọng, “dám 

phạm lỗi này, thì phải vào ác thú”. Nếu nhƣ quí vị dám phạm ngũ ác chính là mặt trái 

của năm giới, sát đạo dâm vọng tửu, đây là năm ác. Quí vị nhất định sẽ đọa vào đƣờng 

ác. 

Cuối cùng Phật cảm thấn một câu “đau nhƣ bị thƣơng”, vì sao lại làm những việc này? 

Đặc biệt là sống trong thời đại ngày nay, là cơ hội tốt để hành đạo Bồ Tát, chúng ta 

phải nhận thức đƣợc, chúng ta phải nắm bắt lấy nó. Khởi tâm động niệm, nói năng tạo 

tác, là tấm gƣơng tốt nhất cho ngƣời thế gian. Bất luận là theo đuổi ngành nghề nào, 

nên nghĩ tôi dùng ngành nghề của tôi để phục vụ xã hội, phục vụ đại chúng. Toàn tâm 

toàn lực vì nhân dân phục vụ, vì chúng sanh phục vụ. Vậy là quí vị thực sự cải tà quy 

chánh, đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức. Không những trong đời này đƣợc lợi ích lớn. 

Lợi ích lớn này không phải là thăng quan phát tài, mà là thân tâm mạnh khỏe, an vui tự 

tại, đây là chân lạc. Mỗi ngày có thể ăn no, mặc ấm, có một căn nhà nhỏ để che mƣa 

che gió, không buồn không lo, không vƣớng không bận, hiện tại ngƣời ta nói thân tâm 

không có áp lực. Đó là quí vị sống cuộc sống thần tiên rồi. Đây chính là trƣớc đây lời 

tiên sinh Phƣơng Đông Mỹ nói: “sự hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời”. Quí vị đƣợc 

giác ngộ quí vị liền đạt đƣợc. Cho nên giáo huấn của Thánh hiền không thể không học, 

phải chăm chỉ học tập. 

“Thiên nhân thiện ác”, Tổ sƣ Đại đức phân định tánh của thiện ác có rất nhiều cách nói. 

Niệm Lão ở đây nêu ra bốn ví dụ, thứ nhất là Bồ Tát Anh Lạc Kinh, dùng thuận theo 

đệ nhất nghĩa đế là thiện, trái với đệ nhất nghĩa đế là ác. Tiêu chuẩn này cao quá. Đây 

là tiêu chuẩn gì? Tiêu chuẩn của Bồ Tát. Đệ nhất nghĩa đế là gì? Chúng ta nói đơn giản 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              91/21 

là tánh đức, là cao nhất trong tánh đức, cho nên Phật Bồ Tát xƣng là thánh nhân. Vì sao 

vậy? Vì họ thuận với đệ nhất nghĩa đế. Lục đạo phàm phu thì gọi là phàm phu. Vì sao 

vậy? Vì họ trái với đệ nhất nghĩa đế. 

Chúng ta xem dƣới đây trích dẫn kinh văn. Kinh nói: “Thức của tất cả chúng sanh ban 

đầu khởi sanh trú ở nơi duyên, thuận với đệ nhất nghĩa đế gọi là thiện, trái với đệ nhất 

nghĩa đế gọi là ác.” Dƣới đây có giải thích, “kinh nói đệ nhất nghĩa đế tức là chân đế”, 

hiện tại ngƣời ta nói chân lý, chân đế chính là chân lý. Trong kinh Phật nói là “thánh 

đế”, thánh là Phật Bồ Tát. “Thắng nghĩa đế”, thắng là thù thắng. “Chân nhƣ, thật tƣớng, 

trung đạo” danh từ rất nhiều rất nhiều. 

“Cũng là thực tế lý thể”, chính là chân nhƣ tự tánh. Dƣới đây có một giải thích. “Đế là 

đạo lý chân thật”, đạo lý này là số một trong các pháp, nên nói là đệ nhất nghĩa. Nói 

nhiều nhƣ vậy, chúng ta có thực sự lãnh hội đƣợc không? Lãnh hội đƣợc một điều thì 

toàn bộ đều lãnh hội đƣợc. Nói tôi đều đã lãnh hội đƣợc rồi, chỉ có một điều chƣa lãnh 

hội đƣợc, vậy là quí vị chƣa lãnh hội đƣợc, một là tất cả, tất cả là một, quí vị thực sự 

hiểu  đƣợc  một  điều  thì  toàn  bộ  đều hiểu đƣợc  hết. Đệ  nhất nghĩa là  gì?  ở  đây  nói  là 

“chân nhƣ”. Chân, nó không phải là giả. “Nhƣ” nó vĩnh viễn  sẽ không thay đổi, đây là 

gì? nói cho quí vị biết, là chân tánh. Trong đây đã nói, chúng ta dùng một từ dễ hiểu, 

chân tánh. Chân tánh năng sanh vạn pháp, cho nên nó là đệ nhất, vạn pháp là nó sanh 

ra. trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”, tâm đó chính là ở 

đây nói chân nhƣ, thật tƣớng, đệ nhất nghĩa đế, chính là điều Lục Tổ đại sƣ lúc khai 

ngộ đã nói: đâu ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp, đâu ngờ tự tánh, vốn không sanh diệt, 

nó không có sanh diệt. Tùy thuận đệ nhất nghĩa đây là chân thiện, vậy là thực sự không 

giả chút nào, ai có thể tùy thuận tự tánh? Bồ Tát tùy thuận minh tâm kiến tánh, ngƣời 

chƣa kiến tánh đều làm trái hết, vậy là chúng ta hiểu rõ rồi. Ngƣời tùy thuận tự tánh đã 

siêu việt thập  pháp giới. Bởi  vì ngƣời trong thập  pháp giới, trong thập pháp  giới  cao 

nhất là Phật, Phật trong thập pháp giới, họ vẫn còn làm trái với đệ nhất nghĩa đế, họ 

không phải là thiện. Nếu thuận theo đệ nhất nghĩa đế họ liền siêu việt thập pháp giới, 

họ đến nhất chân pháp giới, tức là Cõi Thật báo trang nghiêm  của chƣ Phật, đó gọi là 

thiện. Nói cách khác, trái với đệ nhất nghĩa đế, trú ở đâu? Trú ở thập pháp giới. Thuận 

đệ nhất nghĩa đế là trú cõi Thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Cõi thật báo 

là  Tịnh  Độ.  Cõi  thật  báo  gọi  là  nhất  chân  pháp  giới.  Vì  sao  vậy?  Nó  là  thật.  Ngƣời 

trong cõi thật báo vĩnh viễn sẽ không suy lão, không có thay đổi. Trong thập pháp giới 

đều có thay đổi. Vì sao vậy? Bởi vì họ có thức. Thức chính là phân biệt chấp trƣớc, họ 

có những thứ này. Ngƣời trong nhất chân pháp giới không những phân biệt chấp trƣớc 

không  có,  mà  khởi  tâm  động  niệm  họ  cũng  không  có.  Không  khởi  tâm,  không  động 

niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc, nói nhƣ vậy thì mọi ngƣời dễ dàng hiểu rồi. 

Đây là đệ nhất nghĩa đế. Cho nên tiêu chuẩn này cao, chúng ta không làm đƣợc. Trong 

thiền  tông  minh  tâm  kiến  tánh, kiến  tánh  thành  Phật, đây  là  đệ  nhất  nghĩa  đế.  Trong 

giáo môn là đại khai viên giải, trong Tịnh Độ tông của chúng ta là lý nhất tâm bất loạn. 

Chƣ vị nên biết, nếu nhƣ niệm Phật niệm đến lý nhất tâm bất loạn, sanh Thế Giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc, họ sanh vào Cõi Thật báo trang nghiêm. Họ chính là A Duy Việt Trí 

Bồ Tát. Họ không cần Phật A Di Đà gia trì, họ đã chứng đắc rồi. Ở chỗ này chúng ta 

liền  biết  pháp  môn  Tịnh  Độ  không  thể  nghĩ  bàn.  Vì  sao  vậy?  Ngƣời  tu  Tịnh  Độ  tức 

thuận theo đệ nhất nghĩa đế. Ngƣời tu các pháp môn khác, chƣa chắc đã thuận theo đệ 

nhất nghĩa đế, Tịnh Tông là tuyệt đối thuận theo đệ nhất nghĩa đế. Vì sao vậy? Trong 

kinh điển đã nói rất rõ ràng là quí vị đới nghiệp vãng sanh. Quí vị chƣa đoạn đƣợc tập 

khí phiền não nhất phẩm cũng chƣa đoạn đƣợc, chỉ nhờ vào quí vị có chân tín, quí vị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              92/21 

đối với pháp môn không hoài nghi, thực sự tin tƣởng, có thiết nguyện, nguyện vọng rất 

khẩn thiết. Tôi hi vọng tôi nhanh chóng đến Thế giới Cực Lạc, sớm gặp đƣợc Phật A 

Di Đà. Quí vị có đƣợc tín nguyện này, quí vị chắc chắn đƣợc vãng sanh, Ngẫu Ích đại 

sƣ nói vậy. 

Trong Di Đà Kinh Yếu Giải nói, ngƣời niệm Phật có thể vãng sanh hay không, quyết 

định do nơi có tín nguyện hay không. Quí vị có tín có nguyện quí vị nhất định vãng 

sanh, sanh đến Thế giới Cực Lạc phẩm vị cao thấp, tứ độ tam bối cửu phẩm phẩm vị 

cao thấp, đó là công phu niệm Phật  của quí vị sâu hay cạn. Hai thứ này quí vị nói xem 

điều gì quan trọng? Tín nguyện quan trọng, tín nguyện chắc chắn quí vị có thể vãng 

sanh, công phu chỉ là thứ yếu, công phu là đến đó phẩm vị cao thấp, phẩm vị thấp một 

tí cũng không sao, hạ hạ phẩm vãng sanh, quí vị xem A Di Đà Phật từ bi biết bao, Ngài 

dùng bổn nguyện oai thân gia trì quí vị, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, Ngài không 

nói phàm thánh đồng cƣ độ hạ hạ phẩm là ngoại lệ, không nói nhƣ vậy. Không nói nhƣ 

vậy tức là chỉ cần đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, 

vậy không tốt quá sao! A Duy Việt Trí chính là thuận đệ nhất nghĩa. Quí vị xem tiêu 

chuẩn này cao nhƣ vậy, ngƣời niệm Phật có phần, phải niệm nhƣ thế nào? Chúng tôi 

thƣờng xuyên khuyên các đồng học, nên đặt Phật A Di Đà ở trong tâm, trong tâm chỉ 

có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra toàn bộ đều thanh trừ hết, đều buông bỏ hết, 

không nên để ở trong lòng, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà thì quí vị chắc chắn sẽ vãng 

sanh. Trong tâm vẫn còn có những thứ khác, sai rồi, không thể xen tạp, không thể hoài 

nghi.  Chỉ  cần  làm  đƣợc  không  xen  tạp,  không  hoài  nghi,  thì  ý  niệm  của  quí  vị  liền 

thuần tịnh. Trong vũ trụ này nơi nào tốt nhất? Thế giới Cực Lạc tốt nhất. Thế giới Cực 

Lạc đích thực là đệ nhất. Chƣ Phật Nhƣ Lai tán thán đối với Phật A Di Đà, tán thán 

ngài là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”. Tán thán nhƣ vậy là đến cực điểm 

rồi, đến đỉnh điểm rồi. Chúng ta trong đời này gặp đƣợc, nếu nhƣ hoài nghi, nếu nhƣ 

vẫn còn chƣa muốn đi. Vậy thì lỗi là tại quí vị, không phải do ngƣời khác. Chọn thế 

Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  không  khó  chút  nào, thời  gian hai ba  năm  liền  có thể đạt 

đƣợc. Vì sao không làm? Muốn ở tại thế gian này còn làm một việc gì đó, đƣợc, tôi lấy 

giấy thông hành đến Thế giới Cực Lạc rồi, tôi ở lại thế gian này làm một sự việc gì đó 

đƣợc hay không? đƣợc. Vì sao vậy? Quí vị lúc nào vãng sanh cũng đƣợc. Quí vị lƣu lại 

thế gian này rất tự tại, muốn khi nào đi thì lúc đó đi, không trở ngại chút nào. Sự việc 

tại thế gian này không có việc gì là không vì lợi ích chúng sanh. Nếu nhƣ là sự việc lợi 

ích bản thân, vậy thì Thế giới Cực Lạc quí vị không có phần, quí vị đi không đƣợc. Quí 

vị đối với lục đạo luân hồi vẫn còn rất tham luyến. Vậy quí vị đi làm sao đƣợc? Sự việc 

vì  chúng  sanh  khổ  nạn  thì  đƣợc.  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  đến  thế  gian  để  ứng  hóa,  không 

phải cũng vì sự việc này sao? Hiện tại thân thể này của tôi đã chọn Thế giới Cực Lạc 

rồi, tôi không muốn đi liền, tôi muốn ở đây thêm vài năm, giúp đỡ hơn nữa cho những 

chúng sanh khổ nạn, khuyên họ thâm tín Tịnh Độ, cầu sanh Cực lạc, là việc tốt! Vậy 

quí vị hỏi việc này có ví dụ hay không? Có. Cuối đời nhà Minh cùng thời đại với đại 

sƣ Liên Trì, có một vị tên là pháp sƣ Giao Quang, trƣớc tác của ông rất nhiều. Ngƣời 

bình thƣờng đều biết Lăng Nghiêm Kinh Chánh Phái , là trƣớc tác của Ngài. Trƣớc lúc 

Ngài viết cuốn sách này, thọ mạng hết rồi, Phật A Di Đà đến đón ngài về Thế giới Cực 

Lạc, ngài nói với Phật A Di Đà: Kinh Lăng Nghiêm truyền đến Trung Quốc mấy trăm 

năm rồi, tất cả những chú giải đều không phải là ý của Phật Thích Ca Mâu Ni, ngài xin 

với Phật A Di Đà cho ngài làm một bộ chú giải, để hiển thị ra ý của Phật, Phật A Di Đà 

liền  cho  phép,  liền  cho  ngài  ở  lại,  liền  không  thấy  Phật  nữa.  Cho  nên  ngài  toàn  tâm 

toàn ý viết chú giải về kinh Lăng Nghiêm, đích thực khác với những điều cổ nhân đã 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              93/21 

nói. Cổ nhân đối với Kinh Lăng Nghiêm nói Samatha, tam ma, thiền na, đều là dùng 

tam chỉ tam quán của Thiên Thai để giải thích, thực sự không phải bổn nghĩa của Lăng 

Nghiêm, Ngài dùng Kinh Lăng Nghiêm để giải thích những điều này. Samatha, tam ma, 

thiền na là tự tánh bổn định, khác với những gì Thiên Thai nói. Nhƣng ý nghĩa này rất 

sâu. Chủ trƣơng tu hành nhƣ thế nào? Bỏ thức dùng căn. Thiên Thai ngày xƣa chú giải 

Kinh Lăng Nghiêm, tu hành mà chƣa xa lìa đƣợc tình thức, tức là nói tám thức năm 

mƣơi mốt tâm sở chƣa xa rời đƣợc. Ngài dựa theo chủ trƣơng của Lăng Nghiêm, xả 

thức dùng căn, thực sự giống nhƣ Kinh Lăng Nghiêm nói vậy, dùng tánh ở trong căn, 

mắt dùng tánh thấy, dùng tánh thấy để thấy bên ngoài, đây là cảnh giới của Pháp thân 

Bồ Tát, nghe thì dùng tánh nghe để nghe tất cả âm thanh, đây là dùng căn tánh của sáu 

căn, căn tánh là thật, không dùng sáu thức, sáu thức là phân biệt. Điều này và tất cả 

những  ngƣời  chú  giải  Kinh  Lăng  Nghiêm  trong  quá  khứ,  cách  nhìn  hoàn  toàn  khác 

nhau. Điều này có một ví dụ, thực sự là vì sự việc này, vì chúng sanh, vì chánh pháp 

cửu trú, mà thỉnh cầu với Phật A Di Đà. Hoàn thành bộ trƣớc tác này ngài mới vãng 

sanh. Từ đó có thể biết chúng ta ngày nay sự việc gì mới là quan trọng nhất? Dùng lời 

hiện tại để nói cầm đƣợc giấy visa đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc là quan trọng 

nhất, đi lấy hộ chiếu của nó. Quí vị lấy đƣợc rồi, quí vị tự tại thôi. Hộ chiếu này chính 

là tín nguyện trì danh, chân tín thiết nguyện, nhất tâm trì niệm. 

Trong kinh đã nói với chúng ta “phát bồ đề tâm, nhất hƣớng chuyên niệm”. Nói với quí 

vị rằng chân tín thiết nguyện chính là phát bồ đề tâm. Đây cũng là lời Ngẫu Ích đại sƣ 

nói, trong Di Đà Kinh Yếu Giải nói vậy.  Đây chính là phát tâm đại bồ đề một lòng 

chuyên niệm, vậy là đƣợc rồi. Học Tịnh Độ phải thật làm. Đối với thế giới này không 

có mảy may lƣu luyến nào, luôn luôn nghĩ tôi đến thế giới ta bà này là đến làm khách, 

là đến để du lịch. Tôi đến đây là ở khách sạn, đây không phải là nhà của tôi. Ở đây tôi 

không có nhà, đây là quán trọ, không có chút lƣu luyến nào, ở vài ngày công việc làm 

xong rồi, liền lên đƣờng. Luôn luôn có tâm nhƣ vậy, quí vị đúng rồi. Nhƣ vậy quí vị 

liền thuận theo đệ nhất nghĩa đế, đây là tiêu chuẩn của Bồ Tát- thiện! Đây mới là đại 

thiện  căn  bản.  Tất  cả  những  thiện  hạnh  nếu  nhƣ  không  thuận  đệ  nhất  nghĩa,  quí  vị 

không  thể  sanh  Cõi  Thật  báo  của  chƣ  Phật.  Nhiều  nhất  thì  quí  vị  sanh  vào  trong  Tứ 

thánh pháp giới, làm Bồ Tát, làm Phật. Thông thƣờng chúng ta nói cũng rất hiếm có rồi. 

Dùng tiêu chuẩn này, họ không phải là thiện. 

Chúng  ta  xem  mấy  câu  cuối,  đây  là  lời  Niệm  Lão  nói  với  chúng  ta,  nếu  chúng  sanh 

khởi một niệm thuận lý thể là thiện, trái lý thể là ác. Ở đây phán định, lấy lý thể làm 

chuẩn, lý thể tức là tự tánh. Ngƣời hiện tại chúng ta nói là chân lý. Chân lý chỉ có một. 

Cho nên cách nói này, đây là tiêu chuẩn tuyệt đối. 

Thứ  hai  chúng  ta  xem  Duy  Thức  Luận,  Duy  thức  luận  dùng  thuận  theo  lợi  ích  hành 

pháp hữu lậu vô lậu đời này đời khác là thiện. Đối với đời này đời khác, trái với hành 

pháp hữu lậu vô lậu là ác. 

Dƣới đây nêu ra nguyên văn của Duy Thức Luận. Luận viết: có thể thuận theo lợi ích 

đời này đời khác nên gọi là thiện. Quả lạc nhân thiên duy chỉ có thể thuận theo lợi ích 

đời này, không phải đối với đời khác nên không gọi là thiện. Có thể làm trái và tổn hại 

đời này đời khác nên gọi là bất thiện, quả báo ác thú duy chỉ có trái tổn với đời này, 

không phải vì đời khác, nên không có gì là không bất thiện. Là dùng thuận ích và trái 

tổn mà đoán định thiện và ác. Trong Duy Thức Luận phân định thiện ác, và trong Kinh 

Anh Lạc nói thì cách một bậc. Thuận ích, trái chính là tổn hại; thuận trái đều là nói về 

thiện. Thuận thiện quí vị đƣợc lợi ích. Trong đời này quí vị đƣợc lợi ích, đời sau cũng 

đƣợc lợi ích. Trong đây có hành pháp hữu lậu, có vô lậu. Hữu lậu là phiền não của quí 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              94/21 

vị chƣa đoạn hết. Quí vị có phiền não hoặc là tập khí phiền não đều vẫn còn. Tất cả 

những điều thiện mà quí vị làm gọi là thiện hữu lậu. Vô lậu thấp nhất là A la hán, A la 

hán đã đoạn tận kiến tƣ phiền não. Trong cuộc sống hằng ngày của họ những thứ họ tu 

đƣợc là thiện vô lậu. Điều này đầu tiên đem những hành pháp hữu lậu và vô lậu, chúng 

ta  hiểu  cho  rõ  ràng,  cho  thấu  đáo.  Hành  là  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  pháp  tắc  của 

cuộc  sống  hằng  ngày,  những  nguyên  tắc  nguyên  lý  mà  quí  vị  tuân  theo.  Thiện  và  ác 

này nói tóm lại chính là Thập thiện nghiệp đạo mà đức Thế Tôn đã giảng cho chúng ta, 

đây là tiêu chuẩn. Phàm phu đều là hữu lậu; tham, sân, si, mạn, nghi đây là phiền não, 

là phiền não căn bản. Tập khí phiền não chƣa đoạn, quí vị tu Thập thiện nghiệp đạo. 

Đây là thiện pháp. Đời này đƣợc lợi ích, đời sau cũng đƣợc lợi ích, nếu nhƣ là thƣợng 

phẩm  thập  thiện,  đời  sau  sanh  vào  cõi  trời  dục  giới.  Trung  phẩm  thập  thiện  đời  sau 

đƣợc sanh vào cõi ngƣời, sẽ không bị mất thân ngƣời. Hạ phẩm thập thiện, hơn một 

nửa là ở cõi a tu la, cõi la sát, đây là hạ phẩm thập thiện. Hạ phẩm thập thiện tuy là tu 

thiện, trong đây có ngạo mạn, có hiếu thắng, có tật đố. Có những tập khí này ở trong 

đó. Tuy có đại phƣớc báo, họ không thuộc về thiên nhân thực sự. Nhƣng họ có phƣớc 

báo  giống nhƣ  thiên nhân. Ý nghĩa này  chúng  ta phải hiểu.  Quí vị thấy  trong lịch sử 

của chúng ta, cũng có một số ngƣời bất thiện, địa vị rất cao, làm đến đế vƣơng, giống 

nhƣ Kiệt Trụ đã làm đến đế vƣơng, ông bất thiện, ông ta còn làm ác, ông ấy vì sao lại 

làm ác? Những điều thiện tu trong quá khứ, trong thiện có cống cao ngã mạn, tật đố, 

những phiền não này có ở trong đó. Ông ấy thực sự làm đại thiện, không phải là tiểu 

thiện. Không phải đại thiện làm sao có phƣớc báo lớn nhƣ vậy, nhƣng quả của ông ấy 

không tốt. Lại còn có những thần tử tác oai tác quái, chúng ta nói đến gian thần, nịnh 

thần. Đó cũng là điều bất thiện. Đó là gì? Đó là thứ ông ta trong quá khứ đã tu đƣợc. 

Chúng ta gọi là hạ phẩm thập thiện. Thập thiện là ông  ấy thật tu. Tức là trong đó có 

xen  tạp  tự  tƣ  tự lợi, những ý  niệm  tổn ngƣời  lợi  mình  có  ở  trong  đó. Không xen tạp 

những niệm này thì gọi là vô lậu, đó là thuần thiện. Lúc thuần thiện thì đều đều hƣớng 

đi lên. Ngƣời chƣa đắc thiền định đến dục giới thiên, dục giới có sáu tầng trời. Từ tứ 

vƣơng thiên trở lên tức là Đao lợi thiên, Dạ ma thiên, Đâu suất thiên, Hóa lạc thiên, 

Tha hóa tự tại thiên, nếu nhƣ đắc thiền định, họ liền không ở dục giới nữa, họ đến cõi 

sắc giới. Nếu nhƣ  có  định công  càng sâu hơn  ngay  thân  thể  cũng không  cần nữa, họ 

liền đến vô sắc giới. Càng hƣớng lên trên phƣớc báo càng lớn, thọ mạng càng lâu. Đao 

lợi thiên ở trong kinh Phật nói, trong thế tục nói là Ngọc hoàng đại đế, thiên chủ trong 

rất nhiều tôn giáo đa phần nói là Đao lợi thiên. Một ngày ở Đao lợi thiên trong, kinh 

Phật nói với chúng ta là một trăm năm ở nhân gian chúng ta. Quí vị biết đƣợc phƣớc 

báo của ngƣời ta lớn biết bao. Nhân gian 100 năm ở nơi đó chỉ một ngày, con ngƣời 

sống 100 tuổi ở Đao lợi thiên thọ mạng chỉ một ngày. Quí vị nói xem có ý nghĩa gì đâu? 

Cho nên rất nhiều ngƣời ngƣỡng mộ thiên đƣờng không phải là không có lý, rất có lý, 

đều hi vọng có thể sanh thiên. Kỳ thực sanh thiên hoàn toàn không phải cứu cánh. Vì 

sao vậy? Vẫn còn có sanh tử luân hồi. Tập khí phiền não của quí vị chƣa đoạn hết, dục 

giới thiên, sắc giới thiên, Phật Bồ Tát cũng thƣờng thƣờng đến nơi đó giáo hóa chúng 

sanh.  Họ  có  cảm  Phật  liền  có  ứng.  Chúng  ta  hiểu  rõ  đạo  lý  này.  Học  tôn  giáo  nào, 

chúng ta đều tán thán, đều hoan hỉ. Bài xích Phật giáo cũng không sao, họ muốn sanh 

đến  thiên  đƣờng,  tƣơng lai  ở trên  thiên  đƣờng đi theo  thiên  chủ  Đao  lợi,  cùng  nhau 

theo Phật tu học Phật Pháp, không phải cùng một sự việc hay sao? Thực sự có thể sanh 

thiên, là ngƣời thiện, không phải là ngƣời ác, có mang một chút tà ác thì sanh thiên 

cũng rất khó khăn. Điều này không thể không biết. Cho nên đời này họ đƣợc thiện báo, 

đời sau cũng đƣợc thiện báo, gọi là thuận ích, đây gọi là thiện. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              95/21 

Quả vui của nhân thiên tuy ở đời này có thể là thuận ích, không phải là đời khác. Đời 

khác nếu nhƣ không đạt đƣợc thuận ích, đó gọi là bất thiện. “Nên không gọi là thiện”. 

Đây là một tiêu chuẩn của thiện ác. Chúng ta ngay trong đời này có thể giúp đỡ chúng 

sanh đƣợc lợi ích, nhƣng pháp này, sự việc này sau đó ảnh hƣởng không tốt. Ngƣời đời 

sau sẽ bị hại, đây không phải là chân thiện. Điều này phải nên biết. Cổ nhân đối với sự 

việc này rất coi trọng. Đây chính là nói rõ vì sao cổ nhân không phát triển khoa học. 

Chúng ta nhìn thấy điều này sẽ hiểu đƣợc cổ thánh tiên hiền họ biết đƣợc, thứ này hiện 

tại  có  điểm  tốt,  tƣơng  lai  sẽ  biến  chất, biến  chất  chính  là  làm  tổn  hại  đại  chúng, đây 

không gọi là thiện. Thiện là gì? đời đời kiếp kiếp đều thiện. Cổ nhân dạy ngƣời ta hiếu 

thảo cha mẹ, tôn kính sƣ trƣởng, dạy ngƣời trung với quốc gia, đây là đời đời kiếp kiếp 

đều thiện. Điều này sẽ không biến thành ác. Khoa học kỹ thuật phát minh những thứ 

này, hiện tại là có lợi ích, nếu nhƣ bị những ngƣời có dã tâm, lấy đi dùng làm công cụ 

tổn hại đến chúng sanh, đó gọi là bất thiện. Ví dụ nhƣ chế tạo những vũ khí tiên tiến, 

vậy là trở thành bất thiện rồi. 

Enstein năm xƣa phát minh đạn nguyên tử, là rất giỏi, kết thúc đƣợc đại chiến thế giới 

lần thứ hai. Nhƣng đem đến sự sợ hãi hạt nhân trên toàn  thế giới, làm cho nhân tâm 

trên toàn thế giới đều bất an. Đây chính là ngũ ác, sự việc họ làm liền không phải thiện. 

Ai  không  sợ  sự  việc  này?  Trong  ngày  tận  thế  của  thế  giới  sẽ  có  sự  việc  này.  Chẳng 

may đại chiến thế giới lần thứ ba nổ ra, đại chiến thế giới lần thứ ba, chiến tranh hạt 

nhân, sinh hóa, vậy là trái đất này bị hủy diệt rồi. Cổ nhân nhất định không làm những 

sự việc này, họ biết đƣợc họ cũng sẽ không nói. Quí vị xem Gia Cát Lƣợng, Gia Cát 

Lƣợng rất thông minh, phát minh ra xe gỗ, điều này trong lịch sử có ghi chép, đó chính 

là xe vận tải cơ giới hóa. Trƣớc khi ông ấy chết tất cả đều hủy hết, không để lại một 

dấu vết nào, phải chăng ông tự tƣ tự lợi? Không phải vậy. Ông hiểu đƣợc thiện và bất 

thiện, sự phát triển cơ giới hóa này, phát triển đến cuối cùng nguy hại xã hội. Cổ nhân 

chẳng phải không hiểu khoa học, mà họ biết đƣợc những thứ này tệ đoan rất lớn, lợi 

chúng ta đạt đƣợc và hại phải chịu, so sánh lợi và hại, thì đƣợc không bù đƣợc mất. 

Quí vị thấy ngày nay chúng ta nghĩ đến năm xƣa phát minh những thứ nhƣ thuốc trừ 

sâu, phân bón, làm cho cây lúa sanh trƣởng nhanh chóng, dƣờng nhƣ là một việc tốt. 

Hiện tại biết rồi, rất nhiều nguyên nhân bệnh tật đều từ đây mà có, phá hoại sinh thái tự 

nhiên. Điều này ngƣời xƣa không làm, Phật Bồ Tát nhất định không làm những việc 

này. Cho nên ngƣời xƣa suy nghĩ rất chu đáo, ngàn năm vạn đời, đời đời kiếp kiếp vĩnh 

viễn là thiện, vĩnh viễn là lợi ích, đây là chân thiện, đây là lợi ích chân thật. Hiện tại có 

lợi  ích,  tƣơng  lai  không  có  lợi  ích,  điều  này  là  bất  thiện.  Hiện  tại  không  có  lợi  ích, 

tƣơng lai có lợi ích, đó là thiện. Thánh hiền nhân làm những sự việc này. Cho nên hiện 

nay con ngƣời chúng ta rất đáng thƣơng, chịu khổ nạn quá nhiều, sợ tƣơng lai còn phải 

chịu  khổ  nạn.  Chúng  ta  làm  sao  có  thể  giải  quyết  đƣợc  vấn  đề  này?  Bladen  là  một 

ngƣời nƣớc ngoài, ông khuyên chúng ta bỏ ác làm thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh 

tâm  niệm.  Đây  là  thiện.  Hiện  tại  thiện,  đời  sau  thiện,  vĩnh  viễn  đều  là  thiện.  Đây  là 

ngƣời nƣớc ngoài. Quí vị xem so với lời Khổng Tử nói, cùng với lời Phật Thích Ca 

Mâu Ni nói không có gì khác. Đây là chân thiện. Hiện tại đƣợc lợi ích, đời sau đƣợc lợi 

ích, sau này đời đời kiếp kiếp đều đƣợc lợi ích. Bản thân chúng ta làm, tự nhiên liền 

ảnh hƣởng đến ngƣời khác, cảm động ngƣời khác, giúp ngƣời khác phá mê khai ngộ, 

lìa khổ đƣợc vui. Đây là đại thiện! Quí vị cảm động đƣợc ngày càng nhiều ngƣời. Bỏ 

ác làm thiện, ngƣời cải tà quy chánh càng nhiều, thì công đức của quí vị càng lớn, tích 

lũy công đức. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              96/21 

Trong Duy Thức Luận nói: thuận ích và vi tổn. Quí vị làm trái, quí vị liền bị hại, quí vị 

liền có tai nạn, quí vị tùy thuận thiện, quí vị liền đƣợc lợi ích. Từ điểm này mà phân 

định thiện ác. 

Thứ ba là sƣ Tịnh Ảnh, đời nhà Tùy đại sƣ Huệ Viễn, ngài nói ba loại thiện ác, đều là 

chú giải của Kinh Vô Lƣợng Thọ. Tịnh Ảnh Sớ là chọn dùng bản của Khƣơng Tăng 

Khải. Thứ nhất thuận ích là thiện, trái tổn là ác, điều này giống với Duy Thức Luận, 

cùng một ý nghĩa với trƣớc đây đã nói. Thứ hai, ngài nói: thuận lý là thiện, trái lý là ác. 

Lý là gì? Là vô tƣớng không tánh, đây là lý. Nói cách khác, chấp tƣớng là bất thiện, 

không chấp tƣớng là thiện. 

Dƣới đây có nêu một ví dụ, ví dụ hành bố thí. Nếu nhƣ ngƣời có thể bố thí, thì ngƣời 

nhận và vật bố thí đều là thể không vô vật, là thuận với lý, hành vô tƣớng, đó là thiện. 

Đây là điều thƣờng nói trong giáo lý Đại thừa: tam luân thể không. Tôi hành bố thí, tôi 

không  chấp  trƣớc  tôi  đang  tu  bố  thí.  Vì  sao  vậy?  Chấp  trƣớc  tôi  đang  tu  bố  thí,  ngã 

tƣớng chƣa trừ đƣợc, ngã chấp chƣa đoạn đƣợc. Ngã tƣớng, ngã chấp chƣa đoạn đƣợc. 

Nói cách khác, luân hồi lục đạo chƣa ra đƣợc. Quí vị tu thiện này có lợi ích hay không? 

Có  lợi  ích. Đời  sau  đƣợc  quả  báo  đây  gọi  là  mãn  nghiệp. Thí  dụ  nhƣ  con  ngƣời  đến 

nhân gian có hai sức mạnh: thứ nhất là dẫn nghiệp, dẫn dắt quí vị đến trong cõi ngƣời 

để đầu thai. Nghiệp này là gì? Là ngũ giới trong đời quá khứ tu đƣợc. Ngũ giới là dẫn 

nghiệp dẫn dắt quí vị đến thế gian này. Trong truyền thống xƣa chính là ngũ thƣờng: 

nhân nghĩa lễ trí tín. Quí vị có thể tu năm loại đức này, thƣờng này là thƣờng hằng bất 

biến, năm loại đức hạnh này, quí vị đời sau đƣợc vào cõi ngƣời. Đƣợc thân ngƣời, giàu 

sang nghèo hèn khác nhau, thọ mạng dài ngắn khác nhau. Đây là gì? Đây gọi là mãn 

nghiệp. Mãn nghiệp chính là sự bố thí của quí vị trong quá khứ, quí vị đƣợc thân ngƣời, 

quí vị phát tài lớn, là trong đời quá khứ quí vị tu bố thí, bố thí tài vật, đây gọi là mãn 

nghiệp, quí  vị  đƣợc quả  báo  này. Quí  vị thông  minh  trí  tuệ  là  quả báo trong  đời  quá 

khứ quí vị tu bố thí pháp. Mạnh khỏe trƣờng thọ là quả báo nhờ tu bố thí vô úy. Quí vị 

chỉ cần chấp tƣớng, quả báo có, không chấp tƣớng thì sao, không chấp tƣớng là chân 

thiện, không chấp tƣớng liền trở về với tự tánh, phƣớc báo đó càng lớn hơn, nó tƣơng 

ƣng với pháp vô vi. Quí vị chấp tƣớng là tƣơng ƣng với pháp hữu vi, tức là quả báo ở 

trong ba đƣờng thiện. Đây là nói mãn nghiệp. Nếu nhƣ quí vị đọa đến cõi súc sanh, 

những việc bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy trong đời quá khứ mà quí vị đã tu, đọa 

đến cõi súc sanh rồi, mãn nghiệp có hay không? Có. Tuy là cõi súc sanh, cuộc sống của 

quí vị cũng có rất nhiều đãi ngộ tốt, giống nhƣ hiện tại biết bao nhiêu ngƣời nuôi thú 

cƣng, cả nhà đều rất cƣng chiều, đều chăm sóc cho chúng vô cùng chu đáo, đó chính là 

phƣớc báo, phƣớc báo của giàu có, những động vật nhỏ này vô cùng thông minh, hiểu 

đƣợc ý nghĩ  của con  ngƣời.  Đó là gì?  Đó là họ  tu trí  tuệ.  Động vật nhỏ  mạnh khỏe 

trƣờng  thọ  là  họ  tu  là  bố  thí  vô  úy,  nó  liền  chuyển  đến  đây  vậy.  Đây  là  nói  rõ  dẫn 

nghiệp và mãn nghiệp khác nhau. Cho nên Phật dạy cho chúng ta phải tu “tam luân thể 

không”, tài bố thí cũng tốt, pháp bố thí cũng tốt, bố thí vô úy cũng tốt, sau khi sự việc 

qua rồi, một chút dấu vết cũng không còn nữa, vĩnh viễn duy trì tâm thanh tịnh của quí 

vị. Gặp đƣợc duyên nên làm, phải thật làm, làm xong rồi trong tâm không có ý niệm: 

tôi dùng tài vật bố thí cho ngƣời đó. Ngƣời cũng không cần để ở trong lòng. Ngƣời bố 

thí, ngƣời nhận đều không nên để ở trong lòng. Bố thí thứ gì đó cũng không nên để 

trong lòng, để cho tâm sạch sẽ thanh tịnh, để cho nó mảy trần không nhiễm, nhƣ vậy 

mới có đại phƣớc báo. Kiểu phƣớc báo này dƣờng nhƣ tƣơng đƣơng với phƣớc báo vô 

lậu. Vô lậu là phiền não đoạn tận rồi. Phiền não của chúng ta tuy chƣa đoạn tận, nhƣng 

tiếp cận vô lậu rồi. Đạo lý này chúng ta phải hiểu. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              97/21 

Chúng ta xem đoạn dƣới đây, đoạn dƣới đây nói: nếu nhƣ ngƣời bố thí, ngƣời thọ nhận 

và vật bố thí vẫn còn trong tâm là trái với lý, hành có tƣớng, tức là ác vậy. Hiện nay 

chúng ta nhìn thấy trong nhà Phật, trong Phật môn tu công đức, còn muốn khắc tên tuổi 

lên, họ hiến tặng một cây cột trên đó muốn khắc một cái tên. Hongkong có rất nhiều 

ngƣời tu phƣớc báo,  chúng ta  thƣờng  thƣờng ở  trên  đƣờng  nhìn thấy  họ  quyên  tặng 

một tòa lầu, viết: “đại lầu của ngƣời nào đó”, đó đều là chấp tƣớng. Chấp tƣớng là gì? 

Chấp tƣớng thì phƣớc của họ hết mất, ngƣời ta vừa thấy liền tán thán: anh làm biết bao 

là việc tốt, anh là ngƣời tốt, tán than, tán thán cũng là phƣớc, phƣớc báo liền trả hết rồi. 

Làm việc tốt không có ai biết đó mới gọi là tích âm đức. Âm đức, đức đó nuôi ở nơi đó, 

không bị báo mất đi. Đức đó càng lâu thì đức càng sâu, càng lớn. Tƣơng lai phát khởi 

lên là đại phƣớc báo. Cách nói này của Sƣ Huệ Viễn nói rất hay. 

Dƣới đây nói, nếu nhƣ trên từ Phật Bồ Tát dƣới đến A la hán. Thiện pháp tu đƣợc gọi 

là thiện. Vì sao vậy? A la hán, Bồ Tát, Phật không chấp tƣớng. Thật là giống nhƣ trong 

Kinh Kim Cang đã nói: vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả 

tƣớng. Không những A la hán không có, ngay cả Tu đà hoàn thân kiến cũng đoạn đƣợc 

rồi. Không còn chấp trƣớc thân này là ta nữa. Quí vị đọc Kinh Kim Cang sẽ thấy đƣợc 

điều này. Ngay cả Tu đà hoàn cũng phá đƣợc bốn tƣớng rồi. Cho nên Phật Thích Ca 

Mâu Ni mới xƣng họ là Tu đà hoàn. Họ nếu nhƣ bản thân cho rằng họ chứng đƣợc quả 

Tu đà hoàn, Phật Thích Ca Mâu Ni sẽ không gọi họ là Tu đà hoàn. Trong Kinh Kim 

Cang có đoạn kinh văn này, chúng ta nên đặc biệt lƣu ý. Quí vị thật tu hay là giả tu, tu 

đƣợc nhƣ pháp hay không nhƣ pháp, đó là một tiêu chuẩn. 

Thiện pháp mà nhân thiên chúng sanh tu đƣợc đều là có hành tƣớng, gọi đó là ác. Ác 

này nghĩa là gì? Quí vị không thể ra khỏi tam giới, không thể ra khỏi lục đạo luân hồi. 

Thiện ác này là từ đây mà nói, không phải phƣớc ở trong ba đƣờng thiện, không phải 

khổ báo trong ba đƣờng ác, không phải vậy. Quí vị có thể ra khỏi lục đạo hay không là 

lấy điều này làm tiêu chuẩn. Có thể giúp quí vị ra khỏi lục đạo luân hồi, đó là thiện, 

không thể giúp quí vị ra khỏi lục đạo luân hồi, đây chính là ác. Ở đây so với Bồ Tát 

Anh Lạc Kinh tiêu chuẩn này sẽ thấp hơn rất nhiều. Bồ Tát Anh Lạc Kinh tiêu chuẩn 

đó là đệ nhất nghĩa đế, đó là siêu việt thập pháp giới. Siêu việt thập pháp giới đó là 

thiện. Không thể siêu việt thập pháp giới đó chính là ác. Đây là tiêu chuẩn ở trong Phật 

Pháp, thế gian không quan trọng tiêu chuẩn này. 

Thứ ba, thể thuận là thiện, thể trái là ác, ở đây và hai tƣớng đều có, cũng đồng với kinh 

Anh Lạc, cùng một ý nghĩa với Bồ Tát Anh Lạc Kinh đã nói, cảnh giới tƣơng đồng. 

“Pháp giới chân tánh là thể của chính mình”, câu nói này vô cùng quan trọng. Hiện tại 

không  ai  biết  nữa.  Bản  thân  thực  sự  là  gì?  Là  chân  tánh  pháp  giới,  cũng  gọi  là  tánh 

pháp giới. Tánh pháp giới là bản thân thực sự. Trong kinh giáo Đại thừa nói là: thƣờng 

lạc ngã tịnh. Có ngã hay không? Có ngã, có chân ngã. Chân ngã là chân tánh pháp giới. 

Thân thể này không phải ta. Trong Phật Pháp định nghĩa đối với ngã nói rất rõ ràng. 

Nghĩa  đầu  tiên  của  Ngã  là  chủ  tể.  Vậy  thân  thể  này  của  ta  có  làm  chủ  tể  đƣợc  hay 

không? Không thể. Nếu nhƣ có thể chủ tể, vậy mỗi năm tôi đều 18 tuổi thì tốt biết bao, 

vậy là quí vị không làm chủ đƣợc rồi. Quí vị có khổ của sanh lão bệnh tử, tôi có thể 

làm chủ tôi vĩnh viễn không có khổ sanh lão bệnh tử, vậy mới thực sự làm chủ. Quí vị 

không làm đƣợc. Nghĩa thứ hai là tự tại. Thân thể này không tự tại, chịu đủ thứ trói 

buộc. Đầu tiên là mỗi ngày đều ăn cơm ba bữa, không ăn là không đƣợc. Nếu nhƣ tự 

tại tôi không ăn thì tự tại biết bao. Cho nên ý nghĩa tự tại không có. Thực sự là tại, nó 

phải có chủ tể, có tự tại. Lúc nào vậy? Ngã ở trong cõi Thật báo chính là ý nghĩa này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              98/21 

Trong Kinh Hoa Nghiêm viên giáo sơ trụ Bồ Tát, biệt giáo sơ địa Bồ Tát, họ trú cõi 

Thật báo. Họ thực sự đƣợc chủ tể, thực sự đƣợc tự tại. Đó gọi là chân ngã. “Thƣờng lạc 

ngã tịnh” bốn đức này họ đều đã đầy đủ rồi. Chúng ta hiện này bốn chữ này hữu danh 

vô thực. Bốn chữ đều không có. Nhƣng chƣ vị nên nhớ kỹ vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc, cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, 

vậy quí vị đều có rồi. Một đời đến thế giới Cực Lạc thƣờng lạc ngã tịnh tất cả đều có, 

tìm ra chân ngã rồi. Cho nên hiện tại quí vị phải hiểu đƣợc, ngã thực sự ở đâu? Ở Thế 

giới  Cực  Lạc.  Đây  là  giả  ngã,  chân  ngã  ở  Thế  giới  Cực  Lạc.  Tôi  đến  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc, chân ngã của ta liền tìm ra đƣợc. A Duy Việt Trí Bồ Tát bản thân 

làm  chủ  đƣợc  rồi. A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  đƣợc  đại  tự  tại. A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  là 

minh tâm kiến tánh. Tuy rằng chúng ta đới nghiệp vãng sanh, không có minh tâm kiến 

tánh, nhƣng đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, bổn nguyện oai thần của Phật A Di 

Đà gia trì, quí vị liền đạt đƣợc A Duy Việt Trí Bồ Tát. Bồ Tát nhƣ vậy thần thông, trí 

tuệ, đạo lực, quí vị đều đầy đủ. Đây là phàm phu có thể nói một đời thành Phật, là pháp 

môn thù thắng hi hữu vô cùng. Chúng ta lƣu luyến thế gian này tức là sai lầm lớn! Vì 

sao lại lƣu luyến thế gian này? Đối với Thế giới Cực Lạc nhận thức chƣa rõ ràng. Thực 

sự nhận thức rõ ràng rồi, đối với thế gian này không còn lƣu luyến nữa. Không còn lƣu 

luyến, đối với thế gian này có tâm đại từ mẫn. Đại từ đại bi lân mẫn thế gian này khổ! 

Không ra khỏi luân hồi là khổ, không ra khỏi thập pháp giới là khổ. Đoạn kinh văn này 

nói với chúng ta về sự việc này, danh văn lợi dƣỡng là căn nguyên của quả khổ. Quí vị 

nói điều này để làm gì? Phật Thích Ca Mâu Ni xuất thân là vƣơng tử, những thứ này 

Ngài đều đầy đủ. Ngài vì sao phải xả bỏ nó, một đời sống cuộc sống tăng khổ hạnh. Vì 

sao  vậy?  Làm  cho  chúng  ta  thấy.  Nếu  nhƣ  Ngài  không  buông  bỏ,  mà  dạy  chúng  ta 

buông bỏ, chúng ta không tin tƣởng. Địa vị là quốc vƣơng. Cổ nhân nói: “quí vi thiên 

tử, phú hữu tứ hải”, phú quý nhân gian đến cực đỉnh rồi, ngài liền buông bỏ. Nói cách 

khác,  cuộc  sống  tăng  khổ  hạnh  nhất  định  vƣợt  qua  quốc  vƣơng.  Vì  sao  vậy?  Quốc 

vƣơng không thể ra khỏi lục đạo luân hồi. Tăng khổ hạnh không những ra khỏi lục đạo 

luân hồi, còn ra khỏi thập pháp giới. Ngày nay chúng ta phải học tăng khổ hạnh, xả bỏ 

danh văn lợi dƣỡng, nhƣng chúng ta không có năng lực đoạn phiền não. Chúng ta có 

năng lực cầu sanh Thế giới Cực Lạc. Sanh đến Thế giới Cực Lạc tƣơng đƣơng với việc 

phiền não đã đoạn hết rồi. Nhận biết nhƣ vậy, vƣợt qua rất nhiều Bồ Tát, rất nhiều Bồ 

Tát vẫn đang tu hành, vẫn đang dụng công. Vì sao vậy? Họ chƣa nghe nói đến Thế giới 

Cực Lạc, cho nên vẫn còn tu học chuyên cần, vẫn còn trải qua thời gian rất dài rất dài. 

Vậy  là  chúng  ta  hiểu  đƣợc,  trong  đời  này  gặp  đƣợc  Phật  Pháp  là  rất  may  mắn,  gặp 

đƣợc Tịnh Độ là may mắn trong may mắn. Gặp đƣợc Phật Pháp đời này quí vị chƣa 

chắc có thể thành tựu. Gặp đƣợc Tịnh Độ quí vị chắc chắn sẽ thành tựu. Sự thành tựu 

này không phải là sự thành tựu thông thƣờng. Thành tựu thông thƣờng chính là chứng 

quả A la hán, trở thành Bồ Tát, Bồ Tát trong thập pháp giới, Phật trong thập pháp giới. 

Đó là sự thành tựu thông thƣờng. Sự thành tựu này là thành tựu vô cùng thù thắng. Vậy 

nên ở đây chúng ta phải khẳng định, ngã chân thật là tánh pháp giới. Chứng đắc tánh 

pháp giới, quí vị liền thành tựu thân pháp tánh và trú cõi pháp tánh. Đó chính là chân 

tánh pháp giới. 

“Tánh thể duyên khởi nhi thành hành đức”, tánh thể duyên khởi chính là cảm ứng với 

tất cả chúng sanh. Chúng sanh trong thập pháp giới có cảm Phật Bồ Tát liền có ứng. 

Bồ Tát này là pháp thân đại sĩ, Bồ Tát trú trong Cõi Thật báo. Chúng sanh có cảm đây 

là duyên, Phật Bồ Tát có ứng đó gọi là khởi. Duyên khởi, là thành tựu hành đức giúp 

chúng sanh, giáo hóa chúng sanh, thành tựu chúng sanh, đây là hành đức. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              99/21 

Hai câu dƣới đây rất có ý nghĩa. Hành đã thực hiện là tự thể, tâm không có sở duyên, 

thế nên chúng ta không thể không biết. Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế, trú thế 

80 năm, ngƣời Trung Quốc tính tuổi ta, thị hiện tám tƣớng thành đạo. Sau khi khai ngộ 

giảng kinh dạy học 49 năm. Những điều này đều thuộc về hành đức, những việc ngài 

đã làm. Hành là gì? Chỉ là tánh thể. 

Chúng tôi trên pháp tòa thƣờng báo cáo với chƣ vị: Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại 

thế  gian  này,  trú  lâu  nhƣ  vậy,  ngày  ngày  giảng  kinh  thuyết  pháp,  Ngài  có  khởi  tâm 

động niệm không? Ngài có phân biệt chấp trƣớc không? Không có. Ngài không khởi 

tâm, không động niệm, Ngài làm sao mà giảng kinh, làm sao mà thuyết pháp? Ở đây 

giải thích giải rõ rồi, sở hành chỉ là tự thể. Nên quán tánh pháp giới tất cả do tâm tạo, 

tâm đó là chân tâm. Tất cả do tâm tạo chính là năng sanh vạn pháp. Vạn pháp kỳ thật 

chính là tự tánh, chính là tự thể. Xa lìa tự tánh thì không có pháp gì để đắc. Tự thể nói 

ở đây chính là tự tánh, chính là tự tánh, chính là chân tâm của chính mình, cũng tức là 

đệ  nhất nghĩa.  Chân tâm  ở  đây,  chân  tâm  có  sở  duyên  không?  Không có.  Chân  tâm 

năng hiện năng sanh, năng hiện năng sanh là duyên. Duyên này, trong giáo lý đại thừa 

nói rất rõ ràng, nói rất thấu đáo. 

Câu  dƣới  đây  “tùy  tâm  sở  dục  nhi  bất  việt  quỹ”,  nói  cách  khác,  tùy  tâm  sở  dục  mà 

không động tâm. Tôi nói nhƣ vậy mọi ngƣời càng rõ ràng hơn. Lục tổ Huệ Năng đại sƣ 

nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”, chƣa từng dao động. Hiện tất cả tƣớng, 

nên dùng thân gì để độ ngài liền hiện thân đó, nói tất cả pháp mà chƣa từng khởi tâm, 

chƣa từng động niệm, cảnh giới này gọi là cảnh giới bất tƣ nghì, chúng ta phàm phu 

nghe  không  hiểu.  Ngài  là  thật,  Ngài  không  phải  là  giả.  Ngài  nếu  nhƣ  khởi  tâm  động 

niệm  ngài  đã  đọa  lạc  làm  phàm  phu  rồi,  ngài  đọa  lạc  rồi,  cho  nên  Ngài  đích  thực  là 

không khởi tâm, không động niệm. Vì sao Ngài năng hiện? Là  vì có cảm, chúng sanh 

có cảm.Vì sao có thể nói? Cũng là chúng sanh có cảm. 

Trong kinh Phật cũng nêu một ví dụ nhƣ vậy. Đó là có ngƣời thỉnh giáo với đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, trong số đệ tự Phật ngài Xá lợi phất trí tuệ lớn nhất, thỉnh giáo với 

Ngài những câu hỏi khó khăn hóc búa, Ngài đều giảng cho quí vị rất rõ ràng, giảng rất 

thấu đáo. Có ngƣời liền hỏi Phật Thích Ca Mâu Ni trí tuệ của ngài Xá lợi phất từ đâu 

mà có? Phật nói với họ, quí vị thấy trống chƣa, đã từng thấy hay chƣa? Thấy qua rồi. 

Trống nhƣ thế nào? Quí vị thấy quí vị đánh nó liền vang, đánh lớn tiếng vang lớn, đánh 

nhỏ  tiếng  vang  nhỏ,  không  đánh  không  vang.  Sự  đánh  lớn  tiếng  vang  lớn,  đánh  nhỏ 

tiếng  vang  nhỏ,  chính  là  quí  vị  hỏi  Ngài,  ngài  điều  gì  cũng  biết  đƣợc,  Ngài  đều  giải 

thích cho quí vị. Trong trống có thứ gì không? Là rỗng không. Phật liền nói trong tâm 

Xá lợi phất cũng rỗng không nhƣ thế, giống nhƣ cái trống vậy. Đây chính là “tùy tâm 

sở dục, nhi bất việt quỹ”. Trong tâm Ngài không có thứ gì cả, chính là ngài không khởi 

tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc. Phàm phu chúng ta, ngƣời 

ta hỏi chúng ta điều gì cũng đều không hiểu. Vì sao vậy? Vì trong bụng quí vị có chứa 

chấp, có phân biệt, có chấp trƣớc, có vọng tƣởng, vì thế nó đánh mà không kêu. Nếu 

nhƣ quí vị bỏ đi tất cả những vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, vậy là cái trống đó 

liền vang rồi. Phật nêu ví dụ này rất có ý nghĩa. 

Trí tuệ của chúng ta, tôi thƣờng nói mỗi ngƣời chúng ta đều có trí tuệ. Trong trí tuệ nếu 

nhƣ  xen  tạp  vọng  tƣởng,  phân  biệt,  chấp  trƣớc  nó  liền  biến  chất,  biến  thành  gì  rồi? 

Biến thành phiền não. Cho nên trong kinh nói “phiền não tức bồ đề”, bồ đề là trí tuệ. 

Quí vị đem vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc bỏ đi hết, buông bỏ hết, phiền não chính 

là trí tuệ. Quí vị xem, phiền não vô biên thì trí tuệ vô lƣợng, không phải chính là ý này 

sao? Trong tâm chỉ cần có thứ gì đó, trí tuệ liền biến thành phiền não. Đức của quí vị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              100/21 

liền trở thành tạo nghiệp, tƣớng hảo của quí vị liền trở thành lục đạo, biến chất rồi, chứ 

không phải là không khởi tác dụng. Không khởi tác dụng vậy thì không thể gọi là tánh 

đức. Cho nên tánh đức nó cũng tùy duyên, nó tùy duyên nhiễm, tịnh. Tâm quí vị thanh 

tịnh,  đó  chính  là  thiện  duyên.  Tâm  quí  vị  là  nhiễm  ô  thì  nó  là  ác  duyên.  Tùy  duyên 

thiện đó chính là nhất chân pháp giới, là cõi Thật báo. Tùy duyên nhiễm chính là thập 

pháp giới, chính là lục đạo, chính là tam đồ. Chính là sự việc nhƣ vậy. Tùy tâm sở dục. 

Cho nên A la hán trở lên, A la hán không có chấp trƣớc nữa, họ có phân biệt, họ có 

khởi tâm động niệm, không chấp trƣớc, đƣợc tâm thanh tịnh. Lại hƣớng lên trên nữa, 

họ chính là Bồ Tát. Bồ Tát không những không có chấp trƣớc, phân biệt cũng không có. 

Nhƣng  họ  còn  có  khởi  tâm  động  niệm.  Cho  nên  Bồ  Tát,  Phật,  vì  có  khởi  tâm  động 

niệm, không có phân biệt chấp trƣớc nên họ đƣợc tâm bình đẳng. Kinh đề của chúng ta 

nửa  sau  nói  tu  hành  ba  quả  đức  là  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác.  Chúng  ta  tu  hành  tu 

những gì? Chính là tu điều này. Tu tâm thanh tịnh, tu tâm bình đẳng. Tâm bình đẳng 

chính là Phật Bồ Tát trong thập pháp giới. Nếu nhƣ buông bỏ khởi tâm động niệm, họ 

liền giác. Giác đó là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Đây là 

chân Phật không phải là giả Phật. Đây là Phật trong nhất chân pháp giới, không phải là 

thập pháp giới. Phật trong Thập pháp giới Thiên Thai Trí Giả đại sƣ nói, ngài nói về 

“lục tức Phật”. Phật đó gọi là “tƣơng tự tức Phật”, rất giống, không phải là thật. Đại 

triệt đại ngộ rồi, họ liền đi lên, gọi là phân chứng tức Phật, họ là chân Phật, họ chƣa 

viên mãn, vì sao chƣa viên mãn? Tập khí khởi tâm động niệm còn, tập khí chƣa đoạn. 

Khởi tâm động niệm không có nữa. Tập khí vô thỉ vô minh, tập khí hoàn toàn đoạn tận 

đó chính là Phật viên mãn. Kinh Hoa Nghiêm gọi là Diệu giác vị. Đẳng giác hƣớng lên 

trên nữa là Diệu giác. Diệu giác là Phật quả rốt ráo viên mãn. Đến Diệu giác họ liền 

không  trú  cõi  Thật  báo  nữa,  họ  trú  Thƣờng  tịch  quang,  khác  nhau  rồi.  Thƣờng  tịch 

quang  là viên mãn trở về với tự tánh, cho nên ở chỗ này câu này, “sở hành chính là tự 

thể, tâm vô sở duyên”. Câu này vô cùng quan trọng. Quí vị nếu nhƣ hiểu rõ rồi, quí vị 

sẽ thực sự giác ngộ, hiểu rõ rồi. Hiểu rõ những gì? Khắp pháp giới hƣ không giới, tất 

cả  chúng  sanh  và  bản  thân  là  một  thể.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  thị  hiện  cho  chúng  ta 

giảng kinh thuyết pháp 49 năm, có độ chúng sanh hay không? Không có, trong Kinh 

Kim Cang nói: độ vô lƣợng vô biên chúng sanh thực tế không có chúng sanh nào đƣợc 

độ. Vì sao dạy quí vị tam luân thể không, đạo lý chính là đây, là một không phải hai. 

Sự việc này hiện nay các nhà khoa học dần dần tiếp cận đƣợc rồi. Đây là việc tốt. Cho 

nên tôi có một cách nghĩ, sau hai mƣơi năm, ba mƣơi năm  Phật Giáo không còn là tôn 

giáo nữa. Là gì? là khoa học cao cấp. Khoa học cũng có thể khế nhập đƣợc cảnh giới 

này. Chắc chắn khắp pháp giới hƣ không giới và bản thân là một thể. Ái tâm biến pháp 

giới, thiện ý mãn ta bà. May mắn các nhà khoa học đã chứng minh đƣợc sự việc này 

rồi. Đây là thiện. 

Dƣới đây có một kết luận nhỏ. Theo đây, bất luận là phàm phu nhị thừa cho dù trên 

đến Tam thừa Thành văn, Duyên giác, Bồ Tát, phàm là duyên tu thiện hạnh, đều gọi là 

ác.  Tâm  vô  sở  duyên,  tâm  có  sở  duyên  chính  là  ác,  tâm  vô  sở  duyên  chính  là  thiện. 

Tâm vô sở duyên là nhất chân pháp giới. Tâm có sở duyên là thập pháp giới. Phật Bồ 

Tát  trong  Thập pháp  giới vẫn là tâm  có  sở  duyên. Chỉ  có ngƣời  minh tâm  kiến  tánh, 

ngƣời kiến tánh, niệm Phật niệm đến lý nhất tâm bất loạn, ngƣời này, thực sự khẳng 

định khắp pháp giới hƣ không giới là một bản thân thôi. Vì tất cả chúng sanh phục vụ 

là vì bản thân mà phục vụ, không phải vì ngƣời khác, đây là vô sở duyên. Vô sở duyên 

không phải nói cái gì cũng không làm hết. Toàn tâm toàn lực vì tất cả chúng sanh phục 

vụ, là vô sở duyên. Vì sao vậy? Vì tất cả chúng sanh là bản thân. Đây là ai? Là Pháp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              101/21 

thân  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  kiến  tánh  rồi.  Đây  là  thiện.  Cho  nên  phàm  là  thiện  hạnh  có  sở 

duyên,  đó  là  thập  pháp  giới,  đó  không  coi  là  thiện.  Tiêu  chuẩn  của  thiện  ác  này  và 

trƣớc đây Kinh Anh Lạc nói là tƣơng đồng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây.  







Tập 188 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:07.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 220, hàng thứ ba. “Bốn, tông Thiên thai lập ra sáu loại 

thiện ác”, đây là trong kinh văn nói đến thiện ác của thiên nhân. Niệm Lão nêu ra bốn 

ví dụ cho chúng ta. Ba ví dụ trƣớc chúng ta học qua rồi, đây là ví dụ thứ tƣ. Vấn đề này 

đối với việc tu học của chúng ta liên quan rất quan trọng. Bởi vì rất nhiều ngƣời tu 

hành tâm tốt, cuối cùng không đạt đƣợc thiện quả, nguyên nhân là do đối với giới hạn 

thiện ác chƣa hiểu rõ ràng, rốt cuộc cái gì là thiện, cái gì là ác, thƣờng xem ác là thiện, 

vì thế khi quả báo hiện tiền hối hận cũng không kịp. Điều này không thể không biết. 

Hôm nay chúng ta xem điều thứ tƣ, đây là đoạn cuối cùng. Tông Thiên Thai nói 

sáu loại thiện ác, giảng tƣờng tận hơn trƣớc đây. “Một, thiện của nhân thiên”, thiện của 

nhân thiên trong Phật Pháp nói “việc của ngũ giới thập thiện là thiện vậy”, tu ngũ giới 

thập thiện. Sau đó quả báo nhân thiên đã hết, còn đọa vào ba đƣờng ác, nên cũng là ác. 

Giáo dục thánh hiền trong truyền thống xƣa và ngũ luân chúng ta nói, ngũ luân là mối 

quan hệ, ngƣời hiện tại không hiểu! Cho nên cơ hội tạo ác càng nhiều hơn, cơ hội hành 

thiện  sẽ  ít  hơn.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  hiểu  mối  quan  hệ.  Điều  này  không  thể  trách 

ngƣời khác. Trong thời đại này, giáo dục luân thƣờng không còn nữa. Quí vị làm sao 

có thể trách họ? Cho nên thiên tai ngày nay không phải là ngẫu nhiên. 

Ngũ thƣờng: nhân nghĩa lễ trí tín, tƣơng đƣơng với ngũ giới trong nhà Phật. Tứ 

duy bát đức tƣơng đƣơng với thập thiện trong nhà Phật. Nhà Nho nói tinh thần của họ 

vƣợt qua Tiểu thừa. Cho nên tu học phải xem họ tu pháp nào, họ dùng là tâm gì, then 

chốt là ở đây vậy. Tâm thuần là lợi ích ngƣời khác, không có tự tƣ tự lợi, đây là thiện, 

xen tạp tự tƣ tự lợi ở trong đó, cho dù là làm rất nhiều việc thiện, đó cũng là ác. Vì sao 

vậy?  Dụng  tâm  của  họ  là  tổn  ngƣời  lợi  mình.  Lợi  mình  này  chắc  chắn  là  hại  ngƣời, 

chắc  chắn  là  nhƣ  vậy.  Dùng  ý  nghĩa  của  Thiên  thai  để  nói,  ngũ  giới  thập  thiện  ngũ 

thƣờng  bát  đức  tu  đƣợc  rất  tốt.  Đời  sau  đƣợc  phƣớc  báo  nhân  thiên,  đời  sau  hƣởng 

phƣớc  báo nhân thiên,  lúc hƣởng phƣớc  sẽ  rất  dễ  dàng  tạo nghiệp,  điểm  này  chƣ  vị 

bình tĩnh để quan sát, quí vị xem ngƣời giàu sang và ngƣời nghèo khó, ngƣời nghèo 

khó rất khổ, đặc biệt là đến vùng biên địa, một số nơi giao thông ách tắc không thuận 

tiện,  quí  vị  thấy  những  cƣ  dân  nơi  đó  vô  cùng  khổ,  nhƣng  họ  không  có  cơ  hội  tạo 

nghiệp ác, vậy đời sau thì sao? Đời sau họ rất có khả năng vẫn là thân ngƣời. Họ vẫn 

đƣợc thân ngƣời. Con ngƣời ở những vùng thành thị giàu sang họ đang hƣởng phƣớc, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              102/21 

phƣớc hƣởng hết rồi thƣờng là họ đến ba đƣờng ác, trời cao tạo hóa rất công bằng. Quí 

vị từ điểm này để xem xét, những ngƣời nghèo kia không thiệt thòi chút nào. Quí vị 

xem  họ  vẫn  đƣợc  thân  ngƣời.  Ngƣời  giàu  sang  này  hƣởng  hết  phƣớc  rồi  họ  đến  ba 

đƣờng ác. Tông Thiên Thai nói về ý nghĩa này sâu sắc! Chúng ta phải suy nghĩ xem ở 

đây ý nghĩa quan trọng là gì, quí vị phải nên biết. 

Ngƣời trong lục đạo thọ mạng thế gian ngắn nhất, ngƣời thọ mạng dài 100 tuổi, 

ngƣời thọ 100 tuổi rốt cuộc cũng là số ít, không thấy nhiều! Nhƣng quí vị nếu đọa ba 

đƣờng ác, vậy thì thời gian đó dài rồi, đọa vào cõi súc sanh, trong kinh điển ghi chép, 

đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng một vài câu chuyện nhỏ, chúng ta nêu một chuyện, 

những ngƣời thƣờng học kinh giáo đều biết. Con kiến. Kỳ Thọ Cấp Cô Độc Viên năm 

xƣa lúc có công trình, dƣờng nhƣ là xây dựng, thời đó xây dựng nhà cửa đều rất đơn 

giản, phòng ở, trong tinh xá cất phòng ở. Phật Thích Ca Mâu Ni nhìn thấy một tổ kiến, 

liền mỉm cƣời. Những vị đệ tử bên cạnh nhìn thấy Thế Tôn, hỏi vì sao Ngài nhìn thấy 

kiến lại cƣời? liền hỏi Phật, vì sao cƣời nó? Đức  Phật trả lời: quí vị xem tổ kiến này, 7 

vị Phật xuất thế rồi nó vẫn còn chƣa rời khỏi thân con kiến. Chúng ta không nói điều gì 

khác, một Đức Phật tức là ba a tăng kỳ kiếp. Ba nhân bảy là 21 a tăng kỳ kiếp, chúng 

còn chƣa thoát khỏi thân con kiến. Phải chăng thọ mạng của kiến thời gian dài nhƣ vậy? 

Không phải vậy, nó ngu si, nó không biết đổi thân thể. Nó chết rồi cảm thấy làm thân 

kiến, nó vẫn ở trong tổ kiến làm thân con kiến. Đời đời kiếp kiếp chỉ ở trong tổ chuyển 

thế làm thân kiến, ngu si đến mức độ này. Không dễ dàng thoát ly, càng là động vật 

nhỏ càng khó thoát thân. Quí vị xem động vật lớn giống nhƣ bò cừu heo chó, những 

loài  này  dễ  dàng  thoát  ly.  Những  động  vật  nhỏ  rất  khó  thoát  ly.  Vì  sao  vậy?  Nó  vô 

cùng chấp trƣớc. Thọ mạng của quỷ, điều này thƣờng nói trong cõi ngạ quỷ, một ngày 

ở đó là một tháng ở nhân gian. Cho nên nhân gian ngày mùng một, ngày rằm để cúng 

quỷ thần, chính là bữa sáng, bữa trƣa, chính là tình trạng nhƣ vậy. Thọ mạng ít nhất thọ 

mạng  ngắn  cũng là  một  ngàn  tuổi, một  ngày  bằng nhân  gian  một  tháng, cũng là  một 

tháng ba mƣơi ngày, một năm 360 ngày, mƣời hai tháng, một ngàn tuổi nhƣ vậy. Vậy 

là nhân gian biết bao nhiêu năm? Không dễ dàng gì! 

Địa ngục thì không cần phải nói nữa. Trong địa ngục thọ mạng ngắn nhất, chúng ta 

ở đoạn cuối sẽ nói đến. Ngắn nhất là nhân gian 2700 ngày ở họ một ngày. Chúng ta 

xƣng  lịch sử  Trung Quốc 5000 năm,  ở  trong địa  ngục  chƣa  đến hai ngày,  thọ  mạng 

ngắn cũng là 1000 tuổi, thọ mạng dài là vạn vạn năm, quí vị có phiền phức hay không? 

Cho nên Phật nói rất tƣờng tận, rất rõ ràng, không phải vọng ngữ, không phải dọa dẫm 

ngƣời khác, chân tƣớng sự thật là nhƣ vậy. Quí vị hiểu rõ rồi thì không đến nơi đó nữa. 

Trên trời, trên trời chƣ vị hiểu đƣợc, Tứ vƣơng thiên, một ngày ở Tứ vƣơng thiên là 50 

năm ở nhân gian, thọ mạng 500 tuổi. Đao lợi thiên lại gấp đôi, Đao lợi thiên một ngày 

bằng nhân gian 100 năm, thọ mạng là 1000 tuổi, chỉ là nhân gian ngắn. Thời gian ngắn 

nhƣ vậy, hà tất phải tạo nghiệp? Tạo tội nghiệp quí vị đọa vào ba đƣờng ác, lúc tạo 

thiện nghiệp hình nhƣ quá nửa đều là sanh cõi trời Dục giới. Vì sao vậy? Tập khí phiền 

não của quí vị chƣa đoạn. Thất tình lục dục chƣa đoạn, chắc chắn là cõi trời Dục giới. 

Cõi trời Dục giới khá tốt, phƣớc báo lớn hơn nhân gian, nhƣng cũng là hƣởng hết rồi. 

Sau khi hƣởng hết phƣớc rồi, quí vị phải làm sao? Trong thức A lại ya của quí vị đã 

chứa những hạt  giống nghiệp  ác sẽ  khởi hiện hành. Chủng tử đó  khởi hiện  hành liền 

vào cõi ác. Cho nên đại sƣ Thiên Thai nói phƣớc báo nhân thiên hết, đây là nói đời sau 

đã hƣởng hết, lại đọa vào đƣờng ác. Nói điều này không phải là việc tốt. Đây là điều 

mà hiện tại ở nhân thiên không thể không giác ngộ. “Thân ngƣời khó đƣợc, Phật Pháp 

khó nghe”, đƣợc thân ngƣời, nghe Phật Pháp, vì sao quí vị không ở ngay trong đời này 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              103/21 

đi làm Phật cho rồi? Quí vị còn làm việc luân hồi sanh tử làm gì? Đặc biệt là quí vị gặp 

đƣợc pháp môn này, bộ kinh này là giấy bảo đảm phàm phu một đời thành Phật. Quí vị 

chƣa đạt đƣợc thì tình có thể hiểu, quí vị không có phƣớc phần, quí vị một đời không 

gặp đƣợc. Ngƣời gặp đƣợc là ngƣời có phƣớc báo lớn, ngƣời có đại nhân duyên. Quí vị 

có thể làm việc xấu sao? Quí vị làm việc xấu quí vị xứng đáng với Phật đà sao? Hai 

đức Phật! A Di Đà Phật phát nguyện thành tựu mọi ngƣời. Phật Thích Ca Mâu Ni khẩn 

thiết giới thiệu cho chúng ta, quí vị có lỗi với Phật đà, có lỗi với Tổ sƣ đại đức, có lỗi 

với cha mẹ tổ tông của bản thân quí vị, có lỗi với bản thân quí vị. Quí vị tại sao có thể 

làm việc xấu? 

Việc xấu là gì? Danh văn lợi dƣỡng ngũ dục lục trần đều là việc xấu. Chỉ cần quá 

đáng quá thì không phải là việc tốt nữa. Cổ nhân dƣỡng sinh đối với những sự việc này, 

danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, phải dừng lại đúng lúc, không thể sanh trƣởng 

tâm tham. Tham tâm là cõi ngạ quỹ, sân nhuế là cõi địa ngục. Trong cuộc đời này, sau 

khi nghe đƣợc Phật Pháp liền hạ quyết tâm, phải đoạn tham, sân, si, mạn, nghi. Dùng 

phƣơng pháp gì để đoạn? Phƣơng pháp tốt nhất là thân cận thiện tri thức, nghe kinh 

giáo. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế, giảng kinh thuyết pháp cho chúng ta 

suốt 49 năm, dụng ý chính là ở điểm này vậy. Trên Hội Lăng Nghiêm Bồ Tát Văn Thù 

lựa chọn căn tánh, nói rất rõ ràng: “thử phƣơng chân giáo thể, thanh tịnh tại âm văn”. 

Chúng sanh ở thế giới Ta bà sáu căn là nhĩ căn nhạy bén nhất, cho nên nghe kinh dễ 

dàng nhiếp tâm nhất. Hiện tại khoa học kỹ thuật cao này rất tốt, chúng ta nên lợi dụng 

nó, có đƣợc điều này thuận tiện rất nhiều rồi. Cổ nhân khuyên dạy chúng ta “nhất môn 

thâm nhập, trƣờng thời huân tu”, quí vị đến đâu để tìm một vị thiện tri thức, mỗi ngày 

đều giảng kinh cho quí vị mƣời lần, đó là điều không thể, xƣa nay trong ngoài nƣớc 

đều  không  tìm  thấy.  Ngày  nay  dùng  đĩa  CD  là  đƣợc  rồi.  Tôi dùng  một  đĩa  CD  một 

ngày nghe mƣời lần. Vị thiện tri thức này liền giảng cho quí vị mƣời lần rồi. Mỗi ngày 

một đĩa CD, dung lƣợng của một đĩa CD là một tiếng đồng hồ. Quí vị nghe mƣời lần, 

mỗi ngày đổi một lần, ngày ngày nghe mƣời lần, phƣơng pháp tu học này, chúng tôi 

nhẫm tính ba năm họ liền đắc tam muội. Nghe Kinh Vô Lƣợng Thọ là niệm Phật tam 

muội,  nghe  đƣợc  bảy  tám  năm  nhƣ  vậy  thì  khai  ngộ  thôi.  Quí  vị  đến  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc liền thành tựu rồi. Phàm phu một đời thành Phật, ngoài pháp môn này 

ra, thì phải đoạn phiền não, điều này khó, thực sự khó, không phải là khó giả. Đây là gì? 

Chúng ta nghe kinh niệm Phật làm cho phiền não bị chế ngự, không để cho phiền não 

có cơ hội khởi tác dụng. Tôi mỗi ngày nghe kinh mƣời tiếng đồng hồ, mƣời tiếng đồng 

hồ này sẽ không khởi phiền não. Sau khi nghe xong kinh, lại đi niệm Phật mƣời tiếng 

đồng hồ danh hiệu Phật, vậy cũng sẽ không khởi phiền não. Còn lại mấy tiếng đồng hồ 

quí vị nghỉ ngơi cho tốt, quí vị mệt rồi, biện pháp tốt! Phật Bồ Tát có trí tuệ làm thiết 

kế này cho chúng ta. Chúng ta chỉ cần y giáo phụng hành chắc chắn hữu hiệu. Phàm 

phu trong tất cả các loại chủng tánh, là thấp nhất cũng là đáng thƣơng nhất, nhƣng có 

cơ duyên có thể thành Phật. 

Thứ hai, thiện của nhị thừa: thanh văn, duyên giác. Có thể lìa khổ tam giới, nên gọi 

là thiện. Nhƣng có thể tự độ, không thể độ tha, nên cũng gọi là ác. Đây là nói về A la 

hán  và  Bích  Chi  Phật.  Hai  hàng  này  đều  thuộc  về  Tiểu  thừa.  Căn  tánh  của  A  la  hán 

kém hơn một tí, Bích Chi Phật thông minh hơn họ. A la hán có thể đoạn kiến tƣ phiền 

não, không thể đoạn tập khí, Bích chi Phật có thể đoạn tập khí. Cho nên A la hán tu tập 

cho tốt, đoạn hết tập khí liền trở thành Bích chi Phật, tức là thăng lên một cấp. Hai loại 

ngƣời này rất hiếm có. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              104/21 

Tam giới chính là dục giới, sắc giới, vô sắc giới. Dục giới thiên trở xuống, ngƣời, 

súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục đều là dục giới. Đi lên thì sao? Sắc giới, vô sắc giới. Đây 

là lục đạo. Chúng ta liền hiểu đƣợc tam giới chính là lục đạo luân hồi. A la hán, Bích 

chi Phật có thể xa lìa lục đạo luân hồi. Họ có thể thoát ly. Kiến tƣ phiền não đoạn rồi, 

phẩm loại kiến tƣ phiền não cũng rất phức tạp. Phật Giáo sơ học đem nó quy nạp thành 

năm loại lớn. 

Kiến hoặc. Kiến là kiến giải, hoặc là mê hoặc. Nói cách khác, chính là quí vị đối 

với con ngƣời, với sự việc, với sự vật nhìn sai rồi. Chính là ý nghĩa này. Quí vị thấy sai. 

Tƣ là tƣ tƣởng, quí vị đối với tất cả vạn pháp quí vị nghĩ sai. Năm loại lớn của kiến 

hoặc đầu tiên là thân kiến. Quí vị không biết thân không phải là chính mình. Quí vị cho 

rằng thân là bản thân, sai rồi. Thân không phải là bản thân, thân không phải là ta. Thân 

là gì? là sở hữu của ta, cũng giống nhƣ áo quần vậy, áo quần không phải là ta, áo quần 

là sở hữu của ta. Sở hữu của ta và ta không giống nhau. Đem sở hữu của ta cho đó là ta. 

Sai rồi! sai lầm lớn rồi! Quí vị xem chúng sanh tạo nghiệp, gần 90% đều là vì ta, oan 

uổng hay không? Không phải là ta. 

Thứ hai là biên kiến. Biên kiến dùng lời hiện tại để nói chính là đối lập. Có ngƣời 

có ta, có đúng có sai, có chân có vọng, có tà có chánh, là đối lập, phàm là đối lập đều 

gọi là biên kiến, nhị biên. Quan niệm này là sai trái, vì sao là sai trái? Chúng ta trong 

kinh giáo Đại thừa đã học mấy mƣơi năm rồi. Tuy chƣa chứng đắc, nghe nhiều, nghe 

quen tai, khắp pháp giới hƣ không giới và ta là một thể. Quí vị xem nó vốn là một thể. 

Quí  vị  vì  sao  đem  nó  phân  thành  hai  bên  để  làm  đối  lập?  Đối  lập  là  gì?  Đối  lập  là 

nguồn gốc của tất cả các phiền não. Bởi vì có đối lập mới có mâu thuẫn, có mâu thuẫn 

mới có xung đột. 

Mấy năm trƣớc, tôi tham gia hoạt động hòa bình của liên hợp quốc, hội nghị hòa 

bình, chủ đề của hội nghị này chính là tiêu trừ xung đột, thúc đẩy xã hội an định, thế 

giới hòa bình. Đề tài hội nghị này tốt. Liên hợp quốc từ thập niên 70 trở đi, mở ra đã 

hơn 30 năm, thế giới càng mở càng loạn. Nguyên nhân là gì? Nó căn bản không thể 

tiêu trừ, căn bản đối lập. Vậy thì vấn đề làm thế nào để có thể giải quyết? cho nên tìm 

đến tôi, tôi đến nơi đó làm báo cáo, tức là muốn từ đối lập mà hóa giải. Ngƣời khác đối 

lập với tôi, tôi không đối lập với họ, vấn đề liền hóa giải rồi. Chúng tôi làm báo cáo rất 

nhiều lần, đem cổ thánh tiên hiền, mấy ngàn năm nay trƣờng trị cửu an để giảng giải 

với họ, họ nghe rồi hoan hỷ. Cuối cùng nói với tôi, họ nói: đây là lý tƣởng làm không 

đƣợc. Làm không đƣợc thì vấn đề không thể giải quyết, vấn đề diễn biến sẽ càng ngày 

càng phức tạp, diễn biến đến cuối cùng là ngày tận thế của thế giới này, có lẽ chúng ta 

còn có thể nhìn thấy đƣợc. Nhƣng chúng ta làm sao mà  ứng phó những tai biến này? 

Học Phật tuân thủ lời giáo huấn của Phật, tuy có tai biến, chúng ta có thể miễn trừ, nhất 

định phải tuân thủ đoạn ác tu thiện. Tội nghiệp đã tạo tác, quí vị phải hiểu đƣợc việc 

quay đầu. Quay đầu là bờ, không thể tiếp tục tạo tác nữa. Còn tiếp tục tạo thì tai nạn 

này sẽ có tên của quí vị. Trong thiên tai trời cao bắt ngƣời, họ sẽ là ngƣời đầu tiên có 

tên, tên của quí vị ở trong đó, quí vị sẽ không thoát đƣợc. Quí vị nếu nhƣ quay đầu, 

đoạn ác tu thiện, tên của quí vị sẽ đƣợc gạch bỏ. Những điều này chúng ta không thể 

không biết. 

Tƣ hoặc, đây là tƣ tƣởng sai lầm, tham, sân, si, mạn, nghi toàn là sai lầm. Trong tự 

tánh  không  có, tìm  không  ra  tham,  sân, si,  mạn, nghi. Tham,  sân, si, mạn, nghi  là tƣ 

tƣởng  sai  lầm,  nên  nhớ  vậy.  Tƣ  tƣởng  sai  lầm  đó  chính  là  tạo  ba  nghiệp  ác,  nghiệp 

trong ba đƣờng ác. Hà tất phải làm những việc này? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              105/21 

Trƣớc đây nói về thiện nhân thiên. Tu thiện, hai cõi trời ngƣời tiêu mất phƣớc báo 

của quí vị, quí vị tu nhiều phƣớc nhƣ vậy, quí vị tạo nhiều tội nghiệp nhƣ vậy, đọa lạc 

tam  đồ  là  tiêu  tội  báo  của  quí  vị,  cho  nên  lục  đạo  là  tiêu  nghiệp.  Nhƣng  là  chế  tạo 

nghiệp nhân những ngƣời này đều ở cõi ngƣời, những cõi khác đều là đang chịu quả 

báo,  tạo  nhân  ác  ít,  cũng  có,  không  nghiêm  trọng  nhƣ  ở  cõi  ngƣời  vậy.  Cho  nên  thọ 

mạng con ngƣời tuy ngắn ngủi, nó vẫn là đầu mối quan trọng trong lục đạo. Trong lục 

đạo thay đổi nhƣ thế nào, làm sao mà luân hồi, đây là then chốt không thể không biết. 

Chúng ta nếu nhƣ không gặp đƣợc Phật Pháp, đối với những sự việc này sẽ không biết 

đƣợc. Mê hoặc, tạo nghiệp, thọ báo, quí vị nói xem đáng thƣơng biết bao! Gặp đƣợc 

Phật Pháp làm rõ đƣợc sự việc này rồi, hiểu thấu đáo rồi, nhanh chóng quay đầu, bỏ ác 

làm thiện. Vậy là quí vị thông minh. Chúng ta không làm việc  này nữa. Thiên tai đến, 

rất nhiều ngƣời lo lắng, dịch bệnh đến, dịch bệnh vô cùng nghiêm trọng, nhiễm bệnh 

ba bốn tiếng đồng hồ là xong luôn, chữa bệnh cũng không kịp nữa. Có phƣơng pháp gì 

để ứng phó không? Có. Trong  kinh giáo Đại thừa Phật Pháp thƣờng nói: tất cả pháp từ 

tâm tƣởng sanh. Đây là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất. Khoa học còn chƣa đạt đƣợc đến 

tầng lớp này. Những vi khuẩn vi rút này là nhƣ thế nào? Từ đâu mà có? Từ tham sân si 

mạn nghi biến hiện ra. Nếu nhƣ tham sân si mạn nghi đoạn đƣợc, thì những vi khuẩn 

này không còn nữa. Họ có tham, sân, si, mạn, nghi họ mang những thứ vi khuẩn này. 

Quí  vị  không  có  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi  những  vi  khuẩn  này  trên  thân  quí  vị  đều 

không  khởi  tác  dụng.  Vì  sao  vậy?  Vì  quí  vị  không  có  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi,  nó 

không tƣơng ƣng với quí vị. Chúng ta gọi là quí vị có sức miễn dịch, nó không khởi tác 

dụng, nó là tham, sân, si, mạn, nghi, quí vị trong tâm cũng có tham, sân, si, mạn, nghi, 

vậy là gặp nhau liền hợp rồi. Chính là sự việc nhƣ vậy! 

Vì  vậy  các  nhà  khoa  học  nói  với  chúng  ta,  ứng  phó  với  thiên  tai  năm  2012,  bảo 

chúng ta cách đoạn ác tu thiện, giống nhƣ Đức Phật giảng vậy, bảo chúng ta cải tà quy 

chánh, đoan chánh tâm niệm. Quí vị xem hoàn toàn giống với lời Đức Phật giảng. Họ 

từ khoa học mà nghiên cứu, nghiên cứu ra đƣợc. Chúng ta phải đem những lỗi lầm, tập 

khí không tốt này đều diệt trừ hết, vấn đề liền đƣợc hóa giải. Còn phải dùng đến thuốc 

men gì nữa sao? Không cần thiết nữa. Không có khả năng này, đƣơng nhiên đoạn tham, 

sân, si, mạn, nghi không phải là ngƣời thƣờng nữa, ít nhất cũng là A la hán trở lên. Bởi 

vì tham, sân, si, mạn, nghi là tƣ hoặc, A la hán đoạn đƣợc rồi. Chúng ta chƣa đoạn, chỉ 

hạ thấp nó xuống, giảm nhẹ nó xuống. Đối với tài sắc danh thực thùy biết dừng đúng 

lúc. Đây là bảo hộ chính mình. Rất nhiều đồng học đều biết, tôi buổi chiều không ăn. 

Quí vị có biết vì sao không? Tôi không phải là chỉ ăn đúng ngọ, cũng không phải là trì 

giới, bởi vì tôi nghe nói có khủng hoảng về lƣơng thực, tôi liền chuẩn bị trƣớc, tôi ăn ít 

lại một bữa, khủng hoảng lƣơng thực nếu xảy ra, mỗi ngày tôi ăn một bữa là đủ rồi, có 

phƣơng  pháp  để  đối  ứng,  tập  thành  thói  quen.  Tôi  một  ngày  dùng  một  tí  là  đủ  rồi. 

Chúng ta hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật. Năng lƣợng, ăn uống là bổ sung năng lƣợng. 

Quí vị không thể không có. Nhƣng quí vị cũng phải hiểu tiêu hao năng lƣợng đi đâu. 

Lúc mới học Phật tôi đi theo thầy Lý rất nhiều năm, từng có một lần thảo luận vấn đề 

này với Thầy. Tôi nêu ra xin thầy ấn chứng. Lúc đó bởi vì thầy giáo mỗi ngày ăn một 

bữa, tôi cũng học theo thầy, học đến tháng thứ tám tôi mới nói với thầy, một ngày tôi 

ăn một bữa đã từng ăn đƣợc năm năm, có một khoảng thời gian, tôi có kinh nghiệm. 

Tôi báo cáo với thầy giáo về tiêu hao năng lƣợng, có lẽ 95% tiêu hao vào trong vọng 

tƣởng, lao tâm lao lực tiêu hao năng lƣợng rất hữu hạn, thầy giáo tán đồng câu nói này 

của tôi. Thầy nói đích thực là nhƣ vậy. Vậy nên ngƣời thƣờng vọng tƣởng rất nhiều, 

nếu họ không ăn nhiều nhƣ vậy, họ làm sao có thể bổ sung cho đủ, giống nhƣ chiếc xe 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              106/21 

hao xăng vậy, chúng ta là chiếc xe tiết kiệm xăng, khác nhau lắm! Chúng tôi không có 

vọng niệm gì, ngày ngày khởi tâm động niệm là A Di Đà Phật, những niệm khác đều 

không còn nữa. Quí vị xem học Phật mấy mƣơi năm, học Phật sáu mƣơi năm rồi ít nhất 

cũng  50  năm  không  xem  truyền  hình,  thời  đó  còn  là  truyền  hình  đen  trắng,  tôi  đã 

không xem rồi, không nghe đài phát thanh, không đọc báo, cũng không xem tạp chí. 

Việc  trong  thiên  hạ  ngƣời  ta  hỏi  tôi:  mỗi  ngày  thiên  hạ  thái  bình,  không  việc  gì  cả. 

Ngƣời ta nói ở đây có việc này, ở kia có việc nọ, tôi nói tôi không nghe nói, “biết việc 

nhiều thì phiền não nhiều”, không biết thì không phải không có việc gì sao? Tâm địa 

rất thanh tịnh. Từ sáng đến tối A Di Đà Phật,  mỗi ngày đều đọc kinh Phật làm bạn với 

Phật Bồ Tát, tin tức biết đƣợc toàn là tin tức của Phật Bồ Tát, những tin tức rác rƣởi 

của  thế  gian  tôi  đều  không  biết.  Quí  vị  có  thể  phát  tin  tức,  tôi  không  tiếp  thu,  tôi  có 

quyền không tiếp thu. Phật Bồ Tát phát ra những tin tức này, tôi ngày ngày đều đang 

tiếp thu. Cho nên vọng niệm ít tiêu hao năng lƣợng sẽ ít, một tí cũng đủ dùng rồi. Điều 

này đối với việc ứng phó khủng hoảng lƣơng thực, phƣơng pháp này của chúng tôi kỳ 

diệu hơn bất cứ điều gì. Không cần tranh giành với ngƣời ta, chúng ta nhƣờng tất cả. 

Quí vị xem tự tại biết bao! Cho nên chúng ta đều có sự chuẩn bị trƣớc. Đích thực chỉ 

cần có một chút nƣớc, một tuần lễ không ăn cơm, thì cũng không có vấn đề gì. Tâm 

này là định, tai nạn gì đến cũng không quan tâm. Cho nên Tiểu thừa không dễ dàng, có 

thể làm cho hai thứ mê hoặc, kiến hoặc và tƣ hoặc đoạn mất, không còn tạo nghiệp nữa, 

vƣợt qua lục đạo luân hồi. Ở đây, đồng thời chúng ta phải giác ngộ đƣợc, vì sao lại có 

lục đạo luân hồi? Chính là kiến tƣ phiền não. Kiến tƣ phiền não là nhân của lục đạo. 

Lục đạo luân hồi là quả báo của kiến tƣ phiền não. Chúng ta có muốn làm việc luân hồi 

nữa không? Không muốn làm việc lục đạo quí vị phải buông hai thứ này xuống. Buông 

bỏ, luân hồi liền không còn. Điều này  cao  siêu  hơn nhân  thiên  nhiều rồi. Nhân  thiên 

không  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi.  Điều  này  vƣợt  qua  lục  đạo  luân  hồi.  Nhƣng  những 

ngƣời này họ có thể tự độ, không thể độ tha, nói thật tình thì không phải không thể độ 

tha, mà họ chƣa đoạn phân biệt. Họ nói độ chúng sanh phiền phức quá, nói với họ họ 

không nghe, lại còn hoài nghi, thôi vậy, mặc quí vị thôi! Không có tâm từ bi của Phật 

Bồ Tát. Bồ Tát, quí vị không tin họ cũng tìm quí vị. Hàng nhị thừa thì không nghe, họ 

tuyệt đối không đi tìm quí vị. Quí vị có vấn đề cầu họ, họ sẽ dạy quí vị, cũng rất từ bi. 

Quí vị không tìm họ, họ sẽ không tìm quí vị. Họ là nhiều thêm một việc không bằng ít 

đi một việc, ít một chút không bằng vô sự, là kiểu tâm thái này. Tâm thái này là của nhị 

thừa. 

Thứ  ba,  thiện  của  Tiểu  thừa  Bồ  Tát,  từ  bi  đầy  đủ  nên  gọi  là  thiện.  Nhƣng  chƣa 

đoạn mảy may phiền não, nên gọi là ác. Tiểu thừa Bồ Tát, nói thật tình thì Tiểu thừa 

Bồ Tát không bằng A la hán, không bằng Bích chi Phật. Vì sao vậy? Ngƣời ta siêu việt 

lục đạo. Họ vƣợt chƣa ra khỏi lục đạo, tức là nói kiến tƣ phiền não chƣa đoạn đƣợc. Họ 

tu sáu ba la mật, học Bồ Tát bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ, kiến 

tƣ phiền não chƣa đoạn đƣợc. Thứ họ tu đƣợc chúng ta biết, thiện nhân, thiện quả của 

họ đều tại cõi trời. Vì sao không nói là nhân gian? Nhân gian không có phƣớc báo lớn 

nhƣ vậy. Nhƣng phƣớc trời hƣởng hết rồi có thể lại đọa vào đƣờng ác. Cho nên không 

thể nói họ là thiện. 

Thứ tƣ, “thiện của thông giáo tam thừa”, tam thừa là Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ 

Tát,  Thông  giáo  tam  thừa.  Tam  thừa  cùng  đoạn  phiền  não  của  kiến  tƣ  đó  là  thiện. 

Thông giáo tam thừa: Thanh Văn Duyên Giác Bồ Tát kiến tƣ phiền não đều đã đoạn 

rồi. Nói cách khác, họ siêu việt thập pháp giới. Họ ở đâu? Họ tứ thánh pháp giới. Tứ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              107/21 

thánh pháp giới có ba nơi: Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát. Ba nơi này là quả báo của 

họ, chƣa ra khỏi thập pháp giới. 

“Nhƣng đọa vào nhị biên”, nhị biên là phân biệt. Chấp trƣớc không còn nữa, họ có 

phân biệt, cho nên không thấy lý của biệt giáo trung đạo, chƣa đoạn một phần vô minh 

vì vậy cũng gọi là ác. Có phân biệt nhất định là nhị biên, không biết đƣợc trung đạo. 

Đây là thông giáo. Thông giáo phía trƣớc thông với Tiểu thừa, phía sau thông với Đại 

thừa. Nói cách khác, họ chƣa đoạn đƣợc phân biệt và vô minh. Vô minh là khởi tâm 

động niệm. Chấp trƣớc đã đoạn, tập khí chấp trƣớc cũng đoạn rồi, nhƣng là phân biệt, 

tập khí phân biệt, vô minh chƣa đoạn. Cho nên đây cũng là ác. 

“Thứ năm, biệt giáo Bồ Tát”, Biệt giáo là Đại thừa, không giống với Tiểu thừa ở 

trƣớc. Đây là Đại thừa thực sự. “Thấy lý của trung đạo”, thấy lý trung đạo, nói cho quí 

vị biết phân biệt đã đoạn rồi, phân biệt hơn một nửa là sở tri chƣớng. Cổ đức có câu 

nói rất hay: biết ít việc thì phiền não ít, biết ngƣời nhiều thị phi nhiều, cho nên chúng ta 

liền nghĩ đến ở Trung Quốc cổ thánh tiên hiền dạy ngƣời, trong Phật Pháp Phật Bồ Tát 

dạy  ngƣời, vì  sao dạy  quí vị nhất  môn  thâm  nhập trƣờng thời  huân  tu. Vì  sao  không 

dạy quí vị đồng thời tham gia rất nhiều môn? Sợ điều gì? Sợ chấp tƣớng. Quí vị có thể 

không chấp tƣớng vậy thì đƣợc, quí vị vừa chấp tƣớng liền trở thành sở tri chƣớng, trở 

thành chƣớng ngại. Không những chƣớng ngại quí vị khai mở trí tuệ mà còn chƣớng 

ngại quí vị đắc tam muội. Sự chƣớng ngại này vừa phát sinh, công phu quí vị đã làm 

một đời sẽ giống nhƣ học thuật của thế gian hiện nay. Thế gian làm ngƣời học vấn họ 

dùng là dùng tâm gì? Phân biệt của thức thứ sáu, chấp trƣớc của thức thứ bảy, họ dùng 

tâm này. Cho nên họ sẽ không kiến tánh, họ không khai ngộ, có thể đạt đƣợc một chút 

định, không phải là đại định. Đạo lý này chúng ta nên hiểu. Trong Phật Pháp Đại thừa 

không phải dạy nhƣ vậy. Quí vị đã biết Đại thừa dạy học, thánh hiền dạy học, mục đích 

là gì? Mục đích là giúp quí vị khai mở trí tuệ. Ngay cả Nho gia, Đạo gia nói về ngộ 

tánh, làm thế nào để giúp quí vị nâng cao ngộ tánh, phƣơng pháp của nó ở đây, nhƣng 

ngộ tánh bắt buộc phải có gốc, gốc có hai loại, một là thiện căn đời trƣớc, dẫn đến đời 

này, tâm họ rất định. Hạng ngƣời này quí vị nhìn thấy họ vô cùng trung thực, họ rất ít 

vọng niệm, tâm địa thuần chánh, không có tâm địa bất chánh gì, sẽ không hại ngƣời, 

thấy họ dƣờng nhƣ khù khờ, nhƣng rất trung thực, dƣờng nhƣ ngƣời rất ngu xuẩn, sự 

ngu  không  ai  bằng  đó,  gặp  đƣợc  duyên  trí  tuệ  của  họ  liền  khai  mở.  Giống  nhƣ  Huệ 

Năng đại sƣ của Trung Quốc vậy, quí vị thấy là một tiều phu đốn củi, ngành nghề này 

hiện nay không còn nữa, mỗi ngày lên núi đốn củi đem vào thành thị bán, bán củi rồi 

cầm tiền đi mua ít gạo, mua một ít dầu muối về nhà sống qua ngày, rất vất vả, ba ngày 

không lên núi chặt củi, trong nhà sẽ không có cơm mà ăn, vất vả một ngày dƣờng nhƣ 

sẽ duy trì đƣợc cuộc sống một ngày, vô cùng vất vả, nhƣng con ngƣời chân thật, cho 

nên đây là thiện căn của đời trƣớc. Ngoài ra một loại khác là đời này vui bồi, từ nhỏ đã 

vui bồi, trƣớc vui bồi đức hạnh, điều này vô cùng quan trọng.  Đức hạnh từ đâu mà học 

đƣợc? học với cha mẹ, đặc biệt là mẹ. Vì thế mẹ là ngƣời thầy giáo đầu tiên của con 

cái. Dạy từ lúc nào vậy? Lúc nhỏ vừa ra đời, lúc vừa mở mắt là phải lo dạy rồi. Không 

phải quí vị cố ý đi dạy chúng. Chúng ở đó nhìn, mở mắt nhìn tự nhiên sẽ biết, tai chúng 

sẽ biết nghe, chúng nhìn cử chỉ hành động lời nói của ngƣời lớn, chúng ghi nhớ trong 

lòng, chúng liền bắt chƣớc, chúng đang học tập, cho nên ngạn ngữ cổ có nói “ba tuổi 

nhìn tám mƣơi”, ba tuổi chúng đã nhìn đƣợc một ngàn ngày, học một ngàn ngày, rễ đã 

cắm chắc rồi. Chúng đều học đƣợc. Cho nên cha mẹ trƣớc mặt con cái phải biết chúng 

đang nhìn thấy những gì, chúng nghe thấy những gì, chúng tiếp xúc đƣợc những gì, 

nhất định phải đem luân lý đạo đức làm ra cho đƣợc, làm ra cho con cái thấy. Cũng tức 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              108/21 

là ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức, làm ra cho con cái thấy. Đây gọi là giáo dục 

cắm rễ, hiện tại không còn nữa. Hiện tại ai biết? Những điều này trong sách cổ có ghi 

lại, không  ai  hiểu  nữa.  Một  ngàn  ngày  này  quan  trọng  hơn  bất  cứ  điều  gì.  Một  ngàn 

ngày này dạy cho tốt, những đứa trẻ này sau này sẽ dễ dạy, bớt lo, không cần tốn sức 

nữa, dƣờng nhƣ sáu bảy tuổi đi học, đi học thì thầy giáo làm  gƣơng cho chúng, thầy 

giáo tiếp tục dạy chúng. Có ngƣời đi học sớm thì khoảng bốn năm tuổi, còn có lúc ba 

tuổi,  dạy  chúng  điều  gì?  Dạy  chúng  học  chữ,  dạy  chúng  biết  chữ,  dạy  nó  đọc  sách, 

những  điển  tịch  quan  trọng  muốn  để  cho  chúng  học  tập.  Vào  thời  xƣa  Tứ  thƣ,  Ngũ 

kinh là bắt buộc học. Đây là gốc, không cần giảng giải chỉ là học thuộc. Vì sao vậy? 

Để cho trẻ con tu giới định tuệ. Cái gốc đó cắm cho tốt rồi, giống nhƣ Đệ tử quy, Cảm 

ứng thiên những gốc đó đều là trƣớc lúc ba tuổi, trong một ngàn ngày đó phải học cho 

biết. Những điều này hoàn toàn là thân giáo. Ngƣời làm mẹ làm để mô phạm, làm ra 

cho  con  cái  thấy.  Ba  tuổi  trở  về  sau  là  có  thể  dạy  chúng  rồi.  Dạy  chúng  học  thuộc 

những thƣ tịch này. Khi nhỏ trí nhớ tốt, ngày ngày học sách, đọc từng lần từng lần. Vì 

sao vậy? nếu nhƣ chúng không học thuộc sách chúng liền suy nghĩ lung tung, chúng sẽ 

học  những  điều xấu.  Làm  cho  chúng không  có  thời  gian  đi  nghĩ  những vấn đề  khác. 

Đây chính là những phƣơng pháp mà giới luật thiết lập, không cho chúng có thời gian 

để nghĩ, thứ chúng nghĩ chính là sách mà chúng học, ghi nhớ những thứ này. Ngƣời 

thông minh ít nhất một ngày phải đọc 100 lần. Căn tánh hơn kém một chút thì 200 lần, 

300 lần, cần cù bù khả năng chính là đạo lý này vậy. Toàn thể tiểu học đều là làm công 

việc học thuộc lòng. Tuổi lớn hơn một chút, lúc tám chín tuổi học thuộc lòng cổ văn, 

đó là gì? Học viết văn chƣơng. Khoảng mƣời tuổi thì có thể viết ra những bài văn rất 

tốt.  Thi  từ  văn  chƣơng  đã  đƣợc  rồi,  chúng  đều  biết  viết  rồi,  biết  viết  cả  văn  ngôn. 

Chúng có thể trực tiếp thông với con đƣờng của cổ thánh tiên hiền rồi, hiểu đƣợc văn 

ngôn tức thông rồi. Thứ gì đem đến bản thân chúng cũng sẽ biết đọc. Ngƣời xƣa dạy 

học thật cao minh! Hiện tại thì chẳng có cách gì để sánh đƣợc. Ngƣời hiện tại không 

học thì bị thiệt thòi lớn rồi. Con đƣờng tắt kinh nghiệm và trí tuệ mấy ngàn năm của 

Cổ thánh tiên hiền bày ra trƣớc mắt quí vị, quí vị không biết. Quí vị không có năng lực 

để xem nó, không có phần đối với quí vị. Nếu nhƣ quí vị thực sự thông văn ngôn, quí 

vị đời này  liền  có  đƣợc  kinh  nghiệm  5000  năm. Nhƣ  vậy  không tốt  quá  sao?  Trí  tuệ 

của cổ thánh tiên hiền đó, đều trở thành của bản thân quí vị. Cho nên hiện nay chúng ta 

nói học tập, chúng tôi một đời không có phƣớc báo, không có một nơi có thể định cƣ, 

suốt đời đều sống cuộc sống du mục, không thể nào định cƣ, cho nên tôi rất ngƣỡng 

mộ những ngƣời suốt đời có một đạo tràng nhỏ, vậy là vô cùng hạnh phúc, họ có thể 

làm rất nhiều sự nghiệp tốt, bồi dƣỡng nhân tài cho thế hệ sau. Bởi vì bồi dƣỡng nhân 

tài,  ít  nhất  phải  mƣời  năm  định  cƣ  ở  một  chỗ,  họ  mới  có  đƣợc  thành  tựu.  Cho  nên 

“mƣời năm đèn sách, một bƣớc thành danh”, cổ đức trú trên một ngọn núi, mƣời năm 

không xuống núi, không ra khỏi sơn môn, tâm họ là định. Định sanh tuệ. Luôn hƣớng 

ra  bên  ngoài  pháp  duyên  rất  thù  thắng,  phiền  não  rất  nhiều,  tâm  định  không  đƣợc. 

Phiền não chƣớng, sở tri chƣớng tất cả đều có đủ. Điều này đối với họ tu định, tu huệ 

sản  sinh  chƣớng  ngại  rất  lớn.  Cho  nên  tu  học  khó  là  khó  ở  điểm  này  vậy.  Bản  thân 

chúng ta hiểu rõ rồi, thật muốn thành tựu hoàn toàn do nơi bản thân mình. Bản thân có 

thể hay không? Có thể. Quí vị có thể tìm một ngành nghề tƣơng đối nhẹ nhàng nào đó, 

tiềm kiếm đƣợc ít cũng không sao, chỉ cần có thể sống đƣợc, có thời gian để đọc sách. 

Có năng lực không qua lại với ngƣời bên ngoài. Duy trì tâm quí vị thanh tịnh. Làm cho 

sự học tập của quí vị không gián đoạn. Giống nhƣ cƣ sĩ Lƣu Tố Vân mƣời năm thành 

công rồi. Mƣời năm này không vƣợt qua đƣợc, không kham nhẫn đƣợc, vậy thì cũng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              109/21 

hết  cách, cắm  rễ  còn  có  phƣơng pháp  cũ này. Ba  cái  rễ  Nho, Thích, Đạo thêm  Sa  di 

luật nghi, là bốn cái rễ, Sa di luật nghi ngƣời tại gia vẫn có thể học. Phải cầm cho đƣợc 

chiếc chìa khóa văn ngôn. Đọc thuộc 100 thiên cổ văn, chìa khóa liền lấy đƣợc. Sau đó 

ba nhà Nho, Thích, Đạo phải biết chỉ có thể một môn thâm nhập, chỉ là một bộ kinh 

không ngừng lặp lại, chắc chắn có điều tốt. Không những lặp lại, tâm quí vị là định, quí 

vị đắc tam muội, không thể đồng thời lƣớt qua quá nhiều, lƣớt qua quá nhiều tam muội 

không có nữa. Vọng niệm của quí vị không đè đƣợc. Vọng niệm không đè đƣợc thì trí 

tuệ không khai mở. Thứ quí vị đạt đƣợc là tri thức, quí vị không có trí tuệ. Nếu nhƣ là 

một môn thâm nhập, thì thứ quí vị đạt đƣợc sẽ là trí tuệ. Trí tuệ vừa khai mở, vậy là 

chúc mừng quí vị, quí vị đã vạn sự thông rồi, hoàn toàn thông rồi. Không những Phật 

Pháp  thông, thế pháp  cũng thông  hết. Vì sao  vậy?    Vì  tất  cả  pháp  không  rời tự  tánh. 

Khai trí tuệ là kiến tánh, minh tâm kiến tánh. Đây là con đƣờng thành đạo. Trong nhà 

Phật ba căn thƣợng trung hạ đều phải đi con đƣờng này. Chỉ có hàng thƣợng thƣợng 

căn, họ đặc thù, ngƣời có căn tánh nhƣ vậy rất ít. Hàng thƣợng thƣợng căn là gì? vọng 

tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc họ trong chốc lát đã buông bỏ hết. Họ có khả năng đó. 

Vậy  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật,  giống  nhƣ  Huệ  Năng  đại  sƣ    24  tuổi 

thành Phật rồi. Phật Thích Ca Mâu Ni 30 tuổi thành Phật, Khổng Tử tam thập nhi lập 

tức thành Thánh rồi. Đây đều thuộc về hàng thƣợng thƣợng căn, không phải là ngƣời 

căn tánh phổ thông. Ngƣời căn tánh phổ thông nhất định phải nhờ một môn thâm nhập, 

trƣờng thời huân tu, mới có thể thành tựu. Cho nên nghe kinh thông thƣờng nghe kinh 

không  nghe  tiếp  đƣợc,  nghe  đƣợc  vài  lần  thì  không  còn  hứng  thú  nữa,  đây  là  gì? 

Nghiệp chƣớng hiện tiền, họ có chƣớng ngại, chƣớng ngại từ đâu mà sanh ra? Đầu tiên 

là họ đối với kinh giáo không nhận biết, không hứng thú lắm. Thứ hai là tập khí phiền 

não nặng, vọng niệm nhiều, không thể chuyên tâm, cho nên nghe kinh, đọc kinh không 

đạt đƣợc pháp hỉ. Làm thế nào để cải tiến? Ấn Quang Đại sƣ nói rất hay: thành kính, 

chân thành cung kính. Cho nên điều đầu tiên, quí vị phải nhận biết cổ thánh tiên hiền. 

Quí vị sanh khởi tâm cung kính đối với họ, quí vị sanh khởi tâm cảm ơn đối với họ. 

Sau đó quí vị tiếp tục đọc kinh, nghe kinh, thì sẽ khác rồi. Quí vị thực sự nghe ra đƣợc 

ý nghĩa. Nghe ra ý nghĩa sẽ sanh tâm hoan hỉ, vậy là quí vị muốn bỏ cũng không đƣợc. 

Quí vị mỗi ngày không ăn cơm có thể đƣợc, nhƣng mỗi ngày không đọc kinh thì không 

đƣợc, cuộc sống nhƣ vậy không chịu đƣợc. Quí vị đạt đến trình độ này, thì kinh giáo 

này đối với quí vị sản sanh sức nhiếp thọ rất mạnh. Bản thân quí vị mới có thể tƣơng 

ƣng với đạo, cho nên điều này phải vun bồi. Phƣơng pháp vun bồi nhất định phải từ Đệ 

tử quy mà học. Quí vị học đƣợc Đệ tử quy, Cảm ứng thiên, tâm cung kính của quí vị 

liền sanh khởi đƣợc. Đầu tiên phải cảm ơn cha mẹ, phải hiếu thảo với cha mẹ. Đây là 

điểm khởi đầu. Cho nên giáo dục của Trung Quốc điểm xuất phát là cha con phải có 

tình thân, thân ái. Sự thân ái đó là thiên tánh, không phải là dạy  mà có đƣợc. Nhƣng 

không có ai dạy dần dần lớn lên liền quên mất. Sự thân ái này sẽ không còn nữa. Cổ 

nhân hiểu đƣợc, sự thân ái này vô cùng đáng quý, nhất định phải dạy dỗ cho tốt. Dạy 

họ làm  thế  nào  trong  đời này  giữ  gìn  đƣợc  không bị biến  chất. Đây  là  mục  đích  đầu 

tiên của giáo dục. 

Thứ hai là phát huy rộng rãi sự thân ái đó, yêu anh chị em của mình, yêu gia tộc 

của  mình, yêu  bà  con  xóm  giềng  của  mình, yêu  xã  hội, yêu  quốc  gia, yêu  nhân  loại. 

Cho  nên  giáo dục truyền  thống  là giáo dục  yêu  thƣơng. Giáo dục  của  Phật  Pháp  Đại 

thừa là giáo dục từ bi. Từ bi chính là thƣơng yêu. Vì sao không nói là thƣơng yêu? Bởi 

vì thƣơng yêu có tình chấp. Trong từ bi thì sao? Trong từ bi không có tình chấp, mà có 

trí  tuệ.  Nói  cách  khác,  yêu  có  lý  trí  gọi  là  từ  bi,  yêu  thƣơng  mang  theo  cảm  tình  đó 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              110/21 

chính là chữ ái mà thế gian chúng ta thƣờng nói. Phật Pháp không nói về chữ ái này, 

nói là từ bi, ý nghĩa này chúng ta phải hiểu đƣợc, cùng một sự việc nhƣng dụng tâm 

khác nhau. Một bên là dùng trí, một bên là dùng tình cảm. Từ điểm này quí vị mới có 

thể nảy sinh tâm cảm ơn. Có tâm cảm ơn quí vị mới có thể hấp thu lời giáo huấn của cổ 

thánh tiên hiền. Vì sao vậy? Họ đều từ tâm cảm ơn mà lƣu xuất ra. Quí vị cũng là tâm 

cảm ơn, cùng với họ là tâm tâm tƣơng ƣng. Vậy là rất dễ dàng rồi. Quí vị không phải 

dùng tâm cảm ơn, thì quí vị không giống với tâm họ nữa, nghe nhƣ thế nào cũng nghe 

không lọt tai, cũng không  thể sanh pháp hỷ. Những  đạo lý này  luôn phải làm  cho rõ 

ràng, thấu đáo. Cho nên Biệt giáo Bồ Tát chữ thiện này rất lợi hại. Họ thấy đƣợc lý của 

trung đạo. 

Trung đạo, đối với ngƣời xƣa trong bát đức có một chữ trung, hiếu để trung tín, 

nhân ái hòa bình. Quí vị xem cách viết chữ trung này là hội ý. Phía trên là chữ trung 

phía  dƣới  là  chữ  tâm,  tức  là  trung  ở  trong  tâm.  Trung  là  gì?  Không  lệch  không  tà. 

Không thiên không tà đó gọi là trung. Nếu nhƣ có thiên có tà thì đó không phải là trung. 

Nói cách khác, trung là chân tâm. Có lệch có tà là vọng tâm. Có thiện ác thì sao? Có 

thiện có ác cũng không phải là trung, đều là thiên lệch vào đƣờng tà. Thiên về thiện là 

tà, thiện đến một bên khác cũng vẫn là tà. Thiện ác đều là tà. Hai mặt của thiện ác đều 

không có đó mới là trung. Gọi là đại công trung chính. Phải dùng chân tâm, không thể 

dùng vọng tâm. Tâm trung là gì? Trong kinh này chúng ta nói tâm thanh tịnh, tâm bình 

đẳng, tâm giác, đây đều là trung. Đem trung chia thành ba phẩm thƣợng trung hạ, hạ 

phẩm là tâm thanh tịnh, trung phẩm là tâm bình đẳng, thƣợng phẩm đó là đại giác đại 

ngộ, đại triệt đại ngộ. Tâm giác đây là trung. 

Mục tiêu dạy học đều ở chỗ này, dạy quí vị dùng chân tâm. Chân tâm là thiện. Cho 

nên biệt giáo Bồ Tát, đây thật là Đại thừa Bồ Tát, thấy lý trung đạo, lý chính là tánh, 

đây là thiện. 

Sau đó vì cách ly trung đạo, không thể thấy diệu trung của viên giáo viên dung, sở 

hành còn có phƣơng tiện nên không xứng với lý, cũng gọi là ác. Đây nói về điều gì? 

Nói một cách đơn giản với quí vị là: biệt giáo Bồ Tát thấy đƣợc lý trung đạo, thấy đƣợc 

rồi mà không biết dùng, trong cuộc sống hằng ngày họ không biết dùng, lý hiểu đƣợc, 

nhƣng lúc dùng, quí vị xem dùng là phƣơng tiện, tùy duyên. Tùy duyên phƣơng tiện, 

nên  quên  mất  lý  trung  đạo. Nhƣ  vậy  là  làm  sao?  Chúng  ta  nói  rõ  hơn  một  chút, mọi 

ngƣời đều hiểu đƣợc, trong cuộc sống hằng ngày tuy tùy duyên phƣơng tiện, họ chấp 

tƣớng, vẫn còn có tập khí phân biệt chấp trƣớc. Phân biệt chấp trƣớc rất mờ nhạt, tập 

khí vẫn còn. Cho nên tự tánh, lý là tự tánh, trong tự tánh không có tập khí. Ngay cả tâp 

khí khởi tâm động niệm đều không có. Họ vẫn còn có tập khí, còn có ác, đây là ác của 

họ. Không dễ dàng gì! 

Chúng  ta  nếu  nhƣ  không  hiểu  rõ  đƣợc,  đều  cho  rằng  bản  thân  chúng  ta  tâm  rất 

thiện, hành cũng rất thiện, quả báo tƣơng lai nhất định rất thiện. Nếu nhƣ quả báo đời 

sau phải đọa địa ngục, quí vị liền kêu là oan uổng, quí vị nói Diêm vƣơng ơi oan uổng 

quá, tôi một đời luôn làm việc tốt, tâm thiện, hành thiện làm sao ông lại đƣa tôi đến địa 

ngục này? Quí vị phải hiểu điều này thì không oan uổng nữa. 

Chân  thiện  là  gì?  Dƣới  đây  viên  giáo  Đại  thừa  đã  nói  ra  hết  rồi.  Khởi  tâm  động 

niệm là vì tất cả chúng sanh không có mảy may nào vì bản thân, đây là thiện. Vì sao 

vậy? Trong tự tánh tâm thanh tịnh không có ta, có ta là sai rồi. Nhƣng chúng ta vẫn còn 

ngƣời, còn ngƣời là bất thiện. Vì sao vậy? Ngƣời và ta là một không phải hai. Quí vị 

còn chia ta chia ngƣời  là quí vị còn phân biệt, vậy là bất thiện. Vì tất cả chúng sanh 

toàn tâm toàn lực phục vụ, tuyệt đối không mong chúng sanh cảm ơn, vẫn còn mong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              111/21 

quả báo, vẫn còn mong cảm ơn, thì bất thiện. Trong biệt giáo còn có ý niệm mờ nhạt 

này, Viên giáo không có. Thế nào là thiện, thế nào là ác, chúng ta không hiểu cho rõ thì 

làm sao đƣợc? 

Cuối cùng nói đến, sáu là thiện của Viên giáo Bồ Tát. Viên diệu chi lý, là thiện chí 

cực. Đây là tánh đức, tánh đức viên mãn. Tánh đức là gì? Tánh đức là Phật Pháp viên 

mãn. Nếu nhƣ từ việc nắm bắt đề cƣơng đơn giản mà nói thì cổ đức nói rất hay. “Chƣ 

ác mạc tác, chúng thiện phụng hành”, tiếp đó còn có một câu “tự tịnh kỳ ý”, tức viên 

mãn rồi. Nếu nhƣ không có điều sau cùng, thì đó là Tiểu thừa, là thông giáo. Có điều 

này chúng ta mới hiểu đƣợc đó là viên giáo. Tự tịnh kỳ ý, chữ tịnh đó chính là thanh 

tịnh bình đẳng giác. Đoạn ác tu thiện tƣơng ƣng với thanh tịnh bình đẳng giác. Cùng 

với trong Kinh Kim Cang nói phá bốn tƣớng, phá bốn kiến tƣơng ƣng. Quí vị đoạn ác 

tu thiện, vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng. Chẳng 

những không chấp tƣớng, mà ý niệm cũng không có nữa. Ý niệm là gì? Nửa bộ sau của 

Kinh Kim Cang nói: vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến. Ý 

niệm đều không có nữa. Chân thiện! Cho nên nói “chí cực chi thiện”. Còn có một chút 

ý niệm ta, ngƣời thì chƣa thiện đƣợc. 

“Ở đây có hai nghĩa”, lý viên diệu này, trong đó có hai ý nghĩa. Quí vị xem thứ 

nhất  là  thuận  viên  lý  thật  tƣớng là  thiện, trái  với  nó  là  ác. Viên  lý  của thật  tƣớng, lý 

viên mãn, chúng ta vừa nói, nửa bộ sau của Kinh Kim Cang nói về lìa bốn kiến. Nếu 

nhƣ nói bốn tƣớng lìa rồi, bốn kiến vẫn còn chƣa buông bỏ, là bất thiện. Đó là trái với 

lý của Phật dạy, cũng là trái với điều đó là ác. Quí vị xem đoạn này. 

Thứ hai là “đạt đƣợc viên lý này là thiện”, đạt là thông đạt, là chứng đắc. “Chấp 

điều này là ác”, quí vị chấp tƣớng, quí vị cho rằng ta chứng đắc rồi, đó chính là ác. 

Trong tự tánh một pháp không lập, quí vị còn có một pháp “tôi chứng đắc, tôi chứng 

đắc vô thƣợng chánh đẳng chánh giác”, vậy là bất thiện. Vì sao vậy? Vì quí vị có năng 

chứng, quí vị có sở chứng, đây là tri kiến gì? Từ đoạn trƣớc nói là nhị thừa, thông giáo, 

Tiểu thừa thì thông giáo có  thể. Biệt giáo  cũng không  chấp trƣớc  nữa, huống là viên 

giáo? Làm sao mà lại còn dấu vết, chính là khởi tâm động niệm? Phân biệt chấp trƣớc 

đều không còn, họ vẫn còn khởi tâm động niệm. Đó là bất thiện. Vì sao bất thiện? Vì 

không ra khỏi thập pháp giới. Không khởi tâm, không động niệm đây là thiện, đây là 

viên  giáo  thiện.  Vì  sao  vậy?  Họ  ra  khỏi  thập  pháp  giới.  Họ  đến  Cõi  Thật  báo  trang 

nghiêm,  đó  là  thiện.  Nếu  nhƣ  họ  còn  có  khởi  tâm  động  niệm,  họ  là  Phật  Pháp  giới 

trong thập pháp giới, chƣa ra khỏi thập pháp giới. Cho nên gọi là ác. 

Trên lấy đạt đến viên lý là thiện, chấp viên lý là ác. Chấp trƣớc chính là khởi tâm 

động niệm. Phát huy độc đáo của Tông Thiên Thai, nghĩa của nó rất tinh thâm. Câu nói 

này là lời tán thán của Hoàng Niệm Lão. Lời của Thiên Thai nói vô cùng đặc sắc! 

Chúng ta lại hỏi lời bình luận của Niệm Lão đặc sắc, ông có chấp tƣớng hay không? 

Nếu  nhƣ  ông  chấp  tƣớng  thì  ông  bất  thiện  rồi.  Nếu  nhƣ  ông  là  nói  mà  không  nói, 

không nói mà nói thì đó là thiện. Nói ngang nói dọc mà không có động niệm, không có 

khởi tâm, không có động niệm, đó là thiện. Điểm vi diệu là ở đây vậy. Chúng ta tu học 

Đại thừa, đƣơng nhiên tốt nhất là có thể đạt đến cảnh giới này. Trong cuộc sống hằng 

ngày hòa quang đồng trần cùng với tất cả chúng sanh. Trong đó sạch sẽ không có khởi 

tâm động niệm, quí vị đã là viên giáo Đại thừa, quí vị chính là Pháp thân Bồ Tát, đến 

thế giới này để ứng hóa. Vì sao vậy? Không khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm 

đã không có rồi, thì làm sao có tai nạn! Làm gì có tật bình! Hoàn toàn không còn nữa. 

Vì sao vậy? Vì họ trở về với tự tánh rồi. Tự tánh chẳng những không phải là vật chất, 

nó cũng không phải là tinh thần. Cái gì cũng không có, không lập một pháp nào, nó 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              112/21 

cũng không bỏ một pháp nào. Gặp đƣợc duyên, nó khởi tác dụng, năng sanh vạn pháp, 

tuy sanh vạn pháp, tuyệt đối không có khởi tâm động niệm. Điểm này không thể không 

biết.  Cho  nên  chúng  ta  nghiêm  túc  nổ  lực,  dùng  một  câu  danh  hiệu  Phật,  để  dẹp  bỏ 

phân biệt chấp trƣớc của chúng ta, dẹp bỏ khởi tâm động niệm của chúng ta, phƣơng 

pháp này rất vi diệu. Thực sự có thể dẹp bỏ đƣợc phân biệt chấp trƣớc, nói với quí vị 

rằng,  hiện  tại  thế  giới  này,  tất  cả  những  thiên  tai  đều  không  có  nữa.  Thiên  tai  là  có, 

nhƣng không liên quan gì với quí vị, quí vị không bị thiên tai này làm ảnh hƣởng. Vì 

sao vậy?  Vì cảnh tùy tâm chuyển. Tâm của quí vị là chân tâm, trong chân tâm không 

có thiên tai. Trong vọng tâm có thiên tai. Trong vọng tâm còn có nhiễm tịnh. Tâm tịnh 

trong vọng tâm không có thiên tai, tâm thanh tịnh, tâm nhiễm ô có thiên tai. Trong tâm 

nhiễm ô còn có tâm thiện ác. Tâm thiện ác có thiên tai. Thiện tâm thiên tai ít, ác tâm 

thiên  tai  nhiều.  Những  điều  này  đều  phải  hiểu  cho  rõ  ràng,  cho  thấu  đáo.  Vậy  tiêu 

chuẩn  của  chúng  ta  giới  hạn  thấp  nhất  là  phải  trong  nhiễm  tịnh  lấy  tịnh,  không  cần 

nhiễm. Đó là tƣơng ƣng với điều ở đề kinh nói: thanh tịnh. Tâm địa thanh tịnh, vi rút sẽ 

không truyền nhiễm. Những tai biến trên trái đất nhƣ thế nào cũng không trở ngại đối 

với quí vị. Mảnh đất mà quí vị đang cƣ trú, mảnh đất này nƣớc biển dâng lên sẽ nhấn 

chìm nó, nói cho quí vị biết, có Phật Bồ Tát, thiên long bát bộ làm cho mảnh đất này 

đƣợc nâng lên. Đây đều là thật, cảm ứng không thể nghĩ bàn. Nếu nhƣ trong tâm quí vị 

vừa hoảng hốt, vừa lo lắng, vừa sợ hãi, vậy là xong rồi, nƣớc đó lại nhấn chìm xuống, 

bị rơi xuống thôi. Vì sao vậy? Vì thần hộ pháp chạy mất rồi. Quí vị là giả, không phải 

là thật. Thực sự tâm thanh tịnh không dao động. Bên trong quí vị còn có lo sợ, còn có 

sợ hãi, tâm quí vị không thanh tịnh, nên phải thực sự rõ lý, phải thực sự nhƣ giáo lý mà 

tu hành. 

Thiện ác của thiên nhân, thiện ác này chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

Chúng ta xem tiếp câu dƣới đây. “Quốc độ thô diệu”. Thiên nhân là nói về chánh 

báo, quốc độ là nói về y báo. Con ngƣời phải tốt, không có thứ gì là không tôt, điểm 

này cổ thánh tiên hiền nói rất nhiều. Cho nên ngƣời xƣa đối với pháp chế không phải 

coi trọng lắm. Coi trọng nhất là gì? Là giáo dục con ngƣời. Con ngƣời nếu nhƣ dạy họ 

tốt rồi, pháp và chế độ kém một chút, không tốt lắm, ngƣời tốt này cũng có thể làm ra 

đƣợc việc tốt. Nếu nhƣ pháp chế định ra có tinh nghiêm bao nhiêu mà con ngƣời không 

phải là ngƣời tốt, họ vẫn cứ làm việc xấu. Cho nên Cổ đức có một ví dụ. Họ nói pháp, 

là gốc để trị nƣớc giống nhƣ  một thân cây  vậy,  một cái cây thì đây là thân, thân cây 

này gọi là thân. Con ngƣời thì sao? Ngƣời là rễ. Con ngƣời là nguồn vậy, là nguồn gốc. 

Nếu nhƣ chỉ có pháp không có rễ, cái cây này gió vừa thổi liền ngã xuống, không có rễ. 

Cho nên ngƣời xƣa quí vị xem trí tuệ, họ coi trọng gốc rễ. Cho nên từ xƣa đến nay chỉ 

cần dạy con ngƣời cho tốt, pháp là thứ yếu, không phải là chủ yếu. Con ngƣời dạy tốt 

rồi, pháp có thể không cần nữa. Hồ Tiểu Lâm đã làm đƣợc. Quí vị xem Hồ Tiểu Lâm 

trƣớc đây kinh doanh, công ty kinh doanh rất mệt, lịch làm việc dày đặc, từng khoản 

từng khoản. Sau khi học Đệ tử quy, toàn thể nhân công của công ty  mọi ngƣời cùng 

nhau học, đều y theo Đệ tử quy làm nguyên tắc. Ông nói trong công ty những chƣơng 

trình này, những pháp trƣớc đây định ra toàn bộ đều bỏ hết, không cần nữa, lƣơng tâm 

con ngƣời thức tỉnh lại rồi, ngƣời ngƣời đều vì công ty, đều đem lợi ích của công ty đặt 

lên  trên  lợi  ích  của  bản  thân,  ông  ấy  thành  công  rồi.  Cho  nên  ông  chủ  này  rất  nhẹ 

nhàng, ngày ngày ở nhà tụng kinh. Hiện tại tôi nghe nói ở nhà hiếu thảo với cha mẹ, 

ông cũng không đi làm. Công việc ở công ty ngày một phát triển. Ông có thể tận hiếu 

đạo, cả nhà hoan hỷ! Nhận biết đƣợc sức hấp dẫn của văn hóa truyền thống, mới bắt 

đầu cảm ơn đối với văn hóa truyền thống, không ngờ rằng nó tốt nhƣ vậy. Hiện tại xã 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              113/21 

hội này đều phải làm ra gƣơng tốt cho ngƣời khác thấy. Nếu không quí vị có nói thế 

nào ngƣời ta cũng không tin. Làm ra mọi ngƣời nhìn thấy rồi, tin tƣởng, đây là thật, 

không phải là giả. Hơn nữa rất nhanh. Hồ Tiểu Lâm học văn hóa truyền thống mới hơn 

ba năm, đã có thành tựu tốt nhƣ vậy, thật quý hóa. Đây mới gọi là thật làm. Vì thế cảnh 

tùy tâm chuyển. Hai chữ thô diệu này trƣớc đây đã chú giải rồi, nên không nói thêm 

nữa. 

Thô là không tinh, diệu là thắng diệu. Sƣ Nghĩa Tịch nói: trong Tịnh độ có thô diệu 

sai khác,  thô  tức  là  biến hóa, diệu  tức  là  thọ dụng. Nghĩa là  trong  Tịnh độ  có thô và 

diệu khác nhau. Thô là có suy có biến. Diệu là tự thọ dụng hoặc là tha thọ dụng của cõi 

thật báo. 

Đây là nói về tỳ kheo Pháp Tạng đi theo thầy giáo là Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật, 

tham  quan  khảo  sát  mƣời  phƣơng  thế  giới,  tình  hình  trong  tất  cả  quốc  độ  chƣ  Phật, 

nhìn thấy Tịnh độ trong quốc độ chƣ Phật, đây không phải là nói về uế độ, có thô có 

diệu. Thô là thay đổi, thô là những gì? Tứ thánh pháp giới có thay đổi. Chƣ vị nên biết 

Tứ thánh pháp giới so với lục đạo, Tứ thánh là Tịnh độ, lục đạo là uế độ, cũng tức là 

nói,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm    chúng  ta đã  đọc  đƣợc, trong  phẩm  Hoa  tạng  thế giới, 

phẩm Thế giới thành tựu, ở đây trong kinh văn có, đích thực có không ít quốc độ của 

chƣ Phật, không có lục đạo luân hồi, nhƣng nó có tứ thánh pháp giới. Nó có tứ thánh, 

không có lục đạo. Đây đều coi là Tịnh Độ. Tứ thánh đây là thô, nó vẫn còn có thay đổi. 

Diệu, diệu là không có thay đổi. Diệu ở đâu? Diệu là Cõi Thật báo. Cho nên diệu này 

nói là tự thọ dụng hoặc là tha thọ dụng của cõi Thật báo, tức là quốc độ của vị Phật này. 

Nó có Cõi Thật báo trang nghiêm, nó có tứ thánh pháp giới. Nói rõ nhìn thấy nhiều, 

hiểu đƣợc thấu triệt. Ở trong đây ghi nhận ƣu điểm của ngƣời và bỏ qua khuyết điểm 

của ngƣời. Sau này Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc thành tựu, có Tịnh Độ hay không? 

Có uế độ hay không? Phật A Di Đà đều có hết, không bỏ thứ gì. Nhƣng trong uế độ ác 

đạo  ngài  không  nhận,  quí  vị  xem  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  có  nhân  thiên,  nó 

không có ba đƣờng ác, ác trong uế độ ngài không nhận, thiện ở trong uế độ ngài nhận. 

Đƣơng nhiên cõi Phƣơng tiện hữu dƣ chính là tứ thánh pháp giới, họ có, họ nhận. Nhận 

rồi là gì? tứ thánh pháp giới sẽ thay đổi. Trong tứ thánh pháp giới của họ thắng diệu bất 

biến. Không những trong tứ thánh pháp giới bất biến, ngay cả nhân thiên trong uế độ 

cũng bất biến. Điều này thật vĩ đại! Trong nguyên văn ngài đã nói rồi, sanh đến Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc bất luận là thiên nhân hay là loài bò bay thân mềm, cho đến 

cõi Diêm ma la, Diêm ma la chính là cõi địa ngục, sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc “đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát”. Quí vị xem chúng sanh trong địa ngục chỉ cần 

một niệm hồi đầu, đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, niệm Phật  cũng có thể vãng sanh 

đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Đƣơng nhiên là cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ hạ tam 

phẩm vãng sanh. Nhƣng nhƣ thế nào? Tất cả đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Cấp bậc thì 

có, quí vị có nhân thiên, có Thanh văn, duyên giác, có Bồ Tát, có Phật trong thập pháp 

giới, nhƣng đến bên đó rồi tất cả đều bình đẳng. Toàn là A Duy Việt Trí Bồ Tát, bình 

đẳng  rồi.  Vị  thứ  thấp  nhất  của  A  Duy  Việt  Trí  là  Viên  giáo  sơ  trụ  của  Kinh  Hoa 

Nghiêm  nói, cao nhất  là đẳng  giác. Chúng  ta thƣờng nói 41 vị  Pháp thân  Bồ  Tát, họ 

đều có đƣợc sự đãi ngộ này, điều này không thể nghĩ bàn. Đây là pháp khó tin! 

Chúng sanh trong đƣờng ác mang theo nghiệp nặng, nhân thiên mang theo nghiệp 

tƣơng đối nhẹ, mang tội nghiệp cực trọng vãng sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc, cũng làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này không thể không biết. Quí vị biết rồi 

quí vị mới có lòng tin tôi đời này nhất định có thể vãng sanh Tịnh Độ. Tôi đời này chắc 

chắn có thể chứng đắc A Duy Việt Trí. Quí vị có niềm tin. Pháp môn Tịnh Tông  có thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              114/21 

thành tựu hay không? Hoàn toàn do nơi tín nguyện có hay không, điều này Ngẫu Ích 

đại sƣ đã nói vậy. Quí vị phải chăng thật tin? Quí vị phải chăng thực sự muốn vãng 

sanh?  Thật  tin  thì  tất  cả  pháp thế  xuất thế  gian đều buông  bỏ, quí vị là thật  tin. Thật 

nguyện, thì những ý niệm khác đều không có nữa, một lòng một dạ cầu sanh Tịnh Độ. 

Đây mới là thật. Thế gian này còn có một số chuyện linh tinh chƣa buông bỏ, thì lòng 

tin này chƣa thật. Còn muốn làm việc này, làm việc kia, nguyện của quí vị chƣa tha 

thiết.  Sau  đó  chúng  ta  mới  nghĩ  xem,  cổ  nhân  niệm  Phật,  giống  nhƣ  Tịnh  Độ  Thánh 

Hiền  Lục  có  nói,  trong  Vãng  Sanh  Truyện  có  nói,  trong  đó  một  nửa  trở  lên,  những 

ngƣời vãng sanh đó niệm Phật bao lâu? Ba năm. Năm xƣa, có lẽ đã hơn 40 năm  về 

trƣớc có ngƣời hỏi tôi, ngƣời xuất gia, ông ấy có hoài nghi đối với điều này, ông ấy nói 

những ngƣời niệm Phật này ba năm thì vãng sanh, phải chăng vừa đúng thọ mạng của 

họ đến rồi? Nếu không vì sao nhiều ngƣời niệm Phật ba năm rồi vãng sanh nhƣ vậy. 

Lúc đó tôi trả lời rằng: Tôi nói, nếu nhƣ nói đều là thọ mạng hết rồi, thì lời này rất khó 

nói, nói không thông. Làm gì có sự trùng hợp nhƣ vậy? Quí vị nói số ít vài ngƣời thì 

đƣợc, có thể giải thích nhƣ vậy, vƣợt qua một nửa trở lên thì không thể. Vậy nguyên 

nhân là gì? Họ không cần thọ mạng nữa. Ví dụ này rất nhiều. Thọ mạng vẫn còn nhƣng 

không cần nữa. Công phu niệm Phật  của tôi đến cảnh giới này có thể đi rồi, hiện tại tôi 

muốn vãng sanh, không muốn ở lại nơi này nữa, họ liền đi thôi. Họ cầu Phật đến tiếp 

dẫn, Phật thực sự đã đến rồi. Vì sao vậy? Chƣớng ngại không còn nữa. Chúng ta ở đây 

gọi, Phật ở bên kia có ứng. Ngài làm sao mà không đến đƣợc! Nếu nhƣ đạt đƣợc trình 

độ này, công phu đã thành tựu rồi mà chƣa muốn đi, không muốn đi cũng có nguyên 

nhân, không phải còn tham luyến đối với thế gian này, còn tham luyến đối với thế gian 

này quí vị đi không đƣợc, quí vị không có cảm ứng đối với Phật, mà là gì? mà là quí vị 

có nhiệm vụ, đó là nguyện của quí vị, quí vị phát nguyện dẫn dắt thêm những ngƣời có 

duyên cùng đi, điều này có thể, điều này Phật cũng rất hoan hỷ. Quí vị còn có thân thể 

này, lợi dụng thân thể này, đó không phải là vì bản thân nữa. Giống nhƣ trƣớc đây đã 

nói, không có mảy may ý niệm vì bản thân, toàn là vì chúng sanh hữu duyên, phải là 

cách nói nhƣ vậy. Chúng sanh có duyên với tôi, họ có thể tin tƣởng tôi, có thể tin, có 

thể nguyện, tôi khuyên họ niệm Phật họ chịu nghe, dẫn thêm  vài ngƣời cùng đi, nhƣ 

vậy thì đƣợc. Vậy là trú thế gian lâu dài thì chƣa chắc, vẫn còn duyên họ sẽ có thể trú 

thế thêm, không có duyên họ sẽ đi, đến đi tự tại, không có một chút chƣớng ngại nào. 

Cổ nhân có thể làm đƣợc, ngƣời hiện tại cũng có thể làm đƣợc, vấn đề là chúng ta có 

chịu làm hay không? Thực sự muốn làm, điều đầu tiên không thể hoài nghi, hoài nghi 

liền trở thành chƣớng ngại, hoài nghi là tƣ hoặc. Tham, sân, si, mạn, nghi là phiền não 

nặng. Có mảy may hoài nghi thì công phu của quí vị sẽ hoàn toàn bị tiêu hủy, quí vị 

không thể thành tựu. Cho nên phải phá nghi, đó là học kinh giáo, nghe nhiều về Kinh 

Vô Lƣợng Thọ. Cổ nhân nói rất hay, đọc sách ngàn lần, tự thấy nghĩa nó. Quí vị có thể 

đem Kinh Vô Lƣợng Thọ  bản chú giải của cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, từ đầu đến cuối đọc 

một ngàn lần, hoài nghi của quí vị sẽ không còn nữa, chân tín thiết nguyện liền hiện 

tiền. Vì sao vậy? Quyển sách này đọc một ngàn lần quí vị liền đắc niệm Phật tam muội, 

tâm quí vị định rồi, nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, hai câu này quí vị đã làm 

đƣợc rồi. Những kinh khác còn nhiều nhƣ vậy, tôi chƣa học, phải làm sao? Đừng lo 

lắng, đến Thế giới Cực Lạc rồi học tiếp. Món nợ này phải tính cho rõ ràng. Tôi ở nơi 

này học tôi phải lãng phí biết bao thời gian, vẫn không thể thành tựu. Học rồi thì sao? 

Không  nhớ  nổi.  Đọc  đoạn  trƣớc  không  biết  đoạn  sau,  đọc  đến  đoạn  sau  đoạn  trƣớc 

quên mất, lãng phí thời gian. Cũng nhƣ vậy, một thứ thông đƣợc rồi, xem lời Phật nói 

là thật hay là giả? Phật đã nói rồi: “một kinh thông tất cả kinh đều thông”, nếu nhƣ bộ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              115/21 

kinh này thực sự hiểu thông, đắc tam muội khai mở trí tuệ rồi, những bộ kinh khác quí 

vị cầm đến xem liền thông đƣợc hết. Lời Phật nói là thật, không phải là giả. Hơn nữa 

chúng ta ở thế giới này thời gian ngắn, thọ mạng con ngƣời ngắn, tôi chỉ nghiên cứu 

một loại. “Pháp môn vô lƣợng thệ nguyện học”, đến lúc nào tôi mới học? đến Thế giới 

Cực Lạc. Vì thế tứ hoằng thệ nguyện, hai nguyện trƣớc viên mãn ở nơi này, hai nguyện 

sau đến Thế giới Cực Lạc viên mãn. Tôi chia theo cách nhƣ vậy. Hai nguyện trƣớc: 

“chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”, tôi phải hoàn 

thành tại  nơi  này, hai nguyện  sau:  “pháp môn  vô  lƣợng  thệ  nguyện  học, Phật đạo vô 

thƣợng thệ nguyện thành”, đến Thế giới Cực Lạc rồi viên mãn. Bốn câu ở nơi này viên 

mãn một lúc, chúng ta làm không đƣợc, không có khả năng. Ở nơi này thọ mạng ngắn, 

đến  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  sẽ  là  vô  lƣợng  thọ,  thứ  có  là  thời  gian,  có  môi 

trƣờng tu học tốt nhất, có thầy giáo tốt nhất, có đồng tham đạo hữu tốt nhất, mỗi mỗi 

đều thuận tâm, không có một chút chƣớng ngại nào. Quí vị phải hiểu cho rõ ràng, hiểu 

thấu đáo, quí vị làm thế nào chọn lựa, bản thân quí vị không phải đã biết rồi sao? 


Đối  với  thế  gian  này  chẳng  những  có  những  hành  vi  bất  thiện,  một  mảy  may  ý 

niệm bất thiện cũng không có, hoàn toàn tƣơng ƣng với Phật A Di Đà. Những việc làm 

ác  trƣớc  đây,  ngày  nay  hiểu  rõ  rồi,  tất  cả  đều  buông  bỏ,  không  dám  làm  thêm  nữa. 

Chẳng  những  không  dám  làm  ngay  cả  ý  niệm  cũng  không  có,  không  còn  nghĩ  đến 

những việc này, triệt để buông bỏ, hồi tâm chuyển ý làm lại từ đầu. Ngay cả các nhà 

khoa  học  nói  với  chúng  ta  cải  tà  quy  chánh,  nhấn  mạnh  việc  đoan  chánh  tâm  niệm. 

Trong cuộc đời này, chúng ta nhìn thấy những tấm gƣơng của cổ nhân ba năm thành 

công, lâu rồi, trong Kinh Di Đà nói cho chúng ta mấy ngày? Hoặc một ngày, hoặc hai 

ngày, đến hoặc bảy  ngày, pháp  môn này đã thành công, nhanh nhƣ vậy đó. Ba năm 

thông  thƣờng  ngƣời  nghiệp  chƣớng  rất  nặng  thì  ba  năm  thành  công,  ngƣời  nghiệp 

chƣớng nhẹ bảy ngày đã thành công. Từ điểm này chúng ta liền có thể nhận thức đƣợc, 

pháp môn này thù thắng biết bao, bộ kinh này vi diệu biết bao! Bộ kinh này có thể thay 

thế  tất  cả  những  kinh  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  thuyết  trong  suốt  49  năm?  Đƣơng 

nhiên có thể thay thế. Chẳng những thay thế những kinh Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

thuyết trong 49 năm, nó còn thay thế cho tất cả mƣời phƣơng ba đời Nhƣ Lai đã nói tất 

cả những kinh giáo. Vì sao vậy? Phật nói kinh giáo chính là vì một mục đích: bảo quí 

vị nhanh chóng thành Phật. Bộ kinh này đích thực chính xác là giúp quí vị ngay trong 

đời này thành tựu viên mãn. Chúng ta mới thực sự nhận thức đƣợc bộ kinh này, nhận 

thức đƣợc pháp môn này, quí vị cũng thực sự nhận thức đƣợc Phật A Di Đà, cũng thực 

sự nhận thức đƣợc Bổn sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật, tâm cảm ơn đã sanh khởi rồi. Cảm 

ơn đối với Phật, cảm ơn đối với pháp môn, cảm ơn đối với kinh điển. Cảm ơn đối với 

bản thân chúng ta trong đời này may mắn gặp đƣợc. Dùng tâm cảm ơn thành tựu viên 

mãn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 189 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:08.11.2010 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              116/21 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem  Đại Thừa Vô 

 Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  221,  hàng  thứ  nhất.  “Thiên  nhân  thiện  ác  giả,  nhân  dã, 

quốc độ thô diệu giả, quả dã, nhân thiện tắc độ diệu, nhân ác tắc độ liệt dã.” Đoạn này 

kết thúc phần trƣớc mở ra phần sau, tổng kết những điều trƣớc đây đã nói. Từ đó có thể 

biết sự việc Tịnh Độ này hoàn toàn do nơi tâm con ngƣời. Tâm con ngƣời thiện, quốc 

độ sẽ vi diệu, tâm con ngƣời không thiện thì quốc độ thô. Dùng thế giới chúng ta so 

sánh với Thế giới Cực Lạc, Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta về Thế Giới Tây Phƣơng 

Cực  Lạc, chúng  ta  nhìn  thấy  đoạn sau  nói  về 48  nguyện  là biết  rồi. Nhìn  thấy  chánh 

báo ở nơi đó có 32 tƣớng liền rõ ràng. Từ đây có thể biết trái đất nơi chúng ta cƣ trú, và 

Thế giới Cực Lạc không khác gì nhau, đều là nơi cƣ trú này, do tâm con ngƣời biến 

hiện ra. Phật nói rất hay, cƣ dân ở nơi Thế giới Cực Lạc đều là thƣợng thiện nhân câu 

hội lại một chỗ, không những là thiện mà là thƣợng thiện, cũng tức là nói thiện đến cực 

điểm. Mỗi ngƣời sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đều là thƣợng thiện. Có lẽ 

chúng  ta hoài nghi,  đây  chính  là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  cho  chúng  ta.  Chúng 

sanh trong ba đƣờng ác, chúng sanh trong địa ngục, mang nghiệp tập cực trọng. Tập 

này là tập khí, nghiệp tập của thập ác. Họ vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, Thế giới 

Cực Lạc cũng là tốt đẹp nhƣ vậy sao? Đúng vậy, không sai tí nào. Đây không phải là 

có  sai  khác  so  với  những  điều  nói  trong  kinh  giáo  sao,  khác  nhau  sao?  Đạo  lý  này 

chúng  ta  nên  hiểu. Họ  mang  nghiệp  tập  thập  ác,  ở  Thế  giới  Cực  Lạc  không  khởi  tác 

dụng. Vì sao vậy? Vì không có duyên. Mang tập khí là nhân. Nhân nếu nhƣ gặp duyên 

mới khởi tác dụng, mới phát tác, nó không có duyên. Cũng tức là nói Thế giới Cực Lạc, 

duyên mà họ gặp đƣợc đều là thiện duyên. Thế giới Cực Lạc không có ngƣời ác, trong 

hoàn cảnh đó chúng ta có thể tƣởng tƣợng đƣợc, ngoài nghe kinh nghe pháp ra, chỉ là 

niệm A Di Đà Phật. Tâm địa mỗi ngƣời đều thanh tịnh quang minh, pháp hỷ sung mãn, 

môi trƣờng y báo này làm sao mà có thể không diệu đƣợc! Ngƣợc lại, nhìn thế gian 

này của chúng ta, cho dù từ nhỏ đọc sách Thánh hiền có công phu sâu dày, môi trƣờng 

sinh hoạt của chúng ta là một thùng ô nhiễm lớn. Thùng ô nhiễm gì? Thùng ô nhiễm 

ngũ nghịch thập ác, ở trong cái thùng ô nhiễm đó mãi, họ có thể không bị ảnh hƣởng 

đƣợc sao? Thùng ô nhiễm này là duyên.  Chúng ta liền hiểu đƣợc,  ở Thế giới Cực Lạc 

thứ mà quí vị bị nhiễm là kinh giáo Đại thừa, là tánh đức vô lƣợng, trong đó không có 

ác,  chẳng  những  không  sự  việc  có  ác,  điều  này  Phật  đã  nói  qua,  ngay  cả  danh  từ  ác 

cũng không có, quí vị cũng không nghe đến. Ở đây chúng ta nói sát đạo dâm vọng, Thế 

giới Cực Lạc không có ai nói về mấy chữ này. Nếu nhƣ có ngƣời nói, sẽ làm câu dẫn 

tập khí của quí vị ra ngoài, không có ai nói, quí vị không nghe thấy. Thứ quí vị nghe 

đƣợc toàn là tận thiện tận mỹ của việc thiện, môi trƣờng nhƣ vậy. Cho nên tại thế giới 

của chúng ta ngƣời công phu có thâm sâu hơn, nếu nhƣ ba ngày, năm ngày không đọc 

kinh,  không  niệm  Phật,  tập  khí  phiền  não  của  họ  sẽ  xuất  hiện,  quí  vị  nghĩ  xem  sức 

mạnh  nhiễm  ô  trong môi  trƣờng  này  to  lớn  biết  bao! Cho nên trong  môi  trƣờng hiện 

nay, chúng ta phải học tập, Khổng lão phu tử nói là trung thứ, cũng tức là phải khai mở 

tâm lƣợng, thông cảm cho những chúng sanh đáng thƣơng này, gốc rễ sâu dày biết bao. 

Nếu nhƣ không đọc kinh, không nghe kinh, không niệm Phật, thì không chống đỡ nổi 

với  những  ảnh  hƣởng  tập  khí  bên  ngoài,  không  thắng  nổi,  năng  lực  mê  hoặc  ở  bên 

ngoài quá lớn, cho nên chúng ta luôn luôn nhìn thấy việc đọc sách là rất tốt, ngày xƣa 

hành vi không nhƣ vậy, hiện nay vì sao lại trở nên hƣ hoại rồi? Quí vị quan sát tỉ mỉ thì 

sự trở nên xấu xa là điều đáng phải thế. Nếu nhƣ nó không trở nên hƣ hoại thì họ chính 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              117/21 

là Phật Bồ Tát tái lai rồi, họ sẽ không hƣ hỏng.  Ngoài ra còn có một dạng, không phải 

là Phật Bồ Tát tái lai, ngày ngày niệm Phật, ngày ngày nghe kinh, ngày ngày đọc kinh, 

đây chính là mỗi ngày dùng những thứ này để tăng thêm sức miễn dịch cho họ, họ có 

thể  chống  đỡ  đƣợc.  Những  vi  rút  kỳ  quái  bên  ngoài  họ  có  thể  chống  đỡ  đƣợc.  Kinh 

giáo vừa mất đi thì không đƣợc rồi, họ không còn năng lƣợng này nữa, ngay cả Nho 

gia ngày xƣa cũng nói: ba ngày không đọc sách thánh hiền thì mặt mũi đáng ghét, hà 

huống  là  Phật  Pháp  Đại  thừa!  Cổ  đức  thƣờng  nói  đạo  là  thứ  không  thể  rời  xa  ngay 

trong mỗi sát na, thời thời khắc khắc không thể xa rời, đặc biệt là môi trƣờng ngày nay, 

chúng ta không thể không biết. Bản thân chúng ta hiểu đƣợc, bản thân thật làm. Hiện 

tại bản thân ngày càng rõ ràng, ngày càng thấu suốt, Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh 

49 năm, bộ kinh nào thù thắng nhất? Hƣớng dẫn chúng ta tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

vô lƣợng pháp môn, pháp môn nào thù thắng nhất? Hiện tại chúng ta thực sự hiểu rõ 

rồi,  hiểu  thấu  đáo  rồi,  kinh  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  là  số  một,  vƣợt  qua  cả  Kinh  Hoa 

Nghiêm và Kinh Pháp Hoa, đây là điều cổ đức nói, ngƣời đời Đƣờng nói vậy. Kinh 

Hoa Nghiêm, Kinh Pháp Hoa gặp phải Kinh Vô Lƣợng Thọ, nó liền trở thành điều dẫn 

dắt cho Kinh Vô Lƣợng Thọ, dẫn dắt quí vị vào Kinh Vô Lƣợng Thọ. 

Nói cách khác, Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, xa rời Kinh Vô Lƣợng Thọ, nó sẽ không 

thể viên mãn. Vô lƣợng pháp môn, trì danh niệm Phật  là số một. Bốn kiểu niệm Phật 

lớn, trì danh niệm Phật là tiện lợi nhất, hiệu quả nhất, trong 12 thời không gián đoạn, 

không  nên  làm  quên  mất  danh  hiệu  Phật,  đặc  biệt  là  sanh  tại  thời  đại  hiện  nay  của 

chúng ta, phải chăm chỉ cầu sanh Tịnh Độ, phải nghiêm túc làm hƣng khởi Thánh giáo, 

thì chánh pháp mới có thể cửu trú. Thánh giáo này làm thế nào để hƣng khởi. Chúng 

tôi cũng nói qua rất nhiều lần rồi, mọi ngƣời không thể quên đi. 

Phu tử dạy học bốn môn này, đó là chân lý, không thể thay đổi. Thứ nhất là đức 

hạnh. Chúng tôi khuyên mọi ngƣời, nhất định phải nghiêm chỉnh cắm ba cái rễ này cho 

vững, là đức hạnh. Xuất gia học Phật, chỉ cần là quí vị học Phật, phải cắm bốn cái rễ. 

Tại gia, tại gia không học Phật, phải cắm ba cái rễ. Học Phật phải cắm bốn cái rễ. Cái 

rễ thứ tƣ là Sa di luật nghi. Sa di luật nghi ngƣời tại gia cũng có thể học. Có mƣời giới 

24  môn  oai  nghi.  Những  thứ  này  phải  thật  làm.  Không  phải  bảo  quí  vị  học  thuộc, 

không phải bảo quí vị nói suông, là cần quí vị thực tiễn nó trong cuộc sống hằng ngày, 

thực tiễn trong công việc, thực tiễn trong xử sự, đối ngƣời, tiếp vật. Quí vị thực sự thọ 

dụng đƣợc rồi. Đức hạnh có rồi, còn phải có một chiếc chìa khóa để câu thông với cổ 

nhân, nếu không Thánh hiền cách quí vị rất xa. Phật Bồ Tát xa ở trên trời, quí vị chẳng 

thể nào nƣơng nhờ đƣợc. Chiếc chìa khóa này quí vị cầm đƣợc rồi, chiếc chìa khóa này 

là  gì?  là  văn  ngôn. Quí  vị  không  thể  quên  điều  này.  Văn  ngôn  có  thể  học  thông thì 

không còn chƣớng ngại gì nữa. Phải mất bao nhiêu thời gian? Năm xƣa lúc chúng tôi 

còn trẻ, thầy giáo dạy chúng tôi là một năm. Chăm chỉ học một năm, quí vị liền có khả 

năng đọc văn ngôn rồi. Vậy là thông rồi, đọc hiểu không còn trở ngại nữa. Năm mƣơi 

bài văn chƣơng chọn từ đâu? Trƣớc đây thầy giáo dạy chúng tôi là Cổ Văn Quán Chỉ, 

Cổ Văn Quán Chỉ tổng cộng có hơn ba trăm bài, chọn năm mƣơi bài, phải học thuộc 

lòng, có thể thuộc thì có thể giảng đƣợc. Ý nghĩa hoàn toàn hiểu đƣợc. Mỗi tuần học 

một bài, một năm học 50 tuần, cho nên một năm quí vị đã nắm vững rồi. Nếu nhƣ quí 

vị có thể dùng thêm thời gian một năm, hai năm nữa, quí vị đọc thuộc 100 bài thì quí vị 

có khả năng viết văn ngôn. Vì thế nó không khó. Thời gian hai năm không dài, vì sao 

không làm? 

Nhật báo quốc ngữ của Đài Loan xuất bản một bộ sách, tên là Cổ Kim Văn Tuyển, 

bộ sách này của thế hệ trƣớc, những vị giáo sƣ dạy quốc văn thực sự là chuyên gia học 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              118/21 

giả, hiện tại không còn những ngƣời này nữa. Họ biên tập. Toàn văn có chú âm, quí vị 

đọc hiểu không có khó khăn gì. Mỗi chữ, mỗi từ đều có chú giải tƣờng tận. Phía sau lại 

dùng văn  bạch  thoại  để dịch lại, phiên  dịch thành văn bạch thoại  không quan  trọng, 

quan trọng là chú giải của bản văn. Nguyên văn và chú giải đều phải học thuộc. Khổ 

công  phu  hai  năm  nhƣ  vậy  100  bài  sẽ  học  thuộc  đƣợc.  Quí  vị  xem  Đại  Tạng  kinh 

chƣớng ngại về văn tự không còn . Quí vị xem Tứ Khố Toàn Thƣ chƣớng ngại về văn 

tự cũng không còn. Đây là gì? Chìa khóa vàng đã nắm đƣợc rồi. Thời gian hai năm này, 

có thể đức hạnh cũng cùng tiến bộ. Bốn cái gốc này tu dƣỡng hai năm là làm đƣợc rồi. 

Đồng thời hai năm chiếc chìa khóa vàng cũng đã lấy đƣợc. Quí vị phải chuyên tâm, hai 

năm không đƣợc làm thứ gì cả, tất cả đều buông xuống hết. Học tập kinh giáo, ngay cả 

kinh giáo cũng buông xuống. Mình chữ nghĩa chƣa thông làm sao học kinh giáo? Thời 

gian hai năm này chỉ chuyên môn học cổ văn. Trình độ khác của quí vị không tốt, trình 

độ quốc văn của quí vị giống nhƣ hiện nay chuyên học về quốc văn, lấy đƣợc học vị 

tiến sĩ cũng không bằng quí vị, vì họ không có bốn công phu này. Có đƣợc điều kiện 

nhƣ vậy, bất luận là học Nho, học Phật, hay học Đạo nhất định có thành tựu. Học Nho 

thì  thành  Thánh  thành  hiền, học  Phật  thì  thành  Phật  thành  Bồ  Tát,  học  đạo  thì  thành 

thần thành tiên. Tất cả đều có thể làm đƣợc. Phải mất thời gian bao lâu? Cổ nhân thông 

thƣờng nói mƣời năm, mƣời năm đèn sách, một lúc thành danh. Mƣời năm này phải có 

công phu cơ bản. Nếu nhƣ không có cơ sở 100 năm cũng không thể thành công. Gốc rễ 

quan trọng. Hai năm cắm rễ cho tốt, rồi hạ công phu mƣời năm, quí vị liền thành Phật 

thành Bồ Tát, thành Thánh thành Hiền. Bản thân thành tựu, sau đó mới có thể độ tha. 

Độ tha là gì? tức dạy ngƣời. Tự nhiên lời nói cử chỉ hành động của quí vị sẽ cảm hóa 

đƣợc ngƣời khác. Quí vị không thể cảm hóa thì quí vị không có cách gì dạy đƣợc họ. 

Đầu tiên họ tiếp xúc với quí vị thì họ cảm động, quí vị liền có thể dạy họ. Vì sao vậy? 

Họ có niềm tin đối với quí vị, họ nghe lời quí vị. Quí vị dạy họ, họ sẽ tiếp thu, họ sẽ 

thật làm. Mỗi ngƣời đều có thể làm đƣợc. Năm mƣơi tuổi bắt đầu, hai năm cắm rễ, bao 

gồm cả văn ngôn, mƣời năm thành tựu, quí vị 62 tuổi, quí vị thành tựu rồi. 62 tuổi bắt 

đầu 72 tuổi thành tựu, không quan tâm tuổi tác lớn nhỏ. Ngạn ngữ cổ nói rất hay: thiên 

hạ không có việc khó, chỉ sợ ngƣời có tâm. Quí vị thực sự có tâm quí vị có thể thành 

tựu, sáu mƣơi tuổi tôi thực hành, đến 72 tuổi tôi sẽ có thành tựu, vậy ta có thể sống đến 

72 tuổi không? Nhân sinh thất thập xƣa nay hiếm. Thật vậy, rất có thể quí vị không có 

thọ mạng dài nhƣ vậy. Nhƣng quí vị phải thực sự phát tâm đi làm nhƣ vậy. Mục đích 

không phải là vì danh văn lợi dƣỡng, không phải vì tự tƣ tự lợi, là vì kế vãng thánh kế 

tuyệt học, là vì thiên hạ khai thái bình. Chúc mừng quí vị, quí vị sẽ sống lâu. Quí vị chỉ 

có 70 tuổi, có thể lại tăng thêm 30 tuổi. Quí vị sống đến 100 tuổi. Quí vị còn có cơ hội 

làm việc thêm 30 năm. Đây là thật không phải là giả. Tự nhiên kéo dài tuổi thọ. 

Quí vị thấy Liễu Phàm Tứ Huấn, ông Liễu Phàm thọ mạng 53 tuổi, ông tiếp thu lời 

dạy của Thiền sƣ Vân Cốc, đoạn ác tu thiện, sửa đổi lỗi lầm. Ông cũng không cầu thọ 

mạng. Ông 74 tuổi mới ra đi, kéo dài thêm 21 năm. Ông ấy nếu nhƣ có đại nguyện lớn 

nhƣ chúng tôi vừa nói, vì vãng thánh kế tuyệt học, vì thiên hạ khai thái bình, tôi tin ít 

nhất ông ấy cũng sống 100 tuổi. Ông ấy có sứ mệnh. Ông sống ở thế gian này, ông ấy 

có phƣơng hƣớng, ông ấy có mục tiêu. Phƣơng hƣớng mục tiêu này là lợi ích thiên hạ, 

chúng sanh, không phải lợi ích cho bản thân. Lợi ích bản thân đó chính là có vận mệnh 

của quí vị. Quí vị có thọ mạng nhất định. Quí vị vì thiên hạ, vì chúng sanh thọ mạng 

liền đƣợc kéo dài. Đó không phải là vì bản thân quí vị. Đây chính là “thừa nguyện tái 

lai” nhƣ trong Phật Pháp thƣờng nói. Thông thƣờng thừa nguyện là đến Thế giới Cực 

Lạc rồi trở lại. Ý niệm này quí vị vừa chuyển, không cần đi, cũng không cần trở lại. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              119/21 

Sau đó chính là nguyện lực. Tôi nửa đời trƣớc là nghiệp lực, nửa đời sau là nguyện lực, 

rất khác nhau. Ý niệm vừa chuyển liền theo nguyện mà trở lại. Vì sao lại không làm? 

Tôi đem những phƣơng pháp bí quyết này nói hết cho mọi ngƣời. Nguyên nhân là 

tôi không có phƣớc báo, không có đạo tràng. Tôi một đời một mình không nhà cửa, là 

cánh hạc giữa trời, lƣu lạc khắp nơi, không nơi cố định. Cho nên quí vị đến tìm tôi, bản 

thân tôi đã không lo đƣợc, làm sao mà cƣu mang quí vị? Không thể nào, tôi chỉ có thể 

đem phƣơng pháp dạy cho quí vị. Quí vị y theo phƣơng pháp này mà làm, chắc chắn 

thành tựu. Thực sự là vạn ngƣời tu vạn ngƣời vãng sanh. Không có ai bị sai sót. Thực 

sự phát tâm, thực sự thực hành, ngƣời thiện nhƣ vậy, quốc độ liền diệu. Ngƣời thiện 

nhiều rồi, tai nạn trên trái đất này liền giảm ít, liền hóa giải đƣợc. Lòng ngƣời bất thiện, 

đều vì tự tƣ tự lợi, đều làm việc danh văn lợi dƣỡng. Tai nạn này nhất định không thể 

tránh khỏi. Mấy câu kết luận và gợi ý này ý nghĩa rất hay. 

Dƣới đây trích dẫn văn trong Hội Sớ để nói. Nên Hội Sớ viết: Phàm là quốc độ, tức 

là ảnh hƣởng của chúng sanh vậy. Ví dụ này rất hay. Hình dài tức ảnh dài, hình ngắn 

thì ảnh ngắn. Ví dụ này rất hay. Quốc độ là y báo, tâm con ngƣời là chánh báo. Ngƣời 

này tâm tốt, hành động tốt, đây chính là chánh báo tốt, tức là thiên nhân thiện ác. Ảnh 

là ảnh hƣởng. Quốc độ là ảnh hƣởng của chúng sanh. Đây là ví dụ, chúng ta hình tu, 

chúng ta thành ý chánh tâm tu thân đây là hình tu. Nhƣng này ý không thành, ý không 

chân  thành,  chúng  ta  rất  muốn  ý  thành,  tâm  chánh.  Tâm  không  chánh,  tâm  không 

chánh là ý không thành. Ý không thành nguyên nhân là gì? Không có trí tuệ, ngu si. 

Cho nên phải chí tri. Trí tuệ không khai mở, nguyên nhân là gì? Dục niệm của quí vị 

nhiều quá. Cho nên phải cách vật. Chúng ta bắt đầu làm từ đâu? Bắt đầu làm từ cách 

vật. Nói cho quí vị biết, chúng ta cắm bốn cái rễ này chính là làm công phu cách vật rồi. 

Vật là gì? Chính là dục vọng của vật chất, cũng bao gồm cả dục vọng tinh thần ở trong 

đó. Dục là dục vọng, cách là cách trừ. Nói cách khác, quí vị phải buông bỏ dục vọng. 

Những thứ này, tổng hợp lại để nói, chính là trong đó có tham, sân, si, mạn, nghi. Bên 

ngoài có tài sắc danh thực thùy. Những thứ bên trong bên ngoài này quí vị phải buông 

bỏ hết. Bên trong là phiền não, bên ngoài là mê hoặc. Quí vị đều phải buông bỏ hết, trí 

tuệ mới khai mở. Tức là “cách vật” rồi sau đó mới “trí tri”, trí tuệ liền hiện tiền. Những 

phiền não của quí vị nếu nhƣ chƣa buông bỏ đƣợc, Phật Bồ Tát đến dạy quí vị cũng 

dạy không đƣợc. Chúng ta bây giờ đi đâu mà tìm đƣợc Phật Bồ Tát? Đến đâu để tìm 

đƣợc một thầy giáo tốt? Ngày nay không còn nữa, chỉ có nhờ vào bản thân mà thôi. 

Trƣớc tu hành đức hạnh, đức hạnh này là cách vật. Sau đó mới cầu trí tuệ. Chiếc chìa 

khóa vàng cầu trí tuệ phải đọc 100 bài cổ văn. Phải hạn định cầu chứng nhất định trong 

thời  gian  hai  năm  hoàn  thành.  Đó  chính  là  công  phu  cách  vật  trí  tri.  Công  phu  này 

thành tựu rồi, tâm liền chánh, ý liền thành. Ý thành này chính là phát bồ đề tâm mà nhà 

Phật  thƣờng  nói.  Ý  thành  tâm  chánh.  Quí  vị  tiếp  thu  sự  giáo  huấn  của  Thánh  hiền, 

không cần Thánh hiền đến nói. Những điển tịch mà Thánh hiền nhân lƣu lại quí vị đã 

thông đạt hết. Không còn một chút chƣớng ngại nào cả. Vì sao vậy? Vì ý của quí vị, 

tâm của quí vị, hoàn toàn tƣơng đồng với tâm ý của Thánh hiền. Ý của thánh hiền nhân 

là thành, chân thành. Tâm của thánh hiền nhân là đoan chánh. Quí vị tƣơng đồng với 

họ,  cho  nên  vừa  xem  đã  hiểu,  sẽ  không  sai  lầm.  Nếu  nhƣ  quí  vị  không  có  công  phu 

trƣớc đây, những thứ của Thánh hiền này quí vị cầm trên tay rồi thì ý nghĩa của nó quí 

vị cũng hiểu sai, xem kinh không phải là ý nghĩa của Phật Bồ Tát, mà là ý nghĩa của 

bản thân quí vị. Nhƣ vậy làm sao đƣợc! Quí vị xem những thứ nền tảng quan trọng biết 

bao! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              120/21 

Ngày  nay  ngƣời  thông  thƣờng  rất  công  phu,  rất  nổ  lực,  không  có  thành  tựu. 

Nguyên nhân ở đâu? Những thứ nền tảng không có nữa, không cắm rễ trên nền tảng cơ 

bản, bản thân chúng ta làm thành công rồi. Ngƣời khác nhìn thấy liền giác ngộ, sẽ học 

theo quí vị. Biết đƣợc những thứ của cổ thánh tiên hiền là có lợi ích. Thời gian mƣời 

hai năm không coi là dài, đã thành danh rồi. Sự thành tựu trong mƣời hai năm này của 

quí  vị,  chắc  chắn  vƣợt  qua  những  tiến  sĩ  của  nghiên  cứu  sở  ngày  nay.  Quí  vị  xem 

nghiên cứu sở lấy đƣợc học vị tiến sĩ mất thời gian bao lâu? Ba năm mẫu giáo, sáu năm 

tiểu học, là chín năm, cộng thêm cấp hai và cấp ba cũng sáu năm, cộng thêm bốn năm 

đại học, hai năm học thạc sĩ, hai năm tiến sĩ, sau hai năm chƣa chắc lấy đƣợc bằng, tính 

nhanh nhất là hai năm. Quí vị tính thử xem hơn hai mƣơi năm, quí vị 12 năm đã vƣợt 

qua  ngƣời  ta  hai  mƣơi  năm  rồi,  vƣợt  qua  quá  nhiều  quá  nhiều  rồi.  Quí  vị  nói  xem 

ngƣời xƣa có trí tuệ, hay là ngƣời nƣớc ngoài có trí tuệ? Phƣơng pháp của ngƣời xƣa 

tốt,  hay  là  phƣơng  pháp  của  ngƣời  nƣớc  ngoài  tốt?  Nhƣ  vậy  rõ  ràng  đã  bày  ra  trƣớc 

mắt rồi! 

Tôi  nói  với  chƣ  vị  đồng  học  rằng,  thế  hệ  của  chúng  tôi  rất  đáng  thƣơng.  Sinh 

trƣởng trong thời kỳ kháng chiến, đánh nhau với Nhật bản. Biến cố ngày  mồng bảy 

tháng bảy, chiến tranh bùng  nổ, tôi mới 11 tuổi. Thời đó trong nhà dạy con những gì? 

trong  nhà  dạy  nấu  cơm,  dạy  giặt  giũ  áo  quần,  dạy  bản  thân  biết  chăm  sóc  bản  thân, 

giáo dục về cuộc sống, vô cùng coi trọng. Vì sao vậy? Sợ lúc chiến loạn, con cái thất 

lạc rồi, bản thân quí vị sống không đƣợc. Cho nên trẻ con tám chín tuổi đã bắt đầu giáo 

dục về cuộc sống, quí vị mới tiếp tục sống đƣợc. Cho nên chúng tôi việc gì cũng có thể 

làm. Trƣớc khi tôi xuất gia, làm công quả trong am tranh của pháp sƣ Sám Vân, làm 

những gì? Nấu cơm, làm việc bếp núc. Am tranh của ngài không lớn, trong đó ở đƣợc 

năm ngƣời. Nhà bếp một mình tôi làm, những tín đồ đến thăm tôi còn có thể làm tới 

mƣời mấy món ăn. Lúc nhỏ đã học rồi mà. Cho nên đối với việc học, ngày ngày sống 

cuộc  sống  lang  thang,  đến  đâu  để  mà  học  đƣợc?  Tôi  thất  học  tròn  ba  năm,  ba  năm 

không  đi  học,  ngày  ngày  đều  chạy,  ngƣời  Nhật  đuổi  sau  lƣng,  chúng  tôi  chạy  đằng 

trƣớc,  lúc  khoảng  cách  gần  quá,  ngay  cả  tiếng  sung  nổ  cũng  nghe  thấy  đƣợc,  tiếng 

pháo thì khỏi phải nói rồi. Sống nhƣ vậy tám năm. Mƣời tỉnh Giang Nam tôi đều đã đi 

khắp. Cho nên rất muốn đi học, nhƣng không có cơ hội. Đến Đài Loan tìm công việc, 

tìm những công việc gì? Trình độ giáo dục chỉ tốt nghiệp cấp hai, quí vị nghĩ xem tìm 

công việc gì? Tôi gặp đƣợc vài thầy giáo tốt. Tôi học với họ, đó là cách của trƣờng tƣ 

thục: nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, con đƣờng này đi thông rồi. Chúng tôi 

không giống nhƣ trong trƣờng học, học nhiều khoa mục, học tạp nham nhƣ vậy. Chúng 

tôi  chỉ  chọn  vài  thứ  để  chuyên  nghiên  cứu  thôi. Sự  thành  tựu này  đến  bằng  cách  đó. 

Vậy  căn  bản  của  tôi,  biết  rồi,  nhƣng  gốc  rễ  của  tôi  cắm  chƣa  vững  vàng.  Cắm  chƣa 

vững vàng là sao? Là trong cuộc sống có vấn đề, tức cuộc sống chƣa ổn định. Điều này 

cổ nhân nói, nói rất hay: “Thân an tắc đạo long”, thân tâm không an, quí vị có âu lo, có 

áp lực. Phật môn thƣờng nói: có thực mới vực đƣợc đạo. Chúng tôi cơm ăn có vấn đề, 

cho nên học gì thì cũng đặt vào hàng thứ hai thứ ba. Làm sao mà sống tiếp đƣợc, điều 

này mới là số một. Quí vị nghĩ xem cuộc sống đáng thƣơng biết bao, khổ biết bao! Sau 

khi  học  Phật,  mới  có  đƣợc  một  chút  an  ủi.  Thầy  giáo  là  nhƣ  vậy  mà.  Phật  Thích  Ca 

Mâu  Ni  làm  gƣơng  cho  chúng  ta,  Ngài  một  đời  lang  thang  không  đinh  cƣ  một  chỗ. 

Chúng ta lang thang còn có phòng để ở. Phật Thích Ca Mâu Ni ở ngoài đồng hoang, 

ngủ dƣới cây một đêm, một ngày một bữa, đi khất thực. Nghĩ xem đời sống của chúng 

ta tốt hơn Phật Thích Ca Mâu Ni nhiều rồi. Đây là sự an ủi rất lớn. Cho nên quí vị có 

phƣớc báu cuộc sống không có âu lo. Quan trọng là phải nắm bắt thời gian. Thực sự 12 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              121/21 

năm thì có thành tựu lớn rồi. Sự thành tựu đó đích thực là nổi tiếng thế giới. Nếu dùng 

Hán học thì quí vị là nhà đại hán học. Không phải là giả đâu. Một kinh thông tất cả các 

kinh đều thông. Nho, Thích, Đạo của Trung Quốc đều thông, Nho thông rồi, Phật cũng 

thông, đạo cũng thông. Kinh điển Phật thông rồi, Nho đạo cũng thông. Đây là chuyện 

gì vậy? khai ngộ là tự tánh. Trong kinh Đại thừa nói rất nhiều, tất cả pháp không rời tự 

tánh. Tự tánh quí vị giác rồi, thì tất cả đều giác. Từ khi hiểu đƣợc đạo lý này, tôi liền 

không dạy Phật học viện nữa. Tôi ở trƣờng học dạy học, dạy đƣợc năm năm. Rất kỳ lạ, 

tốt nghiệp cấp hai lại làm giảng viên đại học, làm năm năm. Tôi còn đã từng làm viện 

trƣởng của Phật học viện, sau này không làm nữa. Vì sao vậy? Làm nhỡ việc con cái 

ngƣời ta. Quí vị phải y theo Phật học viện, định ra những chế độ cho chƣơng trình này. 

Kiểu sắp xếp môn học xen nhau. Tôi không muốn dạy nữa, việc này lƣơng tâm không 

làm  đƣợc,  lãng phí  thời  gian,  họ  học cũng  không đƣợc gì.  Chúng ta  dùng nhất  môn 

thâm nhập, trƣờng thời huân tu, họ cũng không tin tƣởng, trƣờng học không tin tƣởng. 

Bản thân học trò cũng không tin tƣởng, vậy là chẳng thể nào dạy đƣợc nữa. Cho nên 

điều này không thể không biết. Sau khi quí vị hiểu đƣợc rồi, thì đối với tổ tông năm 

vóc gieo xuống đất, không thể nói nữa. Họ chỉ thị cho chúng ta phƣơng pháp kỳ diệu 

quá. Thực sự trên toàn thế giới tìm không ra đƣợc. Cho nên ngạn ngữ cổ có một câu 

nói: không nghe lời ngƣời lớn, thiệt thòi ngay trƣớc mắt, không sai một tí nào. Nhƣng 

ngày nay có vài ngƣời biết đƣợc ngƣời già? Có đƣợc mấy ngƣời chịu nghe lời ngƣời 

già? Quí vị thực sự nghe lời ngƣời già, sau 12 năm quí vị có thể chỉ đạo toàn thế giới. 

Xã hội làm thế nào để khôi phục an định hòa bình. Làm thế nào hóa giải tất cả tai nạn. 

Những năng lực này quí vị đều có đƣợc rồi. Học giả chuyên gia đều đến thỉnh giáo với 

quí vị. Tôi nói những lời này tôi tin tƣởng ngƣời nghe đƣợc là số ít, nghe không hiểu 

chiếm đa số. Nghe hiểu rồi, ngƣời có hoài nghi rất nhiều. Thực sự đƣợc sao? Thực sự 

đƣợc. Tôi là một ví dụ vậy. Hoàn toàn dùng là phƣơng pháp cũ. Cho nên tôi đối với 

những phƣơng pháp cũ này tràn đầy lòng tin. Tôi đem những phƣơng pháp cũ này nói 

với mọi ngƣời: ngƣời nào học ngƣời đó thành tựu. Những thứ mới mẻ trong trƣờng học, 

vấn đề rất nhiều. Cho dù lấy đƣợc học vị rồi, không thể nói lên họ thực sự có năng lực. 

Không thể nói lên họ thực sự có học vấn. Vì sao vậy? Vấn đề hiện thực bày ra trƣớc 

mắt, họ giải quyết không đƣợc. Đây là thật không phải giả. Cho nên từ mấy câu này 

làm cho chúng ta nhớ lại: bồi dƣỡng thánh hiền nhân mới là điều quan trọng. Chỉ có 

nhân tài thánh hiền mới có thể cứu thế đƣợc. Không phải là thánh hiền không thể cứu 

thế, không phải là Phật Bồ Tát, thì không thể nào. 

Hội Sớ, ví dụ này rất hay. Hình dài thì  ảnh dài, hình ngắn thì ảnh ngắn, ảnh liền 

ngắn lại. Nói lên điều gì? Ảnh tùy hình chuyển biến. Đem hình ví dụ cho tâm, đem ảnh 

ví dụ cho tác cảnh, cảnh tùy tâm chuyển. Tâm thiện, môi trƣờng chúng ta cƣ trú liền 

diệu. Tâm bất thiện thì môi trƣờng chúng ta cƣ trú liền thô, thô ác. 

Chúng  ta  xem  lời  khai  thị  của  Niệm  Lão  dƣới  đây.  “Cái  vị  độ  chi  thô  diệu  nhƣ 

ảnh”, độ là môi trƣờng cƣ trú. Thân dài ngắn là hình, nhân hình mà định ảnh, ảnh tất 

tùy hình. Nói cách khác, chúng ta đem hình, hình là tâm, nhân tâm mà định cảnh, cảnh 

giới bên ngoài, cảnh giới nhất định tùy theo ý niệm mà chuyển. Ý niệm của quí vị thiện, 

cảnh  giới  bên  ngoài  liền  trở  thành  thế  giới  Cực  Lạc,  tức  diệu,  diệu  độ.  Hành  vi  của 

chúng  ta  là  ác,  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  bất  thiện.  Hoàn  cảnh  bên  ngoài  chính  là 

thiên tai. Cho nên ác không thể không đoạn, thiện không thể không tu. Nhƣng thiện ác 

đó quí vị phải có năng lực nhận biết nó, đây là trí tuệ. Quí vị không có trí tuệ, quí vị 

không thể biện biệt, đem ác coi là thiện, đem thiện coi là ác. Đây là điên đảo. Điên đảo 

là hƣớng đến diệt vong, hƣớng đến tận thế. Tiêu chuẩn ở đâu? Tiêu chuẩn ở nơi lời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              122/21 

giáo huấn của Thánh hiền. Cổ thánh tiên hiền hƣớng dẫn chúng ta ngũ luân, tứ duy, bát 

đức, đây là tiêu chuẩn. Phật Bồ Tát nói với chúng ta, thập thiện, ngũ giới, lục ba la mật. 

Những  thứ  này  là  tiêu  chuẩn.  Tƣơng  ƣng  với  tiêu  chuẩn  là  thiện,  trái  với  tiêu  chuẩn 

chính là ác. Cho nên ác không thể không đoạn, thiện không thể không tu. Hóa giải tất 

cả thiên tai, chân lý sự thật chính nơi mấy câu nói này. Pháp tạng Bồ Tát ngộ nhập rồi, 

cho nên ngài có thể kiến lập Thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới đây, trong Tịnh Ảnh Sớ nói: thiên nhân thiện ác, là 

nói nhân của tất cả quốc độ. Quốc độ thô diệu là nói về quả của tất cả quốc độ. Câu nói 

này nói không sai tí nào. Môi trƣờng chúng ta cƣ trú bản thân phải chịu trách nhiệm, 

không liên quan gì đến ngƣời khác. Tâm bản thân chúng ta thanh tịnh quí vị liền trú tại 

Tịnh Độ. Tâm địa quí vị ô nhiễm, thì quí vị trú tại uế độ. Trong kinh giáo Đại thừa nói 

rất  rõ  ràng,  có  đồng  phần  kiến  vọng  và  có  biệt  nghiệp  kiến  vọng.  Kiến  là  kiến  giải, 

vọng  là  hƣ  vọng,  tức  là  quí  vị  nhìn  lầm  rồi.  Đồng  phần  là  mọi  ngƣời  chúng  ta  cùng 

nhìn sai. Hiện tại không tin tƣởng Thánh hiền nữa, đây là hiện tƣợng phổ biến, đây là 

cộng nghiệp. Ngày xƣa không nhƣ thế. Ngày xƣa mọi ngƣời đều tin tƣởng thánh hiền. 

Vì  sao  vậy?  quí  vị  từ  nhỏ  đã  đƣợc  dạy  rồi.  Cha  mẹ  tôn  kính,  con  cái  có  lý  nào  mà 

không tôn kính? Từ nhỏ đã học đƣợc rồi. Hiện tại cha mẹ không tin tƣởng nữa, con cái 

làm sao  mà tin tƣởng đƣợc? Không có đạo lý này. Cho nên văn hóa truyền thống ở 

Trung Quốc gián đoạn gần một thế kỷ rồi. Thời gian này không phải quá dài, nhƣng 

cũng không ngắn, một trăm năm, ít nhất cũng năm thế hệ. Hiện tại muốn khôi phục lại 

cũng gặp những khó khăn nhất định. Khó khăn đến mấy chúng ta cũng phải làm. Đây 

là việc tốt, công đức vô lƣợng. Từ bản thân mà làm, từ gia đình mà làm. Gia đình quí 

vị hạnh phúc mỹ mãn, từ nơi địa phƣơng ta cƣ trú, một thôn nhỏ, một khu nhỏ, bắt đầu 

học từ chúng ta. Thực sự chịu làm, thì sẽ có thành tựu. Bà con thôn xóm thƣờng xuyên 

gặp nhau nên quen biết, trong sự quen biết đó quí vị thực sự phát tâm để độ họ, dùng 

phƣơng pháp gì? Phật dạy chúng ta tứ nhiếp pháp. Bố thí, những ngƣời hàng xóm gặp 

nhau chào hỏi, sau đó lại biếu chút quà, từ từ không phải đã là thân quen rồi sao? Lúc 

thân quen rồi liền có thể nói chuyện, sau đó chuyển từ nói chuyện sang lời giáo huấn 

của thánh hiền. Nhà chúng tôi ngày ngày xem Đệ tử quy, ngày ngày nghe kinh Phật, 

quí vị cũng đến nghe thử xem. Đầu tiên một hai ngƣời, dần dần sẽ sáu bảy ngƣời, mƣời 

ngƣời. Ba năm, trong khu vực nhỏ gia đình quí vị sẽ có khoảng một hai trăm ngƣời, 

ngƣời ta đi đến phố phƣờng, đi đến khu vực quí vị họ sẽ cảm thấy con ngƣời quí vị có 

khác rồi. Địa phƣơng quí vị, con ngƣời nơi này rất lịch sự, sẽ cƣời với ngƣời khác, thái 

độ của quí vị với ngƣời ta rất tốt, dần dần rộng lớn. Cho nên chớ làm nhiều quá. Hôm 

qua có một vị đồng tu nói ông ấy phải làm ba nơi. Tôi nói làm không thành công, làm 

một nơi thôi. Một nơi làm bao nhiêu năm? một nơi làm ba mƣơi năm. Phát huy rộng 

lớn, đến đời thứ hai, đời thứ ba. Quí vị không nên ở trong tay mình tôi phải làm nhiều 

điểm. Nhiều điểm nhất định thất bại. Vì sao vậy? Danh văn lợi dƣỡng đến rồi, mà bản 

thân tinh thần cũng phân tán, sức mạnh đều bị phân tán, tức là một nơi cũng làm không 

tốt. Nhất định tập trung tại một điểm thì sẽ làm thành công. Một điểm đó là gì? là điểm 

thị  phạm  cho  toàn  thế  giới.  Phải  biết  tinh  lực  của  bản  thân  hữu  hạn, trí  tuệ  năng  lực 

cũng có hạn không thể làm quá nhiều. Từ bản thân chính mình mà làm, cả nhà cùng 

làm. Giống nhƣ cƣ sĩ Hồ Tiểu Lâm bắt tay làm từ công ty ông ấy. Ông đã ảnh hƣởng 

rất nhiều ngƣời. Ngƣời khác làm ông chủ liền nhìn xem ông  ấy học tập theo ông  ấy. 

Vậy là khác rồi. Một điểm quan trọng, cho dù quí vị làm ăn buôn bán rất nhiều, quí vị 

làm là xí nghiệp, có rất nhiều chi nhánh. Hôm qua ngƣời đến thăm tôi đó là ngƣời mở 

nhà hàng ở Bắc kinh, ông nói với tôi ông ấy có hơn 70 điểm,  nhân công có đến hơn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              123/21 

3000 ngƣời, quí vị xem bận rộn biết bao, nhà hàng ăn uống, sát sanh. Hiện tại biết rồi 

đây không phải là việc tốt, vừa nhắc đến việc mắc nợ nhiều mạng sống nhƣ vậy, muốn 

không làm nữa sao, quí vị xem 3000 ngƣời kia cùng kiếm cơm với ông ấy, vậy là lập 

tức bị thất nghiệp rồi, lại không nhẫn tâm, tiếp tục làm thì ngày ngày đang tạo nghiệp 

sát  sanh. Con gái  ông  ấy  rất hiếu  thảo thật quý hóa. Con gái còn  rất trẻ đã  học Phật, 

phát tâm, để cho chúng sanh bị giết trong mấy mƣơi nhà hàng này, oán hận đòi nợ, bản 

thân cô ấy một mình gánh chịu, đừng tìm đến ba mẹ cô ấy. Cô ấy đến hỏi tôi, tôi nói 

với cô ấy, tôi nói con không làm đƣợc. Nhiều chúng sanh nhƣ vậy đến đòi nợ con, con 

sống  không  nổi  vài  ngày.  Tôi  nói  con  đại  bất  hiếu.  Con  chết  đi  rồi,  cha  mẹ  con  đau 

lòng biết bao, buồn đau biết bao! Tôi nói tâm này của con không phát đƣợc. Điều này 

con làm không đƣợc, con không có khả năng này. Vậy phải làm sao? Nhà con có tiền, 

con xem mở 70 cái nhà hàng, con đi xây dựng một ngôi chùa, xây dựng một đạo tràng. 

Điều này cô ấy cô khả năng làm mà. Nếu nhƣ con có thể xuất gia thì càng tốt, nếu con 

có thể xuất gia, con vì cha mẹ con, đạo tràng này vì những chúng sanh bị giết đó, mỗi 

ngày con ở đó tụng kinh, bái sám, hồi hƣớng cho chúng. Họ có thể sẽ tha thứ cho con. 

Con có khả năng này, con làm nhƣ vậy là tốt, làm cho những chúng sanh mỗi ngày đều 

nghe đến âm thanh niệm Phật, ngày ngày nghe đến cơ hội giảng kinh, dùng đĩa CD 

cũng đƣợc rồi, ngày ngày lên lớp cho chúng, khuyên họ học Phật, vãng sanh đến Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, nó sẽ cảm ơn. Bởi vì chúng ở quán nào đó bị ngƣời ta giết 

đi, nó oán hận, nó không có đƣợc lợi ích của Phật Pháp. Quí vị xây một ngôi chùa thì 

có thể giải quyết rồi. Hôm qua tôi dạy cho cô ấy phƣơng pháp này. Tôi nói ngôi chùa 

này,  không  thể  giống  nhƣ  thông  thƣờng  ngày  ngày  thắp  hƣơng,  bái  sám,  không  làm 

những việc này, phải dạy học. Điều này chúng tôi có kinh nghiệm. Năm xƣa lúc tôi ở 

Singapore, Lâm trƣởng của cƣ sĩ lâm Singapore lão cƣ sĩ Trần Quang Biệt lúc vãng 

sanh, lúc đó chúng tôi ở cƣ sĩ lâm mở lớp bồi dƣỡng, chỉ thời gian ngắn, mỗi kỳ ba 

tháng. Hình nhƣ là kỳ thứ hai thì phải, lâm trƣởng vãng sanh rồi. Học trò trong lớp bồi 

dƣỡng liền chia thành bốn ngƣời một phiên, giúp ông  ấy trợ niệm, ngày đêm không 

ngừng. Cũng là báo đáp ơn của lâm trƣởng. Một hôm, có một nhóm trở về, đổi phiên, 

bốn học viên về đến cƣ sĩ lâm, sau khi trở về, niệm Phật đƣờng liền có một nữ cƣ sĩ tên 

là Đỗ Mỹ Toàn, tên tôi còn nhớ rất rõ, bà ấy bị nhập hồn. Hồn ma nhập xác này chính 

là là oán thân trái chủ của Trần Quang Biệt, rất nhiều, có hơn một trăm oan thân trái 

chủ, đi theo pháp sƣ trở về, đi vào rồi, thần hộ pháp không ngăn cản họ, cùng những vị 

pháp sƣ trở về, nói với mọi ngƣời: chúng tôi toàn là oan thân trái chủ của lão cƣ sĩ Trần 

Quang Biệt, rất khó đƣợc hôm nay ông  ấy vãng sanh rồi, quỷ thần chứng minh Trần 

Quang Biệt vãng sanh rồi. Họ nói chúng tôi tận mắt nhìn thấy, chúng tôi rất hoan hỷ, 

chúng tôi đến không phải gây phiền phức mà đến cầu siêu độ, đầu tiên cầu quy y, lúc 

đó tôi đang giảng kinh ở Hongkong, khoảng thời gian đó tôi mỗi tháng đến Hongkonh 

giảng năm  ngày. Tôi  đang  ở  Hongkong giảng kinh, Singapore  gọi điện thoại đến  nói 

với tôi, tôi nói nhanh chóng quy y cho họ, làm quy y xong họ yêu cầu nghe kinh, nghe 

kinh  chỉ  là  giới  thiệu.  Trong  giảng  đƣờng  của  chúng  tôi  mỗi  ngày  đều  giảng  kinh, 

những oan thân trái chủ này nói ánh sáng ở giảng đƣờng sáng quá, họ không dám vào, 

đến cuối cùng phải làm sao? Họ nói ra, trai đƣờng cũng đƣợc. Ở trai đƣờng bảo ngƣời 

ta treo ti vi lên, phát đĩa ghi hình giảng kinh về kinh Địa Tạng, ngày đêm không ngừng, 

phát hai tháng nhƣ vậy. Đám ngƣời này toàn bộ đều rời đi hết. Họ hoan hỷ nhất, chúng 

ta mới biết đƣợc là kinh Địa Tạng và kinh Thập Thiện nghiệp đạo. Đây chính là những 

chúng sanh trong cõi ma quỷ, hoan hỷ nhất là hai bộ kinh này. Thích nghe kinh, thích 

niệm Phật. Cho nên tôi nói với cô ấy, con xây dựng một ngôi chùa. Chùa này là giáo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              124/21 

dục Phật đà. Nhất định phải đem Phật Giáo trở về với giáo dục. Công đức này rất lớn. 

Điều này  tôi  tin  những chúng sanh  bị quí  vị giết  chúng sẽ đạt  đƣợc  lợi ích  thực sự, 

chúng sẽ không gây phiền phức với quí vị. Nói là ngƣời cùng tâm này, tâm cùng lý này. 

Quí vị suy nghĩ về đạo lý này thì sẽ rõ đƣợc. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới đây. 

“Tƣ duy cứu cánh, tiện nhất kỳ tâm, tuyển trạch sở dục, kết đắc đại nguyện”. Đoạn 

này là tuyển chọn. Bồ Tát Pháp Tạng kiến lập Thế giới Cực Lạc. Kiến lập nhƣ thế nào 

chúng ta đã biết rồi. Là Ngài đi tham quan. Quí vị xem thầy giáo dẫn dắt ngài, giới 

thiệu cho ngài, dẫn ngài đi tham quan. Tham quan quốc độ của chƣ Phật khắp cả pháp 

giới hƣ không giới. Thiên nhân thiện ác, quốc độ thô diệu, đều nhìn thấy hết. Ngài đã 

chọn từng thứ từng thứ một, không phải chọn lựa tùy tiện. Đầu tiên là tƣ duy rốt ráo, 

thiện nhân thiện quả, ác nhân ác báo, đều hiểu rõ ràng, đều hiểu thấu đáo rồi. Sau đó 

nhất  tâm  tuyển  chọn.  Nhất  tâm  là  chân  tâm,  trong  đó  không  có  tạp  niệm,  không  có 

phân biệt, không có chấp trƣớc, không có khởi tâm, không có động niệm. Dùng là chân 

tâm,  tuyển  chọn  những  sở  dục,  sở  dục  này  không  phải  là  thứ  mà  Bồ  Tát  Pháp  Tạng 

muốn. Nếu nhƣ Bồ Tát Pháp tạng còn có sở dục, thì ngài là lục đạo phàm phu rồi, ngài 

làm sao mà Bồ Tát đƣợc. Bồ Tát làm sao mà còn có dục? A la hán dục đã đoạn đƣợc 

rồi. Bồ Tát làm gì có dục này nữa? Mƣời phƣơng thế giới ngƣời cầu vãng sanh, là dục 

của họ. Quí  vị xem  xem  thế  giới này  là  kiến tạo  cho  chúng  ta. Cũng giống nhƣ thầy 

giáo lập một trƣờng học, trong trƣờng học tất cả những thiết bị đều là lo cho học trò, 

không phải vì lo nghĩ cho thầy giáo. Thầy giáo không cần những thứ này. Tất cả những 

thiết bị đều là vì học trò. Mƣời phƣơng thế giới ngƣời vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, 

đó đều là học trò. Vì sao vậy? Dục của họ chƣa đoạn đƣợc. Bởi vì Thế giới Cực Lạc là 

đới nghiệp vãng sanh. Đến nơi đó, tuy là bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì, 

dục của họ không khởi tác dụng, nhất định có tập khí. Ý niệm còn có động, động đó 

nhƣng lại không có sự thật. Thí nhƣ muốn ăn gì đó niệm đó mới vừa động, nhƣng sẽ 

không thể có việc gì. Họ có động niệm, đây là tập khí. Ngƣời vừa mới vãng sanh tập 

khí  còn  rất  đậm,  quí  vị  xem  trong  kinh  nói,  họ  muốn  ăn  cơm  thì  trăm  ngàn  thức  ăn 

uống đều xuất hiện, đó là gì? Tập khí. Vừa nhìn thấy thức ăn uống, tôi đến Thế giới 

Cực Lạc còn ăn gì nữa, không cần ăn nữa, nó liền không có nữa. Đây là thuộc về tập 

khí. Hoàn cảnh cƣ trú. Có ngƣời nghĩ ở trong không trung tốt, có ngƣời lại nghĩ ở trên 

đất tốt. Có ngƣời nhà cửa lớn, có ngƣời nhà cửa nhỏ, mỗi mỗi đều tùy nguyện, tùy theo 

ý niệm của chúng sanh mà có thay đổi. Đây là gì? Cõi đồng cƣ thì tập khí rất đậm, quí 

vị sẽ nhìn thấy nhƣ vậy. Đến cõi phƣơng tiện, tập khí liền nhạt dần, sự thay đổi đó sẽ 

rất  ít,  đến  cõi  Thật  báo,  tập  khí  sẽ  không  còn  nữa.  Đó  gọi  là  nhất  chân  pháp  giới. 

Những tình huống này, lý sự nhân quả, ở trong kinh này chúng ta đều có thể lãnh hội 

đƣợc, vì tất cả chúng sanh mà chọn lựa. Làm thế nào để khiến cho những phiền não tập 

khí này  của  họ, có thể  tiêu  trừ  nhanh  chóng. Nhƣ vậy  mới  kết  đƣợc  đại nguyện. Đại 

nguyện này chính là sau này nói kỹ về 48 nguyện. Bồ Tát Pháp Tạng đối với Phật quốc, 

với nhân thiện ác, đây là coi trọng chữ nhân này. 

“Thô diệu chi quả” có nhân có quả. Mỗi mỗi tƣ lƣợng phân biệt, cùng thâm cực vi, 

đạt  đến  cứu  cánh.  Đây  là  nhìn  thấu  cả  sự  lý  rồi.  Làm  sao  có  thể  nhìn  thấu?  Vì  sao 

chúng ta nhìn không thấu? Tâm họ thanh tịnh, liền nhìn thấu đƣợc. Chúng ta nói là tâm 

ý sơ suất, nhƣ vậy là không đƣợc! Hà huống tâm của chúng ta, đối với những thứ của 

cổ thánh tiên hiền có hoài nghi, bản thân lại có xen tạp, xen tạp những tập tánh về giá 

trị quán bình thƣờng, những nguyên tắc để xem vấn đề kia, quí vị lại xem những thứ 

của  thánh  hiền,  quí  vị  nhìn  không  đƣợc.  Cho  nên  Ấn  Quang  Đại  sƣ  nói:  một  phần 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              125/21 

thành kính, quí vị liền nhìn thấy đƣợc một phần. Hai phần thành kính quí vị liền nhìn 

đƣợc hai phần, mọi ngƣời đều cùng nhau xem, có đến mấy ngƣời cùng xem, tâm thành 

kính khác nhau, quí vị nhìn mọi thứ sẽ khác nhau. Mƣời phần thành kính, quí vị nhìn 

sẽ mƣời phần thấu triệt. Tỳ kheo Pháp Tạng là Pháp thân Bồ Tát, dùng chân tâm, “tiện 

nhất kỳ tâm” là dùng chân tâm. 

Mỗi  mỗi  tƣ  lƣợng phân biệt, cùng thâm  cực  vi, đây  là  lời phƣơng  tiện. Chúng ta 

phải hiểu đƣợc lão cƣ sĩ Hoàng sợ chúng ta không hiểu, tiện nhất kỳ tâm nói nhƣ thế 

nào? Thực sự có suy tính sao? Có suy tính thì không phải là Pháp thân Bồ Tát, mà là 

phàm phu rồi, phàm phu mới có suy tính. Tƣ là gì? ý thức thứ sáu. Quí vị xem chữ này, 

trên chữ tâm gạch một ô, ô có phân biệt, chữ „điền‟ này là những cái ô, phân biệt. Vẫn 

còn dùng tâm phân biệt là lục đạo phàm phu, A la hán sẽ không cần nữa. A la hán kiến 

tƣ phiền não đã đoạn rồi. Vậy hà huống gì là Bồ Tát, Bồ Tát làm gì có suy lƣờng! Cho 

nên mỗi mỗi suy lƣờng không nói nhƣ vậy thì chúng ta không hiểu. Chúng ta phải suy 

lƣờng phân biệt, mới có thể phân tích ra một vấn đề, họ vừa tiếp xúc, vừa nhìn, vừa 

nghe liền hoàn toàn hiểu rõ. Chúng ta cũng gọi là mỗi mỗi suy lƣờng phân biệt. Bởi vì 

đây là phƣơng pháp chúng ta đã dùng quen rồi. Họ không phải dùng phƣơng pháp này. 

Danh từ hiện nay gọi là trực giác, vừa tiếp xúc đã hiểu rõ. Nếu thực sự là suy lƣờng 

phân biệt, dƣới đây nói cùng thâm cực vi là điều chắc chắn làm không đƣợc. Dùng tƣ 

lƣợng phân biệt mức độ quí vị hiểu đƣợc rất cạn cợt, sẽ không sâu sắc đƣợc, làm sao 

mà đạt đến cứu cánh đƣợc. Cứu cánh là xứng tánh. Cho nên đây là dùng trí tuệ chân 

thật. 

Dƣới đây nói cứu cánh. Cứu cánh là tức trong kinh nói chân thật rốt ráo. Chân thật 

rốt  ráo  chính  là  tự  tánh,  chân  nhƣ  bản  tánh.  Đại  sƣ  Giao  Quang  trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm nói với chúng ta: dùng kiến tánh để thấy, chính là chân thật chi tế. Tánh thấy 

thấy  sắc,  thấy  sắc  tánh,  sắc  tánh  và  tánh  thấy  là  cùng  một  tánh,  năng  kiến  sở  kiến 

không  phải  hai.  Đây  mới  là  cứu  cánh,  đây  mới  là  chân  thật  rốt  ráo.  Điều  này  ngƣời 

bình thƣờng không thể hiểu đƣợc. Cho nên trong văn tự này có nghĩa rõ ràng, chúng ta 

có thể hiểu đƣợc. Trong đó lại có nghĩa rất sâu, vậy chúng ta đi tầm tƣ, tầm tƣ cũng 

không hiểu. Điều này không thể nghĩ, quí vị không nghĩ tự nhiên lại hiểu. Cho nên cổ 

nhân nói đọc sách ngàn lần, nghĩa nó tự thấy, đọc một ngàn lần, không cần suy nghĩ 

đến nó, tự nhiên liền hiểu rõ đƣợc. Vì sao vậy? Một ngàn lần đọc nhƣ vậy, tâm đã định, 

tâm thanh tịnh rồi, tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, mới có thể đạt đến rốt ráo. Đây là nói về 

sự rốt ráo, chính là bản kinh này nói ba điều chân thật. Thứ nhất là chân thật rốt ráo. 

“Tức nhất pháp cú”, nhất pháp cú là gì? thanh tịnh cú. Thanh tịnh cú là gì? Là trí 

tuệ chân thật vô vi pháp thân. Đây là tự tánh, minh tâm kiến tánh, phải từ trên tƣớng để 

nói với quí vị, nhất pháp cú này chính là Nam mô A Di Đà Phật, A Di Đà Phật câu này 

là thanh tịnh cú. Câu này là nhất pháp cú. Câu này có thể niệm ra đƣợc tự tánh của quí 

vị, quí vị chỉ cần dùng một câu này, để đánh tan khởi tâm động niệm, phân biệt chấp 

trƣớc của quí vị, câu này liền kiến tánh, liền tƣơng ƣng với tự tánh. Nếu nhƣ niệm một 

câu A Di Đà Phật, trong đó còn có khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, vậy thì 

quí vị vẫn còn đang ở vạch xuất phát chƣa có công phu gì. Công phu nhất định là phải 

dẹp  bỏ  đƣợc  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc,  tức  dùng  một  câu  A  Di  Đà 

Phật công phu thực sự. Một câu A Di Đà Phật này thay thế đƣợc chấp trƣớc. quí vị đã 

thành A la hán. Thay thế cho phân biệt, vậy là quí vị thành Bồ Tát. Thay thế cho khởi 

tâm động niệm, chúc mừng quí vị, quí vị thành Phật rồi. Quí vị nói Tịnh Tông kỳ diệu, 

kỳ diệu ở điểm này vậy. Quí vị không thể không có ý niệm. Có niệm là phàm phu, vô 

niệm mới là Phật. Dùng phƣơng pháp gì để dẹp bỏ ý niệm? Dùng một câu danh hiệu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              126/21 

Phật  này,  đây  gọi  là  biết  niệm.  Niệm  câu  danh  hiệu  Phật  này  còn  tất  cả  những  niệm 

khác đều buông bỏ hết. Cổ nhân chúng ta nói, đè bẹp nó, giống nhƣ dùng đá mà đè lên 

cỏ vậy. Dùng một tảng đá là câu A Di Đà Phật này, khởi tâm động niệm của chúng ta 

giống nhƣ cỏ, đè nó xuống. Dằn nó xuống, không nhổ đƣợc gốc, nhƣng vẫn hữu dụng. 

Thực sự dằn xuống đƣợc rồi, quí vị vãng sanh Thế giới Cực Lạc thì không còn chƣớng 

ngại nữa. Phải đoạn gốc, điều đó không dễ dàng. Đoạn gốc là không đới nghiệp, đè bẹp 

xuống là đới nghiệp. Cho nên đè bẹp chúng ta có thể làm đƣợc. Nếu nhƣ quí vị niệm 

Phật A Di Đà, từ sáng đến tối vẫn có rất nhiều những suy nghĩ lung tung, vậy thì công 

phu của quí vị đến năm nào mới có thể thành công? Quí vị không thể không biết. Vậy 

cũng có ngƣời hỏi tôi, tôi không niệm A Di Đà Phật, tôi niệm một hai ba bốn có đƣợc 

hay không? Đƣợc. Nhƣng một hai ba bốn nhất định phải niệm cho hết phiền não, quí vị 

mới có thể thành tựu. Niệm Phật A Di Đà, phiền não chƣa niệm hết đƣợc, họ có cảm 

ứng với Phật A Di Đà, Phật A Di Đà sẽ gia trì cho quí vị, một hai ba bốn không có ai 

gia trì cho quí vị. Vậy là công hiệu khác nhau rồi. Quí vị niệm Đức Phật khác, niệm Bồ 

Tát  khác,  đều  không  bằng  niệm  Phật  A  Di  Đà.  Vì  sao  vậy?    Phật  A  Di  Đà  có  bổn 

nguyện, khác nhau vậy. Vì sao mƣời phƣơng tất cả chƣ Phật đều niệm A Di Đà Phật? 

Quí vị hãy suy nghĩ xem. Họ nếu không có hiệu quả chân thật, vì sao Phật phải niệm 

Phật A Di Đà? Phật Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta: Ngài thành Phật nhƣ thế nào? 

Niệm A Di Đà Phật mà thành Phật. Lời này ai nói vậy? Ngẫu Ích đại sƣ nói. Ngẫu Ích 

đại sƣ căn cứ vào đâu mà nói? Căn cứ theo Kinh A Di Đà mà nói. Điều này là thật 

không giả dối tí nào. Quí vị vào Kinh A Di Đà để tìm xem là câu nào. Phật Thích Ca 

Mâu Ni niệm Phật A Di Đà, chứng đắc A nậu đa la tam miệu tam bồ đề. Cho nên một 

câu này, là trí tuệ chân thật vô vi pháp thân. Vô vi pháp thân là chân thân. Hữu vi pháp 

thân trú cõi Thật báo. Vô vi pháp thân là Thƣờng tịch quang. Cứu cánh viên mãn. 

“Rồi chuyên nhất tự tâm, lựa chọn độ sanh sở dục”. Độ những chúng sanh này họ 

cần nhƣ vậy. “Khai hóa hiển thị”, khai là khai thị, chúng ta nói là khai thị, khai thị diễn 

thuyết, nói rõ ràng, nói thấu đáo. Hóa là ngƣời đƣợc nghe, sau khi nghe đƣợc khai thị, 

họ liền có cảm hóa, liền sản sanh biến hóa, chuyển mê thành ngộ, vậy là hóa rồi. Hiển 

thị là thân giáo, khai hóa là ngôn giáo. Ngôn giáo thân hành, “lƣu xuất các loại trang 

nghiêm của y báo chánh báo”, y báo là hoàn cảnh, hoàn cảnh của Thế giới Cực Lạc. 

Chánh báo là thân Phật. Phật ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc cũng phải làm gƣơng 

thật  tốt  cho  mọi  ngƣời  xem.  Bất  luận  là  hiện  tƣớng  tại  nơi  nào,  cõi  Đồng  cƣ,  cõi 

Phƣơng tiện, hay cõi Thật báo, chúng ta phải hiểu, những tƣớng đƣợc hiện ra này căn 

bản là không có khởi tâm động niệm, đây là Phật hiện. Có khởi tâm động niệm là Bồ 

Tát thị hiện. Còn có phân biệt thì đó là A la hán thị hiện. Nếu nhƣ vẫn còn chấp trƣớc 

là yêu ma quỷ quái thị hiện. Quí vị phải cẩn thận mà quan sát. Họ vẫn còn chấp trƣớc, 

đây không phải là Phật Bồ Tát. Không những không bằng Phật Bồ Tát, ngay cả A la 

hán cũng không thể sánh kịp, ít nhất họ cũng không có chấp trƣớc nữa. Họ có thể hằng 

thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Họ thực sự thành tựu rồi. Điểm này chúng ta nên 

nhớ kỹ. Chúng ta lúc nào mới có thể nói siêu phàm nhập thánh? Khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trƣớc tất cả đều có, đây là phàm phu, lục đạo phàm phu, có thiện có ác. 

Hành thiện, tu thiện chiêu cảm ba đƣờng thiện, tạo ác chiêu cảm ba đƣờng ác, không ra 

khỏi lục đạo luân hồi. Khổ hải vô biên đều là do chấp trƣớc không buông bỏ đƣợc. Cho 

nên Phật dạy chúng ta hàng trung hạ căn trƣớc tiên phải buông bỏ từ đâu? Buông bỏ từ 

chấp  trƣớc.  Trong  chấp  trƣớc  thứ  nhất  là  thân  kiến,  buông  bỏ  tự  tƣ  tự  lợi,  khởi  tâm 

động niệm là vì lo nghĩ cho chúng sanh khổ nạn, đừng vì bản thân. Đây là một pháp 

phƣơng tiện để buông bỏ thân kiến, không còn vì bản thân mà lo nghĩ nữa. Có ý niệm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              127/21 

nghĩ đến chánh pháp cửu trú, nghĩ đến chúng sanh khổ nạn. Đây là phƣơng pháp tốt. 

Nâng  cao  thêm  nữa  cần  phải  phá  biên  kiến,  biên  kiến  là  đối  lập.  Bắt  tay  làm  từ  bản 

thân chúng ta. Ngƣời khác đối lập với mình, mình không đối lập với họ. Đây là hóa 

giải  tất  cả  những  điều  căn  bản  của  xung  đột.  Có  đối  lập  mới  có  mâu  thuẫn,  mới  có 

xung đột, mới có đấu tranh, mới có chiến tranh, căn nguyên là do thân kiến. Có thể 

ngay nơi này, thực sự hóa giải xung đột tiêu trừ xung đột, xúc tiến an định hòa bình. 

Kế đến chính là thành kiến. Thành kiến Phật phân nó thành hai loại trên nhân và 

trên quả. Thành kiến trên nhân gọi là giới thủ kiến. Thành kiến trên quả gọi là kiến thủ 

kiến. Thành kiến trên nhân gọi là giới thủ kiến. Cuối cùng chính là tất cả những cách 

nhìn không chính đáng gọi là tà kiến, đều là sai lầm, phải buông bỏ. Tất cả đều buông 

bỏ, chúc mừng quí vị, quí vị chứng đắc quả Tu đà hoàn rồi. Tuy là quả nhỏ thôi nhƣng 

họ là thánh nhân, họ  không phải  là phàm  phu. Vì sao  vậy?  Tuy  họ  chƣa  rời  lục đạo, 

nhƣng nhất định không đọa tam đồ. Trong ba loại bất thoái họ chứng đƣợc vị bất thoái, 

cõi trời cõi ngƣời bảy lần đến đi mới chứng A la hán. Họ đã đƣợc bảo chứng. Từ đó có 

thể biết trong Phật Pháp nói công phu. Công phu là gì? buông bỏ chính là công phu. 

Quí vị chƣa buông bỏ đƣợc, làm sao mà có công phu? Tuyệt đối không phải là nói lạy 

Phật nhiều ít, đọc bao nhiêu bộ kinh, niệm bao nhiêu vạn tiếng danh hiệu Phật, không 

liên quan gì đến những điều này. Đây đều là công phu bên ngoài. Thực sự công phu là 

quí vị buông bỏ nhiều ít. Cho nên quí vị liền hiểu đƣợc ngƣời biết dụng công, ngƣời 

dụng công là sao? Biết dụng công là thời thời khắc khắc đều buông bỏ, đây gọi là dụng 

công.  Dùng  câu  danh  hiệu  Phật  này  làm  cho  tất  cả  những  tạp  niệm,  thiện  niệm,  bất 

thiện niệm, đều dẹp bỏ hết, trong tâm chỉ lƣu lại một câu danh hiệu Phật, không lƣu tạp 

niệm,  không  lƣu  tức  là  buông  bỏ  rồi.  Ngƣời  này  đáng  vui  mừng.  Hạng  ngƣời  này 

chúng ta biết họ sớm muốn gì nhất định sẽ thành tựu. Vì sao vậy?  Họ công phu thực 

sự đắc lực rồi. Ngƣời này niệm Phật, họ biết niệm. Miệng niệm A Di Đà Phật, tạp niệm 

vẫn còn rất nhiều, đó là không biết niệm, vô ích thôi. Cổ đức nói là: miệng niệm Di Đà 

tâm tán loạn, hét rách cổ họng cũng hoài công. Niệm Phật, điều này mọi ngƣời đều biết. 

Thiện đạo đại sƣ nói vạn ngƣời tu vạn ngƣời chứng, vì sao mà hét rách cổ họng cũng 

hoài công? Vì không biết niệm! Điều kiện niệm Phật vãng sanh chúng ta đã hiểu rồi. 

Điều kiện không phải là niệm Phật nhiều ít thì có thể vãng sanh, niệm có nhiều đi nữa 

mà tâm tán loạn cũng không thể vãng sanh. Cho nên điều kiện để vãng sanh thực sự là 

tâm tịnh thì quốc độ tịnh. Thanh tịnh là gì? Thanh tịnh thấp nhất là không chấp trƣớc. 

Không còn chấp trƣớc nữa, đây là thanh tịnh của hạ phẩm. Thanh tịnh của trung phẩm 

là  không  phân  biệt.  Thanh  tịnh  của  thƣợng  phẩm  là  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến 

tánh. Thƣợng phẩm thật khó khăn, nhƣng hạ phẩm chúng ta có thể đạt đƣợc. Nỗ lực 

hƣớng  đến  phƣơng  hƣớng  này,  hƣớng  đến  mục  tiêu  này,  thực  sự  bản  thân  nghiệp 

chƣớng nặng nề thì lựa chọn bế quan, đoạn tuyệt ngoại duyên. 

Nơi  này  bên  cạnh  là  Thâm  Quyến.  Mấy  năm  trƣớc,  cƣ  sĩ  Hoàng  Trung  Xƣơng, 

ngƣời  này  hơn  30  tuổi,  anh  ấy  làm  cho  những  học  viên  học  Phật  chúng  ta  một  thí 

nghiệm, thí nghiệm thành công rồi, đóng cửa niệm Phật, dự định ba năm, niệm đến hai 

năm mƣời tháng còn thiếu hai tháng nữa là tròn ba năm, biết trƣớc giờ đi, không có 

bệnh tật, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn anh ấy vãng sanh, đây là thật không phải là giả dối. 

Tƣớng lành hi hữu, lƣu lại xá lợi, vẫn còn thờ cúng ở Thâm Quyến. Đây gọi là gì? Biết 

niệm. Không biết niệm, niệm ba mƣơi năm cũng không thể vãng sanh, ngƣời biết niệm 

chƣa đến ba năm đã thành công rồi. Anh ấy thị hiện cho chúng ta làm chứng chuyển, 

làm chứng minh cho chúng ta. Cho nên học Phật bất luận là tu học pháp môn nào, Tổ 

sƣ nói lời này ý nghĩa rất sâu: “ngƣơi biết không”, câu này dụng ý rất sâu, ngƣơi có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              128/21 

biết  hay  không?  Biết  thì  có  thành  tựu,  không  biết  thì  không  có  thành  tựu,  nhất  định 

không đƣợc dùng sai tâm. 

Dƣới đây nói, pháp môn Tịnh Độ không thể nghĩ bàn, đắc thành đại nguyện, đem 

lại cho chúng sanh lợi ích chân thật. Ba điều chân thật đều nhìn thấy rồi: Chân thật rốt 

ráo, trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật. Đây là nói với quí vị đây không phải là giả. Huệ 

dƣ là ban cho. Tất cả chúng sanh, đặc biệt là lục đạo chúng sanh. Lục đạo chúng sanh 

cũng có thể ngay trong đời này trở thành A Duy Việt Trí Bồ Tát, cho đến rốt ráo thành 

Phật, vậy không giỏi rồi sao. Chúng ta không gặp đƣợc pháp môn này thì đó là rất bất 

hạnh. Gặp đƣợc pháp môn này nếu nhƣ không hiểu cho rõ ràng, không chăm chỉ học 

tập, để vuột qua trƣớc mắt, quí vị nghĩ xem có xứng đáng với bản thân không? Chúng 

ta  không  nói  Phật  Bồ  Tát, thực  sự  có lỗi  với bản thân  mình, tức  ngay  trong  đời  này, 

một  nhân  duyên  thù thắng nhƣ vậy, có  thể  nắm  bắt, không  có  ai là  không thành tựu. 

Thực sự là vạn ngƣời tu vạn ngƣời vãng sanh. Hi vọng quí vị đọc kinh này nhiều hơn, 

đĩa CD này nghe nhiều hơn nữa, số lần nghe nhiều quí vị sẽ khai ngộ, số lần nhiều tâm 

quí vị liền định, tâm liền thanh tịnh. Đây gọi là niệm Phật tam muội. Thanh tịnh đến 

một trình độ nhất định trí tuệ liền đƣợc sanh khởi. Trí tuệ là tin thật nguyện thiết. Vãng 

sanh thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc thì đây là điều kiện bắt buộc phải có. Đây là lợi ích 

chân thật. Cho nên Phật Pháp chân chánh là gì? Đệ nhất pháp trong Phật Pháp là gì? 

Kinh Vô Lƣợng Thọ là đệ nhất pháp. Trì danh niệm Phật  là pháp môn đệ nhất, quí vị 

chớ có xem thƣờng nó. Ngƣời niệm Phật A Di Đà rất nhiều, tuyệt đại đa số không biết 

niệm,  không  biết  niệm  thì  miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,  đó  là  không  biết  niệm. 

Ngƣời không biết niệm rất nhiều, ngƣời biết niệm không nhiều. Ngƣời biết niệm ai ai 

cũng vãng sanh, ngƣời không biết niệm thì kết pháp duyên với Phật A Di Đà, lúc nào 

thì thành tựu? Phải từ từ mà chờ đợi cơ duyên. Đời này không thể thành tựu. 

“Lại nhất kỳ tâm tức nhất tâm vậy”, nhất kỳ tâm chính là nhất tâm. “Nên phẩm này 

tên là chí tâm tinh tấn”, phẩm đề của phẩm này. Phẩm đề của phẩm này là lão cƣ sĩ Hạ 

Liên Cƣ, y theo nội dung của phẩm kinh này mà đặt tên đề mục. Đề mục vẫn dùng chữ 

trong kinh văn nhƣ cũ. Điều này tốt. 

“Nhất tâm tức là chân nhƣ vậy”, nhất tâm chính là chân tâm, không có tạp niệm. 

Có niệm thì không phải là chân tâm, tức là vọng tâm rồi. Vậy chúng ta có thể nói ta có 

lúc  không  có  ý  niệm,  đó  có  phải  là  chân  tâm  không?  Không  phải  vậy.  Vì  sao  không 

phải là chân tâm? Quí vị không rõ ràng gì cả, đó gọi là vô minh, đó không phải là chân 

tâm. Vô minh cũng không có ý niệm. Vậy nên tu hành trong Phật Pháp có tu vô tƣởng 

định, tức là không có ý niệm gì, cũng không dễ dàng. Họ tu thành công rồi, họ đi về 

đâu? Đến cõi thiền thứ tƣ vô tƣởng thiên. 

Chân tâm, chân tâm là giác. Ý niệm gì cũng không còn nữa, nhƣng cái gì cũng đã 

hiểu  rõ  ràng,  đó  là  chân  tâm.  Cổ  nhân  dùng  nƣớc  để  làm  ví  dụ,  một  hồ  nƣớc  trong, 

không có gợn sóng, không có nhiễm ô, mặt nƣớc giống nhƣ tấm gƣơng vậy, bên ngoài 

chiếu vào rất rõ ràng, đó là chân tâm. Quí vị tuy không có ý niệm, nhƣng quí vị luôn 

luôn  hồ đồ, quí  vị  không  soi  chiếu  đƣợc  gì, vì  thế  đó  không  phải là  chân  tâm  vẫn là 

vọng tâm, điều này không thể không biết. Nếu đem cảnh giới sai lầm nhận đấy là cảnh 

giới chân thật, đến lúc nào quí vị mới có thể thành tựu? Đây chính là nói kinh không 

thể không đọc. Kinh đọc nhiều rồi, cảnh giới hiện tiện, quí vị liền rõ ràng, quí vị biết 

đƣợc cảnh giới này là thật, hay là giả. Đối với việc tu học của tôi là có lợi ích hay là 

không có lợi ích. 

Nhƣ Chỉ Quán viết: nhất tâm đầy đủ thập pháp giới, câu này chính là Huệ Năng đại 

sƣ  lúc  khai ngộ đã  nói  ra:  “đâu  ngờ  tự  tánh, năng  sanh  vạn pháp”,  hoàn  toàn tƣơng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              129/21 

đồng với ý nghĩa của câu nói này. Chân tâm năng sanh vạn pháp, vốn đầy đủ thập pháp 

giới, Huệ Năng đại sƣ đã nói “đâu ngờ tự tánh, vốn tự đầy đủ”, ở trong Thƣờng tịch 

quang không có thập pháp giới, hiện tƣợng vật chất và hiện tƣợng tinh thần đều không 

tồn tại, nhƣng quí vị không thể nói nó không có. Vì sao vậy? Gặp duyên nó năng sanh 

thập pháp giới, đây là điều mà trong Phật Pháp nói là ẩn hiện. Lúc không có duyên nó 

ẩn đi, không thể nói nó không có. Có duyên nó hiện ra, không thể nói nó có. Đây là 

chân tƣớng sự thật. Nói cách khác, có và không đều không phải là chân tƣớng. Chân 

tƣớng nói không đƣợc, chân tƣớng thể hội không đƣợc, lìa vọng tƣởng, phân biệt, chấp 

trƣớc chân tƣớng liền hiện tiền. Chƣ Phật Nhƣ Lai họ biết dùng tâm, họ biết, cho nên 

chân  tƣớng  sự  thật    họ  điều  biết  đƣợc,  biết  dùng  tâm  chính  là  trong  tâm  chắc  chắn 

không  có  khởi  tâm,  không  có  động  niệm,  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trƣớc. 

Tâm này giống nhƣ tấm gƣơng, đem hƣ không pháp giới này chiếu một cách rõ ràng 

thấu suốt. Đây là chiếu kiến. Trong Tâm Kinh nói: “Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm bát 

nhã ba la mật đa thời chiếu kiến ngũ uẩn giai không”. Ngũ uẩn là gì? Ngũ uẩn là hiện 

tƣợng vật chất và hiện tƣợng tinh thần, trong ngũ uẩn sắc là vật chất; thọ, tƣởng, hành, 

thức là tinh thần, đều không phải là thật. 

Hiện  tại  các  nhà  khoa  học  lƣợng  tử  họ  phát  hiện  đƣợc  rồi,  họ  nói  ra  rồi,  họ  nói 

giống hết nhƣ trong kinh Phật nói vậy. Nó từ đâu mà đến, họ nói không ra đƣợc. Họ 

nói từ không sanh có. Hiện tƣợng vật chất đều từ không mà sanh có. Phật Pháp nói ra 

đƣợc rồi. Phật Pháp dùng một đại danh từ gọi là tự tánh. Tự tánh năng sanh năng hiện, 

năng hiện, năng sanh năng hiện, tâm hiện thức biến. Chỉ cần quí vị có phân biệt, có 

chấp  trƣớc,  nó  sẽ  biến  đƣợc.  Hiện  tƣợng  do  tâm  sanh  ra  tùy  theo  ý  niệm  của  quí  vị. 

Phân biệt chấp trƣớc của quí vị sản sanh biến hóa, vừa biến tức là thập pháp giới, tốc 

độ rất nhanh, thời gian rất ngắn. Những nhà khoa học đều nói ra đƣợc, cho nên chúng 

ta có lý do tin tƣởng, sau hai ba mƣơi năm nữa, có lẽ  sẽ nhanh hơn nữa, Phật Giáo 

không còn là tôn giáo nữa, nó sẽ vĩnh viễn tồn tại tại thế gian, nó đƣợc gọi là gì? Khoa 

học cao cấp. Hiện tại những vấn đề trong khoa học và triết học không giải quyết đƣợc, 

trong kinh giáo Đại thừa đều có những thuyết minh tƣờng tận, để cho các nhà khoa học 

đi cầu chứng, sau khi chứng minh đƣợc, kinh luận Đại thừa đích thực là triết học cao 

cấp, khoa học cao cấp, không giả dối tí nào. Lúc tôi học Phật tôi học triết học với thầy 

Phƣơng Đông Mỹ, ông giới thiệu cho tôi, giới thiệu cho tôi về triết học kinh Phật, ông 

nói: Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới. Kinh điển Đại thừa 

là triết học cao nhất của toàn thế giới. Học Phật là sự hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. 

Thật vậy, không phải là giả. Tôi thông qua thực nghiệm sáu mƣơi năm chứng minh lời 

thầy Phƣơng nói mỗi câu đều là lời chân thật. Không những nó là triết học, triết học 

cao cấp, đồng thời nó cũng là khoa học cao cấp, chịu đƣợc những thực nghiệm, trải qua 

thực nghiệm chứng minh. Trong đây nói không sai một chút nào. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



Tập 190 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:09.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              130/21 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.    Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải,  trang 221, hàng thứ năm từ dƣới lên. 

Hựu Thám Huyền Ký viết: “nhất tâm giả, tâm vô dị niệm cố”. Chúng ta xem 

câu này trƣớc, đoạn trƣớc nói đến chuyên nhất tự tâm, giảng đến “tƣ duy cứu cánh, tiện 

nhất kỳ tâm” trong kinh.  Nhất tâm chính là chân nhƣ, tức là chân tâm. Nhất tâm đầy 

đủ thập pháp giới, giống nhƣ Huệ Năng đại sƣ lúc khai ngộ đã nói. Pháp thế gian xuất 

thế gian, thế gian đại thánh đại hiền, điểm mà chƣ Phật Bồ Tát xuất thế gian, và phàm 

phu chúng ta không giống nhau, chính là dùng tâm không giống nhau, lục đạo phàm 

phu dùng là vọng tâm, thánh hiền Phật Bồ Tát dùng là chân tâm, nhất tâm là chân tâm. 

Vọng tâm là gì? Quí vị xem nhất tâm, tâm không có niệm khác, đây là nhất tâm. 

Trong  tâm  chúng  ta  ý  niệm  quá  nhiều, niệm  này  nối tiếp  niệm  khác, niệm  trƣớc  diệt 

niệm sau sanh, tâm này gọi là vọng tâm. Cho nên chƣ vị nhớ kỹ chân tâm không có ý 

niệm, chân tâm ly niệm, vọng tâm thì có niệm. Nhất tâm không có niệm, nhị tâm mới 

có niệm, cho nên nói ba tâm hai ý. Ba tâm là nói gì? A lại ya, mạt na, ý thức gọi là ba 

tâm. Hai ý thì sao? Thứ sáu là ý thức và mạt na là ý căn, gọi là hai ý. Nói cách khác, 

dùng A lại ya chính là vọng tâm. Chuyển A lại ya thành đại viên cảnh trí đó chính là 

chân  tâm,  tức  là  quí  vị  có  thể  chuyển  trở  lại.  Chuyển  trở  lại  thì  thành  Phật,  chuyển 

không đƣợc thì là phàm phu. 

Chƣ vị nên biết, lục đạo phàm phu dùng A lại ya làm tâm, không biết có chân 

tâm, không biết có chân tâm. Trong tứ thánh pháp giới, Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, 

Phật, đây là tứ thánh pháp giới, họ biết đƣợc. Biết nhƣng lại chuyển chƣa đƣợc, việc 

chuyển này không dễ dàng gì. Chuyển là gì? Phải đem khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trƣớc buông xuống. Điều này thật khó. A la hán, Bích Chi Phật, đã buông bỏ kiến 

tƣ phiền não rồi, còn có trần sa, vô minh chƣa buông đƣợc. Vẫn còn dùng A lại ya, 

nhƣng lại dùng chánh hơn chúng ta. Chúng ta dùng vọng tâm dùng tà rồi, đặc biệt là tà 

tri tà kiến trong lục đạo. Tứ thánh pháp giới thì sao? Họ có thể nói là chánh tri chánh 

kiến. Vì sao  vậy?  Hoàn  toàn  nƣơng  theo  giáo huấn  của  Phật Bồ  Tát. Thực  sự  y  giáo 

phụng hành. Cho nên tri kiến của họ là chánh tri chánh kiến. Họ đang huân tu, huân tu 

chánh tri chánh kiến, chƣa thể chứng đắc, nếu nhƣ chứng đắc, đó là thành Phật, chứng 

đắc chính là nhất tâm hiện tiền, tâm không có niệm khác. Nếu nhƣ chúng ta muốn tâm 

không có niệm khác, đầu tiên phải hiểu đƣợc, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần. Thực 

sự  làm  đƣợc  không  khởi  tâm,  không  động  nệm,  chân  tâm  liền  hiện  tiền.  Cũng  giống 

nhƣ đại sƣ Giao Quang trong Lăng Nghiêm Chánh Mạch có nói: Mắt quí vị thấy không 

phải là nhãn thức thấy.  Chúng ta hiện nay dùng nhãn thức, nhãn thức là phân biệt, ý là 

chấp trƣớc, nếu nhƣ không khởi tâm không động niệm,  là tánh thấy thấy. Tánh thấy 

thấy tất cả sắc pháp, sắc pháp này không phải là sắc trần. Trần là gì? Là nhiễm ô. Sắc 

thanh hƣơng vị xúc pháp nhiễm ô, nó không nhiễm ô nữa. Bởi vì quí vị không khởi 

tâm, không động niệm, cho nên sắc trần cũng trở thành sắc tánh. Quí vị tánh thấy thấy 

sắc tánh, tánh nghe nghe âm thanh tánh. Điều này gọi là minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành  Phật,  sự  việc  này  có  điểm  khó.  Nghe  cũng  nghe  không  hiểu,  quí  vị  tu  nhƣ  thế 

nào? Cách tu là dùng một câu A Di Đà Phật vi diệu vô cùng. Chúng ta nếu dùng pháp 

môn của tánh tông, pháp môn của thiền tông. Đó thật khó, quí vị không biết bắt tay từ 

đâu, nếu nhƣ dùng pháp môn Tịnh Tông thì dễ dàng lắm, hiệu quả vẫn tốt, thậm chí 

còn tốt hơn, còn cao hơn so với thiền tông, tánh tông, pháp môn này đáng đƣợc xƣng 

tán, đó chính là mắt của chúng ta nhìn thấy bên ngoài của sắc. Phân biệt chấp trƣớc 

vừa khởi liền nhanh chóng đổi nó lại, dùng thứ gì để đổi lại? Dùng A Di Đà Phật để 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              131/21 

đổi. Quí vị xem mắt thấy sắc là A Di Đà Phật, tai nghe thanh cũng là A Di Đà Phật, 

mũi ngửi hƣơng cũng là A Di Đà Phật. Lƣỡi nếm vị cũng là A Di Đà Phật, toàn là A Di 

Đà Phật, sự vi diệu của Tịnh Tông  chính là vi diệu ở đây vậy. Nói cách khác, chính là 

quí vị có biết niệm hay không. Tôi nói rõ hơn tí nữa là quí vị có thay đổi hay không? Ý 

niệm  vừa  khởi  lập  tức  liền  đổi  thành  A  Di  Đà  Phật,  đây  gọi  là  biết  niệm  Phật.  Nếu 

không trong miệng vẫn niệm A Di Đà Phật, mắt thấy sắc tƣớng bên ngoài, tai nghe âm 

thanh, quí vị lại nghĩ đến thứ khác rồi. Quí vị sẽ không biết niệm. Đó là cổ nhân nói: 

miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, hét rách cổ họng cũng uổng công. Quí vị không biết! 

Không biết thì công phu niệm Phật  của quí vị không đắc lực. Nếu biết, công phu sẽ 

đắc lực. Nói đắc lực chính là làm vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc  của quí vị dừng lại, 

đổi lại rồi. Đây gọi là công phu đắc lực, lâu dần sẽ dƣỡng thành thói quen, tự nhiên liền 

đè nén đƣợc phiền não. Đây là ngƣời thực sự niệm Phật, là ngƣời thực sự học Phật, 

cùng với tất cả kinh giáo, với tất cả pháp môn không có liên quan gì. Thực sự có thể 

khế nhập tự tánh, tự tánh chính là nhất tâm. Trƣớc đây chúng ta nói là chân thật rốt ráo, 

trí  tuệ chân thật,  lợi ích  chân  thật. Ba  loại  chân  thật đều trong  một  câu Phật hiệu mà 

thôi. Xem quí vị có biết cách hay không. Niệm Phật  kiêng kỵ nhất chính là thấy sắc 

nghe tiếng quí vị khởi phân biệt chấp trƣớc, quí vị khởi vọng tƣởng làm cho công phu 

của  quí  vị  bị  phá  hoại  hoàn  toàn.  Chúng  ta  có  thể  thành  tựu  hay  không,  có  thể  vãng 

sanh hay không, có thể ngay trong đời này thành Phật hay không, then chốt là ở đây 

vậy. Cho nên phải luôn luôn nghĩ đến, chúng ta niệm Phật mục tiêu là ở nơi nhất tâm 

bất loạn, trong Kinh A Di Đà nói, phải đem điều này làm thành tiêu chuẩn của chúng ta. 

Chúng ta ngày ngày đem tiêu chuẩn này để đo lƣờng, hôm nay tôi có công phu hay 

không? có đắc lực hay không? Toàn là ở câu này. Không biết cái gì gọi là nhất tâm bất 

loạn,  quí  vị  dùng  câu  dƣới  đây  cũng  đƣợc:  tâm  không  có  niệm  khác.  Tâm  không  có 

niệm khác là nhất tâm bất loạn. Niệm khác là vọng tƣởng, tƣởng gì cũng đều là vọng 

tƣởng. Chỉ cho tƣởng A Di Đà Phật, tƣởng những điều khác đều gọi là vọng tƣởng. 

Kinh Hoa Nghiêm, Thám Huyền Ký, đại sƣ Hiền Thủ nói vậy. 

Xem tiếp Giáo Hạnh Tín Chứng Văn Loại nói: “nói nhất niệm là tín tâm không 

có tâm thứ hai. Nên nói nhất niệm, tên gọi nhất niệm này, nhất tâm tức là nhân của báo 

độ thanh tịnh”. Câu nói này nói rất hay. Báo độ thanh tịnh là nói về điều gì? Thế giới 

Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc là báo độ thanh tịnh, nhân thực sự của nó là nhất tâm. Cho 

nên  Tịnh  Tông    thƣờng  nói  “tâm  tịnh  tức  Phật  Độ  tịnh”,  chúng  ta  vãng  sanh  Tây 

Phƣơng Cực Lạc là có điều kiện này để đi, không phải là quí vị niệm Phật niệm nhiều 

ít, không liên quan gì đến việc niệm nhiều ít. Vấn đề này sau này vẫn còn kinh luận rất 

dài rất dài để chúng ta thảo luận về vấn đề này. Quan trọng là một câu cũng cần nhất 

tâm. Mỗi câu đều là nhất tâm, công phu này thành tựu. Chúc mừng quí vị, quí vị làm 

Phật  rồi.  Công  phu  này  thành  tựu,  ba  loại  chân  thật  liền  hiện  tiền:  chân  thật  rốt  ráo, 

chân tâm hiện tiền, trí tuệ hiện tiền chân thật, lợi ích chân thật hiện tiền. Trí tuệ chân 

thật là tự độ viên mãn, lợi ích chân thật là độ tha viên mãn. Quí vị xem xem, nhƣ vậy 

vẫn chƣa quí lắm rồi sao? Cho nên ở đây nói rất hay “tín tâm vô nhị tâm”, tham, sân, si, 

mạn, nghi đoạn đƣợc rồi. Chúng ta nói nhƣ vậy mọi ngƣời càng rõ ràng hơn. Nói rất 

thô, rất rõ ràng rồi. Trong tâm quí vị còn có tham, sân, si, mạn, nghi, quí vị sẽ không 

phải thật tin. Thật tin thì tham, sân, si, mạn, nghi đều đoạn rồi. Thật tin là nhất niệm, là 

nhất tâm, đó là thật tin. Tiêu chuẩn này rất cao, nhƣng nó là thật, nó không phải là giả. 

“Chân nhƣ bản kinh nhất tâm kết đắc đại nguyện”. Đây là A Di Đà Phật kiến tạo 

Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. “Hiển nhất tâm nãi báo độ chân nhân”. Thế giới Cực 

Lạc kiến tạo từ đâu? Từ nhất tâm mà kiến tạo, từ chân tâm mà kiến tạo, cho nên chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              132/21 

ta dùng  chân tâm  hoàn toàn  tƣơng  ƣng với  Thế giới  Cực  Lạc.  Ở  đây,  chúng ta nhất 

định phải hiểu đƣợc, thế gian này toàn là giả, không có thứ gì là chân thật cả, không 

thể không biết vậy. 

Phật ở trong Kinh Kim Cang Bát Nhã nói với chúng ta “phàm sở hữu tƣớng giai 

thị  hƣ  vọng”.  Tƣớng  là  gì?  hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh  thần,  hiện  tƣợng  tự 

nhiên. Tƣớng vô lƣợng vô biên, không ra ngoài ba loại lớn, Phật nói hiện tƣợng của ba 

loại lớn này đều là hƣ vọng, không phải là chân thật. 

Trong kinh giáo Bách Pháp Minh Môn Luận của Tông Pháp Tƣớng, đem tất cả 

pháp chia làm hai loại lớn. Một là hữu vi pháp, hai là vô vi pháp. Hữu vi pháp là có 

sanh có diệt, là giả, không phải thật. Vô vi pháp là thật, nó không sanh không diệt. Cái 

gì là chân thật không sanh không diệt? Chân nhƣ vô vi. Chân nhƣ chính là  ở đây nói 

nhất niệm, nhất tâm. Đây là chân nhƣ, bất sanh bất diệt. Hai niệm hai tâm liền có sanh 

diệt. Niệm trƣớc vừa diệt niệm sau sanh, nó có sanh có diệt. Có sanh có diệt là giả. Cho 

nên trong pháp hữu vi điều đầu tiên giảng cho quí vị là tâm pháp. Tám thức: nhãn nhĩ 

tỷ thiệt thân, ý, mạt na, A lại ya là pháp hữu vi có sanh có diệt, không phải thật. Có 51 

tâm sở pháp tƣơng ƣng với tâm pháp, còn có 24 pháp bất tƣơng ƣng. Trong hiện tƣợng 

vật chất có 11 sắc pháp, toàn là pháp hữu vi. Quí vị nếu biết những thứ này là giả, quí 

vị sẽ buông bỏ nó, không nên chấp trƣớc nữa, không nên để ở trong lòng nữa. Vì sao 

vậy? Vì những thứ này chƣớng đạo. Có những thứ này quí vị chính là phàm phu, quí vị 

liền tạo nghiệp, thọ báo, chịu khổ luân hồi. Quí vị làm những sự việc này. Những thứ 

này đều buông bỏ hết, chân tâm liền hiện tiền, chân tâm chỉ cần vừa hiện tiền, quí vị là 

Pháp thân Bồ Tát, quí vị liền thực sự thành Phật. Vì sao nói thực sự thành Phật? Phật 

trong thập pháp giới, đó không phải là thật. Vì sao không phải là thật? Họ vẫn dùng A 

lại ya. Quí vị không dùng A lại ya thì quí vị cao hơn họ nhiều rồi. Cho nên quí vị là 

chân Phật, họ là giả Phật. Đại sƣ Thiên Thai nói Phật trong thập pháp giới, gọi là tƣơng 

tự  tức  Phật.  Phật  trong  nhất  chân  pháp  giới  là  chân  Phật,  đó  không  phải  là  giả  Phật. 

Trong nhất chân pháp giới cũng có sai biệt, cũng có vô sai biệt. Từ lý mà nói không có 

sai  biệt, từ sự  mà  nói  có sai  biệt. Sai biệt  ở  chỗ  nào?  Tập  khí vô  thỉ  vô  minh  có  dày 

mỏng khác nhau. Cho nên đức Phật dạy chúng ta: thập trụ, thập hạnh, thập hồi hƣớng, 

thập địa, đẳng giác, nói 41 địa vị, nhƣng tập khí vô thỉ vô minh này không làm trở ngại. 

Chúng ta nói tự hành hóa tha đều không chƣớng ngại. Chỉ là họ có. Họ có cho nên Cõi 

Thật báo trang nghiêm xuất hiện. Nếu nhƣ họ không có, họ không còn nữa thì cõi Thật 

báo cũng không còn. Cho nên quí vị hiểu đƣợc Cõi Thật báo trang nghiêm cũng không 

phải là thật. Đây thật là nói đến phàm có hình tƣớng đều là hƣ vọng. Chúng ta nên xả 

bỏ  nó,  không  nên  chấp  trƣớc  nữa.  Chấp  trƣớc  là  sai  lầm  nghiêm  trọng.  Chấp  trƣớc 

không những  không thể khai  ngộ, không  thể chứng quả, ngay  cả  vãng  sanh  Thế giới 

Cực  Lạc  đều  có  chƣớng  ngại.  Biết  dùng  nó  vãng  sanh  Thế  giới  Cực  Lạc  không  có 

chƣớng ngại. Vì sao vậy? Vì đới nghiệp vãng sanh. Không biết dùng nó thì sẽ sản sanh 

chƣớng ngại. Nhƣ vậy phải làm sao? Nghe kinh nhiều, đọc kinh nhiều. Đọc kinh phải 

cung kính mà đọc. Nhất tâm xƣng niệm, quí vị sẽ đƣợc khai ngộ, sẽ hiểu rõ ràng. Thực 

sự  hiểu  rõ  rồi, tự  nhiên  quí vị  sẽ  buông  bỏ, không  còn  để  ở  trong  lòng  nữa, cho nên 

kinh không thể không đọc. Kinh này, có cơ hội nghe kinh không thể không nghe. Lúc 

đọc không hiểu, nghe thì dễ hiểu hơn. Chúng sanh trong thế giới ta bà nhĩ căn là nhạy 

bén nhất. Cho nên Đức Phật năm xƣa tại thế không viết ra văn tự, chỉ có khẩu thuyết, 

bởi  vì nhĩ  căn  của quí vị  nhạy  bén. Đây  là nói nhân  của  Thế giới  Cực  Lạc, chúng  ta 

hiểu đƣợc rồi. A Di Đà Phật dùng chân tâm, không phải là dùng vọng tâm. Dùng tâm 

này làm thế nào để kiến tạo Thế giới Cực Lạc? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              133/21 

Sau đây nói “tinh cần cầu sách”. Kinh văn hai bản dịch đời Hán và Ngô đều viết: 

“dõng mãnh tinh tấn, cần khổ cầu sách”. Sự dõng mãnh tinh tấn này là bản thân, tự 

phần. Cần khổ cầu sách là đối với 210 ức quốc độ chƣ Phật. Chƣ vị nên nhớ 210 ức 

này không phải là con số, là biểu pháp. Tức tất cả quốc độ chƣ Phật trong khắp pháp 

giới hƣ không giới. Tự Tại Vƣơng Phật dẫn Ngài đi xem và giới thiệu tƣờng tận cho 

Ngài. Ngài đi tham quan khảo sát. Những thứ tốt trong quốc độ đó đều thu nhận hết, 

thứ không tốt đều buông bỏ. Dùng thời gian lâu dài, sau đây sẽ có nói đến. Dùng thời 

gian năm kiếp. Cho nên biết “tinh” nghĩa là tinh tấn, “cần” nghĩa là cần khổ. “Cầu” là 

nguyện cầu vậy, “sách” là nhận lấy. Đây là nói Ngài dùng thời gian dài nhƣ vậy tiếp 

thu sự giáo huấn của thầy giáo, nghiêm túc  mà lựa chọn. Cho nên Thế giới Cực Lạc 

không phải là Phật A Di Đà từ không có gì mà tƣởng tƣợng ra, không phải vậy. Mà là 

dùng tất cả mƣời phƣơng quốc độ chƣ Phật làm cơ sở mà nhận bỏ, đƣợc kiến tạo nhƣ 

vậy. Điều này rất có lý. Chúng ta dùng lời hiện tại để nói đây là hợp với logic. Chúng 

ta ngày nay bất luận là tu học pháp thế gian hay xuất thế gian, không thể làm trái với 

nguyên tắc này. Chúng ta cũng phải dùng chân tâm, cũng phải dùng tinh tấn, cũng phải 

dùng tìm cầu. 

Tối hôm qua tôi đọc đƣợc một bải văn của ông Tăng Quốc Phiên, là thƣ ông ấy 

viết cho bạn, trong đó có một đoạn, nói đến tình trạng xã hội đƣơng thời,  thông thƣờng 

ngƣời đọc sách đều xu hƣớng đến danh lợi, tranh danh trục lợi. Ông Tăng Quốc Phiên 

rất đau lòng, bạn của ông ấy là chánh nhân quân tử, quân tử không tại vị, quân tử chịu 

những đau khổ nghèo cùng xơ xác, không có cơ hội phục vụ cho đất nƣớc nhân dân. 

Cho nên tiểu nhân làm đạo, những tiểu nhân đó họ có phƣớc báo, làm quan lớn, phát 

tài  lớn,  rồi  thọ  mạng  còn  rất  dài.  Chúng  ta  nhìn  thấy  liền  nghĩ  đến  xã  hội  ngày  nay. 

Ông Tăng Quốc Phiên lúc còn tại thế, ông cách chúng ta cũng khoảng 200 rồi, hai trăm 

năm  tích  lũy  lại  hiện  tƣợng  này,  nhân  bệnh  này,  ngày  nay  đã  rất  nghiêm  trọng  rồi, 

chúng ta có cách gì để giúp không? Không có nữa. Điều này bản thân phải biết, phải rõ 

ràng. Ngày xƣa thầy giáo của tôi lão cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam, chiều hôm trƣớc ngày vãng 

sanh một ngày nói với những học trò bên cạnh, nói với mọi ngƣời rằng, thế giới này 

loạn  rồi, Phật  Bồ  Tát  thần  tiên  hạ  phàm  cũng  cứu  không  đƣợc  họ. Quí  vị  mọi  ngƣời 

duy chỉ có một con đƣờng sống, chính là niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Sáng sớm hôm 

sau ông đã đi rồi, thọ 97 tuổi, lời này là thật. Chúng tôi học Phật, học văn hóa truyền 

thống  sáu  mƣơi  năm  rồi,  học  sáu  mƣơi  năm  có  đƣợc  kết  luận,  khẳng  định  tiến  sĩ 

Townenbe nhà triết học, nhà lịch sử ngƣời Anh vào thập niên 70 đã nói một câu, ông 

nói: muốn giải quyết vấn đề xã hội thế kỷ 21- đây là nói về toàn thế giới- chỉ có học 

thuyết Khổng Mạnh và Phật Pháp Đại thừa. Tôi học tập 60 năm rồi, tôi khẳng định câu 

nói này là thật, nhận thức chính xác. Chúng ta có thể không? Chúng ta là lực bất tòng 

tâm. Một đời không có đƣợc cơ hội này, cũng không có nhân duyên này. Nhân duyên 

của chúng ta thực sự rất ít rất ít, vô cùng yếu ớt. Đó chính là mƣời năm gần đây, chúng 

tôi tham gia mấy lần, cũng khoảng mƣời lần. Liên hợp quốc tổ chức hội nghị hòa bình 

thế giới, làm quen với một số chuyên gia học giả quốc tế, thực sự mà nói mọi ngƣời 

đều bó tay chịu thua. Chúng ta đem truyền thống cổ xƣa của Trung Quốc, những thứ tu 

thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ, những lý luận, phƣơng pháp, kinh nghiệm, hiệu quả 

đó  báo  cáo  cho  mọi  ngƣời.  Họ  nghe  rồi  rất  kỳ  lạ,  vì  sao  vậy?  Vhƣa  từng  nghe  nói. 

Nghe  rất  hoan  hỷ,  rất  tán  thán,  cuối  cùng  kết  luận  là  gì?  Đây  là  lý  tƣởng,  điều  này 

không làm đƣợc. Vậy là hết cách rồi. Đây chính là khủng hoảng niềm tin. Chúng ta 

hiểu đƣợc rồi, vậy phải làm nhƣ thế nào? Cách làm, nói với quí vị rằng bởi vì hiện nay 

khoa học kỹ thuật phát triển, cũng phải mất hai ba mƣơi năm mới có hiệu quả. Làm ra 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              134/21 

tấm gƣơng cho mọi ngƣời thấy, mọi ngƣời cũng sẽ tin tƣởng. Vậy nên ngày xƣa chúng 

tôi ở quê hƣơng Thang Trì Lô Giang tỉnh An Huy đã làm một thí nghiệm, làm thành 

công rồi. Vì thế truyền thống giống nhƣ biển lớn vậy, sâu rộng vô cùng, chúng ta chỉ 

dùng một tí tí mà thôi. Đệ tử quy cái gốc của Nho Gia chỉ dùng một tí đó để thí nghiệm, 

sản sinh hiệu quả rất tốt. Văn hóa truyền thống nếu nhƣ toàn bộ đều đem ra hết, vậy thì 

vĩ đại biết bao? Cho nên cứu giúp thế giới này không khó! Nếu nhƣ không có những 

khoa học kỹ thuật này, vậy thì khó rồi. Ít nhất cũng phải mất hai ba trăm năm mới có 

thể nhận đƣợc hiệu quả. Có đƣợc những kỹ thuật này nếu quí vị biết dùng hai ba mƣơi 

năm, tƣơng đƣơng thời gian đƣợc rút ngắn lại một phần mƣời, đã có thể làm đƣợc rồi. 

Đây chính là giáo dục! Nên nhớ con ngƣời do giáo dục mà tốt cũng do giáo dục mà hƣ 

hỏng. Ông Tăng Quốc Phiên  thời đó, chung tôi xem những văn tự của ông ấy liền hiểu 

đƣợc,  cuối  triều  đại  Mãn  Thanh,  thời  đại  của  ông  ấy  là  thời  Từ  Hy  Thái  Hậu  chấp 

chính, phong khí hƣ hoại, đã sơ suất sự giáo dục của cổ thánh tiên hiền. Nếu nhƣ chính 

phủ thời đó nhấn mạnh coi trọng giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, dạy học trong cung 

đình nếu nhƣ không phế bỏ, tiếp tục nhƣ vậy, triều Thanh sẽ không bị mất nƣớc. Điều 

này chúng ta có lý do để tin nhƣ vậy. 

Hôm nay lại có học viên đến hỏi tôi: con đối với văn hóa truyền thống phải học 

tập nhƣ thế nào.  Câu hỏi này hỏi rất hay. Ngày xƣa chúng tôi cũng đã nói qua cũng nói 

rất  nhiều  lần  rồi,  phải  nói  nhiều,  hi  vọng  mọi  ngƣời  có  nhân  duyên  đều  có  thể  nghe 

đƣợc, học tập Thánh hiền, học tập Phật Bồ Tát. Chƣ vị nên biết, ngƣời Ấn độ xƣng là 

Phật  Bồ  Tát,  ngƣời  Trung  Quốc  xƣng  là  Thánh  hiền.  Phật  là  Thánh  nhân,  Bồ  Tát  là 

hiền nhân. Phật  và Bồ  tát đều là tiếng  Ấn  độ, điều này  phải  biết. Phật  Bồ  Tát không 

phải là thần cũng không phải là tiên, Phật Bồ Tát là con ngƣời. Phật Giáo không phải là 

tôn giáo, Phật Giáo là giáo dục, giáo dục của Phật đà. Điều này phải làm cho rõ ràng 

cho minh bạch, không phải là mê tín. 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  ba  mƣơi  tuổi  khai  ngộ,  sau  khi  khai  ngộ  không  ngừng 

dạy học, 79 tuổi viên tịch, dạy học 49 năm, Ngài là thân phận gì? Dùng lời của ngƣời 

hiện tại để nói Ngài là giáo sƣ chuyên nghiệp, là thân phận nhƣ vậy. Nếu nhƣ chúng ta 

tôn  trọng  ngài  một  tí,  xƣng  Ngài  là  nhà  giáo  dục  xã  hội  văn  hóa  đa  nguyên,  Ngài  là 

thân phận nhƣ vậy, những việc Ngài làm trong một đời là ngƣời công tác tình nguyện 

cho giáo dục xã hội văn hóa đa nguyên. Một đời dạy học không nhận của ngƣời ta một 

đồng học phí nào, toàn là tình nguyện. Nói Ngài là đa nguyên, bởi vì Ngài không phân 

quốc gia, không phân chủng tộc, cũng không phân tín ngƣỡng. Tin theo tôn giáo nào 

cũng đƣợc, chỉ cần quí vị đến học với Ngài, Ngài đều nghiêm túc dạy quí vị. Chúng ta 

học Phật là học tập giáo dục Phật đà. Điều này phải hiểu cho rõ ràng, không có mê tín. 

Tôi  tiếp  xúc  với  Phật  Giáo  là  thầy  giáo  giới  thiệu.  Thầy  giáo  của  tôi  tiên  sinh 

Phƣơng Đông Mỹ là nhà triết học, ông giới thiệu Phật Giáo cho tôi, nói với tôi: Phật 

Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới. Triết học kinh Phật là đỉnh 

cao nhất của triết học thế giới. Học Phật là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Tôi học 

60 năm, tôi rất cảm kích thầy giáo. Vì sao vậy?  Đời này tôi sống cuộc sống hƣởng thụ 

cao nhất của đời ngƣời. Sáu mƣơi năm nay, tôi hiểu rõ rồi, kinh Phật không những là 

triết học cao nhất của toàn thế giới, đồng thời cũng là khoa học cao nhất của toàn thế 

giới. Nói nhƣ vậy là sao? Các nhà khoa học cận đại, bất luận là nghiên cứu hồng quan 

vũ trụ, hay là nghiên cứu lƣợng tử lực học, kết luận của họ và những điều trong Phật 

Pháp Đại thừa nói giống y nhƣ nhau, cho nên tôi có lý do tin tƣởng, qua hai mƣơi năm 

ba mƣơi năm nữa, Phật Giáo không phải là tôn giáo nữa. Phật Giáo là khoa học cao 

nhất trên thế giới này, đây là thật, không giả dối tí nào. Ngày nay vấn đề mà các nhà 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              135/21 

khoa học và triết học giải quyết không đƣợc, trong kinh Phật có. Vì thế tôi cũng đem 

Phật Pháp Đại thừa giới thiệu cho những nhà triết học lớn, nhà khoa học lớn, làm cho 

họ biết đƣợc, học vấn thế gian xuất thế gian nhập môn từ đâu? Từ đức hạnh mà nhập 

môn. Khổng Tử nói rất hay, đức hạnh, ngôn ngữ, chính sự, văn học, quí vị xem ông ấy 

dạy bốn khoa mục này, thứ tự trƣớc sau rất rõ ràng. Nhập môn từ đâu?  Từ đức hạnh. 

Khóa trình của đức hạnh là gì? thứ nhất là Đệ tử quy, thứ hai là Thái Thƣợng Cảm Ứng 

Thiên của đạo gia, thứ ba là Thập thiện nghiệp đạo của nhà Phật, Nho, Thích, Đạo ba 

cái rễ này, chƣ vị nên hiểu ở Trung Quốc hai ngàn năm nay, từ khi Phật Pháp truyền 

vào Trung Quốc, ngƣời Trung Quốc đều dùng cái rễ này. Rễ sâu vững chắc, cho nên 

chúng ta đọc đến liền rõ ràng, hốt nhiên đại ngộ. Xã hội hiện nay hiểu nhầm ngƣời xƣa 

nhiều quá, không những ngƣời nƣớc ngoài hiểu nhầm. Quí vị xem ngƣời nƣớc ngoài có 

lúc  còn tốt hơn ngƣời  Trung  Quốc  một  chút. Ngƣời  Trung  Quốc hiểm  nhầm  còn  sâu 

hơn nƣớc ngoài, thấm chí nói mặt trăng ở nƣớc ngoài tròn hơn, quí vị nói xem phải làm 

thế nào? Trung Quốc dƣờng nhƣ chẳng đƣợc cái gì, Tổ tông mấy ngàn năm lại đây có 

lỗi với ngƣời hiện tại, đã trở thành nhƣ vậy. Đây là hiện tƣợng vô cùng đáng thƣơng. 

Tổ tông chúng ta thực sự không đƣợc sao? Lão tổ tông chúng ta hơn hẳn ngƣời nƣớc 

ngoài, không biết vƣợt qua biết bao nhiêu lần! 

Tiên sinh Tôn Trung Sơn trong quyển Tam Dân Chủ Nghĩa bài thứ tƣ có một 

đoạn văn nói đến: ông nói nƣớc ngoài chỉ có hai thứ hơn hẳn ngƣời xƣa, một là máy 

móc, hai là khoa học kỹ thuật, ngoài hai thứ này ra đều không bằng ngƣời xƣa, đặc biệt 

là  chính  trị  triết  học,  họ  phải  học  tập  theo  ngƣời  xƣa.  Tôi  lớn  nhƣ  thế  này  rồi,  chƣa 

nghe  nói  qua  lời  nhƣ  vậy,  năm  ngoái  tôi  đến  Đài  Loan  chữa  răng,  rất  nhiều  bạn  bè 

trong giới trị chính của Đài Loan đến thăm tôi, tôi biết nói với họ những gì? nên tìm 

một ngƣời đồng tu nhờ họ đi kiếm quyển Tam Dân Chủ Nghĩa để tôi xem xem. Họ tìm 

ra rồi đem đến tặng tôi, tôi dành thời gian ba ngày xem một lƣợt từ đầu đến cuối, đọc 

thấy đƣợc câu này. Tôi nói vì sao câu nói này chƣa nghe ai nói? Tôn tiên sinh đã nói 

rất rõ ràng, nói rất thấu đáo. Tôi tán thành một trăm phần trăm, không hoài nghi tí nào. 

Nhƣng nói chủ nghĩa tam dân từ xƣa đến nay không có ai nhắc đến câu này. Tôi cảm 

thấy  quyển  Tam  Dân  Chủ  Nghĩa  đặc  sắc  nhất  chính  là  câu  nói  này,  nhận  thức  rất  rõ 

ràng. Cho nên dạy học của ngƣời xƣa hai ngàn năm lại đây, giáo dục sơ cơ là ba cái 

gốc Nho, Thích, Đạo. Đây là gì? Đây là cơ sở của Thánh hiền. Tôn chỉ đọc sách của 

ngƣời xƣa rất rõ ràng. Vì sao phải đọc sách? Đọc sách chí tại thánh hiền, học Thánh 

nhân, học hiền nhân. Học Phật chí tại làm Phật. Quí vị xem xem Huệ Năng đại sƣ  lúc 

gặp Ngũ tổ, lần thứ nhất gặp mặt Ngũ Tổ hỏi ngài, ông đến muốn cầu gì? Ngài trả lời 

rằng con đến muốn làm Phật, tông chỉ rõ ràng. Tôi đến chùa để làm gì? Tôi đến để làm 

Phật.  Ngài  phải  dạy  tôi  làm  thế  nào  để  làm  Phật.  Ngài  thực  sự  thành  Phật  rồi,  Hòa 

Thƣợng Hoằng Nhẫn đã không cô phụ ngài, y bát truyền cho ngài, ngài thực sự làm 

Phật. Vậy chúng ta ngƣời thông thƣờng học Phật chỉ học suông. Tôi đến chùa để làm 

gì?  Cầu  thăng  quan  phát  tài.  Không  liên  quan  gì  đến  Thánh  hiền,  đến  Phật  Bồ  Tát. 

Thăng quan phát tài đến nơi này cầu không đƣợc, tôi nói cho quí vị biết, Phật Bồ Tát sẽ 

không gia hộ cho quí vị thăng quan phát tài đâu, tìm sai chỗ rồi. Phật Thích Ca Mâu Ni 

một đời khất thực, ngày ăn một bữa, tối ngủ dƣới gốc cây. Quí vị cầu Ngài phát tài, đó 

không phải là sai rồi sao? Cầu với Ngài phát tài, học theo Ngài đi khất thực giống vậy. 

Quí vị nói xem ngộ nhận lớn nhƣ vậy đấy. Đến trƣớc Thánh hiền mà cầu thăng quan 

phát tài, đó là hủy nhục Ngài, đó không phải là cung kính. Quí vị xem Ngài là ngƣời 

nhƣ thế nào? Nếu nhƣ muốn thăng quan phát tài, bản thân Ngài xuất thân vƣơng tử, 

Ngài không xuất gia  thì  làm  quốc  vƣơng  rồi.   Ngài  vứt  bỏ  vƣơng  vị, cuộc  sống giàu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              136/21 

sang ngài buông bỏ để đi khất thực, đó chính là Ngài dạy cho chúng ta. Cho nên thăng 

quan phát tài quí vị đi tìm Phật Bồ Tát là quí vị tìm lầm ngƣời rồi. 

Phật là gì? Phật là Thánh nhân. Thánh là gì? Dùng lời hiện đại để nói chính là 

một ngƣời đã thấu rõ rồi, đối với vũ trụ, vạn hữu, nhân sanh. Đây rốt cuộc là việc gì 

vậy? Là họ đã rõ ràng tất cả, đã thấu đáo toàn bộ rồi. Nhƣ vậy ngƣời Trung Quốc gọi là 

Thánh nhân.  Cho nên Thánh nhân là ngƣời đã rõ ràng, phàm phu là ngƣời hồ đồ. Phật 

Bồ Tát là Thánh hiền nhân. Phàm phu đích thực là mê hoặc điên đảo. Chúng ta không 

muốn mê hoặc điên đảo, hi vọng làm một ngƣời rõ ràng. Vậy quí vị hi vọng làm ngƣời 

rõ ràng, quí vị tìm Thánh hiền, tìm Phật Bồ Tát thì tìm đúng ngƣời rồi. Họ sẽ dạy cho 

quí vị đàng hoàng, điều này chúng ta phải hiểu cho rõ ràng, hiểu cho thấu đáo. Cho nên 

nhập  môn trƣớc tiên phải cắm  rễ, rễ  lớn gốc lớn  chính  là  hai câu nói, Phật  nói  “hiếu 

dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng”. Ngƣời xƣa nói là “hiếu thân tôn sƣ”, đây là đại 

căn bản của thánh hiền Phật Bồ Tát trong thế gian xuất thế gian. Phải bắt đầu làm từ 

đây. Đây là giáo dục luân lý đạo đức. 

Nhân  quả,  đạo  gia  nói  cho  chúng  ta  về  giáo  dục  nhân  quả.  Có  thể  từ  Thái 

Thƣợng Cảm Ứng Thiên nhập môn, Văn Xƣơng Đế Quân Âm Trắc Văn, đây đều là 

những giáo án vô cùng tốt. Gốc của Phật Pháp là Thập thiện nghiệp đạo kinh. Quí vị 

xem  ba  thứ  này  đều  rất  nhỏ.  Đệ  tử  quy  chỉ  có  1080  chữ,  Cảm  ứng  thiên  chỉ  có  hơn 

1700  chữ,  phân  lƣợng  của  Thập  thiện  nghiệp  đạo  kinh  cũng  không  nhiều.  Thông 

thƣờng bản kinh này hình nhƣ chỉ có bốn trang, bốn trang giấy tám mặt, đây là căn bản, 

những thứ này không phải nói, không phải để đọc, cũng không phải để học thuộc, câu 

câu chữ chữ phải thực tiễn đến cuộc sống chính mình, thực tiễn trong công việc, thực 

tiễn trong việc xử sự đối ngƣời tiếp vật. Vậy là đúng rồi. Đó chính là tiêu chuẩn của 

Thánh hiền quân tử không thể làm trái. Gốc này có rồi, còn có một điều, gốc của văn tự, 

quí vị nếu nhƣ hiểu đƣợc điều này, quí vị liền ngũ thể đầu địa đối với lão tổ tông, sẽ 

không còn lời gì nói nữa. Văn tự mà lão tổ tông phát minh toàn thế giới tìm không ra 

nhà thứ hai. Bất cứ văn tự quốc gia dân tộc nào cũng không thể sánh đƣợc với nó. Văn 

tự  Trung  Quốc  là  gì?  Phù  hiệu  của  trí  tuệ.  Quí  vị  không  nhận  biết  nó,  quí  vị  cũng 

không đọc ra đƣợc, quí vị nhìn thấy phù hiệu đó quí vị sẽ hiểu đƣợc trong đó ý nghĩa là 

gì. Điều này rất vĩ đại, phù hiệu của trí tuệ. Một sự việc vĩ đại hơn nữa, là lão tổ tông 

biết ngôn ngữ tùy thời đại, tùy khu vực mà diễn biến nhanh chóng. Cho nên cổ nhân 

nếu  nhƣ  dùng  phƣơng  pháp  ngôn  ngữ  để  ghi  chép,  ngƣời  hiện  tại  đọc  không  hiểu, 

không biết ngƣời ta nói những gì. Chỉ có những nhà khảo cổ số ít cũng chƣa chắc khảo 

ra ý nghĩ chân thật của nó. Cho nên lão tổ tông mở ra một con đƣờng khác, đó là văn 

ngôn. Ngữ văn sẽ thay đổi, văn ngôn vĩnh viễn không thay đổi, siêu việt không gian, 

cũng siêu việt thời gian. Trí tuệ này thật là vĩ đại! Đem trí tuệ của họ, đem kinh nghiệm 

của họ, dùng công cụ này truyền lại cho con cháu đời sau. Cho nên văn ngôn là phát 

minh vô cùng vĩ đại. Trên thế giới này tìm không ra loại thứ hai để có thể so sánh với 

nó. 

Khổng Mạnh cách chúng ta 2500 năm, họ viết ra để lại cho chúng ta những thứ 

này, nếu nhƣ quí vị hiểu văn ngôn, không phải là giống nhƣ đang đối diện nói chuyện 

sao? Nhƣ vậy không đáng quí sao? Quí vị nói văn ngôn rất khó, đó là lời nói vui. Tôi 

ngày  xƣa  trên  tay,  thời  đó  tôi  có  khoảng11,  12  quyển  tập  làm  văn  mẫu  của  học  sinh 

tiểu  học  thời  Dân  quốc  sơ niên, bao  nhiêu  tuổi  viết sách  này?  mƣời  tuổi, 11 tuổi, 12 

tuổi.  Tập  làm  văn  mẫu  của  học  sinh  tiểu  học,  chuyển  nhà  chuyển  nhiều  quá,  bởi  vì 

không  có  chỗ  ở  cố  định  nên  sách  đều  lạc  hết, hiện  tại  chỉ  còn  hai  quyển, nhớ  ra  rồi, 

phải in  nó  ra  mới  đƣợc, để cho  mọi  ngƣời  xem. Hiện  tại  học sinh tốt nghiệp  đại học 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              137/21 

khoa trung văn có thể sẽ xem không hiểu. Thời đó học trò nhỏ 11, 12 tuổi viết ra, vậy 

làm sao mà khó đƣợc? Mà là gì? Quí vị không chịu học thôi. Lúc chúng tôi học Phật, 

thầy giáo yêu cầu học trò chúng tôi phải đọc văn ngôn. Vì sao vậy? Kinh Phật là dùng 

văn ngôn để viết, kiểu đơn giản nhất trong văn ngôn, trong văn học gọi nó là Biến văn, 

biến trong chữ biến hóa. Vậy nên bắt buộc phải có nền tảng văn ngôn, quí vị mới có 

thể  xem  hiểu  đƣợc  Đại  Tạng  Kinh.  Phƣơng  pháp  thầy  giáo  dạy  chúng  tôi  là  phƣơng 

pháp  truyền  thỗng  xƣa  cũ, học  thuộc  lòng. Học  thuộc  50  thiên  cổ  văn. Quí  vị  có  thể 

học thuộc, tốt nhất là học thuộc luôn cả chú giải. Quí vị liền có khả năng đọc văn ngôn, 

chiếc chìa khóa này lấy đƣợc rồi. Nếu nhƣ quí vị có thể nổ lực đọc 100 thiên, có thể 

đọc thuộc 100 thiên văn ngôn, quí vị liền có khả năng viết văn ngôn. Vậy là chúng ta 

rõ ràng, từ những học sinh tiểu học, những em nhỏ 10 tuổi chắc chắn đọc qua 100 thiên, 

một tuần đọc một thiên, một năm là 50 thiên, hai năm là 100 thiên. Từ lúc nào bắt đầu 

học? Tám tuổi bắt đầu học, chín tuổi bắt đầu học, vậy là đƣợc rồi. Trƣớc tám tuổi chú 

trọng trong việc giáo dục đức hạnh. Gốc rễ chắc chắn, chúng có những cơ sở tốt nhƣ 

vậy, tất cả đều hoàn thành ở tiểu học. Thời đó tiểu học là tƣ thục. Cho nên 13 tuổi, đây 

là  tuổi  tiêu  chuẩn  tiến  vào  thái  học,  Trung  Quốc  cổ  đại  không  có  trung  học,  trƣờng 

quốc gia thành lập gọi là thái học. Trong Thái học chú trọng ở việc giảng giải, giống 

nhƣ  tứ  thƣ  ngũ  kinh,  13  kinh  là  giảng  giải,  không  cần  sách,  sách  quí  vị  đều  đã  học 

thuộc rồi. Thầy giáo nói trang thứ mấy hàng thứ mấy, chữ thứ mấy đều biết hết. Thầy 

giáo không  cần sách,  học  trò cũng  không cần sách. Học  hành thật  an  vui. Đâu giống 

nhƣ hiện nay học trò mang cặp sách lớn nhƣ vậy, nặng nhƣ vậy. Chúng tôi nhìn thấy 

rất đáng thƣơng, không cầm lòng đƣợc. Sau khi nhìn thấy, sau này, lần sau không thể 

đến nhân gian đầu thai nữa, khổ quá, làm cho chúng ta phát khiếp. Vì vậy ngày xƣa đi 

học  không  cần  cặp  sách,  không  mang  sách  theo,  tất  cả  đều  đã  học  thuộc.  Lúc  nhỏ 

không giảng giải, chỉ bảo quí vị học thuộc, không có giảng giải. Đến Thái học thì mới 

bắt đầu giảng giải cho quí vị, nghiên cứu thảo luận cho quí vị, khai mở trí tuệ rồi. Cho 

nên quí vị xem xem giai đoạn tiểu học, cũng tức là trƣớc năm 12 tuổi, những em nhỏ 

này tu những gì? Tu giới tu định, 13 tuổi trở lên thái học là tu huệ, tam học giới định 

tuệ, cho  nên  mƣời  mấy  tuổi  tham  gia  khảo  thí  quốc  gia,  thi  đỗ  tú  tài,  thi  đỗ  tú  tài  là 

công danh, đây là công danh nhỏ nhất. Thi đỗ tú tài quốc gia liền cấp bổng lộc cho quí 

vị. Nói cách khác, quốc gia nuôi quí vị rồi. Quí vị có thể không cần đi làm, chuyên tâm 

học hành, sau khi thi đỗ tú tài, lại tham gia tỉnh khảo thí, thi cử nhân, cuối cùng tham 

gia quốc gia khảo thí, thi vào tiến sĩ, đó chính là học vị. Tiến sĩ cũng giống nhƣ học vị 

tiến sĩ ngày nay vậy, cao nhất. Cử nhƣ giống nhƣ học vị thạc sĩ, tú tài là học vị cử nhân. 

Đây là chế độ ngày xƣa. Đó mới là học vấn thực sự, thực sự công phu, không giả dối tí 

nào cả. 

Ngày nay chúng ta chú trọng chính là đức hạnh, chính là ba cái gốc Nho, Thích, 

Đạo làm thế nào để thực tiễn. Dùng thời gian hai năm. Thời gian hai năm đồng thời 

thực tiễn 100 thiên cổ văn. Mỗi tuần học một thiên. Học nó cho thuộc, đọc thuộc lòng, 

học một thiên. Hai năm thì cái gốc này đã nắm đƣợc rồi. Gốc của đức hạnh có rồi, gốc 

của  văn  tự  có  rồi,  sau  đó  trong  Nho,  Thích,  Đạo  quí  vị  chọn  một  môn,  không  đƣợc 

chọn hai môn, chọn một môn thôi, nhất môn thâm nhập trƣờng thời huân tu, thời gian 

bao  lâu?  Mƣời  năm.  Mƣời  năm  chuyên  nghiên  cứu  một  môn,  sau  mƣời  năm  quí  vị 

thành danh rồi, thực sự thành tựu, thành tựu đức hạnh, thành tựu học vấn, quí vị mới có 

thể giáo hóa chúng sanh. Quí vị thành thánh nhân, thành hiền nhân. 

Vì sao gọi là nhất môn thâm nhập? Nhất môn thâm nhập tâm quí vị là định. Định 

sanh tuệ. Thí dụ nói: cơ sở làm xong rồi, hai năm hoàn thành rồi, tôi chọn Luận Ngữ, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              138/21 

tôi một đời này chuyên nghiên cứu Luận Ngữ, đem những thứ trải qua các đời trong 

lịch sử ngày xƣa đã chú sớ đối với Luận Ngữ đều xem qua hết, bản thân quí vị giảng 

giải, giảng qua một lần, rồi giảng lại từ đầu, một năm giảng ba lần, mƣời năm giảng ba 

mƣơi lần, chỉ giảng một thứ thôi, một môn này đã thông rồi, thì những thứ khác đều 

thông hết. Quí vị hễ lật ra nhất định không có vấn đề gì, quí vị đã thông rồi. Học Phật 

cũng nhƣ vậy, học một bộ kinh, không đƣợc học nhiều. Vì sao vậy? Quí vị cầu trí tuệ, 

không cầu thƣờng thức. Huệ khai rồi, một kinh thông thì tất cả kinh đều thông. Điều 

này cao siêu hơn phƣơng Tây nhiều lắm. Ngƣời phƣơng Tây học rộng biết nhiều, học 

đƣợc đều là thứ ngoài da, một thứ cũng không thông. Quí vị đem thứ mới cho họ xem, 

họ chƣa từng học qua, họ sẽ không hiểu. Ngƣời trí tuệ khai rồi, bất luận thứ gì đem đến 

trƣớc mặt họ, thứ chƣa học qua họ vừa xem họ liền giảng rành mạch, chắc chắc cao 

siêu  hơn  họ.  Nếu  hiểu  đƣợc,  thực  sự  nhận  thức  một  cách  rõ  ràng,  quí  vị  nói  xem 

phƣơng Đông tốt hay là phƣơng Tây tốt? Đây là phƣơng pháp học vấn, lý niệm học 

vấn, mục tiêu học vấn, kinh nghiệm học vấn, không thể không khâm phục cổ nhân vậy. 

Chúng ta ngày nay xem thƣờng cổ nhân, coi thƣờng cổ nhân là tội lỗi! 

Ngƣời xƣa là chính trị gì? Chƣa đọc qua sách thánh hiền họ không biết. Ngƣời 

xƣa là chính trị thánh hiền, ngƣời xƣa là xã hội thánh hiền. Ngƣời làm quan qua các 

triều đại xƣa đều là thánh hiền. Ngƣời trong giới thƣơng nhân cũng là thánh hiền, nông 

dân công nhân cũng là thánh hiền. Họ là gì? Giáo dục thánh hiền giáo dục ra họ! Cho 

nên năm ngàn năm trƣờng trị cửu an là nhờ vào điều gì? Nhờ vào giáo dục thánh hiền. 

Thời  đại  nào  sơ  suất  giáo  dục  thánh  hiền  thì  thời  đại  đó  sẽ  động  loạn. Triều  đại  tiếp 

theo thì sao? Nhanh chóng khôi phục giáo dục thánh hiền, xã hội càng ổn định, lại càng 

an định. Điều này trong lịch sử Trung Quốc qua các triều đại quí vị có thể nhìn thấy 

đƣợc. Chỉ cần vừa sơ suất thì nhất định xuất hiện kẻ làm loạn, vừa khôi phục chắc chắn 

sẽ giải quyết đƣợc vấn đề. Hiện tại coi trọng gƣơng tốt, cổ nhân cũng không ngoại lệ, 

chúng  ta  xem  trong  điển  tịch  có  ghi  chép  Thang  Vƣơng,  Thƣơng  Thang,  quốc  gia 

Thƣơng Thang lớn bao nhiêu? 70 dặm. Hiện nay chúng ta nói dặm, trong đầu cứ nghĩ 

đến ki lô mét, dặm ngƣời xƣa không lớn nhƣ vậy, hiện tại một ki lô mét là hai dặm của 

ngƣời Hoa. Vậy thì 70 dặm Hoa nếu tính thành ki lô mét thì 35 km, quốc gia của ông 

ấy chỉ lớn nhƣ vậy. Chu Văn Vƣơng 100 dặm, bớt đi một nửa là 50 km. Thời đó xƣng 

là thiên tử, không có quyền quản lý, mỗi quốc gia nhỏ đều là độc lập. Trung Quốc chƣa 

thống  nhất,  Trung  Quốc  thống  nhất  là  Tần  Thủy  Hoàng  mới  thống  nhất.  Quí  vị  xem 

trong lịch sử ghi chép, thời đại nhà Chu có bao nhiêu nƣớc chƣ hầu? Tức là nƣớc nhỏ, 

800 chƣ hầu, diện tích lãnh thổ chừng nào? Đất đai không lớn nhƣ Trung Quốc bây giờ. 

Lƣu vực Trƣờng Giang đến lƣu vực Hoàng Hà chỉ một dải đất nhƣ vậy. Còn chƣa đến 

Việt Giang, chƣa đến, chỉ một vùng đất nhƣ vậy thôi, có đến hơn 800 nƣớc chƣ hầu. 

Đó là gì? Hiện nay chúng ta đã hiểu rồi, Thang, Chu cũng chính là bản thân các nƣớc 

đó làm rất tốt, làm ra tấm gƣơng tốt. Mỗi quốc gia khác nhìn thấy đều hoan hỷ, đều học 

theo họ, đều thỉnh giáo với họ, tôn họ là thiên tử. Quí vị xem gƣơng mẫu tác dụng lớn 

biết bao. Vậy không có gƣơng mẫu có thể thành công không? Cho nên quí vị thấy đời 

này qua đời khác, đô thị gƣơng mẫu chính là thủ đô, thủ đô đƣợc gọi là kinh sƣ. Kinh 

nghĩa là lớn, ngày nay chúng ta nói đại đô hội, sƣ là sƣ phạm, chính là gƣơng mẫu. 

Thành thị này là tấm gƣơng tốt cho tất cả các thành thị trong cả nƣớc. Bất kỳ thành thị 

nào đều phải học tập kinh sƣ. Nó là điển hình. Một thứ rất thô thiển chƣ vị nên biết, 

phải hiểu đƣợc là bắt tay từ đó. Chúng tôi trong cuộc đời này có đƣợc mấy cơ duyên, 

nhƣng cũng không làm đƣợc vì nhân duyên chƣa đủ. Cũng tức là gì? không có ngƣời 

cùng lý tƣởng. Hiện nay tuổi tác lớn nhƣ vậy rồi, nếu còn có cơ duyên thì thể lực của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              139/21 

tôi cũng không đủ, cho nên chỉ có thể kỳ vọng vào thế hệ sau mà thôi. Vì vậy tôi đem 

những phƣơng pháp mà tôi biết, những lý niệm này nói với mọi ngƣời, mỗi ngƣời bản 

thân ở nhà đều có thể thành tựu đƣợc. 

Tấm gƣơng cho chúng ta học Phật, cƣ sĩ Lƣu Tố Vân là tấm gƣơng tốt nhất. Quí 

vị xem bà mƣời năm, mƣời năm chỉ là một bộ Vô Lƣợng Thọ Kinh, một câu A Di Đà 

Phật. 55 tuổi bắt đầu, 65 tuổi thành tựu. Bà mƣời năm chỉ tu giới định tuệ, quí vị xem y 

theo phƣơng pháp này là thành tựu không thay đổi, đây gọi là trì giới. Bà đắc định, 

đƣợc tâm thanh tịnh, khai trí tuệ rồi. Không những Kinh Vô Lƣợng Thọ có thể giảng 

mà giảng rất thấu đáo. Vì sao vậy? Vì có kinh nghiệm công phu tu học của bản thân ở 

trong đó. Bà không phải từ đâu mà học đƣợc, bà do ngộ mà thấy đƣợc. Tâm bản thân 

và  tâm  Phật  tƣơng  ƣng.  Phật  tâm  là  nhất  tâm,  bản  thân  cũng  đến  nhất  tâm,  bà  liền 

tƣơng ƣng rồi. Một kinh thông tất cả các kinh đều thông. Tôi nghe nói có ngƣời tìm bà 

ấy giảng kinh Địa Tạng, giảng rất hay. Kinh Địa Tạng bà ấy chƣa học qua. Kinh điển 

Nho, Thích, Đạo bà đều không có vấn đề gì. Con ngƣời chỉ cần kiến tánh, tất cả pháp 

từ tâm tƣởng sanh, tất cả pháp không lìa tự tánh. Chỉ cần kiến tánh pháp thế gian xuất 

thế gian đều thông hết. Vì sao không làm? Vì sao phải tham luyến những tài sắc danh 

thực thùy của thế gian? Quí vị làm những việc này là hỏng rồi, trí tuệ của quí vị không 

còn  nữa.  Trí  tuệ  trở  thành  phiền  não,  đức  hạnh  trở  thành  tạo  nghiệp,  tƣớng  hảo  trở 

thành lục đạo luân hồi. Đây chính là điều đƣợc nói trong Kinh Hoa Nghiêm: “duy tâm 

sở hiện, duy thức sở biến”, tất cả đều không thể trách ngƣời khác đƣợc, tự làm tự chịu, 

không mảy may liên quan đến ngƣời khác. điều này nên biết. 

Nói đến hiện tiền, hiện tiền có thể nói. Đây không phải là điều mà cổ nhân nói 

“thƣợng thất kỳ đạo”, bây giờ đem chữ thƣợng sửa thành thế, thế trong chữ thế giới, 

toàn  thể  thế  giới  luân  lý đạo đức  nhân  quả  đều  không  còn  nữa, tôn giáo  cũng  không 

còn nữa. Ngƣời thực sự tín ngƣỡng tôn giáo không nhiều. Thực sự tín ngƣỡng tôn giáo 

phải nƣơng theo lời giáo huấn để làm. Đó là thật tin. Chỉ từ trên nghi thức để làm thì 

đó không phải là thật tin. Cho nên ngƣời thật tin không nhiều. Toàn thể thế giới mới 

xảy ra vấn đề, hỗn loạn, trái đất nảy sinh vấn đề, tai nạn liên miên, toàn là con ngƣời 

cƣ trú trên trái đất, bản thân tạo nghiệp bất thiện mà chiêu cảm đến. Nƣớc biển dâng 

lên, nhà khoa học nói với chúng ta, tƣơng lai rất nhiều đại địa đều bị nhấn chìm. Nƣớc 

biển dâng lên nguyên nhân là gì? Phật Thích Ca Mâu Ni trong Kinh Lăng Nghiêm có 

nói: tham lam, tâm tham chiêu cảm đến nƣớc biển, nhiệt độ trái đất không ngừng dâng 

cao, nhiệt độ vì sao dâng cao? Cƣ dân trên trái đất tâm tham nhuế , sân giận lớn quá. 

Nó chiêu cảm đến nhƣ vậy. Phong tai là do ngu si, động đất là do cống cao ngã mạn. 

Điều này Phật đã nói rồi. Phật đã nói cho nên chúng ta hiểu rõ rồi. Tham, sân, si, mạn, 

nghi là nguyên nhân căn bản của tất cả tai nạn. Đối với bản thân mà nói là nguyên nhân 

tật bệnh sanh tử của quí vị. Đối với môi trƣờng cƣ trú bên ngoài mà nói, chúng ta nói là 

tai họa thiên nhiên vì sao lại hình thành, cũng là nguyên nhân này. Cho nên Phật dạy 

chúng ta cần tu giới định tuệ, diệt trừ tham sân si, đối với bản thân mạnh khỏe sống lâu 

không bệnh tật. Đối với môi trƣờng cƣ trú của quí vị không có bất cứ tai biến nào. Quí 

vị xem hai câu này của Phật, quí vị có tin hay không? Nếu nhƣ quí vị thật tin, quí vị 

liền rõ ràng. Bản thân nghiêm túc học tập, trải qua thời gian 12 năm, quí vị liền thành 

Thánh thành Hiền, thành Phật thành Bồ Tát, quí vị có làm hay không? Thật làm thì quí 

vị thực sự thành tựu. Quí vị không thể làm, không thể làm là quí vị đối với vấn đề này 

chƣa hiểu biết thấu triệt. Hiểu biết thấu triệt rồi, quí vị nhất định thật làm, vì thế sau khi 

nhìn thấu rồi quí vị mới có thể buông bỏ. Quí vị không buông bỏ đƣợc, là chƣa nhìn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              140/21 

thấu. Nhìn thấu là hiểu rõ đƣợc chân tƣớng sự thật. Những lời này chúng ta nói đến đây 

thôi. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn dƣới đây.  “Cung thận bảo trì. Hán dịch viết: 

ngã đƣơng phụng trì, đƣơng tức trung trụ.” Cung có nghĩa là kính. Thận là cẩn thận, là 

thành, là tĩnh vậy. Ý nghĩa của ba chữ này. Hán Dịch: “đƣơng tức trung trú”, chính là 

thật nghĩa của hai chữ „cung thận‟, là chân thật nghĩa. Trung trú nghĩa là gì? Dƣới đây 

sẽ nói rõ ràng. “An trú tại trung đạo, là chân cung thận”, an trú trung đạo. Trong đức 

mục  của  Trung  Quốc  có  một  chữ,  chính  là  chữ  „trung‟,  trung  trong  chữ  trung  hiếu. 

Trong bát đức hiếu để trung tín, nhân ái hòa bình, là chữ trung  đó. Chữ trung đó là chữ 

trung bên dƣới có bộ tâm. Đây là chữ hội ý, đây chính là văn tự Trung Quốc. Quí vị 

nhìn  thấy  chữ này  liền hiểu đƣợc  ý nghĩa  là gì. Tâm  để vào  giữa  thì  không thể thiên 

lệch, không tà vạy. Tà thì không trung, thiên lệch là không trung. Quí vị xem ý nghĩa 

của chữ này. Chữ trung nghĩa là gì? chính là nhất tâm, hai tâm là bất trung, nó có thiên 

và có tà rồi. Cho nên trung là chân tâm, thiên tà thì không phải chân tâm. Đó chính là 

A lại ya, trong A lại ya có thiên tà. Trong chân tâm không có thiên tà, trong nhất tâm 

không có thiên tà, luôn luôn duy trì chữ trung này vậy. An trú trung đạo chính là thanh 

tịnh bình đẳng giác ở trên kinh đề của chúng ta. Thanh tịnh là trung của hạ phẩm; bình 

đẳng  là  trung  của  trung  phẩm;  giác  ngộ  đại  triệt  đại  ngộ  là  trung  của  thƣợng  phẩm. 

Trung của thƣợng phẩm là Phật, trung của trung phẩm là Bồ Tát, trung của hạ phẩm là 

A la hán. Thanh tịnh là A la hán, bình đẳng là Bồ Tát, giác là Phật. Quí vị xem đây là 

tu nhân, ba tiêu chuẩn này là ở đây vậy. Tận trung báo quốc, quốc là tổ tông để lại. Nếu 

nhƣ không tận trung quí vị làm sao xứng đáng với tổ tông. Báo nghĩa là gì? Chính là 

Mao  chủ tịch  đã  nói:  toàn  tâm  toàn  lực phục  vụ  cho  nhân  dân, đó  là báo đáp. Trong 

Phật  Pháp  đổi  hai  chữ:  toàn  tâm  toàn  lực  phục  vụ  cho  chúng  sanh.  Phạm  vi  lớn  hơn 

nhân  dân. Chúng  sanh  là  khắp  pháp  giới hƣ  không giới, phạm  vi  này  lớn  rồi. Vì  sao 

vậy? Tất cả chúng sanh khắp pháp giới hƣ không giới và ta là một thể. Đây là luân lý 

mà nhà Phật nói vƣợt qua Nho gia rất nhiều. Luân lý Nho gia nói đến nhân, “nhân dân 

cập vật”, nói đến một chút xíu, không thấu triệt lắm. Phật Pháp thì vô cùng khẳng định, 

tất cả chúng sanh khắp pháp giới hƣ không giới và bản thân mình là một thể, quí vị có 

thể không tận trung hay sao? Quí vị có thể không toàn tâm toàn lực để chăm sóc sao? 

Cho nên trong pháp thế xuất thế gian, thực sự làm đƣợc cứu cánh viên mãn đều là Phật 

Bồ Tát. Không phải là Phật Bồ Tát, họ có thể làm đƣợc, nhƣng làm không đƣợc viên 

mãn. Nguyên nhân là gì? Chính là tâm. Quí vị xem Phật Bồ Tát dùng tâm thanh tịnh, 

tâm bình đẳng, tâm giác ngộ, để làm. Cho nên không có việc gì là không viên mãn. 

Tận thiện tận mỹ. Vậy nên sự an trú trung đạo này là thực sự cung kính cẩn thận. 

Bảo  trì  và  bảo  nhậm  cùng  một  chữ  bảo,  Tông  môn  viết,  đây  là  Thiền  tông  nó 

“tâm tâm bất dị vị chi bảo”, bảo nghĩa là bảo trì. Niệm niệm không xả, niệm A Di Đà 

Phật nếu nhƣ tâm tâm không khác, tức tâm tâm đều là A Di Đà Phật, nhƣ vậy ngƣời ta 

niệm bao lâu có thể vãng sanh? Nói cho quí vị biết, một ngày là đƣợc rồi. Vì sao vậy? 

Quí vị đƣợc nhất tâm. Quí vị niệm A Di Đà Phật, có xen lẫn tạp niệm ở trong đó, làm 

cho nhất tâm của quí vị bị phá hỏng mất. Một lúc thì nghĩ đến điều này, lúc lại nghĩ 

đến điều kia, nhƣ vậy làm sao mà đƣợc? Cho nên niệm Phật Đại Thế Chí Bồ Tát nói 

với  chúng  ta:  “đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tƣơng  kế”,  đô  nhiếp  lục  căn  là  giới,  tịnh 

niệm liên tục là định. Sáu căn không nhiếp đƣợc thì quí vị không đạt đƣợc nhất tâm. Vì 

sao  vậy?  Tâm  phan  duyên  ra  cảnh  giới  bên  ngoài.  Cảnh  giới  này  gọi  là  tài  sắc  danh 

thực  thùy,  ngũ  dục  thất  tình,  không  xa  rời  đƣợc  những  thứ  này.  Những  thứ  này  phá 

hoại công phu niệm Phật của quí vị, cũng tức là nói phá hoại tâm thanh tịnh, tâm bình 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              141/21 

đẳng, tâm giác của quí vị. Vì sao niệm Phật? Niệm Phật chính là muốn đƣợc thanh tịnh 

bình đẳng giác. Niệm cho tập khí phiền não đều biến mất. Dùng một câu A Di Đà Phật 

mà thay thế nó. Dùng một niệm đối trị tất cả tạp niệm. Đây là nguyên lý, nguyên tắc 

niệm Phật, quí vị không thể không hiểu. Nếu nhƣ trong niệm Phật vẫn còn xen tạp, vẫn 

còn hoài nghi, quí vị làm sao mà thành tựu đƣợc? Quí vị có niệm bao nhiêu cũng phí 

công mà thôi. Nếu nhƣ thứ phiền não này rất nặng, bản thân quí vị rõ ràng, đích thực 

lúc niệm Phật, niệm đƣợc một phút trong đó đã có tạp niệm xen vào rồi. Phải làm sao? 

Nghe kinh. Nguyên nhân là gì? Đối với kinh giáo quí vị hiểu biết chƣa đủ thấu triệt. 

Kinh giáo nói với chúng ta điều gì? Nói với chúng ta chân tƣớng sự thật. Sau khi hiểu 

rõ chân tƣớng rồi quí vị tự nhiên sẽ buông bỏ. Đặc biệt là xã hội hiện nay, Phật ở trong 

kinh đã nói với chúng ta rất hay, xã hội hiện tại mọi ngƣời đang tạo ác nghiệp, không 

có thiện tâm, không có thiện niệm. Khởi tâm động niệm là tổn ngƣời lợi mình, không 

phải là thiểu số ngƣời, mà là đa số ngƣời. Nhƣ vậy phải làm sao? Quí vị xem Phật ở 

trong kinh nói rất hay: “ngƣời trƣớc bất thiện, không biết đạo đức, không có ai nói, chớ 

nên trách họ”. Quí vị không thể trách họ, họ làm sai lầm nghiêm trọng, tạo tội nghiệp 

rất lớn, Quí vị cũng phải tha thứ cho họ, phải thƣơng xót họ. Vì sao vậy? Vì họ chƣa 

đƣợc giáo dục, chƣa có ai dạy họ. Vì sao không có ai dạy họ? Vì cha mẹ họ không biết, 

ông bà không biết, ông bà cố cũng không biết. Quí vị làm sao có thể trách họ? Nếu nhƣ 

họ  không  tạo  tội  nghiệp,  họ  không  phải  đã  là  Thánh  hiền  rồi  sao?  Họ  không  phải  là 

Thánh hiền, mà là phàm phu. Cho nên quí vị phải tha thứ cho họ, không nên đem sự 

việc này để ở trong lòng. Quí vị phải hƣớng dẫn họ cẩn thận. Dùng đức hạnh của quí vị 

để ảnh hƣởng họ, nhƣ vậy là đúng rồi. 

Cho nên tiến sĩ Townenbe nói: đối với xã hội hiện tiền này, phải dùng học thuyết 

Khổng Mạnh, phải dùng Phật Pháp Đại thừa. Học thuyết Khổng Mạnh là gì? Tôi hỏi 

rất  nhiều  ngƣời,  họ  đều  không  trả  lời  đƣợc.  Lúc  ngƣời  ta  hỏi  là  nói  đến  Tứ  thƣ  ngũ 

kinh, thập tam kinh, vậy đƣợc không? hữu dụng không? Phật Pháp Đại thừa giống nhƣ 

Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Lăng Nghiêm có đƣợc không? Cho nên chúng ta đề xƣớng ba 

cái gốc Nho, Thích, Đạo. Nhƣng bắt tay từ gốc làm giáo dục phổ cập, phải dùng gì để 

làm lý niệm? Nho là Khổng Mạnh, Khổng viết thành nhân, Mạnh viết Thủ nghĩa. Dùng 

nhân nghĩa đại biểu cho Khổng Mạnh, không còn lời gì để nói. Trong Luận Ngữ có 

một  câu  nói:  “đạo  của  phu  tử  chỉ  là  trung  thứ  mà  thôi”.  Câu  nói  này  hay!  Chúng  ta 

dùng bốn chữ này: nhân nghĩa trung thứ. Thứ là gì? là tha thứ cho ngƣời khác, không 

nên so đo với họ. Bất kể làm việc xấu gì cũng không nên để ở trong lòng. Vì sao vậy? 

Vì có lẽ do thời đại tạo thành vậy. Tha thứ cho họ, tuyệt đối không so đo. Phật Pháp 

Đại thừa thì sao? Chân thành từ bi. Quí vị xem quí vị dùng tâm thái này, để thực tiễn 

ba cái gốc Nho, Thích, Đạo. Đích thực có thể cứu đƣợc xã hội. Ngƣời xấu không nên 

trách móc họ. Làm cho bản thân họ dần dần phát hiện đƣợc lƣơng tâm, sửa đổi lỗi lầm, 

không phải đã tốt rồi sao? Không thể trách móc, không thể trừng phạt. Phải hiểu rằng 

họ đều là ngƣời tốt, đều không phải là ngƣời xấu. Nhất thời sai lầm, mê hoặc điên đảo, 

xã hội tạo thành vậy. Tôi tin rằng Townenbe có ý nghĩ này. Nhƣ vậy thực sự có thể giải 

quyết vấn đề. Không nên đối lập với ngƣời ta, ta là thiện, ngƣời là ác, đƣợc, hai ngƣời 

đối lập, thiện ác phải đánh nhau, không phải là đã tạo thành hỗn loạn rồi sao? Tôi cũng 

không nên nghĩ là tôi thiện, cũng không nên nghĩ quí vị ác. Thiện ác đều không có nữa, 

vấn đề không phải là đƣợc giải quyết rồi sao? Giải quyết vấn đề trong hòa bình, không 

thể dùng tranh luận, đây là giáo huấn của Thánh hiền, là một phƣơng pháp, một kiểu trí 

tuệ  giải  quyết  rắc  rối  của  Thánh  hiền  nhân.  Điều  này  nên  học  tập.  Cho  nên  tâm  tâm 

không khác phải nên bảo trì. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              142/21 

“Trì  là  hành  trì vậy,  cũng là  chấp  trì”.  Hán  Dịch là phụng trì.  “Nên  biết  cung 

kính  cẩn  thận  bảo  trì,  cho  đến  tự  nhiên  kính  trọng,  thong  dong  trung  đạo,  tâm  tâm 

không khác, nhậm vận tự trì vậy”. Những câu nói này có thể giải quyết những vấn đề 

thế kỷ 21. Đối đãi với tất cả mọi ngƣời chúng ta duy trì sự cung kính. Phải cung kính 

đối với ngƣời khác, phải thong dong trung đạo. Nhất định không thể có ý niệm trách 

mắng, trách móc ngƣời khác. Vậy là không tốt rồi. Trong nhà Phật có câu ngạn ngữ nói 

rằng: không thể kết oán thù với tất cả chúng sanh. Oan gia nên giải không nên kết. Phải 

giải khai những oán kết này. Không nên gây những việc phiền phức, đặc biệt là ngƣời 

học Phật. Quí vị muốn rời xa thế giới này vãng sanh Thế giới Cực Lạc, vãng sanh Cực 

lạc là quí vị ra khỏi nơi này rồi. Nơi này tất cả đều buông bỏ hết, hà tất còn phải nhớ 

lỗi lầm của ngƣời khác? Nhƣ vậy là quí vị sai, quí vị có ý niệm này thì không thể vãng 

sanh, hỏng rồi. Cho nên ngƣời biết niệm Phật bất luận thấy ngƣời nhƣ thế nào, ngƣời 

có ác hơn nữa, cũng A Di Đà Phật! Ngƣời tốt ngƣời xấu đều A Di Đà Phật, việc tốt 

việc xấu cũng A Di Đà Phật, quí vị nhất định sanh Thế giới Cực Lạc. Quí vị nếu nhƣ 

đem việc ngƣời xấu ngƣời tốt, việc thiện việc ác phân chia rõ ràng nhƣ vậy, thì quí vị 

không vãng sanh đƣợc rồi, còn phải làm việc lục đạo luân hồi, vậy là sai. Cho nên mấy 

câu nói này vô cùng quan trọng, chúng ta thực sự làm đƣợc rồi thì đời này sẽ rất an vui. 

Giống nhƣ Phƣơng tiên sinh đã nói là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Trong tâm an 

nhiên, đạm bạc, vô sự! Vĩnh viễn  duy trì thanh tịnh bình đẳng giác, thanh tịnh bình 

đẳng giác chính là  A  Di  Đà  Phật.  Điều này  đoạn  văn sau sẽ có.  Đây  là  lời  mà  Phật 

Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta. A Di Đà Phật chính là thanh tịnh bình đẳng giác. 

Xem  tiếp  đoạn  văn  dƣới  đây,  đoạn  này  nói  về  thời  gian  Ngài  tu  học.  “Tu  tập 

công đức, mãn túc năm kiếp”, thời gian này không ngắn. Vậy chúng ta đi đƣờng tắt. 

Tôi nói với mọi ngƣời con đƣờng gần thực sự là 12 năm, đƣờng gần thực sự, 12 năm là 

gì? Đại thừa, không phải là Tiểu thừa, đại thành tựu, chỉ cần quí vị chịu làm, hạ quyết 

tâm. Thời gian hai năm nhất định cắm bốn cái rễ cho vững vàng. Bốn cái rễ này ngoài 

ba điều đã nói ở trên, còn có một điều này là Sa di luật nghi, của Phật môn. Sa di luật 

nghi, ngƣời tại gia có thể học, ngƣời xuất gia bắt buộc phải học tập, ngƣời tại gia học 

rất tốt. Bốn cái rễ này, một trăm thiên văn cổ. Văn cổ tôi kiến nghị chọn quyển của nhà 

xuất bản Đài Loan quốc ngữ nhật báo, Cổ Kim Văn Tuyển, nó chú âm chú rất chính 

xác, chú giải cũng vô cùng tƣờng tận. Phân lƣợng rất phong phú, có khoảng trên 1000 

thiên văn chƣơng. Ở trong đó quí vị chọn 100 thiên, một phần mƣời là đƣợc rồi. Chìa 

khóa vàng của văn ngôn quí vị đã lấy đƣợc. Quí vị không những có thể đọc, quí vị còn 

có thể viết nữa. Công phu này không thể không làm, 12 năm không dài lắm. Đặc biệt 

đối với ngƣời trẻ tuổi, hai mƣơi ba mƣơi tuổi, mỗi lần gặp họ tôi đều khuyến khích họ. 

Hai mƣơi tuổi bắt đầu làm, ba mƣơi ba, ba mƣơi bốn tuổi đã thành tựu rồi. Sự thành 

tựu của quí vị, nhất định vƣợt qua bất cứ học vị tiến sĩ của một trƣờng đại học nào đó 

trên toàn thế giới. Quí vị hơn hẳn họ. Quí vị có chân tài thật học, không cần lo không 

có học vị. Rất nhiều đại học đều tặng học vị cho quí vị. Vì sao vậy? Vì họ có thể diện, 

họ nói đây là học sinh của trƣờng chúng tôi. Những thứ này, danh lợi là giả không phải 

là thật đâu. Học vị là giả. Thật học quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Bất luận học môn nào, 

mƣời năm, tâm họ định rồi. Tôi tin thông thƣờng mà nói bốn năm năm là đắc tam muội, 

tức đắc định rồi. Sáu bảy năm thì khai trí tuệ, chắc chắn nhƣ vậy. Có điều vạn duyên 

phải  buông  bỏ,  những  thứ  cơ  bản  trƣớc  tiên  phải  xem  nhẹ.  Nhất  định  phải  buông  bỏ 

ngoại  duyên,  ngoại  duyên  là  tài  sắc  danh  thực  thùy,  vì  những  thứ  này  quí  vị  không 

buông bỏ,  thì tâm quí vị không định đƣợc. Duyên ở bên trong, oán hận não nộ phiền 

phải buông bỏ, không thể có những tâm trạng này, quí vị có thể định đƣợc. Tham, sân, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              143/21 

si, mạn, nghi phải nhạt dần, những thứ này buông bỏ triệt để không dễ dàng. Buông bỏ 

họ liền chứng A la hán. Cho nên rất không dễ dàng, nhƣng phải làm nhạt dần. Hi vọng 

càng năm càng nhạt bớt. Phải thực sự hạ công phu trên các duyên, nhất định không cho 

phép bản thân có oán hận não nộ phiền. Không cho phép bản thân có tham luyến tài 

sắc danh thực thùy. Những thứ đó vừa dính vào quí vị sẽ hỏng, quí vị bị hủy hoại rồi. 

Chẳng những mƣời năm quí vị không thể thành tựu, mà 100 năm quí vị cũng sẽ không 

có thành tựu. Đây là đọc sách chí tại Thánh hiền. Thực sự muốn làm Thánh làm Hiền, 

thực  sự  muốn  thành  Phật  thành  Bồ  Tát,  bắt  buộc  phải  đi  trên  con  đƣờng  này,  dùng 

phƣơng pháp của Tịnh Tông vi diệu vô cùng. Thật đúng nhƣ đại sƣ Thiện Đạo đã nói 

vạn ngƣời tu vạn ngƣời vãng sanh. Phật A Di Đà kiến tạo Thế giới Cực Lạc, mất thời 

gian  năm  kiếp,  chúng  ta  có  thể  hiểu  đƣợc,  bởi  vì  Ngài  tham  quan  khảo  sát  các  nơi 

nhiều quá, khắp pháp giới hƣ không giới vô lƣợng vô biên chƣ Phật quốc độ, Ngài đều 

đi xem hết, đều đi khảo sát, đều đi học tập. 

Ngụy  Dịch  nói:  “Đầy  đủ  năm  kiếp,  tƣ  duy  nhiếp  thủ,  hành  trang  nghiêm  Phật 

quốc thanh tịnh”. Kinh văn của Đƣờng Dịch nói nhƣ vầy: “Đối với tất cả những việc 

nghiêm tịnh trong 21  ức cõi Phật”. Nghiêm là trang nghiêm, tịnh là thanh tịnh. “Đều 

nhiếp thọ hết, đã nhiếp thọ rồi, qua đủ năm kiếp, tƣ duy tu tập.” Bản Tống Dịch nói: 

“Trú nơi thanh tĩnh, độc tọa tƣ duy, tu tập công đức trang nghiêm Phật sát, phát đại thệ 

nguyện, trải qua năm kiếp, đối với điều này cổ đức có nhiều chú giải khác nhau”. Dị 

giải này chúng ta ngày mai lại bàn. Tƣ duy là nói cho chúng ta nghe, dùng từ vựng mà 

phàm phu chúng ta dễ hiểu nhất, trên thực tế Ngài có tƣ duy hay không? Ngài không 

có. Vì sao vậy? Nếu nhƣ rơi vào trong tƣ duy thì ngài là phàm phu rồi. Tƣ duy là thức 

thứ sáu. 

Quí vị xem cách viết của chữ tƣ này. Đây là trí tuệ của ngƣời Trung Quốc. Quí 

vị xem chữ tâm, trên chữ tâm có thứ gì? Trên chữ tâm có từng ô từng ô trên đó. Từng ô 

từng ô đó là phân biệt. Trên chữ tâm không có thứ này, có thứ này rồi là vọng tâm. Lấy 

thứ  đó  đi  rồi,  lấy  đi  rồi  chính  là  chân  tâm.  Cho  nên  tƣ  là  phân  biệt.  Tƣởng  thì  sao? 

Tƣởng, quí vị xem trên tâm có tƣớng, chấp tƣớng, chấp tƣớng chính là thức thứ bảy. 

Thức thứ bảy là mạt na nó chấp tƣớng, thức thứ sáu chính là tƣ duy. Cho nên thức thứ 

sáu, thứ bảy này, Bồ Tát Pháp Tạng làm sao có thể dùng thức thứ sáu thứ bảy đƣợc chứ? 

Ngƣời dùng thức thứ sáu thứ bảy là lục đạo phàm phu. Cho dù là họ không chấp trƣớc 

nữa, chẳng  qua  cũng  chỉ là vị thứ sau  trong tứ  thánh pháp giới  mà  thôi-  A  la  hán và 

Bích chi Phật, không có phần trong hàng Bồ Tát. Cho nên chỗ này chúng ta biết không 

phải Ngài thật sự tƣ duy, tƣ duy đại biểu cho điều gì? Rõ ràng. Chúng ta cũng phải suy 

nghĩ xem rồi mới thấu rõ chứ. Ngài không cần suy nghĩ cũng hiểu rõ đƣợc. Cho nên nó 

đại  biểu  cho  ý  nghĩa  này.  Chúng  ta  nhất  định  không  đƣợc  hiểu  sai  là  tỳ  kheo  Pháp 

Tạng vẫn còn tƣ duy, tuy duy năm kiếp. Vậy là trò cƣời, quí vị đã toàn hiểu sai ý kinh 

rồi. Đây là biểu thì cho sự hiểu rõ. Điều này vừa xem, đối với sự việc này, tánh tƣớng, 

lý  sự,  nhân  quả,  vừa  thấy  đã  rõ  ràng,  vừa  nghe  đã  rõ  ràng,  vừa  tiếp  xúc  là  rõ  ràng  . 


Cũng giống nhƣ trong Bát Nhã Tâm Kinh đã nói: Quán Tự Tại Bồ Tát chiếu kiến ngũ 

uẩn giai không, Ngài dùng chiếu kiến. Chữ tƣ duy ở đây cũng có nghĩa là chiếu kiến, 

nghĩa là thấu rõ. Nhất định không giống nhƣ chúng ta thực sự phải đi nghiên cứu xem. 

Sai rồi, không phải là ý nghĩa này. Sau khi hiểu rõ thì chọn lấy, thế giới này những gì 

là thiện nhân thiện quả, thì chọn lấy nó; nhân bất thiện quả bất thiện chúng ta liền vứt 

bỏ. Nên nói là “bỏ sở đoản của ngƣời, chọn sở trƣờng của ngƣời”, trong sở trƣờng sở 

đoản có nhân quả. Nhân tốt chúng ta nên chọn, nhân không tốt chúng ta phải xả bỏ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              144/21 

Vậy ở đây chúng ta luôn tiện cũng học đƣợc, chúng ta trong đời này làm ngƣời 

khi khởi tâm động niệm, nói năng hành động phải hiểu biết, trong lời giáo huấn của cổ 

thánh tiên hiền, những gì là thiện nhân thiện quả, ta nên chọn; những gì là bất thiện ta 

phải buông bỏ  hết. Chúng  ta trong đời  này  nâng cao  cảnh  giới  cho đời  sau, điều  này 

nhất định phải biết, con ngƣời không phải một đời là hết rồi. Nếu nhƣ một đời là xong, 

chúng ta học những thứ này để làm gì. Chết rồi là mọi việc xong hết vậy quí vị không 

phải đã học cũng nhƣ không rồi sao? Nói với quí vị rằng: con ngƣời có đời sau, có đời 

trƣớc và đời sau, quí vị nếu nhƣ không học tập cho đàng hoàng chết rồi thì nguy lắm! 

Đây là lời chân thật. Chết rồi quí vị đi về đâu? Ngạ quỷ, địa ngục, súc sanh, những nơi 

đó có thể đi sao? Nơi đó rất dễ dàng đi nhƣng ra khỏi đó thì khó lắm. Cho nên giáo dục 

nhân quả quan trọng, giáo dục luân lý đạo đức, có lúc gặp đƣợc gọi là cao danh hậu lợi, 

chức  vị  rất  cao,  tài  lực  rất  dày,  có  lúc  lại  bù  đắp  không  nổi,  biết  rõ  rồi  mà  cố  làm, 

không ngăn đƣợc. Ngƣời thực sự hiểu nhân quả có thể ngăn lại đƣợc. Quí vị nghĩ xem, 

hiện tại tôi có đƣợc rồi, những thứ không nên có tôi đã có rồi, tôi đời sau đọa địa ngục 

thì làm sao? Tôi ở thế gian này hƣởng phú quý có thể hƣởng đƣợc mấy năm, tƣơng lai 

tôi đến địa  ngục  chịu tội phải  chịu  mấy  vạn  năm!  Quí  vị nghĩ đến  đây,  đƣợc  không 

bằng mất, quí vị sẽ không dám đụng đến nó nữa. Giáo dục nhân quả quan trọng! 

Trong kinh Phật giáo dục nhân quả rất nhiều. Ngày xƣa chúng ta do vì sơ suất 

đối với giáo dục nhân quả, đều chọn lựa đạo giáo, Cảm ứng thiên, Âm Trắc Văn là của 

Đạo giáo, Ngọc Lịch Bảo Sao, chúng tôi làm biểu đồ Địa Ngục Biến Tƣớng cũng là 

dựa  vào  Ngọc  Lịch  Bảo  Sao  này  để  làm.  Bản  đồ  này  sau  khi  vẽ  xong  rồi,  tôi  bỗng 

nhiên nghĩ đến Phật một đời giảng về nhân quả nhất định giảng rất thấu triệt, tôi liền 

tìm ba học viên, dành thời gian hai tuần lễ, tra cứu trong Đại Tạng Kinh tìm ra đƣợc rồi. 

Hai mƣơi lăm bộ kinh luận, đích thực giảng về nhân quả giảng tƣờng tận hơn Đạo gia 

nhiều. Đạo gia giảng, quả giảng rất tốt, nhƣng nhân có rất nhiều điều giảng sơ lƣợc quá. 

Trong Phật Pháp nhân giảng rất rõ ràng, nhân nhƣ thế nào đƣợc quả báo nhƣ thế nào, 

giảng rất rõ ràng, cho nên đều ghi chép ra hết, biên tập thành một quyển sách Chƣ Kinh 

Phật  Thuyết  Địa  Ngục  Tập  Yếu, tôi  biên  tập  nó  thành  một  bộ.  Sau  này  còn  có  đƣợc 

nhân duyên nhƣ vậy, thì vẽ ra “địa ngục biến tƣớng đồ”, sẽ dùng bộ kinh này để vẽ, 

không cần dùng  Ngọc  Lịch Bảo Sao nữa.  Hiện nay  lƣu  thông là  Ngọc  Lịch  Bảo  Sao 

của  Đạo giáo. Giáo  dục  nhân quả  rất  tốt!  Hiểu  đƣợc nhân  quả  không  những  một  đời 

không dám làm việc xấu, mà một ý niệm xấu cũng không dám động đến. Điều này đối 

với  việc  tu  học  của  chúng  ta,  giúp  đỡ  rất  lớn  trong  việc  nâng  cao  cảnh  giới  của  bản 

thân. Vì thế giáo huấn Thánh hiền, luân lý đạo đức dạy ngƣời “xấu hổ khi làm ác”, làm 

việc xấu cảm thấy hổ thẹn. Nhân quả dạy quí vị “không dám làm ác”. 

Quí vị phải hiểu đƣợc xã hội xƣa là xã hội thánh hiền, chính trị thánh hiền nhờ 

vào điều gì? Nhờ vào giáo dục này vậy. Ba loại giáo dục phổ thế của Nho, Thích, Đạo 

tất cả ngƣời xƣa đều phải học. Cho nên ngày xƣa đã thiết lập vững vàng, quí vị xem từ 

đƣờng dạy luân lý, Khổng miếu dạy đạo đức, miếu Thành hoàng dạy nhân quả. Ba loại 

thi  thiết  này  đã  quản  lý  nhân  dân  rất  tốt. Hiện  tại nếu nhƣ không  cần  những  thứ  này 

nữa,  mƣời  vạn  cảnh  sát  cũng  không  quản  nổi.  Ba  thứ  này  nói  là  vƣợt  qua  mƣời  vạn 

cảnh  sát.  Lời  này  là  do  giáo  hoàng  Phó  Thiết  Sơn  nói, ông  ấy  và  tôi  là  bạn  thân, tôi 

tặng ông ấy một tấm địa ngục biến tƣớng đồ, một phần hai, ông ấy xem xong vô cùng 

hoan  hỷ,  tôi  nói  với  ông  ấy  thứ  này  sánh  bằng  cả  mƣời  ngàn  viên  cảnh  sát.  Ông  ấy 

đánh xuống bàn một cái, không chỉ vậy! Một trăm ngàn. Cho nên giáo dục nhân quả  

sản sanh tác dụng không thể nghĩ bàn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              145/21 

 

Tập 191 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:10.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 222, hàng thứ bảy từ dƣới đếm lên, bắt đầu xem từ câu 

Tống Dịch. 

“Tống Dịch nói: Đến nơi yên tĩnh ngồi một mình tƣ duy, tu tập công đức trang 

nghiêm cõi Phật, phát đại thệ nguyện trải qua năm kiếp. Cổ đức đối với điều này, có sự 

lý giải khác nhau”. Đây là nói ý kiến khác nhau, Hoàng Niệm Tổ đƣa ra ba loại khác 

nhau, chúng ta xem tiếp bên dƣới. 

“Thứ nhất, các đại sƣ Tịnh Ảnh, Cảnh Hƣng lấy thời gian năm kiếp phát nguyện 

tu hành”.  Trong  Tịnh  Ảnh  Sớ nói_đây  là  pháp sƣ  Huệ  Viễn  thời  nhà  Tùy,  ngài nói: 

“Nƣơng vào nguyện mà khởi hành, cho nên tỳ kheo Pháp Tạng đối với trong một thân, 

ở nơi Phật này tu hành năm kiếp”. Trong Lƣợc Tiên lại nói: “Đây là nói lúc tu hành, 

thời  gian  năm  kiếp,  tƣ    duy  tu  hành,  tu  hành  tròn  sở  nguyện.  Ngài  đã  phát  nguyện, 

không thể không hành. Ở trên là nói rõ năm kiếp sau khi phát nguyện, và tu hành”. Đây 

là cách nói thứ nhất. 

Những  tƣ  tƣởng  này  gọi  là  chín  ngƣời  mƣời  ý,  mỗi  ngƣời  mỗi  khác.  Chúng  ta 

phải_đây đều là trong nhiều tƣ tƣởng của các bậc cao tăng tổ sƣ, chúng ta dùng trí tuệ 

của mình để chọn lựa. Chúng ta xem loại nào hợp tình, hợp lý, hợp pháp hơn, áp dụng 

một loại, ngoài ra có thể dùng làm tham khảo. Trong kinh Phật không có nói rõ ràng cụ 

thể, cho nên chƣ vị tổ sƣ mới có những tƣ tƣởng này. Không thể nói tƣ tƣởng nào đúng, 

cũng không thể nói tƣ tƣởng nào sai, ngƣời học đời sau cần có thái độ nhƣ thế, chỉ cần 

nói có đạo lý đều đƣợc. 

Pháp  không  có  định  pháp,  chủ  yếu  là  khiến  chúng  ta  tăng  trƣởng  tín  tâm.  Biết 

đƣợc thế giới Cực Lạc, không phải do tƣởng tƣởng mà thành tựu nên, nó là sự thật. 

Đây là Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật dạy tỳ kheo Pháp Tạng, y theo bản gốc của tất cả 

cõi nƣớc Chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ không giới. Trong này lấy sở trƣờng bỏ sở 

đoản, lấy cái thiện bỏ cái ác, nhƣ vậy thành tựu nên cõi nƣớc Cực Lạc. Làm cho lục 

đạo chúng sanh trong tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật, trong một đời phát tâm tu hành chứng 

quả,  không  thể  nghĩ  bàn!  Khiến  chúng  ta  ở  đây  sanh  khởi  tín  tâm,  nguyện  tâm  kiên 

định, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, nhƣ vậy là đúng. 

Đối với những gì chƣ vị đại sƣ nói, tƣ tƣởng nào nhất trí với tình huống đƣơng 

thời, đợi chúng ta đến thế giới Cực Lạc sẽ biết. Đừng nên suy đoán ở đây, đừng nên 

phân biệt, đừng nên chấp trƣớc. Vì sao vậy? Vì có phân biệt có chấp trƣớc, sẽ phá hoại 

công phu niệm Phật của chúng ta. Cho nên mỗi tƣ tƣởng chúng ta đều nghe thử, đừng 

để trong lòng, nhƣ vậy là đúng. Đây là chủ trƣơng năm kiếp, là tu hành sau khi phát 

nguyện. 

Thứ hai: “Nói rõ đây là lúc phát nguyện”, năm kiếp này là lúc phát nguyện. Trong 

Hợp Tán có cách nói này. “Năm kiếp là thời tiết phát nguyện tƣ duy. Đại sƣ Vọng Tây 

cũng cho rằng lúc phát nguyện”. Đây đều là các cao tăng Tịnh tông Nhật bản thời nhà 

Đƣờng. “Hội Sớ nói: Bồ Tát kiến lập Tịnh độ, nhƣ ngƣời thợ giỏi xây dựng thành lớn, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              146/21 

trƣớc tiên là suy nghĩ về đồ họa của nó”. Trƣớc tiên vẽ sơ đồ, cấu trúc đồ họa. Năm 

kiếp tƣ duy, nhƣ vẽ bản đồ, thời gian năm kiếp này làm gì? Đang vẽ đồ họa. Kiến tạo 

không khó, y theo đồ họa thi công là đƣợc. Mấy câu sau của Hoàng Niệm Tổ chính là 

nói ý này: “Dùng năm kiếp này tƣ duy, thí nhƣ trƣớc khi thi công phải vẽ họa đồ vậy”. 

Cách  nói  này  của  ông  ý  nghĩa  tƣơng  đồng  với  Hợp  Tán.  “Vì  lúc  phát  nguyện,  mà 

không phải sau khi nguyện mới tu hành”, là đang vận dụng tƣ tƣởng, dùng thời gian 

dài nhƣ thế.  “Chân Giải cũng giống nhƣ cách nói này”.  “Mọi ngƣời đều căn cứ vào 

cách  nói  của  Ngụy  Dịch,  chính  là  phù  hợp  với  Ngụy  Dịch”.  Ngụy  Dịch  là  bản  của 

Khƣơng Tăng Khải, thời Tào Ngụy, Khƣơng Tăng Khải phiên dịch bản này. Các bậc 

cao tăng của Tịnh tông Nhật bản, y cứ tu Tịnh độ đa phần đều là bản của Khƣơng Tăng 

Khải. Bản này truyền đến Nhật bản rất sớm, mà bản này trong năm loại bản dịch, đích 

thực  nói  tƣờng  tận  hơn.  Thực  tế  mà  nói  ở  Trung  quốc  đọc  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  đa 

phần đều đọc bản này, bốn nguyên bản dịch khác, rất ít ngƣời đọc tụng. Cho nên chú 

giải của ngƣời Nhật bản, rất nhiều đều y theo bản này, chúng ta phải biết điều này. 

Cách  nói  thứ  ba.  “Đại  sƣ  Gia  Tƣờng  nói:  Trong  năm  kiếp  này  là  tu  hành  phát 

nguyện”, đây là ngài tu hành và phát nguyện đồng thời, hai bên cùng một lúc. 

Chúng ta xem chú giải. “Ở đây đƣa ra hai điều tu hành và phát nguyện, hai loại 

cùng một lúc, nhƣng lấy phát phát nguyện làm mục đích, điều này phù hợp với Tống 

Dịch”.  Trong  bản  Tống  Dịch,  trƣớc  tiên  là  nói  tƣ  duy  tu  tập,  sau  đó  nói  “phát  thệ 

nguyện lớn trải qua năm kiếp”, đây chính là nói ở trong năm kiếp này, tƣ duy tu tập và 

phát thệ nguyện lớn là cùng một lúc. “Cho nên biết trong năm kiếp này, lấy đại hạnh tu 

hành  thanh  tịnh,  tu  tập  nhiếp  thủ  cõi  nƣớc  Phật,  trải  qua  năm  kiếp,  đại  nguyện  mới 

thành. Đây cũng chính là phù hợp với bản hội tập này”. Từ bản hội tập này, đây là hội 

tập kinh văn của năm loại nguyên bản dịch, ý này rất phù hợp. 

“Trong kinh này, đối với sau khi tinh cần tìm cầu, cung kính cẩn thận bảo trì, tu 

tập công đức, đầy đủ năm kiếp. Cho nên mới nói nhiếp các cõi Phật, hơn hẳn ở đây, 

chính  là  hợp  với  tƣ  tƣởng  của  đại  sƣ  Gia  Tƣờng.  Vì  thế  năm  kiếp  này  là  tu  hành  và 

pháp nguyện cùng một lúc”. Có ngƣời chủ trƣơng là lúc tu hành, có ngƣời chủ trƣơng 

là lúc phát nguyện, ở đây nói là cả tu hành và phát nguyện, đều hoàn thành trong năm 

kiếp. Đoạn này đã nói ra ba tƣ tƣởng khác nhau của các bậc cổ đức, sau khi chúng ta 

hiểu sẽ không còn hoài nghi. 

Tu học kinh giáo quan trọng nhất là đoạn nghi sanh tín, cho nên các tƣ tƣởng khác 

nhau  của  cổ  đức, dẫn  dắt hàng hậu học  chúng  ta, cần phải phân  tích  những  tƣ tƣởng 

này cho chúng ta một cách hợp tình hợp lý, để chúng ta tu học không đến nỗi có hoài 

nghi. Đây là đối với các hàng chúng sanh căn tánh bất đồng, cần có sự chứng minh nói 

rõ ràng này. Ngƣời thiện căn sâu dày, căn bản họ không có hoài nghi, cũng không để 

điều này trong lòng, nên không cần nói. Có ngƣời thích nghiên cứu, gọi là muốn tìm 

hiểu  đến  cùng,  những  ngƣời  nhƣ  thế  này,  cần  phải  giải  thích  rõ  ràng  cho  họ.  Không 

giải thích rõ ràng, họ luôn đặt một dấu chấm hỏi ở đó. Đây chính là nói vì sao cần có 

sự giải thích rõ ràng. 

Chúng ta xem tiếp bên dƣới, đây là giải thích danh tƣớng: “Đoạn trung”, ở trong 

đoạn này, “câu chi”, đây là tiếng Phạn, là chữ số. “Trung quốc là một ngàn vạn”, một 

câu chi là một ngàn vạn. Vì ở đây nói 21 câu chi, mƣời câu chi nghĩa là một ức, cho 

nên 21 tức là 210 ức cõi Phật. Ông nói 21 câu chi, lại nói 210  ức, đây chính là Hiển 

mật  viên  dung. 21  câu  chi  là  trong  pháp  của  Mật  giáo  thƣờng  nói, cũng  nghĩa  là  nói 

trong bộ kinh này bao hàm dung nạp tất cả. Trong Phật pháp đại thừa tiểu thừa, Hiển 

giáo  Mật  giáo,  Tông  môn  Giáo  môn  nó  đều  bao  hàm  hết,  pháp  luân  viên  mãn,  đích 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              147/21 

thực không khác gì với Hoa Nghiêm. Đây  mới gọi là đại kinh, đại kinh nghĩa là bao 

gồm mọi phƣơng diện, không sót điều gì. Không biết phân lƣợng nhiều hay ít, nó nói 

rất viên mãn, không thiếu sót điều gì. 

“Tỳ kheo Pháp Tạng, trong năm kiếp, đối với 210 ức cõi Phật, vô số công đức kỳ 

diệu thù thắng trang nghiêm, và sự sai biệt của các thiện ác lớn lao, tất cả đều rõ ràng 

thông đạt nhƣ một cõi Phật”. Ở trƣớc chúng ta đã học 21 câu chi, hoặc là 210 ức cõi 

Phật, là biểu pháp trong đại thừa Phật pháp, tƣợng trƣng đại viên mãn, cứu cánh viên 

mãn. Cũng chính là nói, tất cả cõi Phật khắp biến pháp giới hƣ không giới, không sót 

cõi nào, trong này bao gồm tất cả, tỳ kheo Pháp Tạng đều tham học hết. Trong những 

cõi Phật này, vô số công đức kỳ diệu thù thắng trang nghiêm, đây là nói về quả. Những 

gì quý vị nhìn thấy, từ quả báo, hoặc là chánh báo, hoặc là y báo. Và các sự sai biệt về 

thiện ác to lớn thù diệu, đây là nói từ nhân. Thiện ác là nhân, nhân thiện là diệu quả, 

nhân ác là thô quả. Đều hiểu rõ, cũng đều nhìn thấy, cho nên thấu triệt thông đạt nhƣ 

một cõi Phật. 

“Điều này trải qua thời gian tƣ duy lâu dài”, thời gian năm kiếp. “Tƣ duy, chọn 

lựa, tu tập, nhiếp thủ, do đó kết đƣợc đại nguyện”. Thời gian năm kiếp này, không phải 

đơn giản chỉ nói đến tƣ duy. Có tƣ duy, có chọn lựa, có học tập, tu học nghĩa là học tập, 

tu nhân chứng quả. Nhiếp thủ là có lấy có bỏ, trong cõi nƣớc của Chƣ Phật những gì 

đẹp thì lấy, những gì không tốt thì bỏ, đây là điều không dễ. Đợi đến phẩm sau, chúng 

ta nói đến 48 nguyện sẽ thấy, quả thật không dễ. Nếu dùng pháp thế gian để nói, thành 

tựu  của  thế  giới  Cực  Lạc,  chúng  ta  gọi  là  kiến  thiết  thành  tựu,  quả  thật  là  không  thể 

nghĩ  bàn.  Trong  này  không  tìm  thấy  chút  khuyết  điểm  nào,  ngài  làm  một  cách  viên 

mãn nhƣ thế. Chúng ta chỉ có thể dùng câu không thể nghĩ bàn để hình dung nó, ca 

tụng nó. 

“Những cõi Phật nhiếp đƣợc không qua cõi này”, cõi này chính là chỉ tất cả cõi 

nƣớc Chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ không giới, không có bất kỳ cõi Phật nào có thể 

sánh  với  thế  giới  Cực  Lạc.  Nhƣ  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  chúng  ta  học, thế  giới  Hoa 

Tạng của Tỳ Lô Giá Na Phật cũng không thể sánh với thế giới Cực Lạc. Nếu thế giới 

Hoa Tạng ngang bằng với thế giới Cực Lạc, Văn Thù và Phổ Hiền hà tất phải lãnh đạo 

41  vị  pháp  thân  đại  sĩ  vãng  sanh  Tịnh  độ?  Không  cần  thiết,  vì  giống  nhau,  cho  nên 

không  cần  cầu sanh Tịnh  độ. Do đây  có  thể  biết, sự  thù  thắng  của thế giới Cực  Lạc, 

điều này nói với chúng ta một cách rõ ràng, nó hơn hẳn thế giới Hoa Tạng. Về lý là 

bình đẳng, về sự vẫn có sai khác. 

“Nay đại nguyện Bồ Tát Pháp Tạng nhiếp thủ cõi Phật”, đây chính là thế giới Cực 

Lạc. “Thực tế vƣợt qua 210 ức cõi nƣớc Phật, tức cũng vƣợt qua mƣời phƣơng cõi Phật. 

Cực biểu trƣng sự thù thắng vƣợt trội duy nhất của Cực Lạc Tịnh độ”. Nói rõ thế giới 

Cực Lạc vƣợt qua tất cả cõi Phật. Vƣợt qua tất cả cõi Phật, điều này là thật không phải 

giả. Nếu chúng ta không đọc đến đoạn kinh văn này, chúng ta luôn cho rằng đây là từ 

khen ngợi. Trên thực tế Phật Phật đạo đồng, Phật và Phật làm gì có sai biệt? Điều này 

rất có lý, đều có thể nói thông, kiến giải bình thƣờng đều nhƣ vậy. Thâm nhập nghiên 

cứu  tìm  tòi  đoạn  kinh  văn  này  trong  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  mới  ngộ  ra  đƣợc,  thì  ra 

không phải vậy, chƣ Phật nói những lời này là thật, không phải lời khen ngợi. Khiến 

tín tâm của chúng ta đối với Thế giới Cực lạc càng thêm sâu sắc, niềm tin càng rõ ràng, 

càng kiên định. Do đó mới có thể buông bỏ vạn duyên, nhất tâm chuyên niệm Phật A 

Di Đà, biết đƣợc vãng sanh nghĩa là thành Phật. Cho nên pháp môn này cổ nhân nói rất 

hay, pháp môn thành tựu ngay trong đời này, không cần đợi đến đời sau, tức thành tựu 

viên mãn ngay trong đời này, quý vị xem điều này khó đƣợc biết bao! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              148/21 

Ngƣời thông minh, ngƣời có trí tuệ, nhƣ thời cận đại, chúng ta thấy cƣ sĩ Hoàng 

Trung Xƣớng, đó là ngƣời có trí tuệ chân thật, thật sự giác ngộ. Thời gian hai năm 10 

tháng, ông đạt đƣợc cõi Tịnh độ của Phật Di Đà, ông đạt đƣợc thành tựu viên mãn, đây 

là tấm gƣơng tốt cho ngƣời trong thời hiện đại của chúng ta. 

Bây giờ chúng ta xem đoạn kinh văn bên dƣới, đoạn này nói: “Sở nhiếp trần Phật”. 

Nghĩa là tỳ kheo Pháp Tạng báo cáo với thầy, về thành tựu của ngài trong năm kiếp tu 

hành. Kinh văn: “Ký nhiếp thọ ký, phục nghệ Thế Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai sở”, ngài 

đến chỗ của thầy mình. “Khể thủ lễ túc, nhiễu Phật tam táp, hợp chƣởng nhi trú”, đây 

là  lễ  tiết.  Lễ,  hiện  nay  không  coi  trọng  nữa,  thực  ra  nó  rất  quan  trọng,  đừng  nên  coi 

thƣờng. Cứ nghĩ rằng là ngƣời một nhà, suốt ngày ở với nhau, hà tất phải khách sáo 

nhƣ vậy? Thật ra không nhƣ vậy, nếu oai nghi nghiêm túc, gia đình này sẽ rất nghiêm 

chỉnh, nó tƣơng ƣng với tánh đức. Nếu lơ là, qua quýt, chƣ vị phải biết nó tƣơng ƣng 

với tập tánh. Quý vị xem oai nghi nghiêm chỉnh nó tƣơng ƣng với tánh đức, qua quýt 

là tƣơng ƣng với tập tánh. Bản tánh vốn thiện, tập tánh bất thiện. 

Cổ nhân từng có xã hội đại đồng, xã hội đại đồng thành tựu nhƣ thế nào? Chính là 

có  lễ  tiết, có  oai  nghi, không hề  có  chút  sai  phạm  nào. Trong  này  có  đạo  lý  lớn, giữ 

chính mình luôn an trú trong tánh đức, thanh tịnh trang nghiêm, là ý này. Chƣ vị nên 

biết,  lễ  không  phải  tôn  trọng  ngƣời  khác,  mà  là  tôn  trọng  tự  tánh  của  chính  mình. 

Những  gì  cổ  nhân  dạy  chúng  ta,  không  phải  họ  phát  minh,  không  phải  họ  chế  định, 

không phải học thuyết của họ. Quý vị xem Ngũ luân, đầu tiên là nói đến mối liên quan. 

Cha con, làm cha phải ra dáng ngƣời làm cha, làm con phải tròn trách nhiệm ngƣời làm 

con.  Làm  ngƣời  cha phải thực hành đƣợc  chữ  từ,  làm  con  phải  thực hành đƣợc  chữ 

hiếu.  “Phu  phụ  hữu  biệt, quân  thần  hữu  nghĩa, trƣởng  ấu  hữu  tự,  bằng  hữu  hữu  tín”. 

Những  chuyện vụn vặt trong đời  sống hằng ngày, họ đều  áp dụng  nó. Thông  thƣờng 

chúng ta thấy điều này quá phiền phức, cần gì nhƣ thế! Đặc biệt một số ngƣời chú ý, 

trọng thực chất không trọng hình thức, câu này rất quan trọng. Làm nhƣ hình thức mà 

không thành tâm, không bằng trọng hình thức. Nhƣng thánh nhân biểu hiện thực chất ở 

đâu? Biểu hiện ở hình thức, trong ngoài nhƣ nhau, đây là xã hội đại đồng. Đến giai 

đoạn trọng thực chất không trọng hình thức là đi vào xã hội tiểu khang. Hình thức và 

thực chất đều không có, đó tức là thời loạn, không thể gọi là trị thế, đạo lý này không 

thể không hiểu. Trọng thực chất không trọng hình thức, không phải nói không cần hình 

thức. Nếu không  cần  hình thức, vậy  thì học  Phật không  cần đến  giới  luật  nữa, hà tất 

học giới luật oai nghi? Học Nho không cần học lễ. Lễ là hình thức của Nho giáo, giới 

là hình thức của Phật giáo. Đặc biệt trong kinh Đức Phật nói: “Giới là nền tảng của vô 

thƣợng bồ đề”, Đức Phật rất coi trọng. Suốt đời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, quý vị 

xem trong đời sống hằng ngày của ngài, thị hiện cho chúng ta thấy, trong ngoài giống 

nhau. Hình thức chính là thực chất, thực chất tức là hình thức, là một không phải hai, 

biểu diễn cho chúng ta thấy pháp môn bất nhị, điều này có thể không coi trọng đƣợc 

chăng? Đây là học vấn chân thật, trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật, nhƣ ba loại chân 

thật mà Đức Phật nói trong kinh này. 

Trong Sa Di Luật Nghi, mƣời giới luật, 24 thiên oai nghi. 24 thiên oai nghi giống 

nhƣ 24 chƣơng phẩm thứ sáu vậy, nguyện 24 chƣơng. Trong mỗi chƣơng mỗi câu là 

chi tiết nhỏ, một câu là một vấn đề, có câu hai ba vấn đề, đều phải làm đƣợc. Bây giờ 

có đƣợc chăng? Bây giờ không đƣợc, nếu bây giờ quý vị làm nhƣ thế, ngƣời ta cảm 

thấy quý vị rất kỳ lạ, quý vị là dị nhân, quý vị không giống ngƣời ta, nhƣ vậy phải làm 

sao?  Phải  tùy  tục.  Đại  chúng  có  thể  tiếp  thu  và  làm  theo  từng  chút  một,  nếu  thật  sự 

khôi phục nhƣ cổ thánh tiên hiền, đời đời có truyền nhân. Tôi tin ít nhất phải một hai 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              149/21 

trăm năm sau, mới có thể khôi phục. Ngày nay chúng ta đoạn mất cũng một hai trăm 

năm, không chỉ 100 năm. 

Chúng ta đọc đến ông Tăng Quốc Phiên viết cho Bành Lệ Sanh một lá thƣ. Ông 

Tăng Quốc Phiên sanh vào thời đại Gia Khánh, cách chúng ta hiện nay 200 năm. Lúc 

đó ông cảm thấy đời sống ngày càng đi xuống, cảm thấy đời sau không bằng đời trƣớc. 

Ngày  nay  xã  hội  động  loạn  đều  có  nguyên  nhân,  nếu  theo  những  gì  ông  Tăng  Quốc 

Phiên nói, truyền thống văn hóa của chúng ta suy yếu đã 200 năm. Chẳng qua 100 năm 

trƣớc tuy suy yếu, nhƣng điển tích vẫn tồn tại, còn có thể nhìn thấy những điển tịch thƣ 

tịch này, vẫn có ngƣời đọc những sách này. 100 năm gần đây không có ngƣời đọc, sách 

cũng không có. Đặc biệt là 100 năm trƣớc, văn ngôn vẫn rất thịnh hành, từ nhỏ học tƣ 

thục đều học cổ văn, không có chƣớng ngại về văn cổ. Vậy tại sao lại suy yếu? Có vấn 

đề về thực chất. Cũng chính là nói, điều này nếu dùng Phật pháp để nói sẽ dễ hiểu hơn, 

tham  sân  si  mạn  tăng  trƣởng, sự  mê  hoặc  bên  ngoài  của  ngũ  dục  lục  trần  ngày  càng 

nhiều. Thật sự tu học điển phạm của thánh giáo, nghĩa là thánh nhân hiền nhân không 

còn nữa, đó là điển phạm, mô phạm. Cho nên suy yếu dần dần, 100 năm trƣớc đã suy 

yếu dần, 100 năm sau càng suy yếu hơn, cho nên thiên tai mới xảy ra. Đối với cá nhân 

mà nói đó là tật bệnh, bệnh tật kỳ lạ, trƣớc đây chƣa từng nghe nói. Hoàn cảnh cƣ trú, 

mấy ngày nay có đồng học nói với tôi rằng đất đai sụt lỡ. Vô duyên vô cớ, đại địa này 

đột nhiên sụt lở. Xe đang chạy trên đƣờng, đất sụt lở, xe cũng rơi xuống. Có tình hình 

này, điều này trƣớc đây chƣa từng nghe, trong lịch sử rất ít nói về điều này. Vì sao hiện 

nay nhiều nhƣ vậy, phổ biến nhƣ vậy? Đây không phải hiện tƣợng tốt. 

Cổ  nhân  thấy  những  hiện  tƣợng  khác  thƣờng,  đều  cho  rằng  trời  cao  cảnh  cáo 

chúng ta, khiến chúng ta phản tỉnh. Chúng ta có lỗi lầm, thật sự phản tỉnh, đoạn ác tu 

thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, cầu sám hối. Hiện nay không còn tin vào 

những điều này nữa, không hiểu nhƣ thế nào gọi là sám hối, cho rằng những điều này 

không liên quan đến chúng ta. Đây là hiện tƣợng tự nhiên, thiên tai tự nhiên, không 

liên quan đến tƣ tƣởng ngôn hành của chúng ta, đây mới là vấn đề thật sự. 

Ngƣời bây giờ không tin vào cổ nhân, cho rằng cổ nhân là mê tín, không hiểu về 

khoa  học.  Ngƣời  bây  giờ  tin  vào  khoa  học,  phủ  định  tất  cả  những  gì  cổ  nhân  để  lại. 

Biểu hiện sự khinh thị đối với cổ nhân, không có chút tâm cung kính nào, điều này về 

phƣơng diện luân lý gọi là đại bất hiếu! Ngƣời đại bất hiếu có hậu quả nhƣ thế nào họ 

cũng không tin, nhƣng không tin khi thiên tai đến quý vị phải lãnh chịu. 

Bởi vậy hiện nay chúng ta phải cám ơn các nhà khoa học trên thế giới, đặc biệt là 

nhà vật lý học. Nghiên cứu kết luận của các nhà vật lý học hiện đại, ngày càng tƣơng 

ƣng với kinh điển đại thừa nói. Cho nên chúng ta có lý do tin rằng, hai ba mƣơi năm 

sau Phật giáo đại thừa không còn là Tôn giáo, mà là khoa học cao cấp, triết học cao cấp, 

giới học thuật đều thừa nhận. Ngƣời tin Phật họ tin Tôn giáo, họ tin Nho giáo, tin Đạo 

giáo, tin truyền thống văn hóa của cổ thánh tiên hiền. Phật pháp ở thế gian, đích thực 

cũng giống nhƣ thế giới Cực Lạc trong cõi nƣớc Chƣ Phật vậy, hơn hẳn tất cả. Chúng 

ta thấy ở đây nói về oai nghi, chúng ta có cảm nhận rất sâu sắc, làm sao để giữ gìn lễ 

tiết này. Đối với hiện nay mà nói, đây là điều rất khó khăn. 

Xem bên dƣới: “Bạch ngôn Thế Tôn”, đây là trần thuật. “Ngã dĩ thành tựu, trang 

nghiêm Phật độ, thanh tịnh chi hành”, câu này nói rất rõ ràng minh bạch, sau năm kiếp 

tạo nên thế giới Cực Lạc, thành tựu, là hạnh thanh tịnh trang nghiêm thế giới Cực Lạc. 

“Phật ngôn thiện tai”, Phật ở đây là Thế Gian Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai, thầy của ngài. 

“Thiện tai” là khen ngợi ngài, quá tốt. “Kim chánh thị thời, nhữ ƣng cụ thuyết”, muốn 

ngài báo cáo_theo nhƣ cách nói hiện nay là muốn ngài báo cáo. Lúc này chính là đúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              150/21 

lúc, ông nên cụ thể tƣờng tận, báo cáo nói rõ vấn đề này với mọi ngƣời, vì sao vậy? 

“Linh chúng hoan hỷ”, mọi ngƣời nghe có việc tốt nhƣ thế, đƣơng nhiên ngƣời ngƣời 

tán thán, tâm sanh đại hoan hỷ. “Cũng khiến đại chúng, văn thị pháp dĩ, đắc đại thiện 

lợi”.  Quý  vị  khiến  đại  chúng  này_đại  chúng  này  là  tất  cả  chúng  sanh  trong  mƣời 

phƣơng cõi nƣớc, nghe có việc nhƣ thế, không ai không muốn vãng sanh thế giới Cực 

Lạc. Vì sao vậy? Vì sanh đến thế giới Cực Lạc là thành Phật viên mãn. 

Phạm vi của hai chữ đại chúng này rất lớn, trong này bao gồm hàng ngũ thừa: Bồ 

Tát, Duyên giác, Thanh văn, Thiên, Nhân, thêm vào tất cả chúng sanh nhƣ loài bò bay 

cựa  động,  súc  sanh,  ngạ  quỷ,  địa  ngục.  Không  phải  một  thế  giới  này,  mà  tất  cả  cõi 

nƣớc  Chƣ  Phật,  chỉ  cần  nghe  đƣợc  đều  “đƣợc  lợi  lành  lớn”.  Mạc  dù  họ  chƣa  muốn 

vãng sanh, vẫn chƣa tin điều này, họ có lợi ích chăng? Đƣợc lợi ích, vì sao vậy? Điều 

gì khi đã nghe qua một lần, mãi mãi trở thành hạt giống đạo. Trong A lại da thức của 

họ đã trồng hạt giống của Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc. Đời này họ không tin, đời 

sau kiếp sau sẽ có ngày gặp lại pháp môn này, họ sẽ phát tâm. Nghĩa là nói, giống nhƣ 

điều gì? Khi quý vị nghe đƣợc pháp môn này, giống nhƣ quý vị đã báo danh ở thế giới 

Cực Lạc vậy. Báo danh nhƣng chƣa chắc quý vị chịu đi, tuy vậy ở đó đã có tài liệu về 

quý vị. Tƣơng lai khi vừa phát tâm muốn đi, ở đó có tƣ liệu. Công đức nghe danh lớn 

biết bao, điều này quả thật không thể nghĩ bàn! 

“Năng ƣ Phật sát, tu tập nhiếp thọ, mãn túc vô lƣợng đại nguyện”, lời này là nói 

với Bồ Tát Pháp Tạng. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão: Câu đã nhiếp thọ 

rồi là tiếp đoạn văn ở trƣớc để khởi thỉnh. Do đó Bồ Tát Pháp Tạng lại đến chỗ Thế 

Gian Tự Tại Vƣơng Phật. Thế giới Cực Lạc kiến lập thành tựu, đƣơng nhiên phải trở 

về chỗ của thầy, báo cáo với thầy là đã thành tựu, khiến thầy hoan hỷ. 

“Khể thủ là đầu cúi sát đất”, ngày nay chúng ta gọi là đảnh lễ. “Lễ túc”, cúi đầu 

mình sát chân Phật, hiện nay Ấn độ giáo vẫn còn lễ này. Chúng ta gặp mặt các trƣởng 

lão  của  Ấn  độ  giáo,  thấy  họ  hành  lễ  cúi  sát  chân,  chúng  tôi  rất  cảm  động.  “Tùy  tức 

nhiễu Phật”, nhiễu Phật cũng là kính lễ, thông thƣờng là nhiễu quanh bên phải ba vòng, 

đi  quanh  Phật  ba  vòng.  Ở  đây  nói  nhiễu  Phật  ba  vòng  tƣợng  trƣng  làm  lễ  ân  trọng, 

trong lòng mình luôn nhớ đến thầy. Tâm tâm quy y, y là nƣơng tựa, biểu hiện chân tình 

này bằng cách đi nhiễu bên phải ba vòng. Sau khi đi nhiễu xong chắp tay đứng trƣớc 

Phật, đi đến trƣớc Phật, hƣớng Phật bẩm bạch. Đây là từ cung kính của ngƣời dƣới đối 

với ngƣời trên, nghĩa là báo cáo với Phật, bây giờ dùng từ báo cáo, ngày xƣa từ cung 

kính  chính  là  bẩm  bạch.  “Con  đã  thành  tựu  hạnh  thanh  tịnh  trang  nghiêm  cõi  Phật”. 

Trang nghiêm cõi Phật là thành quả năm kiếp tu hành của ngài. Hạnh thanh tịnh là nói 

năm kiếp tu nhân của ngài, tu nhân chứng quả viên mãn, nhân viên quả mãn, báo cáo 

điều này với thầy. 

“Phật ngôn thiện tai”. Điều này biểu trƣng hành của tỳ kheo Pháp Tạng thâm sâu 

nhƣ tâm bậc thánh”. Thánh ở đây là thầy, ngài không phụ lời dạy bảo của thầy. Ngài 

thực hành tất cả, hoàn toàn làm đƣợc. “Thông suốt bản hoài của Phật”, Phật ở đây là 

thầy, thầy có ngƣời học trò tốt nhƣ vậy thì hoan hỷ biết bao. “Rộng độ quần sanh”, câu 

này  càng  tuyệt.  Bản  hoài  của  thầy  là  phổ  độ  chúng  sanh,  ngƣời  học  trò  này  lại  có 

phƣơng tiện thiện xảo nhƣ thế, thật sự đã làm đƣợc. Quả thật là trí tuệ bậc nhất, cho 

nên gọi là trí tuệ chân thật. 

“Cho nên đƣợc đồng ý khen ngợi rằng lành thay”. Lành thay là từ biểu thị Phật vô 

cùng hoan hỷ, Đức  Phật  rất hoan  hỷ  nên  nói  lành  thay.  “Bây  giờ  chính đã phải lúc”, 

nhân duyên thời tiết đã  thuần  thục. “Trong  Kinh  Pháp  Hoa, nhân  thời  cơ thuần  thục, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              151/21 

hội tam quy nhất”, đây là trích dẫn trong Kinh Pháp Hoa. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

giảng Kinh Pháp Hoa, vì sao giảng kinh này? Vì nhân duyên thời tiết đã thuần thục. 

Hội  tam,  nghĩa  là  trƣớc  Kinh  Pháp  Hoa,  pháp  mà  Đức  Phật  giảng  là  pháp  tam 

thừa. Tiểu thừa, trung thừa, đại thừa, Đức Phật nói pháp tam thừa. Nhân duyên thuần 

thục,  hợp  ba  hội  này  lại,  quy  nhất,  gọi  là  nhất  thừa.  Do  đây  có  thể  biết,  tam  thừa  là 

phƣơng tiện thuyết, nhất thừa là chân thật thuyết. Trƣớc đây quý vị chƣa đến trình độ 

này, nói pháp nhất thừa quý vị không tiếp thu đƣợc, cũng không thể tin đƣợc. Cho nên 

dùng phƣơng tiện thiện xảo dẫn dắt quý vị từ từ. Quý vị xem trong Kinh A Hàm, nói 

cho quý vị đạo lý làm ngƣời, vừa nghe liền cảm thấy vui , vì sao vậy? Lập tức đƣợc lợi 

ích, dễ hiểu. Đức Phật nói pháp có thứ lớp, không phải ngài thiết kế, mà ngài ứng theo 

nghiệp  cảm  của  chúng  sanh.  Quý  vị  cần  gì,  ngài  nói  điều  đó  cho  quý  vị,  Đức  Phật 

không chủ động muốn nói những gì, không thể. Khi không có ngƣời thỉnh, không hỏi 

ngài tự nói vẫn là cảm ứng, sự cảm ứng này đến bản thân chúng sanh đều không biết. 

Cảm nhƣ thế nào? Trong cảm ứng có hiển cảm, có minh cảm. Hiển cảm là quý vị 

biết,  minh  cảm  là  đến  bản  thân  cũng  không  biết,  đây  là  gì?  Có  thể  tiếp  thu,  sau  khi 

nghe xong thật sự sanh tâm hoan hỷ. Đức Phật biết, quý vị không biết, nhƣng Đức Phật 

biết, ngài vừa nói, quả nhiên quý vị sanh tâm hoan hỷ, quả nhiên quý vị hoan hỷ tiếp 

thu. Đức Thế Tôn nói Kinh A Di Đà chính là không hỏi mà tự nói, đó là minh cảm của 

chúng sanh, Phật là hiển ứng. Do đây có thể biết Chƣ Phật Nhƣ Lai, pháp thân Bồ Tát 

ứng hóa trong mƣời pháp giới, ứng hóa trong lục đạo, tất cả đều là cảm ứng đạo giao. 

Họ quả thật không hề khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm còn không có, làm gì 

có phân biệt chấp trƣớc? Chân tƣớng sự thật này, nhất định chúng ta phải biết, vì sao 

vậy? Chúng ta phải siêng năng học tập, đây là xƣng tánh. 

Học không giống với cảnh giới của pháp thân Bồ Tát, học tƣơng tự cũng không tệ, 

tƣơng tự thì sẽ tƣơng ƣng. Vì sao học không đƣợc? Chúng ta chƣa buông bỏ phiền não, 

vẫn còn khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Chúng ta không có năng lực đốn xả, 

đốn ngộ, đốn chứng, không có năng lực này. Nhƣ vậy Đức Phật dạy chúng ta, quý vị 

tiệm tu, tiệm ngộ, tiệm chứng, phƣơng pháp này chúng ta thực hành đƣợc, nhƣng trọng 

điểm vẫn là buông bỏ. 

Điều này trƣớc đây đại sƣ Chƣơng Gia dạy tôi, chỉ cần mỗi ngày đều có thể buông 

bỏ một chút, quý vị sẽ có tiến bộ. Buông bỏ điều gì? Cụ thể nói cho quý vị biết buông 

bỏ  tài  sắc  danh  thực  thùy,  quý  vị  phải  hạ  công  phu  từ  đây,  đến  sau  cùng,  buông  bỏ 

tham sân si mạn nghi. Đầu tiên là buông bỏ tài sắc danh thực thùy, quý vị mới có thể 

nhập môn đƣợc. Đây gọi là tu hành chơn chánh, đây là chân công phu, dần dần quý vị 

sẽ biết buông bỏ kiến tƣ phiền não. Khi đã buông bỏ kiến tƣ phiền não, lục đạo không 

còn, quý vị mới thật sự biết trong kinh nói: “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, quý 

vị mới chứng đƣợc câu nói này, thật sự lục đạo biến mất. 

Lục đạo từ đâu mà có? Lục đạo do kiến tƣ phiền não biến hiện ra, kiến tƣ phiền 

não là thức, tình thức, duy thức sở biến. Sau khi chúng ta đoạn tận nhân của nó, lục đạo 

sẽ không còn, là giả không phải thật. Lục đạo không còn, cảnh giới gì xuất hiện? Tứ 

thánh pháp giới hiện tiền, Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, đó là gì? Đó là Tịnh 

độ của thế giới Ta bà, ở đó không có tham sân si mạn nghi, không có thị phi nhân ngã, 

không có tự tƣ tự lợi, tâm ngƣời thanh tịnh, không có ô nhiễm. Quý vị xem tâm tịnh 

tức cõi Phật tịnh. Tịnh độ của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, tuy không có chấp trƣớc, 

nhƣng  vẫn  còn  phân  biệt,  vẫn  có  khởi  tâm  động  niệm,  cho  nên  cần  phải  buông  bỏ. 

Buông bỏ điều gì? Buông bỏ phân biệt. Buông bỏ phân biệt quý vị là bồ Tát, buông bỏ 

khởi  tâm  động  niệm  quý  vị  thật  sự  đã  thành  Phật,  không  phải  giả.  Lúc  này  tứ  thánh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              152/21 

pháp giới không còn, cho nên tứ thánh pháp giới cũng không phải thật. “Phàm sở hữu 

tƣớng giai thị hƣ vọng”, nó cũng không phải thật. Có khởi tâm động niệm, có phân biệt 

sẽ có tứ thánh pháp giới. Buông bỏ phân biệt, khởi tâm động niệm cũng buông bỏ, tứ 

thánh không còn. Xuất hiện gì? Xuất hiện cõi thật báo trang nghiêm. Ai trú trong cõi 

thật báo? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói với chúng ta, là Viên giáo sơ trụ Bồ Tát trở lên. 

Từ sơ trụ đến Đẳng giác, 41 địa vị này ở trong cõi thật báo, họ ở trong cõi thật báo, cõi 

thật báo trang nghiêm cũng gọi là nhất chân pháp giới. Đối với mƣời pháp giới mà nói, 

mƣời pháp giới là giả, đây là chân. Định nghĩa của chân và giả chính là nói, chỉ cần có 

biến  hóa  đều  là  giả,  không  có  biến  hóa  là  chân.  Trong  mƣời  pháp  giới  có  biến  hóa, 

trong cõi thật báo không có biến hóa, ngƣời đến cõi thật báo toàn là hóa sanh. Ba loại 

sanh  thái:  thai,  noãn,  thấp  không  có,  toàn  là  hóa  sanh.  Hóa  sanh  không  có  biến  hóa, 

thân tƣớng hiện ra rất giống với Phật, gần nhƣ hoàn toàn giống nhau. Thọ mạng rất dài, 

vĩnh viễn không có biến hóa. Không có biến hóa của sanh lão bệnh tử, không có hiện 

tƣợng sanh bệnh, không có hiện tƣợng suy già. Chẳng những chánh báo nhƣ thế, đến y 

báo cũng không ngoại lệ, cây cỏ hoa lá vĩnh viễn xanh tƣơi, không điêu tàn. 

Thế gian chúng ta có bốn mùa, có sự biến hóa nóng lạnh khác nhau. Ở thế giới đó 

không có, vĩnh viễn trời trong nắng ấm, không nghe nói có thiên tai, tất cả đều không 

có. Cho đến Đẳng giác, bắt đầu từ lúc quý vị chứng sơ quả, đến lúc quý vị chứng đƣợc 

Đẳng Giác Bồ Tát. Đây là nói đến thời gian, cần thời gian bao lâu? Ba đại a tăng kỳ 

kiếp. Cho nên thọ mạng của quý vị chính là ba đại a tăng kỳ kiếp, mỗi ngƣời đều giống 

nhau, nó sẽ không ngắn, cũng sẽ không dài. Vì sao vậy? Vì nguyên nhân xuất hiện thế 

giới đó là do tập khí của vô thỉ vô minh. Đoạn tận vô thỉ vô minh, cảnh giới này liền 

hiện tiền. Tuy hiện tiền, nhƣng tập khí chƣa đoạn tận. Nó không giống nhƣ tập khí của 

kiến tƣ phiền não, không giống tập khí của trần sa phiền não. Tập khí của kiến tƣ và 

trần sa phiền não có phƣơng pháp đoạn trừ, có cách để đoạn, tập khí vô minh không có 

cách đoạn. Các bậc cổ đức thƣờng nói: cái này không thể dùng sức, nghĩa là nói tập khí 

vô minh, không cách nào đoạn đƣợc. Quý vị đoạn, không phải là khởi tâm động niệm ƣ? 

Sai, nhƣ vậy là đọa lạc, cho nên họ không khởi tâm không động niệm. Đoạn nhƣ thế 

nào? Cứ mặc nó, thời gian lâu dài tự nhiên không còn, thời gian bao lâu mới không còn? 

Phải ba a tăng kỳ kiếp. 

Ở đây cổ nhân dùng ví dụ, đoạn tập khí vô thỉ vô minh giống điều gì? Giống bình 

rƣợu. Trong bình đựng rƣợu, đổ hết rƣợu ra nhƣng ngửi vẫn nghe mùi. Khi nào mới hết 

mùi rƣợu đó? Để đó đừng quan tâm đến nó, quý vị để khoảng nửa năm đến một năm, 

ngửi lại nó, không còn mùi hôi nữa, chính là ý này. Cho nên thời gian của nó không dài 

cũng không ngắn, nhất định thời gian dài nhƣ vậy sẽ không còn. Không có gọi là Diệu 

giác vị, không phải Đẳng giác. Thật sự đến không có, nói cho quý vị biết, cõi thật báo 

cũng không còn. Cho nên cõi thật báo vẫn không phải là chân, “phàm sở hữu tƣớng 

giai thị hƣ vọng”, bao gồm cả cõi thật báo. Trong kinh Đức Phật không nói cõi thật báo 

là ngoại lệ, không nói nhƣ thế, vì vậy cõi thật báo cũng không phải thật. Đoạn tận tập 

khí vô thỉ vô minh, cõi thật báo không còn. Chúng ta biết, sở dĩ cõi thật báo tồn tại là 

do ta chƣa đoạn tập khí. Đây không phải tập khí nào khác, chính là tập khí vô thỉ vô 

minh. Sau khi đoạn tận là chứng đƣợc Diệu giác, Diệu giác đi về đâu? Diệu giác trở về 

thƣờng tịch quang. Thƣờng tịch quang vĩnh viễn bất sanh bất diệt, thƣờng tịch quang 

không phải vật chất, cũng không phải tinh thần. Trong Lục Tổ Đàn Kinh, đại sƣ Huệ 

Năng miêu tả hình dung cho chúng ta. Tuy chỉ có năm câu nhƣng rất gần gũi, nói rất 

hay. Thƣờng tịch quang nó nhƣ thế nào? Thƣờng tịch quang là tự tánh: “đâu ngờ tự 

tánh  vốn  tự  thanh  tịnh”.  Thƣờng  tịch  quang  vốn  tự  thanh  tịnh,  xƣa  nay  chƣa  từng  ô 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              153/21 

nhiễm. “Vốn không sanh diệt”, vốn không sanh diệt nghĩa là niết bàn của tự tánh, đại 

bát  niết  bàn.  “Vốn  tự  đầy  đủ”,  tuy  nó  không  có  hiện  tƣợng  vật  chất,  không  có  hiện 

tƣợng  tinh  thần,  cũng  không  có  hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Không  có  hiện  tƣợng  nào  cả, 

nhƣng ta không thể nói nó không có gì, vì nó vốn tự đầy đủ. Đầy đủ điều gì? Đầy đủ trí 

tuệ đức tƣớng. Câu thứ tƣ nói: “Vốn không dao động”, đây là tự tánh bổn định. Dao 

động này, ngày nay chúng ta gọi là hiện tƣợng dao động, hiện tƣợng dao động cực kỳ 

vi tế nó cũng không có. Câu sau cùng nói: “năng sanh vạn pháp”. Vốn tự đầy đủ không 

thể nói nó là không, năng sanh vạn pháp không thể nói nó có. Từ vốn tự đầy đủ mà nói 

“không tức phi không”, từ năng sanh vạn pháp mà nói “hữu tức phi hữu”. Nếu thật sự 

hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  chân  tƣớng  sự  thật  này,  tâm  quý  vị  sẽ  định,  sáu  căn  ở  trong 

cảnh giới sáu trần không còn khởi tâm động niệm, đó chính là Phật. Nếu còn khởi tâm 

động niệm, chắc chắn quý vị có phân biệt chấp trƣớc, quý vị chính là Bồ Tát. Vì sao 

chúng ta còn phân biệt chấp trƣớc? Vì chúng ta đều xem cảnh giới này là thật, không 

biết “hữu tức phi hữu, không tức bất không”, không và hữu là một không phải hai. Cho 

nên 600 quyển Kinh Đại Bát Nhã, thực tế mà nói, suốt 22 năm Đức Phật chỉ nói một 

câu. Câu này là gì? “Tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. 22 năm giảng 

Kinh Bát Nhã là nói cho chúng ta về vấn đề này. Nếu quý vị nghe hiểu, thật sự lãnh hội 

đƣợc, tự nhiên buông bỏ vạn duyên, thành tựu pháp thân Bồ Tát. 

Phàm phu ở trong bể nhuộm này lâu dài, nhiễm ô quá nghiêm trọng, coi giả thành 

thật,  hoàn  toàn  không  biết  đâu  là  thật.  Tuy  Đức  Phật  nói  rất  rõ  ràng,  chúng  ta  nghe 

xong, nghe suốt cả đời vẫn bán tín bán nghi. Khi nào thật sự nghe hiểu? Khi nào thật 

sự buông bỏ tức là thật sự nghe hiểu, nghe hiểu mà chƣa buông bỏ, chƣa buông bỏ đích 

thực chƣa nghe hiểu. 

Trƣớc đây đại sƣ Chƣơng Gia nói với tôi, Phật pháp khó hiểu dễ hành. Hành là 

buông bỏ, hiểu là nhìn thấu, nhìn thấu khó, rất khó. Thật sự nhìn thấu, lập tức sẽ buông 

bỏ. Cho nên vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, trong một niệm có thể đốn xả. Buông bỏ, 

phàm  phu  liền  thành  Phật,  Phật  viên  mãn  cứu  cánh.  Mê  quá  sâu,  mê  quá  lâu  ngày 

buông không đƣợc. Cho nên không buông đƣợc chƣớng ngại quý vị nhìn thấu, không 

nhìn thấu lại chƣớng ngại quý vị buông bỏ, đây là gốc bệnh của chúng ta. 

Trị  gốc  bệnh  này,  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  trƣờng  thời  huân  tu.  Lúc  Phật  tại  thế 

thuyết pháp 49 năm, đây là nói với chúng ta trƣờng thời huân tu, nhất môn thâm nhập. 

Đức Phật nói tất cả kinh điển, không phải nói với riêng mình ta. Điều này trong kinh 

điển có ví dụ, từ ví dụ này chúng ta có thể giác ngộ. Ví dụ là ví Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni nhƣ một vị đại phu, Phật là đại y vƣơng, còn chúng sanh thì sao? Chúng sanh 

là ngƣời bệnh, chúng sanh tìm đến Phật, xin Phật khai thị. Đức Phật nói cho quý vị một 

pháp môn, nói cho quý vị nghe một bộ kinh. Sau khi cầm đƣợc phƣơng thuốc này, y 

giáo phụng hành, quý vị có thể tu hành chứng quả. 49 năm trong quá khứ, Đức Phật 

nói nhiều kinh nhƣ thế, đều là khai phƣơng thuốc cho mỗi bệnh nhân. Tôi không thấy 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, phƣơng thuốc này không phải khai cho tôi. Bây giờ chúng 

ta dùng phƣơng thuốc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni khai cho những bệnh nhân thời đó. 

Quý vị mới biết, trong rất nhiều phƣơng thuốc này, chúng ta chỉ có thể tìm đƣợc một 

loại đối với bệnh của chúng ta, nhƣ vậy sẽ có lợi ích. Nếu nhƣ không tìm đƣợc, quý vị 

không có trí tuệ, không có năng lực để tìm, nhiều phƣơng pháp nhƣ thế, rốt cuộc loại 

nào thích hợp với chúng ta. Nếu nhƣ không tìm đƣợc, trong Đại Tập Kinh Đức Phật có 

nói,  có  thể  cung  cấp  cho  chúng  ta  làm  tham  khảo.  Ngài  nói  thời  kỳ  chánh  pháp  giới 

luật  thành  tựu,  thời  kỳ  tƣợng  pháp  thiền  định  thành  tựu,  thời  kỳ  mạt  pháp  Tịnh  độ 

thành tựu, đây là giáo huấn chân thật. Chúng ta thử nghĩ, mình sinh trong thời kỳ nào? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              154/21 

Sinh trong thời kỳ  mạt pháp. Đức Phật nói, thời kỳ  mạt pháp Tịnh độ thành tựu, vậy 

chúng ta chuyên tâm tu Tịnh độ sẽ thành tựu. Thời kỳ này nếu quý vị muốn tham thiền, 

học  thiền,  đến  sau  cùng  không  thành  công.  Quý  vị  hỏi  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni, 

ngài  nói  hãy  trách  chính  bản  thân  mình, ta  đã  đƣa  tài  liệu  tham  khảo  cho quý  vị  rồi. 

Nếu sanh trong thời kỳ tƣợng pháp, quý vị có thể tham thiền. Nếu sanh vào thời kỳ mạt 

pháp  thì  không  đƣợc,  thiền  không  thể  thành  tựu,  bản  thân  quý  vị  phải  tự  chịu  trách 

nhiệm. Đức Phật cung cấp tài liệu tham khảo cho chúng ta, chúng ta chuyên tâm y theo 

lời dạy của Đức Phật  mà hành trì, nhƣ vậy sẽ thành tựu. Pháp  môn Tịnh độ cũng rất 

nhiều,  kinh  điển  không  nhiều  lắm,  chủ  yếu  là  ngũ  kinh  nhất  luận.  Suốt  một  đời  Đức 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  kinh  thuyết  pháp,  thƣờng  nhắc  đến  Tịnh  độ.  Nếu  ngài 

thƣờng nhắc đến những kinh luận này, chắc có khoảng hơn 200 loại, chúng ta cần xem 

qua  chăng?  Không  cần  thiết,  đừng  tìm  phiền  phức,  ta  chỉ  cần  nhất  môn  thâm  nhập. 

Nhất môn, thù thắng nhất không gì hơn Kinh Vô Lƣợng Thọ, Kinh Vô Lƣợng Thọ hiện 

nay có chín bản, không bản nào hơn bản hội tập này. Đây là tập đại thành của năm loại 

bản dịch Kinh Vô Lƣợng Thọ, chỉ cần bản này là đủ. Nếu nói bản kinh này quá dài, 

quý  vị  không  học  tập  đƣợc,  vậy  thì  có  thể  học  tiểu  bổn  Phật  Thuyết  Kinh  A  Di  Đà, 

nhất  môn  thâm  nhập, trƣờng thời huân tu. Công đức  tƣơng  đồng, bình  đẳng nhƣ học 

Kinh Vô Lƣợng Thọ, không có cao thấp, chỉ cần quý vị nhất tâm thọ trì sẽ đƣợc lợi ích. 

Nếu  nhƣ  quý  vị  chƣa  chuyên  tâm,  vậy  thì  không  đƣợc,  vậy  là  không  thể  thành  tựu. 

Trong Kinh Di Đà nói: Nhất tâm bất loạn, tâm bất điên đảo, hai câu này rất quan trọng. 

Nhất tâm bất loạn là bình thƣờng, tâm không điên đảo là sát na lúc lâm chung, làm gì 

có chuyện không vãng sanh? 

Lúc này Đức Phật nói với tỳ kheo Pháp Tạng: “Bây giờ chính đã phải lúc”. Giống 

nhƣ trong Kinh Pháp Hoa nói, thời cơ đã thuần thục, Đức Phật vô cùng hoan hỷ, có thể 

giới thiệu pháp môn này. Phổ độ tất cả chúng sanh trong lục đạo, thành tựu viên mãn 

trong một đời. 

“Hội tam quy nhất. Đối với ngƣời tu hành tam thừa, đều ví nhƣ xe trâu trắng lớn, 

đều nhập vào nhất thừa của Nhƣ Lai. Vì chƣ chúng sanh khai tri kiến Phật, thị hiện tri 

kiến  Phật,  cho  nên  gọi  là  bấy  giờ  chính  đã  phải  lúc”.  Điều  này  đƣợc  nói  trong  Kinh 

Pháp Hoa. Xe trâu trắng lớn là ví dụ. Thời Ấn độ cổ, lúc Đức Phật còn tại thế, phƣơng 

tiện giao thông đi lại, đây là xe lớn, ví nhƣ nhất thừa của Nhƣ Lai. Xe trâu trắng lớn, 

bây giờ chúng ta gọi là xe ngựa, xe ngựa lớn. 

Thời đại tôi đi học cách đây không xa, kháng chiến vừa thắng lợi, tôi trở về Nam 

Kinh.  Ở  trƣờng  trung  học  đệ  nhất  Nam  Kinh,  học  năm  thứ  ba  trung  học, nhà  ở  cách 

trƣờng học khá xa. Mỗi ngày chúng tôi đi học bằng xe gì? Ngồi xe ngựa, một chiếc xe 

ngựa có thể ngồi đƣợc mƣời ngƣời, nhƣ học trò chúng tôi ngồi đƣợc mƣời ngƣời. Đây 

là xe lớn, mƣời ngƣời ngồi, một con ngựa kéo. Nếu long trọng, gia đình giàu có là hai 

con ngựa kéo, bốn con ngựa kéo. Xe ngựa của Hoàng đế đi là sáu con ngựa, kéo chiếc 

xe đó. Cho nên lúc đó tôi thƣờng đi xe ngựa, ngày ngày đều đi, đi học hay về nhà đều 

ngồi xe ngựa, rất phƣơng tiện. Về sau xe hơi ngày càng phát triển, tôi không biết bây 

giờ Nam Kinh có còn xe ngựa hay không, lúc đó rất nhiều xe ngựa. 

Đức Phật dùng xe dê, xe hƣơu, xe trâu tƣợng trƣng tam thừa. Xe dê, xe này chỉ 

kéo đƣợc một ngƣời, tƣợng trƣng tiểu thừa. Xe hƣơu có thể ngồi hai ngƣời, gọi là trung 

thừa,  nghĩa  là  tƣợng  trƣng  Bích  Chi  Phật.  Xe  trâu  là  đại  thừa,  có  thể  ngồi  bốn  năm 

ngƣời trở lên, đây là đại thừa. Dùng ba loại xe này để làm ví dụ, cho nên gọi là hành 

giả tam thừa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              155/21 

“Đều nhập vào nhất thừa của Nhƣ Lai”, Nhƣ Lai thừa là nhất Phật thừa, gọi là 

pháp nhất thừa, tam thừa đều trở về nhất thừa. “Vì chúng sanh khai tri kiến Phật”. Khai 

là mở, mở Phật tri Phật kiến. Tất cả chúng sanh vốn đầy đủ trong tự tánh, giống nhƣ 

phòng trống vậy, nhƣng trong đó có tất cả, cửa luôn đóng cho nên quý vị không biết. 

Đức Phật giúp quý vị mở ra, để quý vị nhìn thấy. Nếu là hàng thƣợng thƣợng căn, cửa 

vừa mở là họ hiểu ngay, nhìn thấy tất cả, thì ra đây là tài sản của nhà mình. Vốn là của 

mình,  ta  có  thể  sử  dụng  nó.  Sau  khi  mở  ra,  quý  vị  đã  nhìn  thấy  nhƣng  không  biết, 

không biết giá trị của nó, không nhận thức, nhƣ vậy phải làm sao? Tiến thêm một bƣớc 

nữa “thị tri kiến Phật”. Là chỉ thị quý vị, nói rõ ràng với quý vị từng vấn đề một, quý vị 

mới hoát nhiên đại ngộ, đây là ba căn thƣợng trung hạ. Cho nên hai chữ khai thị, chúng 

ta thƣờng nói xin thầy khai thị. Phải biết rằng, khai thị là trong Kinh Pháp Hoa nói, là 

hai vấn đề khác nhau, một bên là khai, một bên là thị. Chúng ta dẫn chứng khai là ngôn 

giáo, thị là thân hành. Tôi làm gƣơng cho quý vị noi theo, quý vị thấy và hiểu, đây là 

thị_Thân  hành  ngôn  giáo.  Những  gì  thầy  làm  cho  chúng  ta,  chỉ  có  thể  làm  đến  đây. 

Còn học trò thì sao? Học trò phải ngộ nhập_Khai thị ngộ nhập. Khai thị là thầy, ngộ 

nhập  là  học  trò.  Nếu  học  trò  không  ngộ,  không  thể  nhập,  thì  khai  thị  chỉ  uống  phí, 

không có ý nghĩa. Cho nên thầy không gặp đƣợc học trò ngộ nhập, họ không nói, nói 

chỉ phí công. Phải gặp học sinh nhƣ vậy, họ hoan hỷ, vì sao vậy? Vì học trò này có thể 

hiểu,  nghe  xong  có  thể  ngộ,  nhập  lại  càng  tốt  hơn.  Nhập  là  chứng,  họ  khế  nhập  vào 

cảnh giới này, nhập là chứng quả. 

Ngộ tri kiến Phật, nhập tri kiến Phật, đây là trong Kinh Pháp Hoa nói, điều kiện 

nhƣ thế nào mới có thể ngộ nhập? Đây là nói điều kiện của học trò. Đại sƣ Ấn Quang 

nói rất hay, hai chữ “thành kính” này, một phần thành kính quý vị đƣợc một phần lợi 

ích, nghĩa là quý vị ngộ nhập một phần. Mƣời phần thành kính quý vị có thể ngộ nhập 

mƣời phần, đây chính là tôn sƣ trọng đạo mà cổ nhân nói. Tôn sƣ trọng đạo phải chăng 

là  tôn  trọng  thầy  giáo?  Không  phải.  Phải  chăng  là  tôn  trọng  đạo  nghiệp  của  quý  vị? 

Cũng không phải, vậy rốt cuộc là gì? Là tôn trọng bản thân mình, tôn trọng tánh đức 

của chính mình. Quý vị có thái độ chân thành nhƣ thế, ngƣời ta rất muốn dạy quý vị. 

Nếu gặp thiện tri thức, ai không muốn dạy quý vị? Nếu nhƣ không có chút tâm chân 

thành này, gặp đƣợc chân thiện tri thức, họ cũng không quan tâm quý vị. Vì sao vậy? 

Nhân  duyên  của  quý  vị  chƣa  chín  mùi.  Khi  nào  quý  vị  có  tâm  chân  thành,  là  nhân 

duyên đã đến. Duyên không ở bên ngoài, duyên ở nơi bản thân quý vị, quý vị có muốn 

học chăng? Phải chăng là thật muốn học? Muốn học sẽ có ngƣời đến dạy quý vị, vì sao 

vậy? Vì Phật Bồ Tát có cảm ứng đạo giao với tất cả chúng sanh. Tôi rất muốn đó chính 

là cảm, tôi cũng không muốn Phật Bồ Tát đến, tôi thật sự muốn học, Phật Bồ Tát đến 

thật. Quý vị có cảm ngài liền ứng. Phật Bồ Tát từ đâu đến? Vẫn là từ trong tự tánh đến, 

không hề tách rời tự tánh. Cho nên Phật Bồ Tát đến khai thị, quý vị thật sự đã ngộ nhập. 

Phải  chăng  Phật Bồ Tát  rất hoan  hỷ, ta  đã  độ đƣợc  một  chúng  sanh?  Nói  cho chƣ  vị 

biết, họ không có ý niệm này. Phật Bồ Tát không có khởi tâm động niệm, nếu họ khởi 

ý niệm này họ sẽ đọa lạc, họ biến thành phàm phu rồi.Trong cảnh giới Phật Bồ Tát, độ 

mà không độ, không độ mà độ, căn bản không hề khởi tâm động niệm. Thật sự ngộ 

nhập cảnh giới, giống nhƣ cảnh giới của Phật Bồ Tát, tất cả đều trở về tự tánh. Cho nên 

bây giờ chính đã phải lúc, đây là khi nào? Là khi cảm ứng đạo giao, khi sƣ chất đạo 

hợp. Sƣ là thầy, duyên của thầy và học sinh hợp lại với nhau, là lúc này, lúc này mới 

có  lợi  ích. Thầy  vừa  khai  thị, ngƣời  nghe  lập tức  ngộ  nhập, liền  khế  nhập  cảnh  giới. 

Quý vị xem bây giờ chính đã phải lúc, trong này có ý nghĩa biết bao! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              156/21 

Bây  giờ  học  hành  rất  khó  khăn, khó  ở  đâu?  Học  trò  tâm  rất  lơ  là.  Lúc  tôi  ở  Úc 

Châu, trƣờng đại học mời tôi làm giáo thọ, đƣa thƣ mời đến, yêu cầu tôi đến trƣờng 

dạy cho học sinh. Trƣớc khi dạy, những giáo thọ ở đó nói với tôi, thầy ơi! Thầy chỉ có 

thể nói 15 phút, đừng nói nhiều quá. Tôi hỏi vì sao vậy? Lòng nhẫn nại của chúng chỉ 

có 15 phút, 15 phút sau là nói chuyện rì rào, tâm đều hƣớng ra bên ngoài. Tôi vừa nghe 

nói nhƣ thế, tôi không đến trƣờng dạy nữa, vì sao vậy? Đi chỉ uổng công! Nhƣ vậy chỉ 

có kể chuyện, nói chuyện cƣời, khiến mọi ngƣời vui cƣời, nhƣ vậy là đƣợc. Bây giờ đi 

dạy quả thật là nhƣ vậy, nếu giảng một chút đạo lý họ nghe không hiểu, nghe không 

vào. Ngồi trong lớp học, nhƣng tâm rong ruỗi bên ngoài, khác với ngày xƣa. Thái độ 

của học  sinh  bây  giờ  là  gì?  Tâm  trôi  nổi, đối  với ngƣời tâm  nông nổi, họ  không học 

đƣợc gì, quý vị nói chỉ vô ích, chúng ta không thể không biết. 

Lúc chúng tôi còn trẻ, thầy dạy chúng tôi, dạy những gì, dạy bao nhiêu, trong lòng 

thầy tự biết. Nhƣng trong số học sinh chỉ có một hai ngƣời có thể tiếp thu, thầy giáo 

đều nói rất rõ ràng. Ngoài ra đều dự thính, ngƣời dự thính thầy giáo không nói đến. Hai 

ngƣời này đích thực tâm rất thanh tịnh, rất chân thành. Muốn học gì, thầy sẽ nói cho họ. 

Dự thính tâm nông nổi, đồng học rất đông, thƣờng có một hai ngƣời thật sự muốn học, 

các đồng học khác thơm lây, quý vị đƣợc bao nhiêu thầy không hỏi đến. 

Cho nên phải nhớ, trong này quan trọng nhất chính là thành, chân thành. Quý vị 

có mấy phần tâm chân thành, quý vị mới thật sự có thể hiểu đƣợc mấy phần, tiếp thu 

đƣợc mấy phần. Thật ra không phải ở thời gian dài hay ngắn. Ngày xƣa ta không học, 

nhƣng ta dùng tâm chân thành nghe một bài giảng, là có thể hơn nghe 1000 bài giảng 

trƣớc đây, đây là đốn ngộ! Vì sao khai ngộ? Vì thành, cho nên cổ nhân nói thành sẽ 

linh, ngƣời xƣa đối với chữ thành này vô cùng coi trọng. Từ xƣa đến nay, bất luận là 

thế pháp hay Phật pháp, ngƣời thật sự có thành tựu, toàn là nhờ ở chữ này, không thành 

sao đƣợc! Thế nào gọi là thành? Ông Tăng Quốc Phiên nói rất hay, rất giống với trong 

Phật pháp nói, thành nghĩa là nhất tâm. Nhất tâm không phải hai tâm, đó chính là thành, 

nhất tâm chuyên chú nghĩa là chân thành. Khi ta nghe giảng, nghe khai thị, chuyên tâm 

nghe,  không  hề  có  tạp  niệm,  quý  vị  hoàn  toàn  đạt  đƣợc.  Vừa  nghe  vừa  nghĩ  chuyện 

khác, là tâm không chuyên. Sau khi nói xong hỏi quý vị đã nói những gì, không biết! 

Vì sao không biết? Vì bận nghĩ chuyện khác, không thể không biết điều này. 

“Kinh này cũng nhƣ vậy”, đoạn kinh văn này trong Kinh Vô Lƣợng Thọ, và trong 

Kinh Pháp Hoa nói “hội tam quy nhất, bây giờ chính đã phải lúc”, ý nghĩa hoàn toàn 

giống nhau. “Muốn khiến chúng sanh mƣời phƣơng cửu giới, cùng vào nhất thừa đại 

thệ nguyện hải của Phật Di Đà, tất cả hàm linh đều đƣợc độ thoát. Cho nên Thế Gian 

Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai dạy rằng: Bây giờ chính đã phải lúc, ông nên nói đầy đủ, khiến 

chúng  sanh  hoan  hỷ.  Cũng  khiến  đại  chúng  nghe  pháp  này  xong, đƣợc  thiện  lợi  lớn. 

Đây là biểu trƣng Nhƣ Lai khuyến khích tuyên thuyết, phổ lợi đại chúng”. Quý vị xem 

ý nghĩa trong này thâm sâu biết bao! Bộ kinh này thù thắng hơn Kinh Pháp Hoa. 

Kinh  Pháp  Hoa  chỉ  nói  đến  hành  giả  tam  thừa,  nghĩa  là  ngƣời  tu  hành  của  tam 

thừa.  Kinh  này  nhiếp  thọ  chúng  sanh  rất  rộng  lớn,  “khiến  chúng  sanh  mƣời  phƣơng 

chín giới”. Tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật trong mƣời phƣơng, chúng sanh của mƣời pháp 

giới. Cửu giới ở đây chính là mƣời pháp giới, vì sao vậy? Vì Phật trong mƣời pháp giới, 

trong pháp nhất thừa ngài là Bồ Tát. Bồ Tát cao nhất trong mƣời pháp giới gọi là Phật, 

đại sƣ Trí Giả tông Thiên Thai gọi ngài là tƣơng tự tức Phật, không phải chân Phật. Vì 

sao không phải chân? Vì không thể chuyển thức thành trí, chuyển thức thành trí mới là 

chân Phật. Chuyển thức thành trí không còn  ở trong mƣời pháp giới, mƣời pháp giới 

không  còn.  Chuyển  thức  thành  trí  chính  là  Viên  giáo  sơ  trụ,  Biệt  giáo  sơ  địa.  Dạy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              157/21 

những ngƣời này “cùng nhập vào nhất thừa đại thệ nguyện hải của Phật Di Đà”. Nhất 

thừa  đại  thệ  nguyện  hải  là  gì?  Dạy  tất  cả  chúng  sanh  một  đời  thành  Phật,  bình  đẳng 

thành Phật, quá tuyệt vời! 

“Tất cả hàm linh”, ý nghĩa câu này quá rộng, linh là gì? Bây giờ chúng ta nói hiện 

tƣợng tinh thần là linh. Hiện nay chúng ta đã hiểu, trong tất cả hiện tƣợng vật chất đều 

bao hàm hiện tƣợng tinh thần, trong Phật pháp gọi là ngũ uẩn. Ngũ uẩn, sắc là vật chất, 

thọ tƣởng hành thức là linh. Bây giờ chúng ta biết, đến các nhà khoa học hiện nay cũng 

biết. Chỉ cần là hiện tƣợng vật chất, đều mang theo hiện tƣợng tinh thần, nghĩa là tinh 

thần và vật chất không thể tách rời. Vật chất dù nhỏ, hiện nay gọi là quang tử, lƣợng tử 

lực học gọi là tiểu quang tử. Mỗi tiểu quang tử nó có hiện tƣợng vật chất, nó cũng có 

hiện tƣợng tinh thần, thọ tƣởng hành thức. 

Quý vị xem, tất cả hàm linh bao gồm sơn hà đại địa. Không những là tất cả_hữu 

tình chúng ta gọi là động vật, sinh vật. Hiện nay phạm vi của sinh vật đến cả vi sinh vật, 

khoáng vật tất cả đều thuộc về sinh vật. Nghĩa là toàn thể vũ trụ đều có cơ thể, quý vị 

tìm không thấy vật không có cơ thể, không tìm thấy. Điều này trong kinh nói, thật may 

mắn các nhà khoa học hiện đại đã chứng minh. Nguyện của Phật A Di Đà khiến tất cả 

chúng sanh_quả thật nhƣ câu nói trong Kinh Hoa Nghiêm: “tình dữ vô tình đông viên 

chủng trí”, ai có thể làm đƣợc? Nhất thừa đại thệ nguyện hải của Phật Di Đà làm đƣợc, 

mà còn rất dễ đạt đƣợc, không khó, điều này quả là khó đƣợc! 

“Đều đƣợc độ thoát”, nghĩa là khai thị ngộ nhập tri kiến Phật, cho nên Thế Gian 

Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai nói với tỳ kheo Pháp Tạng: “Bây giờ chính đã phải lúc”, ông 

cần phải nói. Dùng cách nói bây giờ là nên báo cáo tƣờng tận với mọi ngƣời. “Khiến 

đại chúng hoan hỷ, cũng khiến đại chúng nghe pháp xong đƣợc lợi ích lớn”, lợi ích vô 

cùng thù thắng, vì sao vậy? Vì đều đã thành Phật, bao gồm sơn hà đại địa. 

“Đây  là  biểu  trƣng  Nhƣ  Lai  khuyên  dạy  tuyên  thuyết  phổ  lợi  đại  chúng”.  Thế 

Gian Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai là một ngƣời thầy tốt, tỳ kheo Pháp Tạng là một học sinh 

tốt.  Thầy  dạy  tốt,  học  sinh  học  giỏi,  thành  tựu  sự  nghiệp  lớn  lao  nhƣ  vậy.  Thế  gian 

không tìm thấy, xuất thế gian cũng không tìm thấy, điều này không tuyệt vời sao? 

Chúng ta vô cùng may mắn, trong đời này có thể gặp đƣợc. Gặp rồi nếu thật sự 

hiểu rõ ràng minh bạch, y giáo phụng hành, đời này chúng ta sẽ gặp đƣợc Phật A Di 

Đà, trong đời này chúng ta đồng thời gặp đƣợc Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật, điều này 

không hề giả. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 





 

Tập 192 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:11.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 



Chƣ vị đại sƣ, chƣ vị đồng học,  mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 224, bắt đầu xem từ câu sau cùng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              158/21 

“Kinh này cũng nhƣ vậy, muốn khiến chúng sanh trong mƣời phƣơng chín giới, 

cùng nhập vào nhất thừa đại thệ nguyện hải của Phật Di Đà, tất cả hàm linh đều đƣợc 

độ thoát. Cho nên Thế Gian Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai dạy rằng: Bây giờ chính đã phải 

lúc, ông nên nói đầy đủ, khiến chúng sanh đều hoan hỷ, cũng khiến đại chúng nghe 

pháp  xong  đều  đƣợc  lợi  ích  lớn”.  Chúng  ta  đọc  đến  đây.  Kinh  này  là  bộ  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ, trong này nói cũng là nhƣ vậy, đây là ở trƣớc dẫn chứng Kinh Pháp Hoa. 

Chúng ta biết Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là một thanh niên rất hiếu học, 19 tuổi 

từ bỏ vƣơng vị ra đi cầu học, sống đời khổ hạnh tăng. Đƣơng thời tại Ấn độ, về phƣơng 

diện học thuật, Tôn giáo, có thể nói là đứng đầu trên thế giới, lịch sử này chúng ta cần 

phải biết. Tất cả Tôn giáo thời đó ngài đều học, tham học qua. Tất cả học phái_những 

học phái này, đối với ngày nay mà nói, từ phƣơng diện triết học mà nói, là vô cùng cao 

thâm. Chúng ta chỉ tiếp xúc, nhƣng tiếp xúc không nhiều, tiếp xúc với Bà la môn giáo, 

tiếp xúc với Phệ Đà, đây là một học phái của triết học. Mãi đến hôm nay, trên thế giới 

vẫn còn rất nổi tiếng, mấy ngàn năm không suy yếu, đặc biệt là Bà la môn. 

Lịch sử của Bà la môn có hơn mƣời ngàn năm, chúng ta có lý do tin nó. Ngƣời 

Ấn độ không coi trọng lịch sử, cho nên không nhƣ lịch sử Trung quốc, niên đại ghi 

chép rất rõ ràng. Bà la môn không có, nó là truyền thuyết, truyền từ đời này qua đời 

khác. Trong Phật pháp bƣớc đầu bƣớc đầu tu hành Thiền định, tứ thiền bát định là của 

Bà  la  môn,  đó  không  phải  của  Phật  giáo,  nhƣng  tu  hành  trong  Phật  giáo  là  dùng  tứ 

thiền bát định làm nền tảng. 

Đức  Phật  Thích  Ca Mâu  Ni học  tập  suốt  12 năm,  chúng  ta  có  thể  tƣởng  tƣợng 

đƣợc, ngƣời trẻ tuổi hiếu học này. Thời gian 12 năm, ngài học hết tất cả các Tôn giáo 

học phái đƣơng thời. Ngài quá tuyệt vời, nhƣng vẫn không giải quyết đƣợc vấn đề. Ví 

dụ tứ thiền bát định của Bà la môn giáo, điều này đối với pháp thế gian mà nói, là công 

phu thù thắng vô cùng. Trong Thiền định không có thời gian và không gian, điều này 

khoa học hiện nay nói, đã đột phá tầng không gian. Trong Thiền định không có không 

gian, nghĩa là không có khoảng cách, không có thời gian là không có trƣớc sau. Cho 

nên thời gian và không gian đều không phải thật, khoa học cận đại đã chứng minh điều 

này, nhƣng họ không biết dùng phƣơng pháp gì để đột phá, không có khoa học kỹ thuật 

này.  Ấn  độ  cổ  họ  không  có  kỹ  thuật,  họ  không  dùng  kỹ  thuật,  họ  dùng  Thiền  định, 

dùng định công để đột phá. Sau khi đột phá tầng không gian này, họ hƣớng lên trên, có 

thể nhìn thấy 28 tầng trời. Vì trời từng tầng từng tầng, rất nhiều, không phải đơn giản 

nhƣ thế, họ có thể nhìn thấy 28 tầng trời. Nhìn xuống dƣới có thể thấy đến ngạ quỷ, địa 

ngục. Trong ngạ quỷ, địa ngục cũng rất phức tạp, tất cả đều có thể nhìn thấy. Nghĩa là 

luân hồi lục đạo là do họ nói, không phải Phật nói, còn sớm hơn Phật mƣời ngàn năm. 

Ngƣời Ấn độ đã biết, chẳng những một vài Tôn giáo của Ấn độ biết, mà học phái, triết 

học  của  họ  cũng  biết.  Tuy  biết  về  nó,  nhƣng  không  biết  tƣờng  tận  về  nó.  Nghĩa  là 

không biết rõ lục đạo từ đâu đến, vì sao có lục đạo? Ngoài lục đạo còn vũ trụ chăng? 

Nhƣ những vấn đề này, đƣơng thời đều không có đáp án, không ai có thể giải đáp, cho 

nên Đức Phật Thích Ca Mâu Ni liền từ bỏ. Ngài học suốt 12 năm, không còn gì để học 

nữa, không còn vị thầy nào giỏi hơn, ngài liền từ bỏ. Sau khi buông bỏ, ngài ngồi thiền 

dƣới cây Tất Bát La bên bờ sông Hằng, nhập sâu vào thiền định. Công phu Thiền định 

của họ chỉ có tám đẳng cấp, thâm sâu hơn thì mọi vấn đề đều đƣợc giải quyết, biết rõ 

lục đạo từ đâu đến. Vũ trụ bên ngoài lục đạo quá lớn, tuyệt đối không nhỏ nhƣ phạm vi 

của lục đạo, lục đạo giống nhƣ một huyện thành, ngƣời ở đây xƣa nay chƣa từng rời 

khỏi huyện thành. Thế giới này rất lớn, họ đều không nhìn thấy, nhƣng sau khi nhập 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              159/21 

sâu vào Thiền định thì Đức Phật thấy đƣợc. Cho nên những vấn đề không giải quyết 

đƣợc đều giải đáp hết. 

Những vấn đề này ngày nay nói, là vấn đề triết học đỉnh cao, là vấn đề của khoa 

học. Nhƣng  chúng  ta  cũng  không  thể  không khâm  phục, sự  nỗ  lực  của  các nhà  khoa 

học Phƣơng tây, trong 300 năm gần đây thành tích vô cùng khả quan. Trong vũ trụ vĩ 

quan, họ phát hiện 90% vũ trụ biến mất, chỉ có thể truy tìm đƣợc 10% vũ trụ, quý vị 

xem điều này rất khó đƣợc. Vì sao không thấy? Trong kinh Phật có nói điều này, cho 

nên khi nghe các nhà khoa học nói, chúng ta hiểu ngay, nhƣng họ không biết. 

Hiện tƣợng  tinh thần, hiện  tƣợng  vật  chất, hiện  tƣợng  tự  nhiên  từ  đâu  đến?  Các 

nhà lƣợng tử lực học phát hiện, chúng ta vỗ tay hoan nghênh, họ đã phát hiện. Từ đâu 

đến? Từ ý niệm, ý niệm nghĩa là tƣ tƣởng của chúng ta, ý niệm là nền tảng của tất cả 

mọi hiện tƣợng. Hay nói cách khác, mọi hiện tƣợng đều từ ý niệm sanh ra. Phát hiện 

này, giống nhƣ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong kinh: “tất cả pháp từ tâm tƣởng 

sanh”, hoàn toàn tƣơng đồng. Nhƣng ý niệm sanh khởi nhƣ thế nào, họ nói không rõ 

ràng, họ chỉ nói từ không sinh ra có. Chúng ta hiểu câu này, vừa nghe là hiểu. Họ chƣa 

tìm đƣợc nguồn gốc, nguồn gốc đó họ không tìm thấy, vì sao vậy? Trong kinh Đức 

Phật nói rất rõ ràng, ý thức, đệ lục ý thức, đệ thất thức, công năng phan duyên của đệ 

lục ý thức lớn nhất, Đức Phật nói trong kinh điển đại thừa, đối với bên ngoài họ có thể 

duyên đến vũ trụ, có thể duyên đến đây, đây là chúng ta đã nói đến khoa học của vĩ 

quan. Đối với bên trong có thể duyên đến A lại da, đây chính là lƣợng tử lực học, thật 

sự duyên đến A lại da. Họ thấy đƣợc nguồn gốc của vật chất, thấy đƣợc nguồn gốc của 

tinh thần, đây là duyên đến A lại da, nhƣng không duyên đƣợc bổn tánh. Bổn tánh mới 

là  bản  thể  của  vũ  trụ  vạn  hữu,  vì  sao  nó  không  duyên  đƣợc  bổn  tánh?  Vì  bổn  tánh 

không  phải  tinh  thần,  cũng  không  phải  vật  chất.  Không  phải  tinh  thần, đệ  lục  ý  thức 

của chúng ta không duyên đến đƣợc. Không phải vật chất, năm căn nhãn nhĩ tỷ thiệt 

thân  của  chúng  ta  không  duyên  đến  đƣợc.  Dùng  phƣơng  pháp  gì  mới  có  thể  duyên 

đƣợc? Dùng Thiền định, bắt buộc phải buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp 

trƣớc, chân tƣớng này liền hiện tiền. 

Các  nhà  khoa  học  đến  đƣợc  ranh  giới  này,  họ  chỉ  cần  buông  bỏ  khởi  tâm  động 

niệm, phân biệt chấp trƣớc, cảnh giới họ khế nhập không có gì khác với Chƣ Phật Nhƣ 

Lai. Hay nói cách khác, các nhà khoa học đã thành Phật. Phật là tiếng Ấn độ, nghĩa là 

gì? Nghĩa là giác ngộ, tức là các nhà khoa học thành Phật, các nhà khoa học đã giác 

ngộ, hiểu rõ triệt để vạn sự vạn vật của nhân sinh vũ trụ, đây gọi là Phật. Cho nên các 

nhà khoa học thành Phật dễ hơn chúng ta, họ đã đến đƣợc bên lề. 

Vào thời nhà Đƣờng, đại sƣ Huệ Năng lục tổ của Thiền tông. Câu chuyện về ngài, 

đặc  biệt  là  những  ngƣời  ở  đất  HongKong  này  đều  rất  quen  thuộc.  Lục  tổ  là  ngƣời 

Quảng đông, 24 tuổi khai ngộ, khai ngộ tức là thành Phật. Cảnh giới của ngài không 

khác  gì  cảnh  giới  của  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  hoàn  toàn  tƣơng  đồng.  Đức  Phât 

thích  Ca  Mâu  Ni  tại  Ấn  độ,  trong  Phật  pháp  nói:  ngƣời  đáng  dùng  thân  Phật  để  độ 

thoát,  ngài  liền  thị  hiện  thân  Phật,  hiện  thân  có  32  tƣớng  tốt, 80  vẻ  đẹp.  Đại  sƣ  Huệ 

Năng thị hiện thân tỳ kheo, ngƣời đáng dùng thân tỳ kheo để độ thoát, liền hiện thân tỳ 

kheo mà vì đó nói pháp, đƣợc đại tự tại, hoàn toàn tƣơng đẳng. Cho nên phàm phu là 

mê thất tự tánh, Phật Bồ Tát là ngộ đƣợc tự tánh. Phật và chúng ta có gì khác nhau? 

Không hề có chút sai biệt nào. Nói sai biệt chính là sự khác nhau giữa mê và ngộ, họ 

giác ngộ, chúng ta không giác ngộ. Sau khi giác ngộ là bắt đầu dạy học, vì sao vậy? 

Giúp ngƣời khác giác ngộ. Chúng sanh căn tánh không bình đẳng, có ngƣời mê rất sâu, 

mê rất lâu, không dễ giác ngộ. Có ngƣời mê ít, giác ngộ nhanh hơn. Cho nên Đức Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              160/21 

chia căn tánh chúng sanh thành ba loại, gọi là thƣợng trung hạ, gọi là ba loại căn tánh. 

Thƣợng căn dễ dạy, hạ căn cũng dễ dạy, biết nghe lời, không có thắc mắc, không hề 

vọng tƣởng, dễ dạy. Khó dạy nhất là hàng trung căn. Cho nên Đức Phật dạy học suốt 

49 năm là vì ai? Vì hàng trung căn này, từ bi đến tột cùng. Chúng ta đều thuộc hàng 

trung  căn,  thƣợng  không  thƣợng,  hạ  không  hạ,  hạng  ngƣời  này  cần  phải  nƣơng  vào 

kinh giáo. Cho nên Đức Phật mở lớp dạy kinh điển là phân đẳng cấp, nhƣ bây giờ nói 

có tiểu học, có trung học, có đại học, có nghiên cứu sở, ngài phân ban nhƣ thế. 

Ở Vƣờn Lộc Uyển 12 năm, 12 năm này là tiểu học, gọi là tiểu thừa, nói kinh tiểu 

thừa. Kinh tiểu thừa nghiêng về điều gì? Nghiêng về cách làm ngƣời, nói về pháp nhân 

thiên.  Quý  vị  phải  làm  ngƣời  nhƣ  thế  nào,  làm  sao  để  từ  cõi  ngƣời  tƣơng  lai  có  thể 

sanh đến cõi trời, nhƣng không ra khỏi luân hồi lục đạo. Đây là pháp nhân thiên, trong 

Phật pháp gọi là tiểu học, danh xƣng của Phật pháp gọi là tiểu thừa. 

12 năm sau, trình độ mọi ngƣời nâng cao không ít, nghĩa là đã học xong tiểu thừa. 

Tiếp tục học lên trung học, là Phƣơng đẳng. Thời gian của Phƣơng đẳng là tám năm, 

tám năm này là bắt đầu của đại thừa. Tám năm sau, chƣ vị nên biết Phƣơng đẳng và A 

hàm hợp lại là 20 năm. Học tập theo Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, đã có nền tảng 20 

năm. Đức Phật bắt đầu giảng đại thừa cho quý vị, giảng Bát Nhã. Bát nhã là bộ phận 

quan trọng nhất trong Phật pháp. Bát Nhã là tiếng Ấn độ, dịch sang tiếng Trung nghĩa 

là trí tuệ, ngày nay chúng ta gọi là triết học. Hầu nhƣ hiện nay trên toàn thế giới, môn 

học trong nhiều trƣờng đại học, đa phần đều là kinh điển Bát Nhã, 22 năm, môn học 

này  giảng  suốt 22  năm, đại  học 22 năm.  Quý vị  xem, cuộc  đời  ngài dạy  học suốt 49 

năm, môn học này chiếm hết 22 năm. Chúng ta biết, đây là môn học chủ yếu trong quá 

trình  dạy  học  của  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni. 20  năm  trƣớc  là  dự  bị, không  có  nền 

tảng của 20 năm đó, thì không thể nào học tiếp 22 năm này. Tám năm sau cùng là Pháp 

Hoa, Niết Bàn. Chủ yếu là Kinh Pháp Hoa,  Kinh Niết Bàn là di giáo, tám năm đó là 

nghiên cứu sở. 

Bởi vậy ở đây trích dẫn trong Kinh Pháp Hoa nói: “Thời cơ thuần thục, hội tam 

quy nhất”, Pháp Hoa là nhất thừa. Quý vị xem ở trƣớc là tiểu thừa, trung thừa, đại thừa, 

đến Pháp Hoa là quy nhất, đây là mục đích dạy học thật sự của Đức Phật. Nhất là gì? 

Là nhất Phật thừa. Hy vọng mỗi đồng học tu học đạt đƣợc cảnh giới,  hoàn toàn giống 

nhƣ ngài. Hay nói cách khác, tất cả đều lấy đƣợc học vị tiến sĩ. Cho nên những danh từ 

trong  Phật  giáo  nhƣ  Phật,  Bồ  Tát,  A  la  hán,  thực  tế  dùng  cách  nói  hiện  nay  là  danh 

xƣng của học vị. Trong trƣờng đại học hiện nay gọi là tiến sĩ, thạc sĩ, đại học, ba học vị. 

Trong Phật pháp là Phật, Bồ Tát, A la hán. Học vị Phật là cao nhất, học vị thứ hai là Bồ 

Tát, học vị thứ ba là A la hán, đều là danh xƣng của học vị. 

Cho nên Phật giáo không phải Tôn giáo, trong Tôn giáo thần chỉ có một vị, chân 

thần duy nhất. Phật giáo không nhƣ thế, tất cả mọi ngƣời đều có thể thành Phật, đều có 

thể lấy đƣợc học vị này. Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói một cách rất rõ ràng: 

“tất cả chúng sanh vốn là Phật”, nhƣng vì ta mê muội. Chỉ cần quý vị giác ngộ, quay 

đầu thì quý vị vốn là Phật, cho nên Phật pháp là bình đẳng tuyệt đối. Tất cả chúng sanh 

đều có Phật tánh, đã có Phật tánh nhất định sẽ thành Phật, chỉ là thời gian sớm hay 

muộn  mà  thôi.  Sớm  hay  muộn  dựa  vào  điều  gì?  Xem  bản  thân  ta  khi  nào  quay  đầu, 

quay đầu là bờ. Ta từ mê quay đầu lại chính là giác ngộ, giác ngộ nghĩa là Phật, mê gọi 

là phàm phu. Từ trên lý  mà nói, phàm phu thành Phật chỉ trong  một niệm. Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni biểu diễn cho chúng ta thấy là chỉ trong một niệm, đại sƣ Huệ Năng 

biểu diễn cho chúng ta thấy cũng là chỉ trong một niệm. Đây không phải là giả, vấn đề 

là ta có buông bỏ đƣợc hay không. Phật pháp tu hành không phải tụng nhiều kinh, học 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              161/21 

bao  nhiêu  thứ,  không  phải  nhƣ  thế,  hoàn  toàn  không  liên  quan  đến  những  điều  này. 

Công phu thật sự trong Phật giáo ở chỗ buông bỏ. Quý vị có thể buông bỏ tất cả vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc là thành Phật. Không buông đƣợc vọng tƣởng, chỉ buông 

bỏ đƣợc phân biệt chấp trƣớc đó là Bồ Tát. Bồ Tát không có phân biệt chấp trƣớc, Bồ 

Tát vẫn còn vọng tƣởng. Vọng tƣởng nghĩa là khởi tâm động niệm, điều này rất khó 

buông bỏ. Nếu không buông bỏ đƣợc phân biệt, chỉ buông đƣợc chấp trƣớc, đây chính 

là A la hán. Nhƣ vậy quý vị biết, buông bỏ chấp trƣớc sẽ thành A la hán, tiếp tục buông 

bỏ phân biệt thành Bồ Tát, sau cùng buông bỏ vọng tƣởng quý vị sẽ thành Phật. Họ đã 

đạt đƣợc ba học vị nhƣ thế, không hề liên quan đến việc quý vị học bao nhiêu kinh 

điển, hay học bao nhiêu năm. Ta có năng lực giống nhƣ ngài Huệ Năng, lập tức buông 

bỏ là lập tức lấy đƣợc học vị cao nhất, điều này rất quan trọng! Chúng ta vì sao không 

buông đƣợc? Chúng ta không biết rõ chân tƣớng sự thật, cho nên không buông đƣợc. 

Trong kinh điển đại thừa nói, đặc biệt là trong Kinh Bát Nhã nói: “Phàm sở hữu tƣớng 

giai thị hƣ vọng”, tƣớng này là gì? Là hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện 

tƣợng tự nhiên, bao gồm tất cả. Không có thứ nào là thật, toàn là giả. Nếu biết là giả, ta 

sẽ  buông  bỏ.  Nếu  tƣởng  rằng  đó  là  thật,  cho  nên  ta  không  buông  đƣợc.  Đây  là  Phật 

pháp nói cho chúng ta đến chỗ rốt ráo. 

Dùng phƣơng pháp gì để giúp phàm phu chúng ta? Dần dần buông bỏ, đó chính là 

dạy học suốt 49 năm. Nếu chúng ta không thông qua thời gian dài học tập, khó, rất khó! 

Cho nên chúng ta cảm tạ ơn trên cho chúng ta sống lâu, để chúng ta thời gian tu học. 

Nếu chúng ta chết yểu, 49 tuổi là chết, là qua đời, tu học trong Phật pháp rất có giới 

hạn. Nói cách khác là không đạt đƣợc lợi ích thật sự. 

Tôi học suốt 60 năm, ngƣời thầy giới thiệu tôi học Phật là ông Phƣơng Đông Mỹ. 

Tấm hình bên đó là tấm đầu tiên, là một vị giáo thọ cũng rất nổi tiếng trên thế giới, nhà 

triết học. Tôi học triết học với thầy, thầy giới thiệu Phật pháp cho tôi, thầy nói nhƣ thế 

nào? Tôi hỏi thầy, tôi nói Phật giáo là Tôn giáo, là mê tín, sao nó lại có triết học? Lúc 

đó thầy dạy cho tôi bộ Triết Học Khái Luận, mục sau cùng là Triết Học Phật Giáo. Tôi 

đƣa ra nghi vấn, thầy trả lời tôi rằng, em còn trẻ, không hiểu đƣợc đâu, túc đó tôi 26 

tuổi. Thầy nói Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới, triết 

học Phật giáo là triết học đỉnh cao nhất trên thế giới, học Phật là hƣởng thụ cao nhất 

của đời ngƣời. Nhờ nhƣ vậy, tôi mới có thể sửa đổi những nhìn nhận sai lầm trƣớc đây 

đối với Phật pháp, suốt đời rất cảm kích thầy. Những gì thầy dạy tôi, tôi thực hành. Sau 

khi tôi xuất gia đã đến gặp thầy, thầy nói:  “em đã làm thật a?”. Tôi nói đúng vậy, là 

hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời, em không làm thật thì làm sao đạt đƣợc hƣởng thụ 

cao nhất của đời ngƣời? 

Lúc tôi xuất gia, chỉ có một mình thầy tán thành, quyết định chính xác. Còn bạn 

bè, bạn học, thầy giáo trƣớc đây của tôi đều không hiểu, nói tôi học Phật đến mê muội. 

Họ  nói  có  thể học  Phật pháp, nhƣng  sau 45 tuổi  rồi học, anh còn  quá  trẻ, sao lại mê 

thành nhƣ vậy? Họ không hiểu. Nhƣng hai ba mƣơi năm sau, chúng tôi lại gặp nhau, 

họ nhìn thấy tôi đều nói: Con đƣờng thầy đi là đúng, thầy đi rất đúng. Lúc này họ mới 

biết. Cho nên nhân duyên này không giống nhau, phải đƣợc thầy giáo tốt, phải là ngƣời 

trong nghề, họ sẽ chỉ đƣờng giúp chúng ta. Chúng ta mới phát hiện, đây là bảo tàng đệ 

nhất trên thế gian. Cho nên kinh điển đƣợc gọi là pháp bảo, danh đúng với sự thật. 

Chúng tôi đem kinh lịch sử đời của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, giới thiệu sơ lƣợc 

với quý vị. Ngài dạy học quả thật có thứ tự, dạy học theo lớp. Học trò của ngài, trong 

kinh điển chúng ta thấy có 1255 ngƣời, trong kinh điển nói là đệ tử thƣờng tùy tùng. 

Suốt đời theo thầy chƣa từng rời xa, cho đến khi thầy qua đời. Những ngƣời này đều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              162/21 

thành tựu, quả vị thấp nhất đều là A la hán, trong đó không ít là Bồ Tát. Tuy có thành 

Phật nhƣng không tiện nói ra, nói gì? Nói là giống với thầy, hình nhƣ có chút hơi quá 

đáng, nhƣng họ thật sự đã thành Phật. Ở nơi địa vị của Bồ Tát, đều gọi là Bồ Tát, phải 

hiểu đạo lý này. 

Ấn độ cổ và ngƣời xƣa khiêm tốn nhƣ nhau, học trò có ngƣời hơn thầy, màu xanh 

từ  màu  lam  sinh  ra  nhƣng  vƣợt  trội  hơn  màu  lam.  Tuy  hơn  thầy,  nhƣng  ở  trƣớc  mặt 

thầy  vẫn  xƣng  là  đệ  tử.  Chân  thành,  cung  kính,  khiêm  tốn, đây  là  tánh  đức, phải  thể 

hiện cho ngƣời khác thấy. Làm cho xã hội thấy, làm gƣơng cho đại chúng noi theo. 

Hiếu thân tôn sƣ là hai nền tảng lớn của pháp thế xuất thế gian. Nếu không có nền 

tảng, bất luận ta tu nhƣ thế nào, tu tốt đến đâu, quý vị đều không có thành tựu thật sự. 

Nhƣ cây cối vậy, nó không có rể, phải hiểu đạo lý này. Cho nên hiếu đạo và sƣ đạo, 

thực tế là cùng một đạo. Trong cổ lễ xƣa, địa vị của thầy và địa vị của cha mẹ là bình 

đẳng, những vấn đề này ở nƣớc ngoài không tìm thấy, chỉ có ngƣời xƣa mới có. Cho 

nên văn hóa xƣa, chƣ vị phải biết, nếu quý vị thật sự học tập sẽ biết, là đứng đầu trên 

toàn thế giới. 

Một ngƣời Âu Châu phát hiện, đây là mấy năm trƣớc, khoảng năm sáu trƣớc. Ở 

Âu Châu, nơi tôi ở có một trƣờng đại học, trƣờng đại học nam Queensland. Có một vị 

hiểu trƣởng mời tôi ăn cơm, có phó hiệu trƣởng đi theo, có một vị giống nhƣ giáo vụ 

trƣởng của chúng ta vậy, giáo vụ trƣởng của chủ quản dạy học. Họ nói với tôi, trƣớc 

đại  chiến  thế  giới  thứ  hai,  những  ngƣời  Âu  Châu  trong  giới  học  thuật,  đích  thực  đã 

nghiên cứu, nghiên cứu điều gì? Bốn nền văn minh cổ trên toàn thế giới, thì ba nền văn 

minh không còn nữa, nhƣ Ai Cập, Babylon đều không còn. Vì sao nền văn hóa Trung 

quốc  vẫn  tồn  tại?  Kết  luận  nghiên  cứu  sau  cùng,  họ  nói  có  thể  ngƣời  xƣa  coi  trọng 

quan hệ của giáo dục gia đình. Họ nói với tôi nhƣ thế, tôi nói không sai, kết luận này là 

thật. Đích thực trên toàn thế giới, ngƣời xƣa coi trọng giáo dục nhất, đặc biệt là giáo 

dục gia đình, giáo dục gia đình là nền tảng của tất cả các nền giáo dục khác. Mà ngƣời 

xƣa đối với việc giáo dục đời sau, là bắt đầu dạy từ khi mang thai, gọi là thai giáo, điều 

này trên thế giới không có. Giới hạn thấp nhất, là trẻ con vừa mới chào đời. Chúng ta 

biết rằng, khi chúng vừa mở mắt ra là đã biết nhìn, tai bắt đầu lắng nghe, chúng đang 

học tập. Cho nên ngƣời xƣa gọi là giáo dục cắm rễ, là từ khi nào? Từ lúc mới sinh cho 

đến ba tuổi, 1000 ngày, 1000 ngày này gọi là nền tảng giáo dục, nền tảng xấu hay tốt 

đều  ở  trong  thời  kỳ  này.  Nếu  trong  1000  ngày  này  lơ  là,  nhƣ  vậy  thì  rất  khó  khăn, 

không phải sau ba tuổi mới bắt đầu. Sau ba tuổi thì quá trể, nền móng đã đặt xong, nhƣ 

vậy sẽ rất khó khăn. 

Ngày xƣa, ai chịu trách nhiệm đối với nền tảng này? Ngƣời mẹ phụ trách. Cho 

nên  trong  ngũ  luân  phu  phụ  hữu  biệt,  rất  nhiều  ngƣời  tƣởng  rằng  ngày  xƣa  phụ  nữ 

không có địa trong xã hội, nhƣ vậy là sai lầm. Nếu thật sự hiểu rõ, luân lý này là dạy 

học, quý vị phải biết địa vị phụ nữ trên nam giới. Vợ chồng kết hợp tạo thành một gia 

đình, trong gia đình có hai việc lớn, “hữu biệt” là nhiệm vụ khác nhau. Nam giới ra bên 

ngoài tìm kế sinh nhai, phụ trách kinh tế cuộc sống trong gia đình. Phụ nữ ở nhà thay 

chồng dạy dỗ con cái, chịu trách nhiệm đào tạo đời sau. Quý vị nói xem trách nhiệm 

nào lớn? Ngƣời mẹ phải dạy tốt con cái, tƣơng lai con cái là thánh nhân, là hiền nhân, 

nhƣ  vậy  không  đáng  nể  ƣ?  Công  đức  lợi  ích  này  không  phải  chỉ  riêng  gia  đình  họ 

hƣởng, họ tạo phƣớc cho cả dân tộc, tạo phƣớc cho quốc gia, thậm chí tạo phƣớc cho 

toàn thế giới, đây là do công lao giáo dƣỡng của ngƣời mẹ. 

Không tử không bao giờ quên mẹ mình, Mạnh tử không quên ơn mẹ mình, điều 

này  mọi  ngƣời  đều biết.  Ở  Trung quốc  thê  tử  gọi là  thái  thái, vì sao  gọi là  thái  thái? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              163/21 

Nguồn gốc có từ thời nhà Chu, Chu Văn Vƣơng là thánh nhân. Văn Vƣơng, Vũ Vƣơng, 

Chu Công đều là thánh nhân, mẹ của họ đều là thánh nhân. Mẹ của ông là Thái Nhậm, 

bà nội của ông là Thái Khƣơng, phi tử của Văn Vƣơng là Thái Tự, cho nên thái thái là 

từ đây mà có. Thái thái nghĩa là gì? Là mẹ của thánh nhân. 

Quý vị mới biết, ngƣời xƣa đích thực có trí tuệ giáo dục, có phƣơng pháp giáo dục, 

có kinh nghiệm giáo dục, có thành quả giáo dục, có một không hai. Vô cùng đáng tiếc, 

một trăm năm lại đây là bị bỏ quên, sanh khi nhà Thanh mất nƣớc 100 năm thì bị bỏ 

quên.  Trên  thực  tế,  thì  cuối  thời  nhà  Thanh  đã  suy  yếu.  Chúng  ta  xem  Tăng  Quốc 

Phiên sẽ biết, Tăng Quốc Phiên cách chúng ta 200 năm, ông ra đời vào năm Gia Khánh, 

thật sự suy yếu là vào thời thái hậu Từ Hy, sau khi thái hậu Từ Hy chấp chánh. Có thể 

nói là do bà đọc sách ít, tiếp thu giáo dục chƣa đủ, bà phế bỏ chế độ dạy học trong 

cung đình nhà Thanh trƣớc đây. Các đế vƣơng khai quốc thời nhà Thanh, thƣờng mời 

các chuyên gia học giả của Nho Thích Đạo vào cung đình dạy học, Hoàng đế dẫn theo 

phi tần văn võ đại thần đến nghe, thực hành! Những bài giảng này đều thu thập trong 

Tứ Khố. 

Trƣớc đây tôi hiếu kỳ, họ ở trong cung đình giảng những gì? Họ giảng Tứ Thƣ, 

giảng Luận Ngữ, quý vị thấy giảng nghĩa của nó vẫn còn. Đó là giảng cho Hoàng đế 

nghe, đƣơng nhiên nghiêng nặng về chính trị. Hay nói cách khác, học giả ba nhà Nho 

Thích Đạo dạy hoàng đế phƣơng pháp chấp chính, dạy các đại thần phƣơng pháp trị 

quốc, làm  sao để tạo  phƣớc  cho dân, giảng những  điều này. Chế độ  này  kéo dài  mãi 

đến lúc thái hậu Từ Hy chấp chánh, năm Vua Đồng Trị. Chồng bà chết, chồng bà là 

hoàng đế Hàm Phong, con trai còn nhỏ, bà buông rèm nhiếp chính, và phế bỏ chế độ 

này. Sau khi phế bỏ, việc lớn của quốc gia không tìm chuyên gia học giả đến thảo luận, 

mà tìm ai? Tìm đến đồng bóng, đây là mê tín, nhà Thanh mất nƣớc là do tin vào đồng 

bóng. Nghe quỷ thần, không nghe thánh hiền nhân, nghe quỷ thần sẽ mất nƣớc, điều 

này là đại sƣ Chƣơng Gia nói với tôi. Có lần tôi đến thỉnh giáo đại sƣ, nói về đồng 

bóng, rốt cuộc đồng bóng là thật hay là giả? Đại sƣ liền nói cho tôi nghe đoạn lịch sử 

này. Đồng bóng chỉ đối với việc nhỏ nhặt, vì sao vậy? Vì họ không phải là Phật Bồ Tát 

tái sanh, là quỷ thần mạo xƣng. Quỷ thần cũng có tiểu thông, tiểu thần thông, những 

điều nhỏ nhặt họ nói rất chuẩn, những việc trong thời gian gần họ nói cũng rất đúng. 

Nhƣng việc lớn, thời gian lâu xa một chút, việc của mấy năm sau, họ liền nói lung tung, 

dù sao quý vị cũng  không  tìm  đƣợc  họ. Cho nên những  gì  liên  quan đến đồng  bóng, 

liên  quan  đến  quỷ  thần  hiện  nay  rất  nhiều.  Chúng  ta  thƣờng  thấy  các  ông  bà  đồng, 

nƣớc ngoài cũng có, nên dùng thái độ nào đối với họ? Trong kinh điển có nói, lành dữ 

họa  phƣớc  hỏi  lƣơng  tâm  quý  vị  là  đƣợc.  Đừng  hỏi  ngƣời  ngoài, cũng  đừng  hỏi quỷ 

thần, đừng hỏi Phật Bồ Tát, hỏi khởi tâm động niệm của chính mình. Khởi tâm động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác của chúng ta là thiện, tƣơng ƣng với đạo đức, tƣơng ƣng với 

luân lý, tƣơng ƣng với nhân quả, thiện nhân thiện quả, ác nhân ác báo. Nhƣ vậy không 

phải đã rõ ràng rồi ƣ? Hà tất đi hỏi ngƣời khác? Càng không cần đi hỏi quỷ thần. Quỷ 

thần có những việc họ lộ ra một vài tin tức, tin tức này có thể để làm tham khảo, đừng 

xem nó là thật. Nhƣng có một vài tín tức có lợi ích, khiến chúng ta cố gắng phản tỉnh, 

đoạn ác tu thiện, sửa đổi chính mình, đoan chánh tâm niệm, nhƣ vậy có thể hóa giải 

thiên tai họa hoạn. Họa hoạn của cá nhân, lành dữ họa phƣớc của riêng mình, của gia 

đình mình rất dễ hóa giải, vì sao vậy? Vì tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Vì sao ta sanh 

bệnh? Đức Phật nói cho chúng ta biết, nguyên nhân của bệnh là gì? Nguyên nhân bệnh 

thật sự là tham sân si mạn nghi, gọi là ngũ độc. Trong chúng ta có độc, thêm vào duyên 

không tốt, duyên không tốt là gì? Là oán hận não nộ phiền, đây là nói tâm trạng của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              164/21 

quý vị, tâm trạng không tốt. Tâm là độc, thêm vào tâm trạng không tốt, bên ngoài mê 

hoặc, duyên bên  ngoài  của quý  vị là tài  sắc  danh thực  thùy. Những điều này  xen  tạp 

nhau, thân thể có vấn đề về sức khỏe, gia đình quý vị không hòa thuận, tai họa liền đến 

theo. Ảnh hƣởng lớn hơn là hoàn cảnh cƣ trú của chúng ta có lũ lụt, có hỏa hoạn, có 

động đất, có gió bão, đây là gì? Nó có liên quan đến ý niệm của quý vị. 

Điều này trong kinh Đức Phật nói với chúng ta, lũ lụt từ tâm tham khởi lên. Hỏa 

hoạn từ sân nhuế khởi lên, nhiệt độ địa cầu lên cao là do sân nhuế. Gió bão là do ngu si 

gây ra, động đất là do ngạo mạn bất bình tạo nên, đều có nguyên nhân. Không cần hỏi 

ngƣời  khác,  hãy  hỏi  chính  mình.  Thiên  tai  tự  nhiên  nhiều  nhƣ  thế,  đoan  chánh  tâm 

niệm, thiên tai tự nhiên bên ngoài sẽ hóa giải. Nội tâm mình có bệnh gì, bệnh sẽ lành, 

đây là thật, hoàn toàn không phải giả. Bác sĩ trị bệnh cho chúng ta, hiệu quả chỉ có ba 

phần, tâm thái của chúng ta chiếm hết bảy phần. Nếu tâm thái thuần tịnh thuần thiện, 

không cần dùng thuốc  men cũng tự nhiên hết. Trƣờng hợp này rất nhiều, không phải 

giả. 

Cho nên Phật pháp dạy chúng ta, đây là học vấn vô cùng thực dụng. Không phải 

học rồi không dùng đến, nó rất có lợi ích. Đối với bản thân luôn mạnh khỏe, an vui, 

hạnh phúc, cuộc sống mỹ mãn, quý vị nói nhƣ vậy an vui biết bao. Có lợi ích đối với 

xã  hội, có lợi ích cho quốc gia, cũng có lợi ích cho toàn thế giới. Nhƣng hiện nay hạ 

thấp nó thành Tôn giáo, vừa nhắc đến liền cho rằng Phật giáo là mê tín, quý vị nói có 

oan uổng chăng? Chƣ vị học Phật, nếu còn đi theo con đƣờng mê tín này, quý vị sẽ có 

tội, có lỗi với Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Suốt đời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni làm 

công tác dạy học, không hề liên quan chút gì đến Tôn giáo. 30 tuổi ngài khai ngộ là bắt 

đầu dạy học, 79 tuổi niết bàn, dạy học 49 năm. Dùng cách nói nhƣ hiện nay để hình 

dung về ngài, thân phận của ngài là gì? Ngài là nhà giáo dục. Nói nhƣ hiện nay, ngài là 

một nhà giáo dục xã hội của nền văn hóa đa nguyên. Thân phận của ngài, là ngƣời làm 

công tác giáo dục tình nguyện trong xã hội văn hóa đa nguyên. Ngài dạy học không thu 

học phí, cuộc sống của ngài rất đơn giản, ngày ăn một bữa, đêm ngủ dƣới gốc cây. Khi 

ngài viên tịch là ở trong rừng, không ở trong nhà. 

Ngài  dạy  chúng  ta  buông  bỏ, ngài  thật  sự  đã  buông  bỏ,  ngài  đã  làm  đƣợc.  Làm 

tấm gƣơng tốt, để chúng ta học tập theo ngài. Đƣơng thời học sinh của ngài có 1255 

ngƣời, đều giống nhƣ Thế Tôn vậy, mỗi ngày ra đi khất thực, ngày ăn một bữa, ngủ là 

xếp bằng ngồi thiền dƣới gốc cây, nhƣ vậy là có thể khôi phục thể lực. Không có bất lỳ 

nghi thức Tôn giáo nào, ngày ngày nghe Phật giảng kinh thuyết pháp, hoặc cùng nhau 

nghiên cứu những điều chƣa thông suốt. Mọi ngƣời đƣa ra câu hỏi, Đức Phật giải đáp 

cho quý vị, hoặc là Đức Phật đƣa ra câu hỏi cho hàng đệ tử giải đáp. Quý vị xem kinh 

điển không phải là nói đến những điều này ƣ, chúng ta phải biết điều này. Thiền định 

đột phá quá xa cảnh giới này, mới biết vô lƣợng vô biên cõi nƣớc của Chƣ Phật trong 

mƣời phƣơng thế giới. 

Cho  nên  ở  đây  nói:  “khiến  chúng  sanh  trong  mƣời  phƣơng  chín  giới”,  đây  là 

chúng sanh trong mƣời pháp giới. Chín giới là lục đạo, thêm vào Thanh văn A la hán, 

Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật, gọi là thập pháp giới, phạm vị này rất lớn. Nhà Phật gọi 

đây là luân lý. Truyền thống xƣa gọi là luân lý, không tách khỏi địa cầu này, Phật pháp 

lìa xa địa cầu này. Hiện nay nói đến vũ trụ, trong vũ trụ vô lƣợng vô biên không có 

cùng tận. Khiến tất cả chúng sanh đều nhập vào nhất thừa đại thệ nguyện hải của Phật 

Di Đà. Đây chính là từ ở trƣớc, chúng ta học đến đây, ở sau vẫn tiếp tục học. Nhất thừa 

là thành Phật, khiến cho chúng sanh cửu giới cùng nhập vào cảnh giới của Phật Di Đà. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              165/21 

“Tất cả hàm linh đều đƣợc độ thoát”, giống nhƣ trong Kinh Pháp Hoa nói: “khai 

thị ngộ nhập tri kiến Phật”. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta, đến thế 

giới Cực Lạc thân cận Phật A Di Đà, do Phật A Di Đà giảng giải cho chúng ta. Nhƣng 

đến thế giới đó, hoàn toàn khác với thế giới này của chúng ta. Không những thế giới 

này của chúng ta không cách nào sánh đƣợc với nó, mà thế giới của mƣơi phƣơng Chƣ 

Phật  cũng  không  thế  giới  nào  có  thể  sánh  đƣợc.  Điều  này  bây  giờ  chúng  ta  đã  biết, 

cũng tức là nói, Phật A Di Đà đã  tạo nên thế giới Cực Lạc nhƣ thế nào. Ngài có lý 

tƣởng, ngài có hoài bảo, hy vọng giúp đỡ tất cả chúng sanh, đều có thể chứng đƣợc quả 

Phật  viên  mãn  ngay  trong  đời này. Nếu  nói nhƣ  hiện nay, nghĩa  là  trong đời  này  lấy 

đƣợc học vị cao nhất, nhƣ vậy mọi ngƣời dễ hiểu hơn. 

Ngƣời thầy quá tuyệt, ngƣời thầy đƣa ngài đi tham quan, khảo sát. Trong pháp 

giới hƣ không giới, đƣa ngài đi xem qua tất cả cõi nƣớc của chƣ Phật, thời gian rất dài, 

thời gian dài vô cùng. Mỗi quốc độ đều đến tham quan, trong này có thiện có ác, dùng 

sở trƣờng và bỏ sở đoản của ngƣời khác, bằng cách đó kiến tạo nên thế giới Cực Lạc. 

Cho nên sự kiến tạo của thế giới Cực Lạc, là tập đại thành những gì tốt đẹp của trong 

tất cả thế giới Chƣ Phật. Trong thế giới Chƣ Phật có chỗ nào không tốt, ngài đều không 

áp dụng, những gì tốt đẹp ngài đều áp dụng, là tạo thành nhƣ thế. Cho nên thế giới này 

trở thành vô cùng thù thắng. 

Điều kiện nhập học lại rất thấp, không cao. Hay nói cách khác, mọi ngƣời đều có 

thể đến đó. Điều kiện nhập học chỉ có ba chữ, gọi là tín hạnh nguyện. Điều đầu tiên là 

phải tin thật, phải tin vào Phật Di Đà, nếu nhƣ không tin thì hết cách, đầu tiên là phải 

tin. Thứ hai là hy vọng đến thế giới đó, rất muốn đi. Thứ ba là hạnh, ngài chỉ có một 

phƣơng  pháp  là khuyên  quý vị niệm  Phật  A  Di  Đà,  niệm  danh  hiệu  của  Phật.  Danh 

hiệu của Phật, trên thực tế gọi là tín hiệu. Nhƣ chúng ta du hành trong vũ trụ vậy, đây 

là một tín hiệu. Trong tâm chỉ cần giữ tín hiệu này, đƣờng hàng không sẽ không có sai 

lầm. Đây chính là từ đƣờng hàng không để chúng ta đến đƣợc thế giới Cực Lạc, nếu 

chúng ta bỏ tín hiệu này, ta sẽ đi sai, không đến đƣợc mục đích. Từng giờ từng phút 

trong tâm không lìa Phật A Di Đà, nhƣ vậy mới đến đƣợc, chính là ý này. Cơ duyên 

thuần thục, những lời Đức Phật nói đều trở thành hiện thực, ngài đến tiếp dẫn quý vị. 

Quý vị đầy đủ điều kiện này, ngài sẽ đến dón tiếp. Ở đây thành lập nên thế giới Cực 

Lạc. 

Tỳ kheo Pháp Tạng là tiền thân của Phật A Di Đà, đặc biệt đến chỗ này để báo 

cáo với thầy, thế giới Cực Lạc đã kiến tạo xong, kiến tạo thành công. Thầy hoan hỷ, 

cho nên nói: “Bây giờ chính đã phải lúc”, bây giờ đã đến thời điểm. “Ông nên nói đầy 

đủ”, ông nên nói với mọi ngƣời, đem tình hình ở thế giới Cực Lạc, nói cụ thể với mọi 

ngƣời. “Khiến đại chúng hoan hỷ”, không ai không hoan hỷ. “Cũng khiến đại chúng 

nghe pháp xong đƣợc lợi ích lớn”. Vì sao vậy? Vì mọi ngƣời nghe đƣợc báo cáo của 

quý  vị, nhất  định  nâng  cao  cảnh  giới, khen  ngợi  biểu  dƣơng, chiêu sinh  giúp  quý  vị. 

Giới thiệu ngƣời khác đến học tập ở chỗ quý vị, đây là điều nhất định. Những ngƣời 

đƣợc giới thiệu đều thành tựu cả, đó chính là đƣợc lợi ích lớn. “Đây là biểu trƣng Nhƣ 

Lai  khuyến  khích  tuyên  thuyết  phổ  lợi  đại  chúng”,  đại  chúng  này  là  đại  chúng  của 

mƣời phƣơng thế giới. 

Bên  dƣới  là  lời  của  Hoàng  Niệm  Lão:  “Hai  chữ  đại  chúng  rộng  nhiếp  cả  hội 

chúng đƣơng thời”, đƣơng thời những đại chúng trong đại hội Phật Bồ Tát. “Và tất cả 

phàm phu trong đời vị lai, nhị thừa và Bồ Tát. Ngày nay phàm phu chúng ta cũng đều 

ở trong đó”. Câu này rất quan trọng, nên biết ngày nay chúng ta mở kinh điển ra, mọi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              166/21 

ngƣời cùng nhau học tập, chúng ta cũng tham gia trong hội này, hội này có phần của 

chúng ta. 

“Khiến tất cả đại chúng đƣợc nghe, phát nguyện vãng sanh, nhanh chóng ra khỏi 

biển khổ sanh  tử”. Nhanh chóng là trực tiếp, không đi  đƣờng vòng, trực tiếp  vƣợt ra 

khỏi biển khổ sanh tử. Biển khổ sanh tử, chính là chúng ta nói luân hồi lục đạo, quý vị 

đã vƣợt qua tất cả. “Cho nên khiến đại chúng đều hoan hỷ, cũng khiến đại chúng đƣợc 

lợi ích, rộng phát nguyện của Phật Di Đà. Học theo hạnh nguyện của Pháp Tạng, nhiếp 

thủ cõi Phật, đầy đủ đại nguyện”. Chúng ta đọc điều này cần phải học tập, phải hành trì. 

Đối với hiện tiền chúng ta mà nói, quý vị xem ở đây, chúng ta lãnh hội một cách 

sâu  sắc.  Dạy  học  trong  Phật  pháp  tâm  lƣợng  rất  lớn,  gọi  là  “tâm  bao  thái  hƣ,  lƣợng 

châu sa  giới”. Tâm  họ thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác. Từ  bi của họ là thanh tịnh 

bình đẳng, là biến pháp giới hƣ không giới, hy vọng mỗi chúng sanh đều sớm ngày 

thành Phật, toàn tâm toàn lực giúp đại chúng. Quý vị xem trong cõi nƣớc của Chƣ Phật, 

tạo  nên  một  điểm  mô  phạm,  thế  giới  Cực  Lạc  chính  là  điểm  mô  phạm,  điều  này  rất 

quan trọng! Không có điểm này, dù nói nhiều mọi ngƣời cũng không tin. Bây giờ khi 

đã xây dựng thành công điểm mô phạm này, lợi ích chúng sanh rất lớn! 

Chúng ta quay đầu nhìn lại lịch sử Trung quốc, 5000 năm trƣớc có ý này chăng? 

Có, từng xuất hiện. Trong Lễ Ký, thiên Lễ Vận Đại Đồng, xã hội đại đồng không phải 

lý tƣởng, trong thời cổ đại từng xuất hiện. Rõ ràng nhất là có văn tự ghi chép, ít nhất là 

ba triều đại: Nghiêu vƣơng_Đƣờng Nghiêu, Ngu Thuấn, Đại Vũ. Ba đời này là xã hội 

đại đồng.  Đó là hình thức nhƣ thế nào? Cũng là một điểm mô phạm, điểm mô phạm 

của họ lớn bao nhiêu chúng ta không biết, vì trong lịch sử không có ghi chép, không 

thấy ghi chép điều này. Nếu khảo sát có thể biết đƣợc, những cổ tích này ở Trung quốc 

đều có thể tìm thấy. 

Thƣơng Thang và Chu Văn Vƣơng có ghi chép, điều này mọi ngƣời đều rõ ràng. 

Thƣơng Thang có 70 dặm, chƣ vị nên biết, thƣớc đo đạc thời đó ngắn hơn bây giờ. 

Chúng ta từng thấy trong sách cổ, ngƣời xƣa mình cao tám thƣớc, tám thƣớc là thƣớc 

của thời nhà Chu, hơn sáu thƣớc bây giờ một chút. Quý vị sẽ biết, 70 dặm của thời đó, 

có thể chỉ bằng 40 dặm bây giờ. Chu Văn Vƣơng 100 dặm, cũng không quá 60 dặm. 

Phạm vi không lớn, không bằng một huyện bây giờ, chắc bằng khoảng một thị trấn bây 

giờ. Quốc độ của họ chỉ lớn chừng đó, nhƣng nền chính trị của họ tổ chức rất tốt. Nhân 

dân  trong  khu  vực  của  họ, thật  sự  thực  hành  Ngũ  luân, ngũ  thƣờng, tứ  duy, bát  đức, 

dạy rất hay! 

Điểm mô phạm này tốt, thì những tiểu quốc lân cận khác_chƣ vị phải biết, Trung 

quốc thời đó chƣa thống nhất, đều là các nƣớc nhỏ, gọi là 100 dặm chƣ hầu. Vào thời 

nhà  Tần  Trung  quốc  mới  đƣợc  thống  nhất,  đến  thời  nhà  Hán  mới  thật  sự  thống  nhất 

củng  cố.  Về  sau  mãi  đến  bây  giờ  đều  duy  trì  sự  thống  nhất,  quả  thật  rất  đáng  quý, 

không đơn giản. 

Cho nên trong lịch sử chúng ta đọc đƣợc, thời nhà Chu có 800 chƣ hầu, nghĩa là 

hơn 800 quốc gia, phạm vi lớn bao nhiêu? Trên thực tế là từ lƣu vực Hoàng hà đến lƣu 

vực Trƣờng giang, chƣa đến Mễ giang. Nghĩa là mảnh đất Trung nguyên này có hơn 

800  quốc  gia, tôn  Thang  và  Chu  làm  thiên  tử,  thiên  tử  không  có  quyền  cai  quản.  Là 

mọi ngƣời ngƣỡng mộ quý vị, tôn xƣng quý vị làm thiên tử. Quý vị là tấm gƣơng tốt 

của chúng tôi, những tiểu quốc này có vấn đề gì đều thỉnh giáo họ. Trong Kinh Thƣ ghi 

chép: “Thang lấy 70 dặm mà làm vua thiên hạ”, đó chính là làm tấm gƣơng tốt nhất 

cho thiên hạ, chính là ý này. Nhà Chu lấy 100 dặm. Cho nên hiện nay điều bức thiết 

nhất  là  một  điểm  mô  phạm  của  truyền  thống  văn  hóa  xƣa.  Nếu  làm  đƣợc  điều  này, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              167/21 

ngày nay mỗi quốc gia trên toàn thế giới đều đến khảo sát, đều đến xem xét, đều đến 

học tập theo quý vị. Vì sao quý vị làm tốt đến thế, nhân dân ở đây sao lại lễ phép đến 

thế, cuộc sống  đều rất  an  lạc hạnh phúc. Khiến ngƣời khác  ngƣỡng  mộ, là quý vị đã 

thành  công. Một điểm  thành công, sẽ  giống  nhƣ  đƣơng thời Chu  thiên tử và  Thƣơng 

vƣơng vậy, trở thành một khu vực, một ngƣời lãnh đạo đƣợc ngƣỡng mộ và tôn trọng 

trên toàn thế giới. Trên thực tế, bây giờ chính là nhƣ Trung quốc thời đó, chỉ mở rộng 

thêm một chút mà thôi. Là thật, không phải giả. Cho nên điểm mô phạm rất quan trọng. 

Quý vị xem điểm mô phạm này của Phật, thế giới Cực Lạc là điểm mô phạm của 

cõi  nƣớc  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai.  Đây  là  nói  pháp  thế  xuất  thế  gian  không  có  hai  pháp, 

nguyên lý nguyên tắc là tƣơng đồng. Ngày nay khó khăn lớn nhất, là đã bỏ quên truyền 

thống  văn  hóa  xƣa  gần  100  năm,  đã  lơ  là  không  biết  mấy  đời.  Khó  khăn  lớn  nhất  là 

ngƣời bây giờ không hiểu về đất nƣớc của mình, đây là khó khăn lớn nhất. Nếu quý vị 

hỏi thời cổ đại là gì? Không biết, vừa mở miệng là nói họ là phong kiến, họ là mê tín, 

họ rất lạc hậu, họ là nô lệ của nhân dân, ngƣời thời này đều nói cổ nhân nhƣ thế. Hoàn 

toàn sai lầm. Làm gì có thánh nhân nô lệ nhân dân? Cho nên ngày nay nhận thức về tổ 

tông, nhận thức về truyền thống văn hóa là điều quan trọng nhất. Bây giờ sự hiểu biết 

của chúng ta thậm chí không bằng ngƣời nƣớc ngoài. Nếu ngƣời nƣớc ngoài không có 

nhận  thức  đối  với  truyền  thống  văn  hóa  xƣa,  Townenbe  không  thể  nói  ra  đƣợc:  Giải 

quyết vấn đề xã hội thế giới của thế kỷ 21, cần đến học thuyết Khổng Mạnh và đại thừa 

Phật pháp. Sao ông ta có thể nói đƣợc nhƣ thế? Ngƣời ta biết, còn chúng ta không biết. 

Chúng ta không nhận thức đƣợc, tội lỗi này rất nặng, ngƣời xƣa gọi đây là đại bất hiếu. 

Nếu con ngƣời không có hiếu, bất hiếu cha mẹ, bất kính sƣ trƣởng, họ sẽ gặp họa hoạn, 

nguyên nhân gì? Hiếu thân tôn sƣ là nền tảng vững chắc của pháp thế xuất thế gian, là 

căn nguyên của mọi hạnh phúc viên mãn. Nền tảng bị hủy diệt, đó chính là diệt vong, 

nhƣ vậy là hết cứu. 

Trong Phật pháp nói, mỗi ngƣời đều là ngƣời tốt, mọi việc đều là việc lành, quý vị 

nói  đó  là  cảnh  giới  gì?  Là  tâm  lƣợng  nhƣ  thế  nào?  Nho  giáo  và  Phật  giáo  đều  chủ 

trƣơng lấy đức báo oán, không phải lấy oán báo oán, không phải vậy, là lấy đức báo 

oán, hóa giải oán hận, không nhớ chuyện ác đã qua. Quý vị xem, những giáo huấn này 

quan trọng biết bao! 

Cho nên hai câu nói của Townenbe_khi tôi ở Anh, ngồi cùng các nhà Hán học, tôi 

nói  với  họ  lời  của  Townenbe  không  sai.  Chúng  ta  phải  tìm  lại  ba  nền  tảng  của  Nho 

Thích Đạo, đây là nền giáo dục phổ thế. Tinh thần của Khổng Mạnh, tinh thần của đại 

thừa là gì? Chúng ta dùng một câu nói đơn giản, để mọi ngƣời dễ nhớ. Tinh thần của 

Khổng Mạnh có bốn chữ là nhân nghĩa trung thứ, rất dễ nhớ! “Khổng nói thành nhân, 

Mạnh nói thủ nghĩa. Đạo của Phu tử chỉ có trung thứ mà thôi”, áp dụng bốn chữ này là 

đƣợc.  Nhân là thƣơng  ngƣời,  nghĩ đến bản  thân phải nghĩ đến  ngƣời khác.  “Vật  mà 

mình  không  muốn  đừng  đem  cho  ngƣời  khác”,  nhân  là  thƣơng  ngƣời,  thƣơng  ngƣời 

sao có thể hại ngƣời? Đâu có đạo lý này? “Nghĩa” là tuân thủ đạo lý. Khởi tâm động 

niệm  ngôn  ngữ  tạo  tác  hợp  tình,  hợp  lý,  hợp  pháp  gọi  là  nghĩa,  chu  đáo  mọi  bề. 

“Trung”, trung nghĩa là nhất tâm, không thiên lệch không tà ngụy. “Thứ”, thứ là tha 

thứ cho ngƣời khác. Bất luận là ai, làm việc sai trái đến đâu, phạm tội lớn đến đâu, đều 

phải tha thứ cho họ. Đừng trách cứ, đƣơng nhiên càng không thể xử phạt họ, vì sao vậy? 

Vì không ai dạy họ. Không ai dạy họ, họ làm sai thì phải tha thứ họ, họ không hiểu. 

Chúng ta bỏ quên nền giáo dục này đã 100 năm, mấy đời đều không biết. 

Trong kinh này Đức Phật nói rất hay: “Tiên nhân bất thiện, vô tri”, tiên nhân là ai? 

Là cha mẹ, ông bà, ông bà cố, họ không biết. “Không hiểu đạo đức, không có ngƣời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              168/21 

dạy, đừng nên trách họ”, ngƣời đời sau phạm sai lầm này đừng nên trách họ, phải nhƣ 

thế nào? Phải dạy họ, dạy thật tốt. 

Chúng  tôi  làm  thí  nghiệm  ở  Thang  Trì,  khiến  chúng  tôi  cảm  thấy  vô  cùng  kinh 

ngạc,  con  ngƣời  sao  dễ  dạy  đến  thế!  Mới  dạy  Đệ  Tử  Quy  ba  tháng,  họ  thật  sự  thực 

hành, lƣơng tâm khởi lên, không còn muốn làm chuyện xấu nữa, làm chuyện xấu cảm 

thấy nhƣ thế nào? Cảm thấy mất mặt, cảm thấy sỉ nhục. Điều này chứng minh lời của 

tổ tông không sai: “Nhân chi sơ, tánh bản thiện”. Cho nên chúng tôi làm thí nghiệm ở 

Thang Trì, chứng minh hai vấn đề. Thứ nhất là tánh ngƣời vốn thiện, một điều nữa là 

con ngƣời rất dễ dạy. Nếu không dạy họ thì không còn cách nào khác, nếu nhƣ chịu 

dạy  họ  sẽ  không  khó  khăn  lắm.  Thí  nghiệm  của  chúng  tôi  đã  thành  công,  quả  thật 

không đơn giản, chúng tôi đã phát biểu báo cáo thí nghiệm này tại Liên Hiệp Quốc, 

giới  thiệu  cho  toàn  thế  giới.  Cho  nên  hiện  nay  có  nhiều  nơi  đều  đang  thƣởng  thức, 

muốn làm một điểm thí nghiệm, tốt, rất khó đƣợc. Bây giờ Úc Châu muốn thí nghiệm, 

Indonesia cũng muốn làm thí nghiệm, Malaysia cũng dự định làm, Đài Loan đang làm, 

là việc tốt. Không cần lớn, một khu vực nhỏ là đƣợc. Trung quốc cũng có ngƣời nói 

với tôi, họ muốn làm thí nghiệm, nói với tôi muốn làm ba điểm. Tôi nói không đƣợc, 

ba điểm quý vị không làm tốt đƣợc, tập trung toàn bộ sức mạnh vào một điểm. Làm tốt 

một điểm, ít nhất phải trên mƣời năm đến 20 năm, mới có thể làm điểm thứ hai, đừng 

gấp gáp phát triển, vì sao vậy? Quý vị không đủ sức. Nếu một điểm có thể làm đƣợc 

hai ba mƣơi năm, khá vững chắc, có thể phát triển điểm thứ hai, điểm  mô phạm rất 

quan trọng! 

Cho  nên  ở đây  chúng  ta  cũng  nên phát_phổ phát, mọi ngƣời đều phổ biến phát. 

“Phát nguyện của Di Đà”. Nguyện của Phật Di Đà chỉ có một việc, là giúp tất cả chúng 

sanh  khổ  nạn,  giúp  tất  cả  chúng  sanh  mê  hoặc  nhanh  chóng  giác  ngộ.  Dùng  phƣơng 

pháp  gì?  Dạy  học,  dạy  nhƣ  thế  nào?  Bắt  đầu  thực  hành  từ  bản  thân,  nhất  định  phải 

dùng thân giáo làm nền tảng. Khổng tử dạy học thành công, Đức Phật Thích Ca Mâu ni 

dạy học thành công. Đây là điều lúc tôi làm thí nghiệm ở Thang Trì, ngày đầu tiên tôi 

nói với các thầy cô. Tôi nói bây giờ quý vị đều là thầy cô giáo, thầy cô giáo gì? Thầy 

cô giáo thánh hiền, tôi xƣng hô với họ nhƣ thế. Tôi nói Khổng tử dạy học thành công, 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học thành công, dựa vào điều gì? Bản thân đã thực 

hành  đƣợc  điều  đó.  Trong  Đệ  Tử  Quy  tổng  cộng  nói  đến  113  vấn  đề,  nếu  bản  thân 

không thực hành thì không thể dạy ngƣời khác, ngƣời ta không tin, trƣớc tiên quý vị 

phải thực hành nó. Tôi nói điểm khác nhau giữa thánh nhân và phàm phu chúng ta, bản 

thân họ làm đƣợc rồi mới nói, đây là thánh nhân. Nói bản thân nhất định làm đƣợc, đây 

là hiền nhân. Nói nhƣng bản thân không làm đƣợc, đó gọi là gạt ngƣời. Thầy giáo gạt 

ngƣời sẽ không thành công, thầy giáo thánh nhân nhất định thành công. Đây là yêu cầu 

của tôi đối với các thầy cô giáo. Lúc đó chỉ có 37 thầy cô giáo, chƣa đến 40 ngƣời. Tôi 

yêu  cầu  họ  bốn  tháng  là  thực  hành  đƣợc,  không  ngờ  họ  quả  thật  không  phụ  lòng  tổ 

tông, không phụ truyền thống văn hóa, hai tháng là họ hoàn thành. Tôi đúng là rất cảm 

kích, rất khó đƣợc! Hai tháng đã thực hành đƣợc Đệ Tử Quy, nói với tôi bƣớc tiếp theo 

làm  gì?  Tôi  nghe  đƣợc  tin  tức  này  quả  là  cảm  kích  rơi  nƣớc  mắt,  ngoài  sức  tƣởng 

tƣợng.Tôi nói rất tốt, mọi ngƣời đều đã thực hành đƣợc, vậy thì vào thực hành trong 

mỗi gia đình ở nông thôn. Vì trấn này ở nông thôn, nó có 12 thôn, thầy cô giáo đi vào 

trong mỗi nhà ở nông thôn để biểu diễn. Quý vị đi vào nhà đó, thấy ngƣời già giống 

nhƣ cha mẹ mình, bản thân mình là con cái của họ. Bây giờ ta đi làm, tan sở trở về nhà, 

khi về nhà dùng thái độ nhƣ thế nào đối với cha mẹ. Thực hành theo Đệ Tử Quy, điều 

này khiến  mọi ngƣời cảm động. Ngƣời già ở nông thôn đều cảm động rơi nƣớc mắt, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              169/21 

cảm thấy mình chƣa dạy tốt con cái, thầy cô quý vị tốt hơn con cái chúng tôi. Con cái 

của  họ  nhìn  thấy  cũng  cảm  động,  chúng  ta  có  lỗi  với  cha  mẹ,  bất  hiếu  với  cha  mẹ, 

không đƣợc nhƣ các thầy cô. Nhƣ vậy đã làm họ cảm động, đi vào từng nhà ở nông 

thôn để thể hiện tinh  thần  của  Đệ  Tử  Quy.  Ba  mƣơi  mấy  thầy  cô  giáo  này  luân lƣu 

trong  12  thôn  trang,  nhƣ  vậy  là  hai  tuần  một  vòng.  Sau  đó  tuyên  bố  với  mọi  ngƣời 

trung tâm mở lớp học, tự nhiên họ đến học, vì sao vậy? Vì họ đã biết! Đi vào từng nhà 

ở nông thôn chính là phƣơng pháp chiêu sinh của chúng tôi. Chúng ta làm sao để phổ 

biến truyền thống văn hóa. Trƣớc tiên tôi làm cho quý vị thấy, sau đó mới mời quý vị 

đến học tập. Ba tháng, chƣa đến bốn tháng, nếp sống của trấn này xuay chuyển 180 độ. 

Rõ ràng mức độ phạm tội giảm nhẹ, giảm ít rất nhiều, chuyện trộm cắp hầu nhƣ không 

có.  Ngƣời  ngƣời  đều  nhƣờng  nhịn  nhau,  không  tranh  giành.  Ngƣời  đòi  ly  hôn  cũng 

không ly hôn, gia đình hòa thuận, quan hệ mẹ chồng nàng dâu đều rất tốt, làng xóm 

giao  tiếp  đều  rất  có  lễ  độ,  đều  biết  nhƣờng  nhịn  nhau.  Trƣớc  đây  là  tranh,  việc  nhỏ 

cũng  không  nhƣờng  nhịn  nhau,  bây  giờ  đôi  bên  nhƣờng  nhịn  nhau.  Khi  tôi  ở 

HongKong, họ đƣa tin tức này cho chúng tôi, gọi điện nói với chúng tôi, đây là việc tốt, 

tôi nói điều này rất khó đƣợc. Tôi liền suy nghĩ, làm sao để giới thiệu cho Liên Hiệp 

Quốc? Cho nên tôi cảm thấy, chúng tôi làm điều này không phải năng lực của chúng 

tôi, nhờ tổ tông gia trì, Tam bảo gia hộ. Hai tháng sau, Liên Hiệp Quốc đến tìm tôi, cơ 

hội của chúng tôi đã đến, có đƣợc một cơ hội nhƣ thế. Ở Paris, tổng bộ tổ chức giáo 

khoa văn Liên Hiệp Quốc, chúng tôi làm triển lãm ba ngày. Chỉ làm công tác báo cáo ở 

tiểu trấn Thang Trì mất hết tám tiếng, nói rất tƣờng tận. Sau hội nghị, lƣu lại ở tổ chức 

giáo khoa văn, có đại biểu đặc sứ của 192 quốc gia, đều hy vọng đƣợc đến Thang Trì 

khảo sát, tham quan. Quý vị xem, một điểm nhỏ nhƣ thế, nhƣng nó sản sanh tác dụng 

rất lớn. Cho nên chúng tôi rất chờ đợi quốc gia làm việc này, chúng tôi đã làm ra tấm 

gƣơng, mọi ngƣời đã có niềm tin, hy vọng quốc gia làm việc này. Nếu quốc gia làm 

trƣớc một điểm, sau điểm thí nghiệm đó quốc gia dần dần có thể làm mƣời điểm, hai 

mƣơi điểm. Tôi tin một năm sau xã hội sẽ an định, ảnh hƣởng trên toàn thế giới. Văn 

hóa truyền thống xƣa, toàn thế giới sẽ sanh khởi tín tâm, thật sự học theo Trung quốc. 

Đó chính là Townenbe nói, thế kỷ 21 là thế kỷ của ngƣời xƣa. Câu nói này của ông ảnh 

hƣởng rất lớn, vì sao vậy? Ngƣời khác không biết dụng ý thật sự trong câu nói của ông, 

cho rằng sau khi Trung quốc quật khởi sẽ báo thù. Trong quá khứ họ đến xâm chiếm 

Trung  quốc, bây  giờ họ khởi lên  nhất  định  phải  trả thù, phải  rửa  hận, cho  nên ngƣời 

nƣớc ngoài đều sợ hãi. Thật ra họ không hiểu ý của Townenbe, những gì Townenbe 

nói là thật. Trung quốc quật khởi là quật khởi về văn hóa, không phải quân sự, không 

phải khoa học kỹ thuật, cũng không phải công thƣơng nghiệp. Là văn hóa, văn hóa có 

thể giải quyết vấn đề, ngoài văn hóa ra, không có phƣơng pháp nào có thể giải quyết 

đƣợc. Chúng ta phải biết điều này, cũng phải khiến cho ngƣời trên toàn thế giới biết, để 

mọi  ngƣời  an  tâm,  cố  gắng  tìm  lại  nền  văn  hóa  truyền  thống  này.  Đƣơng  nhiên  trên 

quốc tế chúng ta cũng không thể chuyên nói về văn hóa xƣa này, chuyên nói về truyền 

thống văn  hóa xƣa, ngƣời ta  không phục. Cho nên bây  giờ  chúng ta  gọi  là đề xƣớng 

truyền thống văn hóa của mỗi dân tộc, truyền thống văn hóa của mỗi Tôn giáo, chúng 

ta đều học.Tìm cái chung trong cái riêng, để giúp thế giới này hóa giải xung đột, khôi 

phục  trở  lại  nền  an  định  cho  xã  hội  trên  toàn  thế  giới, thế  giới  hòa  bình.  Có  thể  làm 

đƣợc, không phải không làm đƣợc. Điểm thí nghiệm đặt ở vị trí hàng đầu, không có 

điểm này rất khó nói, cho nên điểm này quan trọng hơn bất kỳ điều gì khác. 

Mấy năm trƣớc, còn có tinh thần để nghĩ đến những vấn đề này, bây giờ tuổi tác 

đã lớn, tinh thần này cũng không còn. Cho nên bây giờ phải dựa vào đời sau, bản thân 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              170/21 

tôi những năm còn lại chuyên môn giảng kinh, ngoài việc giảng kinh ra tôi không làm 

gì cả. Chƣ vị nên biết, giảng kinh rất quan trọng, trong kinh điển rất nhiều điều hay, rất 

nhiều tin tức. Đối với cá nhân, đối với gia đình, đối với xã hội, đối với quốc gia, đối 

với thế giới đều có giúp ích. Kinh không thể không giảng, giảng kinh an vui hơn tất cả. 

Thầy  Phƣơng  nói  với  tôi,  hƣởng  thụ  cao  nhất  của  đời  ngƣời  là  gì?  Ngày  ngày 

giảng  kinh  là  hƣởng thụ  cao  nhất  của đời  ngƣời, pháp  hỷ  sung  mãn!  Rất  nhiều  đồng 

học cùng chí hƣớng nhƣ thế, mọi ngƣời cùng nhau chia sẽ, điều này an vui biết bao, 

thế gian này đi đâu để tìm. 

Cho nên phải phát nguyện của Phật Di Đà, phải học hạnh của tỳ kheo Pháp Tạng. 

Không những có nguyện, mà chúng ta phải hành trì. Cần phải thực hành, thật sự muốn 

giúp quốc gia này, giúp dân tộc này, giúp toàn thế giới đi đến an định hòa bình. Giúp 

toàn thế giới, tƣơng lai đều có thể đi đến đâu? Học tập của thánh nhân. Học, dạy học 

đây là dạy học của thánh nhân, thành tựu của học sinh, bậc thứ nhất là thánh nhân, bậc 

thứ hai là hiền nhân, bậc thứ ba là quân tử. Thánh hiền, quân tử cũng là danh xƣng của 

ba học vị. Giáo dục nhƣ thế quý vị có thể tƣởng tƣợng đƣợc, chính trị là chính trị của 

thánh hiền, chế độ là chế độ của thánh hiền, xã hội là xã hội của thánh hiền. Đây là thật, 

không  phải  giả.  Nhƣ  vậy  mới  thật  sự  hiểu  biết  về  văn  hóa  xƣa,  không  còn  gọi  nó  là 

phong  kiến,  là  mê  tín,  là  chuyên  chế  nữa,  không  có.  Ngày  xƣa  có  những  hiện  tƣợng 

này đều là hôn quân cuối thời đại, họ làm gì? Hƣởng thụ tài sắc danh thực thùy của cá 

nhân, họ liền mất nƣớc. 

Trong cung đình tiếp thu nền giáo dục gì? Là giáo dục thánh hiền, chúng ta không 

thể không biết điều này. Khi hiểu rồi, quý vị mới sanh khởi tâm cung kính đối với các 

bậc thánh hiền, mới hiểu đƣợc họ. Cho nên ngày xƣa hoàng đế chịu trách nhiệm của 

hoàng đế, ngày họ nhậm chức gọi là đăng cơ, là ngày nhậm chức. Việc đầu tiên là gì? 

Lập thái tử, tức chọn ngƣời kế vị tiếp theo. Mời ngƣời có đức hạnh nhất, có học vấn 

nhất trong quốc gia, làm thầy giáo dạy họ. Các con em của văn võ bá quan cùng học 

với họ, chính là rƣờng cột đời kế tiếp của triều đình, đang vun bồi họ. Dùng tâm vun 

bồi nhƣ thế từ đời này qua đời khác. Chỉ cần những học sinh này tuân thủ giáo huấn 

của tổ tông, tuân thủ lời dạy của thầy giáo, mỗi ngƣời đều là thánh hiền quân vƣơng. 

Trái với đạo đức, chúng ta gọi là bất hiếu cha mẹ, phản bội sƣ đạo, hoàng đế này chính 

là vị hoàng đế cuối cùng của thời đại. Họ sẽ bị nhân dân lật đổ, thay đổi triều đại. 

Thầy tôi là ông Phƣơng Đông Mỹ nói rằng, pháp thời nhà Chu định rất hay, pháp 

trị quốc là Chu Lễ, do Chu Công biên soạn. Chu Công là thánh nhân, là ngƣời Khổng 

Tử khâm phục nhất, bộ sách này là Chu Công biên soạn. Thầy tôi nói, nếu con cháu 

đời  này  qua  đời khác  của nhà  Chu, đều  tuân  thủ bộ  pháp điển  này,  không giám  trái 

phạm, thầy nói bây giờ vẫn là nhà Chu. Vì sao vậy? Chúng ta lật sách này ra xem sẽ 

hiểu,  từng  câu  từng  chữ  đều  nghĩ  cho  nhân  dân,  không  có  vì  mình,  cho  nên  đây  là 

thánh nhân. 

Các quốc vƣơng ngày xƣa, ba chữ thiên bẩm là sứ mạng của họ: “Quân thân sƣ”. 

Quân nghĩa là lãnh đạo, quý vị lãnh đạo nhân dân trong quốc gia này đi về đâu. Đem 

đến cho họ hạnh phúc, mỹ mãn, an vui, lãnh đạo theo phƣơng hƣớng này là đúng. Thân, 

quý vị là cha mẹ của dân, họ là con dân của quý vị, quý vị phải cố gắng vun bồi họ. Sƣ 

là thầy, quý vị là thầy, nên cố gắng dạy họ. Quý vị xem, nuôi dƣỡng trăm họ, dạy bảo 

trăm họ, lãnh đạo trăm họ, dẫn dắt đến xã hội của thánh hiền. Ba chữ này là thiên chức 

của họ, họ không làm đƣợc, không làm tốt ba chữ này, nhƣ vậy chắc chắn mất nƣớc, 

nƣớc mất nhà tan. Thực hiện tốt ba chữ này, có thể làm tốt sáu bảy mƣơi phần trăm, 

chính là hoàng đế tốt. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              171/21 

Cho nên ngày nay chúng ta phải nhận thức truyền thống văn hóa xƣa, phải nhận 

thức về tổ tông, chúng ta không thể từ bỏ tổ tông Hán tộc này, tôi tin rằng cùng một tổ 

tiên, là Viêm Hoàng Thế Trụ. Viêm đế là Thần nông thị, sớm hơn nữa là Phục hy thị, 

đây là một hệ thống, đều là đời sau của Phục Hy, đều là con cháu của Viêm Hoàng. 

Nếu quý vị xem gia phổ, nhất định quý vị nhìn thấy, tìm lại tổ tông trƣớc đó là ngƣời 

một nhà. 

Họ này của tôi, gia phổ của tôi vẫn còn, rất may mắn còn bảo lƣu đƣợc cuốn gia 

phổ này. Tổ tông là Hoàng Đế, từ Hoàng Đế tính đến đời của chúng ta, đến đời này là 

136 đời, 4500 năm. Vào thời Hoàng Đế, ông có 25 ngƣời con. Lúc đó có 40 họ, về sau 

phát triển_Tôi tin trong Bách Gia Tánh, hơn 400 họ đều là ngƣời một nhà. Bây giờ Họ 

ở Trung quốc, bao gồm dân tộc thiểu số, tổng cộng có hai vạn bốn ngàn họ. Cho nên 

bên dƣới chúng ta là “Vạn Tánh Tiên Tổ Kỷ Niệm Đƣờng”, không phải là trăm họ, là 

hơn hai vạn bốn ngàn họ. 

Một dân tộc lớn nhƣ thế, nền văn hóa lịch sử lâu dài, trên thế giới không tìm đƣợc 

nhà thứ hai. Cần phải yêu dân tộc, yêu quốc gia, yêu truyền thống văn hóa, đặc biệt là 

đại thống nhất, ngƣời ngoại quốc rất hâm mộ điều này. Vì nhất thống nghĩa là không 

có chiến tranh. 

Quý vị xem Townenbe và Trì Điền Đại Tác ngƣời Nhật nói chuyện. Tôi đã xem 

CD này, trong đó có một đoạn nói đến, làm sao để tiêu diệt chiến tranh trên thế giới? 

Ông nói có một biện pháp hay, là toàn thế giới thống nhất thành một quốc gia, nhƣ vậy 

sẽ không còn chiến tranh. Ai có tƣ cách thống nhất thế giới? Townenbe nói là ngƣời 

xƣa, lý do là gì? Ngày xƣa từ thời nhà Tần thống nhất mãi đến nay, vẫn duy trì đƣợc sự 

thống  nhất.  Ngƣời  xƣa  có  trí  tuệ  thống  nhất,  có  phƣơng  pháp  thống  nhất,  có  kinh 

nghiệm thống nhất, có thành quả thống nhất, ở đây mọi ngƣời đều biết. 

Âu  Châu,  La  Mã  thống  nhất  Âu  Châu  1000  năm,  sau  khi  diệt  vong  không  còn 

thống nhất đƣợc nữa, chỉ có trung quốc duy trì đƣợc. Họ có kinh nghiệm, họ có trí tuệ. 

Trí tuệ, kinh nghiệm ở đâu? Kinh nghiệm ở trong lịch sử, trí tuệ ở trong kinh điển, cho 

nên không thể không đọc kinh sử. Quý vị phải đọc kinh, trí tuệ 5000 năm do quý vị kế 

thừa. Đọc sử, kinh nghiệm 5000 năm cũng do quý vị kế thừa, không tuyệt vời ƣ? 

Từ đây chúng ta không thể không cảm ơn trí tuệ lớn của tổ tông, trí tuệ hơn ngƣời, 

không tìm thấy trên thế giới. Đó là gì? Phát minh văn cổ, đây là trí tuệ đáng nể. Dùng 

phƣơng pháp này để truyền thừa trí tuệ và kinh nghiệm của họ, mấy ngàn năm không 

thay đổi. Cho nên tổ tông biết, ngôn ngữ chúng ta sẽ thay đổi. Văn tự và ngôn ngữ trên 

toàn thế giới là nhất trí, cho nên cách mấy trăm năm, mấy ngàn năm, xem không hiểu 

đƣợc mấy ghi chép đó. Một số nhà khảo cổ học đi khảo cổ vẫn chƣa chắc chính xác. 

Quý vị xem tổ tông chúng ta, họ biết trƣớc điều này, cho nên tách rời ngữ và văn, 

tách rời ngôn ngữ và văn ngôn. Ngôn ngữ là tùy theo thời đại mà thay đổi, tùy theo khu 

vực mà thay đổi, văn ngôn vĩnh viễn không thay đổi. 

Văn ngôn có khó chăng? Không khó. Tôi từng xem, lúc nhỏ tôi từng xem, đầu 

năm dân quốc, học tiểu học, học sinh lớp năm lớp sáu viết văn, viết tập làm văn. Chọn 

bài văn do học sinh tiểu học viết, khoảng mƣời một mƣời hai tuổi. Mƣời tuổi, mƣời 

một  tuổi,  mƣời  hai  tuổi,  khoảng  tuổi  này.  Văn  mà  chúng  viết,  bây  giờ  học  sinh  tốt 

nghiệp  đại  học  khoa  văn,  xem  không  hiểu.  Vì  sao  lúc  đó  trẻ  em  mƣời  tuổi  viết  văn, 

hiện nay sinh viên hai mấy tuổi tốt nghiệp đại học đều xem không hiểu? Không có học! 

Còn chúng học từ nhỏ! 

Tôi học Phật, thầy Lý dạy chúng tôi, vì sao vậy? Học Phật cần phải đọc kinh, kinh 

điển cũng viết bằng văn cổ. Phiên dịch trễ nhất là Nam Tống, sớm nhất là thời nhà Hán, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              172/21 

từ Hán đến Nam Tống 800 năm. Công tác phiên dịch khi kinh Phật truyền đến Trung 

quốc, lƣợng phiên dịch lớn nhất là thời Tùy Đƣờng, chính là Đại Tạng Kinh bây giờ. 

Văn tự rất nhất quán, quý vị không thể không hiểu. 

Phải nhƣ thế nào mới đọc đƣợc văn cổ? Thầy dạy chúng tôi, đọc thuần thục 50 bài 

văn cổ. Lúc đó sách chúng tôi dùng là Cổ Văn Quán Chỉ. Cổ Văn Quán Chỉ có hơn 

300 bài, thầy chọn trong này 100 bài. Có thể đọc thuần thục 50 bài, tiêu chuẩn là phải 

thuộc, quý vị sẽ có năng lực đọc đƣợc văn cổ. Nếu nhƣ có thể thuộc 100 bài, quý vị có 

thể viết  văn. Chúng  tôi  một  tuần  học  một  bài, hai  năm  là  hoàn  thành, hai  năm  chính 

mình có thể viết văn ngôn rất tốt, bởi vậy nó không khó. Ngày xƣa, công việc này là 

lúc học tiểu học, mƣời hai mƣời ba tuổi đã học xong, họ đã làm đƣợc. Không khó, quý 

vị không học mới khó, học sẽ không khó. Công cụ này là chìa khóa vàng, quý vị phải 

lấy đƣợc nó. Quý vị xem Tứ Khố Toàn Thƣ, Đại Tạng Kinh, nếu cầm đƣợc chìa khóa 

vàng này, thì toàn bộ là của quý vị. Không có chìa khóa này, Tứ Khố để đó chỉ để làm 

kiểu, quý vị xem không hiểu, Đại Tạng Kinh cũng không thể thâm nhập đƣợc. Cho nên 

học những kinh sách này đều là cách của cổ nhân, đơn giản nhƣng có hiệu quả. Chúng 

ta chuyên tâm học tập, bỏ ra hai năm công phu. Buông bỏ tất cả, chuyên nghiên cứu cổ 

văn,  nhƣ  vậy  là  cầm  đƣợc chìa khóa, hai  năm  chuyên  đi lấy  chìa khóa này.  Khi lấy 

đƣợc  quý  vị  mới  thấy  cảm  kích  trí  tuệ  của  ngƣời  xƣa,  là  đệ  nhất  trên  thế  giới,  phát 

minh này rất đáng nể! Có thể đem trí tuệ ngàn năm, mấy vạn năm của tiền nhân, truyền 


bá  một  cách  hoàn  chỉnh,  không  có  sai  lầm.  Cho  nên  kinh  điển  là  học  vấn,  lịch  sử  là 

kinh nghiệm. 25 bộ sử của Trung quốc, trải qua bao đời đều ghi chép rất phong phú, 

kinh nghiệm của lịch sử. Có học vấn, có kinh nghiệm mới có thể giải quyết vấn đề. 

Tuổi tác của tôi đã lớn, cổ nhân thƣờng nói: 73, 84 Diêm Vƣơng không mời cũng 

tự đi. Tôi đã 84 tuổi, gọi là tuổi già sắp hết. Đây là thật, không phải giả. Cho nên tất cả 

hy  vọng,  đều  ký  thác  vào  lớp  trẻ  quý  vị.  Học  thật,  làm  thật,  muốn  làm  thánh  nhân, 

muốn làm hiền nhân, muốn cứu vãn dân tộc này, quốc gia này, truyền thống văn hóa, 

cần có hai năm đặt nền tảng. Hai năm thực hành Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập 

Thiện  Nghiệp,  Sa  Di  Luật  Nghi.  Đây  không  phải  để  đọc,  không  phải  học  thuộc,  mà 

phải thực hành đƣợc. 

Học 100 bài cổ văn, lấy đƣợc chìa khóa, nền tảng đức hạnh đã vững vàng, quý vị 

có  nền  móng  của  thánh  hiền.  Cố  gắng  học  tập  kinh  sử,  thành  tựu  không  khó!  Phân 

lƣợng kinh sử quá lớn, không sao đọc hết. Cổ nhân đều nghĩ đến, cổ nhân đem Tứ Khố, 

từ trong Tứ Khố Toàn Thƣ, trích dẫn tinh hoa của nó, lấy những bài hay nhất biên tập 

thành một cuốn sách. Quý vị đọc cuốn sách này, đồng nghĩa với đọc toàn bộ Tứ Khố. 

Sách này đầu năm dân quốc, do nhà sách Thƣơng vụ xuất bản. Lúc đó vừa mới mở cửa, 

đều là đại sƣ quốc học làm công việc này, bảo tồn và phát triển rộng rãi truyền thống 

văn hóa xƣa. Tên của sách này là Quốc Học Trị Yếu, quốc trong chữ quốc gia, học 

trong chữ học tập, trị trong chữ trị lý, yếu là trọng yếu_Quốc Học Trị Yếu, một bộ sách 

tám cuốn dạy nhƣ vậy. Tôi chƣa tìm thấy bộ sách này, nhƣng tôi biết là có bộ sách này. 

Quý vị xem cổ nhân dụng tâm biết bao! 

Trị  quốc  bình  thiên  hạ,  chúng  ta  gọi  là  tu  thân,  tề  gia,  trị  quốc,  bình  thiên  hạ. 

Đƣờng Thái Tông biên soạn một bộ sách, tên là Quần Thƣ Trị Yếu. Tôi rất cảm kích, 

tôi cũng không biết là vị Phật tử nào tặng bộ sách này cho tôi, tôi không biết là ai tặng. 

Tôi mở ra xem, sách này là đầu năm dân quốc, hình nhƣ là năm thứ 19 dân quốc. Tôi 

sinh vào năm 16 dân quốc, lúc tôi bốn tuổi, nhà sách Thƣơng vụ xuất bản bộ sách này. 

Vốn là sách của ngƣời Nhật bản, tôi mở ra xem thì biết là bản của Nhật bản. Hình nhƣ 

bộ sách này chƣa ai đọc đến, nó còn mới, không có dấu lật trang, đã hơn 70 năm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              173/21 

Bây giờ tôi giao bộ sách này cho nhà sách Thế Giới Đài Loan, tôi nhờ họ in 3000 

bộ. Tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. In 3000 bộ sách này để làm gì? Tặng 1000 

bộ cho đảng  cộng sản, tặng  1000 bộ  cho đảng quốc dân, tặng 1000  bộ  cho  đảng dân 

tiến Đài Loan, tặng cho những ngƣời làm chính trị. Tôi lấy tiền đi in, sau khi in xong 

đem tặng cho họ. Làm quan quý vị phải y theo trong này, nhƣ vậy thì thời đại này lại 

trở về nền chính trị của Trinh Quán Đƣờng Thái Tông. 

Sách này là gì? Cũng là từ trong kinh sử tử tập, những gì có liên quan đến đạo lý 

trị quốc bình thiên hạ, hội tập lại một nơi, khoảng hơn 50 vạn chữ. Đọc sách này tức là 

quý vị đã đọc bảy tám mƣơi loại sách hay nhất, hội tập lại một chỗ. Tôi hy vọng nhanh 

chóng in nó ra, bản đẹp, bản này chữ rất rõ ràng, chỉ là hơi nhỏ một chút, bây giờ tôi 

phóng  to  nó  ra.  Phóng  thành  bản  khổ  16,  xem  rất  thoải  mái.  Tôi  không  đọc  nó,  tôi 

không làm điều này, tôi ngày ngày đọc kinh. 

Tôi biết có những bộ sách hay này, tôi chỉ cần tìm đƣợc và lƣu thông số lƣợng lớn 

cúng dƣờng đại chúng. Hy vọng nền văn hóa của chúng ta, có thể đem đến cho thế giới 

sự hòa bình an định. Quan trọng nhất là chúng ta thật sự hiểu biết về truyền thống văn 

hóa, phải hiếu thảo cha mẹ, phải tôn sƣ trọng đạo, tuyệt đối phải tuân thủ luân thƣờng 

đạo lý. 

Các bậc thánh hiền xƣa, tôi tin rằng tuyệt đối không chỉ 5000 năm, 5000 năm là 

có văn tự. 4500 năm trƣớc, Hoàng Đế phát minh văn tự. Trƣớc Hoàng Đế, từ Phục Hy 

vẽ bát quái đến Hoàng Đế khoảng 1000 năm. 1000 năm này vì không có văn tự, cho 

nên trên mai rùa và xƣơng thú có vẽ những thứ này, chúng ta gọi là văn giáp cốt. Từ 

khảo cổ mà nói, có thể khảo chứng Trung quốc 5000 năm. Vì thế tôi tin lời Khổng Tử 

nói, ông nói ông là: “thuật nhi bất tác, tín nhi háo cổ”, câu này đáng để hậu nhân chúng 

ta làm tấm gƣơng. 

Khổng tử đi theo nghiệp dạy học, suốt đời không có sáng tạo, không có phát minh, 

thuật mà không trƣớc tác. Không có sáng tạo, không có phát minh. Hay nói cách khác, 

những gì ông học, những gì ông tu, những gì ông dạy, và những gì ông truyền cho hậu 

thế, đều là của tiên nhân trong quá khứ. Thánh hiền, tổ tông, tƣơng truyền từ đời này 

qua đời khác. Cho nên gọi ông là tập đại thành. 

Truyền thống văn hóa xƣa không thua Ấn độ. Ấn độ có hơn mƣời ngàn năm, tôi 

tin  truyền  thống  văn  hóa  của  chúng  ta  cũng  có  hơn  mƣời  ngàn  năm.  Ngũ  luân,  ngũ 

thƣờng,  tứ  duy,  bát  đức  chắc  chắn  là  tổ  tông  truyền  lại,  không  phải  ngƣời  thời  đại 

Khổng Tử phát minh ra, vì Khổng tử cách chúng ta 2500 năm, nhất định là trƣớc mƣời 

ngàn năm. Những gì truyền bằng miệng rất đơn giản, vì sao? Nhƣ vậy sẽ không có sai 

lầm. 

Quý vị xem Ngũ luân có 20 chữ: “Phụ tử hữu thân, quân thần hữu nghĩa, phu phụ 

hữu biệt, trƣởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”. Quý vị thấy chỉ có 20 chữ, nhƣ vậy sao 

có thể truyền sai đƣợc? Truyền 10 vạn năm cũng không truyền sai. Ngƣời này truyền 

qua ngƣời khác, nó chỉ có vài câu 20 chữ, đây là gì? Đây là nói về mối quan hệ, phải 

hiểu  rõ  quan  hệ  giữa  ngƣời  với  ngƣời.  Ngũ  thƣờng  có  năm  chữ,  nhƣ  vậy  sai  đƣợc 

chăng? Đây là đạo lý làm ngƣời cơ bản, thƣờng là vĩnh viễn không thể mất đi. Nhân lễ 

nghĩa trí tín, quý vị thấy chỉ có năm chữ. Tứ duy có bốn chữ là lễ nghĩa liên sỉ. Bát đức 

có tám chữ, là hiếu để trung tín, nhân ái hòa bình, nhƣ vậy sao có thể quên? Truyền 10 

vạn năm cũng không truyền sai. Quý vị xem lại mấy ngàn năm học thuật đều không ra 

khỏi  phạm  vi  này,  đây  là  cƣơng  lĩnh  chung.  Tứ  thƣ,  Ngũ  kinh,  Thập  tam  kinh  đều 

không  ra  khỏi  phạm  vi  này.  Phân  lƣợng  của  Tứ  Khố  Toàn  Thƣ  nhiều  nhƣ  thế,  cũng 

không ra ngoài phạm vi này. Tinh túy tổ tông lƣu lại, chỉ cần chúng ta làm theo thiên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              174/21 

hạ sẽ thái bình, cá nhân đƣợc hạnh phúc. Còn nhƣ trái phạm những gì cổ nhân dạy, tai 

họa liền theo đến. 

Ngƣời xƣa không phiền phức, ngôn ngữ, văn tự đều đơn giản. Khái quát rõ ràng, 

đây là tiêu chuẩn. Phải đơn giản, phải trọng tâm, còn phải tƣờng tận, rõ ràng, yêu cầu 

bốn tiêu chuẩn này. Đây là gì? Ngôn ngữ hay, văn tự hay, truyền thống hay nhƣ thế. 

Chúng  ta  phải  cứu  thế  giới,  ngày  nay  toàn  bộ  thế  giới  động  loạn,  phải  cứu  thế  giới. 

Muốn cứu thế giới, thì phải cần đến truyền thống văn hóa này, không có nó không thể 

cứu vãn đƣợc. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 



Tập 193 

Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội  

 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang thứ hai trăm hai mươi lăm,  hàng thứ sáu, xem  từ 

chữ “Tịnh Ảnh Sớ” :  

 “Tịnh  Ảnh  Sớ  viết:  Pháp  Tạng  tự  thuyết  kỷ  nguyện,  linh  chư  Bồ  Tát  học  chi 

 đồng phát” (Tịnh Ảnh Sớ chép: “Ngài Pháp Tạng tự nói nguyện của mình xong 

khiến các Bồ Tát học theo Ngài cùng phát nguyện”). Chúng ta hãy đọc tiếp câu kế: 

 “Hựu Hội Sớ vân: Bồ Tát văn chi, tự phát dũng mãnh tâm, bỉ ký trượng phu, ngã 

 diệc  nhĩ.  Bỉ  phát  diệu  nguyện,  ngã  bất  nhĩ  hồ?  Cố  năng  duyên  chi  mãn  túc  đại 

 nguyện  dã” (Lại  nữa,  sách  Hội  Sớ  chép:  “Bồ  Tát  nghe  xong  tự  phát  tâm  dũng 

mãnh. Ông ta là trượng phu, ta cũng vậy, ông ta đã phát nguyện nhiệm mầu, ta 

há  chẳng  bằng  ổng sao?  Vì  vậy, nguyện của  Pháp Tạng  làm  duyên  để  viên  mãn 

đại  nguyện”).  Trong  phần  trên  đã  nói:  Sau  khi  Pháp  Tạng  Bồ  Tát  kiến  lập  thế 

giới  Cực  Lạc  xong,  đến  gặp  thầy  là  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  Như  Lai.  Đương 

nhiên  thầy  đã  biết,  chẳng  nói  thầy  cũng  biết,  quả  vị  Diệu  Giác  Phật  không  gì 

chẳng biết, nên Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai khuyên Ngài hãy nên tuyên bố 

chuyện  ấy  với  đại  chúng,  khiến  cho  đại  chúng  hoan  hỷ,  mà  cũng  khiến  cho  vô 

lượng  chúng  sanh  đạt  được  lợi  ích  thù  thắng.  Lợi  ích  ấy  đích  xác  là  chân  thật, 

trong  giáo  pháp  Đại  Thừa  thường  nói:   “Một  phen  thoảng  qua  tai,  vĩnh  viễn  trở 

 thành hạt giống đạo” , bất luận ai thấy hoặc nghe đều kết duyên với thế giới Cực 

Lạc. Giáo  pháp Đại  Thừa  thường  nói   “Phật chẳng độ kẻ vô duyên” , quý  vị  nghe 

[nói tới] A Di Đà Phật, nhìn thấy tượng A Di Đà Phật, đều là hữu duyên. Do đó, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              175/21 

lời khuyên này của Thế Gian Tự Tại Vương Phật có dụng ý rất sâu, cũng là nhằm 

giúp  A  Di  Đà  Phật phổ  độ  chúng sanh khổ  nạn  trong  sáu nẻo  của  các  cõi  Phật 

trọn khắp pháp giới hư không giới. Duyên này sâu rộng khôn sánh, nên sau khi 

đại chúng nghe xong, đặc biệt là các vị Bồ Tát, cũng sẽ học theo đại nguyện và đại 

hạnh của tỳ-kheo Pháp Tạng. 

Đoạn văn này là do cụ Hoàng trích một câu từ Tịnh Ảnh Sớ:  “Pháp Tạng tự 

 thuyết kỷ nguyện, linh chư Bồ Tát học chi đồng phát” (ngài Pháp Tạng nói nguyện 

của mình xong, khiến cho các Bồ Tát học theo Ngài cùng phát nguyện). Vì Bồ Tát 

đã  phát  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện,  câu  thứ  nhất  trong  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện  là 

 “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ” , đã phát nguyện xong, phải  “độ”  bằng cách 

nào? Nhất định phải hợp tác với A Di Đà Phật thì mới có thể phổ độ chúng sanh. 

Không riêng hàng Bồ Tát phát nguyện, mà chư Phật Như Lai cũng không ngoại lệ, 

từ chỗ nào ta có thể thấy được điều này? Mười phương ba đời hết thảy chư Phật 

Như Lai phổ độ chúng sanh, chẳng có vị nào không giảng kinh Vô Lượng Thọ, 

chẳng có vị nào không giảng kinh A Di Đà. Giảng những kinh ấy nhằm giúp A Di 

Đà Phật tiếp dẫn chúng sanh vãng sanh thế giới Cực Lạc. Vì vậy, chư Phật đều 

tham dự các đại hội giảng kinh ấy, đây là pháp hội hy hữu, thù thắng khôn sánh 

trong thế gian và xuất thế gian, chúng ta chớ nên không biết điều này. Sách Hội 

Sớ nói rất rõ, quý vị thấy các vị Bồ Tát đã nghe xong lời tường thuật của tỳ-kheo 

Pháp Tạng, [ai nấy] đều tự phát tâm dũng mãnh. Các vị Bồ Tát ấy nghe xong đều 

phát tâm dũng mãnh. Quý vị thấy tỳ-kheo Pháp Tạng đã thực hiện được, Ngài có 

thể làm được, tại sao ta chẳng làm được? Cho nên [sách Hội Sớ viết]:  “Ông ta là 

 trượng phu, ta cũng vậy. Ông ta đã phát diệu nguyện, ta há chẳng bằng ổng hay sao? 

 Ta có thể không phát sao?” , mang ý nghĩa ấy.  “Ngài đã phát nguyện rồi, ta có thể 

 không phát sao?”   Vì  vậy,  nguyện  của  ngài  Pháp  Tạng  làm  duyên  viên  mãn  đại 

nguyện;  câu  “mãn túc  vô  lượng đại  nguyện”  trong  kinh  văn  nghĩa  là  có  thể  làm 

tròn hết thảy các chí nguyện. 

Câu kế tiếp:  “Hựu Vãng Sanh Luận Chú vân: Mãn túc vãng sanh Tịnh Độ nhất 

 nguyện,  tức  nhất  thiết  chí  nguyện  tất  mãn  túc.  Cố  vân  mãn  túc  vô  lượng  đại 

 nguyện”   (Lại nữa, sách Vãng Sanh Luận Chú viết: “Viên mãn một nguyện vãng 

sanh Tịnh Ðộ  chính  là viên  mãn hết  thảy  các chí  nguyện, nên gọi là  mãn túc vô 

lượng đại nguyện”), câu này vô cùng quan trọng. Sách Vãng Sanh Luận Chú do 

Đàm Loan đại sư soạn. Câu kế tiếp:  “Hòa bàn thác xuất chư Phật tâm tủy”  (giãi 

bày trọn vẹn tâm tủy của chư Phật), nghĩa là chẳng giữ lại mảy may nào, phô bày 

toàn  bộ,  ý  nghĩa  trong  ấy,  sâu  rộng  không  bờ  mé!  Chúng  sanh  trong  mười 

phương thế giới kể cả chúng ta, nếu hiểu rõ ràng sự việc này, trong Đại Thừa gọi 

là  “tham thấu”, há chúng  ta  có  thể  chẳng  phát  nguyện vãng  sanh hay sao?  Phát 

nguyện vãng sanh chính là  “cùng tâm, cùng nguyện, cùng đức, cùng hạnh với A Di 

 Đà Phật”.  Đấy chính là [ý nghĩa được bao hàm trong] lời của chư tổ sư đại đức đã 

nói ở đây: Chỉ cần vãng sanh Tịnh Độ, hết thảy các nguyện đều viên mãn! A Di 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              176/21 

Đà Phật là người thay mặt chúng ta, Ngài phát ra bốn mươi tám nguyện; vãng 

sanh thế giới Cực Lạc thì bốn mươi tám nguyện ấy sẽ viên mãn. Nguyện của A Di 

Đà Phật đã viên mãn; khi chúng ta sanh về Tịnh Độ, nguyện của chúng ta cũng sẽ 

viên  mãn.  Do  vậy,  tôi  nói:   “Cùng  tâm,  cùng  nguyện  với  A  Di  Đà  Phật”. Do  bốn 

mươi  tám  nguyện  của  Ngài  viên  mãn,  nên  bốn  mươi  tám  nguyện  của  chúng  ta 

cũng  sẽ  viên  mãn;  vì  vậy,  gọi  là   “mãn  túc  vô  lượng  đại  nguyện”.   Bốn  mươi  tám 

nguyện  nhiếp  trọn  hết  thảy  hoằng  nguyện  của  Bồ  Tát.  “Pháp  Tạng  Bồ  Tát  ngũ 

 kiếp tinh cần cầu sách chi đại nguyện, chỉ vị chúng sanh năng chân thật phát khởi 

 vãng sanh Tịnh Độ chi nhất nguyện”  (Pháp Tạng Bồ Tát trong cả năm kiếp siêng 

gắng tìm cầu, chọn lọc [những ưu điểm trong các cõi Phật thanh tịnh để kết thành 

bốn mươi tám nguyện], thật ra chỉ là một nguyện nhằm làm cho chúng sanh chân 

thật phát khởi ý nguyện cầu vãng sanh Tịnh Ðộ). Do đó, chúng ta nhất tâm phát 

nguyện cầu sanh Tịnh Độ, nguyện tâm ấy chính là tâm nguyện viên mãn của chư 

Phật, Bồ Tát. Câu thứ nhất trong Tứ Hoằng Thệ Nguyện là  “chúng sanh vô biên 

 thệ nguyện độ” , chúng ta phát một nguyện này thì nguyện [độ vô biên chúng sanh] 

liền  viên  mãn,  đúng  là  chẳng  thể  nghĩ  bàn!  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:   “Một  là  hết 

 thảy, hết thảy là một” , hết thảy chư Phật Như Lai, bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân 

đại sĩ trong pháp giới hư không giới, hễ chúng sanh có cảm, các Ngài liền ứng. 

Chúng  sanh  không biết  mục  đích  của  sự  cảm  ứng, còn Phật, Bồ  Tát  đều biết rõ 

ràng,  chỉ  có  một  mục  đích  duy  nhất  là  khuyên  nhủ  hết  thảy  chúng  sanh  hãy 

buông bỏ vạn duyên, nhất tâm niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. Đó là phương hướng 

chung,  mục  tiêu  chung.  Chỉ  cần  vãng  sanh  về  Tịnh  Độ,  quý  vị  sẽ  đạt  được  viên 

mãn rốt ráo. Đấy là ý nghĩa của đoạn này. 

Tiếp  đó,  cụ  Niệm  Tổ  nói:   “Cố  ngã  bối  mạt  thế  phàm  phu”   (Cho  nên  những 

phàm phu đời Mạt chúng ta), đây là nói tới các vị đồng học chúng ta trong hiện 

tại.  “Đản  năng  mãn  túc  thử  nhất  nguyện”   (chỉ  có  thể  làm  trọn  một  nguyện  ấy), 

then chốt ở hai chữ  “mãn túc”  này.  “Mãn túc”  nghĩa là gì? Thật sự vãng sanh là 

 “mãn  túc” .  Nếu  không  vãng  sanh,  sẽ  chẳng  có  phần!  Dù  là  vãng  sanh  Hạ  Hạ 

Phẩm trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư, quý vị cũng trọn vẹn vô lượng đại nguyện. 

Vô lượng đại nguyện của A Di Đà Phật, vô lượng đại nguyện của chư Phật Như 

Lai, vô lượng đại nguyện của hết thảy Pháp Thân đại sĩ trong các cõi nước chư 

Phật  đều  sẽ  viên  mãn  khi  quý  vị  vãng  sanh.  Chuyện  vãng  sanh  này  có  khó  hay 

không? Nay chúng ta biết: Chẳng khó tí nào! Tại sao người niệm Phật đông đảo, 

mà người vãng sanh rất ít? Thuở trước, khi tôi theo học kinh giáo với thầy Lý, 

thầy  thường  nói  như vậy. Đài  Trung  Liên  Xã  ở  Đài  Loan do  thầy  sáng  lập, liên 

hữu ở đó có cả mấy trăm ngàn người, thầy vô cùng cảm khái nói:  “Trong các liên 

 hữu ở Đài Trung Liên Xã, trong một vạn người, chỉ có năm, ba người thật sự vãng 

 sanh mà thôi!”  Do nguyên nhân nào? Vì không thể buông bỏ tình chấp thế gian, 

chưa thể buông xuống tập khí phiền não, còn có chuyện tham luyến; do đó, không 

thể  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Đúng  như  Thiện  Đạo  đại  sư  đã  nói  “vạn  người  tu,  vạn 

 người  đến” ,  người  nào  thật  sự  buông  xuống  sẽ  thành  công.  “Tức  dữ  Di  Đà  đại 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              177/21 

 nguyện  tương  ứng,  tiện  nhập  Nhất  Thừa  nguyện  hải,  tiện  dữ  Di  Đà  đại  nguyện 

 đồng thể. Cố vân, tức thị mãn túc vô lượng đại nguyện dã”  (tức là tương ứng với Di 

Ðà đại nguyện, liền nhập Nhất Thừa nguyện hải, liền có cùng một Thể với Di Ðà 

đại nguyện, nên mới nói: “Ðầy đủ vô lượng đại nguyện”). Vãng sanh Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, chúng ta phải hỏi vì sao chẳng thể buông xuống được? Nói thật 

ra  là  vì  không  hiểu  rõ,  không  nhận  thức  đầy  đủ  [những  sự  tốt  đẹp  trong]  Tây 

Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Nếu  quả  thật  hiểu  rõ  ràng,  minh  bạch, lẽ  nào  không 

buông xuống được? 

Khi tôi học Phật, lần đầu tiên gặp Chƣơng Gia đại sƣ, [đấy là] lần đầu tiên gặp gỡ 

ngƣời xuất gia, tôi thỉnh giáo lão nhân gia, Ngài dạy tôi “nhìn thấu, buông xuống” ; bốn 

chữ này là bí quyết để khế nhập cảnh giới của Phật. Ngày đầu tiên gặp gỡ, Ngài liền 

dạy tôi [bốn chữ này]. Lúc đó tôi còn trẻ, chƣa từng tiếp xúc Phật pháp, vừa nghe câu 

ấy, dƣờng nhƣ nửa hiểu nửa không! Hai ba chục năm sau, tôi mới thật sự hiểu thấu câu 

này, thật sự hiểu rõ ràng, Ngài chẳng lừa gạt tôi. Phàm phu học Phật từ lúc mới phát 

tâm cho đến quả vị Nhƣ Lai chính là  “nhìn thấu, buông xuống” , nhìn thấu suốt giúp 

quý vị buông xuống, buông xuống giúp quý vị nhìn thấu suốt. Hai pháp này giúp đỡ 

lẫn nhau, làm cho quý vị đạt đến rốt ráo viên mãn. Pháp môn này cũng chẳng phải là 

ngoại lệ, cũng là  “nhìn thấu, buông xuống”.   “Phát Bồ Đề tâm, một mực chuyên niệm”,  

quý vị thấy chỉ có tám chữ đơn giản này! Phát Bồ Đề tâm là nhìn thấu suốt, Bồ Đề là 

Trí Huệ, chẳng lƣu luyến thế gian này, không chấp trƣớc nữa. Nhất tâm niệm Phật là 

buông xuống, buông xuống vạn duyên, nhất tâm chuyên niệm. Niệm bao lâu mới có 

thể vãng sanh? Kinh Di Đà bảo ít nhất là một ngày, một ngày liền thành công; nhiều 

nhất là bảy ngày. Xin thƣa cùng quý vị, chữ “bảy” này không phải là một con số, hiện 

thời  chúng  ta  đều  nghĩ  nó  là  bảy  ngày,  chúng  ta  đả  Phật  Thất  bảy  ngày;  thật  ra,  nó 

không phải là một con số. Một, hai, ba, bốn, năm, sáu là con số, “bảy” không phải là 

con số, “bảy” rất sống động, viên mãn. “Bảy” nghĩa là gì? Nói tới “bốn phƣơng, trên, 

dƣới, chính giữa”, có nghĩa là viên mãn. [Kinh nói “từ một đến bảy ngày”], ý nói thời 

gian dài ngắn do quý vị quyết định, chẳng do ngƣời nào khác; lúc nào thật sự buông 

xuống, lúc đó sẽ thành công. Niệm Phật mà vẫn còn vƣớng mắc thế gian này, vẫn còn 

có tình chấp, quý vị sẽ không thể vãng sanh đƣợc! Ngày nào quý vị buông xuống đƣợc 

những vƣớng mắc ấy, ngày đó là ngày thứ bảy. Chữ “bảy” có nghĩa nhƣ vậy, triệt để 

buông xuống thì gọi là “bảy”. 

 “Hà đẳng phương tiện, hà đẳng trực tiệp, tùng quả khởi tu, trực xu cứu cánh. 

 Bất khả tư nghị Tịnh Độ pháp môn”  (Những gì là phương tiện, những gì là đường 

thẳng  tắt?   Chính là  từ  quả  khởi  tu,  thẳng  đến  rốt  ráo.  Pháp  môn  Tịnh  Ðộ  thật 

chẳng  thể  nghĩ  bàn),  những  câu  này  rất  quan  trọng.  Trong  tám  vạn  bốn  ngàn 

pháp  môn,  cũng  không thể  tìm  được  pháp  môn  [nào  khác]  thuận  tiện  như vậy, 

quả thật là tìm không ra, chỉ có một pháp môn này. Thẳng tắt: Từ phàm phu một 

phẩm phiền não cũng chưa đoạn được, mà có thể thành tựu ngay trong một đời 

này,  pháp  môn  này  gọi  là  “pháp  khó  tin”.  Tuy  khó  tin,  nhưng  dễ  tu  hành,  dễ 

thành tựu, nguyên nhân là gì? Hai câu trong đoạn văn trên đây đã giải thích tại 

sao:  “Tùng Quả khởi tu” (từ Quả khởi tu). A Di Đà Phật là quả vị, chẳng phải là 

nhân. Dùng quả giác (sự giác ngộ nơi quả) của Phật Di Đà làm nhân tâm (cái tâm 

tu nhân) của chúng ta, nhân quả chẳng hai, Di Đà là Tự Tánh Di Đà, Tịnh Độ là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              178/21 

Duy Tâm Tịnh Độ. Di Đà Tịnh Độ từ đâu ra? Từ tự tánh của chúng ta biến hiện 

ra.  Trong  giáo  pháp  Đại  Thừa  thường  nói:   “Tâm  ngoại  vô  pháp,  pháp  ngoại vô 

 tâm” (Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm), câu này có thể chứng 

minh, chẳng lìa tự tánh, chư Phật Như Lai cũng chẳng lìa tự tánh; ngạ quỷ, địa 

ngục cũng chẳng lìa tự tánh, tất cả đều do tâm hiện, thức biến. Pháp môn này là 

từ Quả bắt đầu tu, mãi cho đến rốt ráo;  “cứu cánh”  (rốt ráo, mục tiêu cuối cùng) 

là quả vị Diệu Giác như kinh Hoa Nghiêm đã nói, quả thật là rốt ráo viên mãn! 

Pháp môn Tịnh Độ chẳng thể nghĩ bàn này chẳng dễ gì gặp được, hy hữu khó gặp! 

Phẩm thứ năm  “Chí Tâm Tinh Tấn”  chúng ta học đến đây là hết. Tiếp theo đây, 

chúng ta xem tiếp phần quan trọng nhất trong kinh Vô Lượng Thọ: 

 

 PHÁT ĐẠI THỆ NGUYỆN ĐỆ LỤC. 

發大誓願第六。 

 (Phẩm thứ sáu: Phát đại thệ nguyện). 

 

Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai khuyên tỳ-kheo Pháp Tạng hãy tuyên bố với 

đại chúng [thệ nguyện của chính mình]. Đây là toàn bộ lời tường thuật do Thích 

Ca Mâu Ni Phật thuật lại cho chúng ta nghe. Trước khi học toàn bộ kinh văn của 

phẩm  này, [chúng  ta  hãy  coi] lời giới  thiệu của cụ  Hoàng trong  phần đầu nhằm 

giới thiệu đại ý của phẩm này. Lời giới thiệu rất hay, rất khó có! Những câu sau 

đây thuộc phần Chú Giải, chúng ta xem nhé:  “Bổn phẩm nãi Pháp Tạng Bồ Tát 

 tuân  Phật  minh  huấn,  ư  đại  chúng  trung,  tuyên  thuyết  sở  phát  thù  thắng  đại 

 nguyện”   (Phẩm  này  là  do  Pháp Tạng  Bồ  Tát  vâng  theo  lời  dạy  rõ  ràng  của  đức 

Phật,  tuyên  nói  với  đại  chúng  những  đại  nguyện  thù  thắng  của  Ngài).  Ngài  đã 

phát nguyện gì? Tuyên nói bốn mươi tám nguyện trứ danh [do chính Ngài đã lập]. 

 “Thử đại thệ nguyện, diệu đức nan tư”  (Diệu đức của các đại thệ nguyện ấy khó 

suy lường), câu này là lời đánh giá chung: Chẳng thể nghĩ bàn! Tại sao? Chẳng 

biết đại nguyện này đã giúp bao nhiêu chúng sanh trong lục đạo có thể từ phàm 

phu thành Phật trong một đời. Cho nên đức A Di Đà Phật được hết thảy chư Phật 

xưng tụng:  “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vương” (Ánh sáng tôn quý nhất 

trong các ánh sáng, vua trong các vị Phật), đạo lý là như vậy. Tất cả kinh giáo do 

mười phương ba đời hết thảy chư Phật đã nói đều chẳng thể sánh bằng bộ kinh 

này. Hoa Nghiêm và Pháp Hoa đều chẳng sánh bằng, kinh này là kinh bậc nhất 

trong nhà Phật. Kinh này không chỉ là kinh bậc nhất trong các kinh do Thích Ca 

Mâu Ni Phật đã nói, mà còn là kinh bậc nhất trong hết thảy các cõi nước của chư 

Phật  trọn  khắp  pháp  giới  hư  không  giới.  Nếu  quý  vị  gặp  được  pháp  môn  khác, 

chưa chắc quý vị đắc độ trong một đời này. Nếu quý vị gặp được pháp môn này, 

nhất  định  sẽ  đắc  độ,  nhất  định  sẽ  thành  Phật.  Vấn  đề  là  quý  vị  chịu  làm  hay 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              179/21 

không,  có  thể  y  giáo  phụng  hành  hay  không?  Nếu  quả  thật  có  thể  y  giáo  phụng 

hành, quý vị sẽ thành công, nhất định chẳng phải giả! 

 “Như Chân Giải viết”   (Như sách  Chân Giải viết),  đây  là sách  của  Nhật.  Nói 

thật  ra,  người  Nhật  Bản  học  kinh  Vô  Lượng  Thọ  vượt  trội  người  Trung  Quốc, 

chú giải [kinh Vô Lượng Thọ] của họ có tới hai mươi mấy bộ. Chú giải kinh Vô 

Lượng  Thọ  của  cổ  đại  đức  Trung  Quốc  chỉ  có  hai  bộ,  phía  trước  đã  trình  bày 

nguyên nhân rất rõ ràng. Rất nhiều phiên bản [kinh này] được truyền tới Trung 

Quốc, có mười hai bản dịch, ngày nay, trong mười hai bản [dịch gốc], đã bị thất 

truyền bảy bản, trong Đại Tạng Kinh hiện nay chỉ giữ được năm bản. Nếu muốn 

đọc hết năm bản ấy, quả thật rất khó  khăn, vì trong quá  khứ,  kỹ thuật ấn loát 

chưa phát triển, chẳng thuận tiện, chẳng dễ gì kiếm được năm bản dịch của kinh 

này. Do có sự hạn chế lớn như vậy, nên mới cần hội tập [các bản dịch ấy]. Sau khi 

bản  hội  tập  này  được  hoàn  thành,  chúng  tôi  tin  tưởng  kinh  Vô  Lượng  Thọ  ở 

Trung Quốc sẽ được đại chúng nhận biết rộng rãi và sốt sắng học tập. Sách Chân 

Giải  viết:   “Tứ  thập  bát  nguyện  công  đức  thành  tựu,  nhi  quy  nhất  Chánh  Giác, 

 Chánh Giác chi Thể tức thị Nam Mô A Di Đà Phật dã. Thị danh hoằng thệ bổn thừa 

 hải,  diệc  danh  bi  nguyện  Nhất  Thừa.  Thử  nãi  Di  Đà  Chánh  Giác  công  đức  dã. 

 Chánh  Giác  công  đức  bất  khả  tư  nghị  giả,  do  thệ  nguyện  bất  khả  tư  nghị” (Bốn 

mươi  tám  nguyện  công  đức  thành  tựu  chỉ  quy  vào  một  Chánh  Giác.  Thể  của 

Chánh Giác chính là Nam Mô A Di Ðà Phật. Ðấy gọi là hoằng thệ bổn thừa hải, 

cũng gọi là bi nguyện Nhất Thừa. Ðấy chính là công đức Chánh Giác của Di Ðà 

vậy.  Công  đức  của  Chánh  Giác  chẳng  thể  nghĩ  bàn  là  vì  thệ  nguyện  chẳng  thể 

nghĩ bàn) .  Chúng ta xem đến đây. Công đức của bốn mươi tám nguyện thành tựu 

quy  về  một  Chánh  Giác,  một  Chánh  Giác  chính  là  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh  Giác,  ở  đây  viết  gọn  lại  thành  hai  chữ  Chánh  Giác.  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng  Chánh  Giác  là  quả  vị  Diệu  Giác,  chỉ  có  Diệu  Giác  mới  được  gọi  là  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Trong kinh Hoa Nghiêm, từ Sơ Trụ đến Đẳng 

Giác,  bốn  mươi  mốt  địa  vị  đều  được  gọi  là  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác,  nhưng 

chẳng có chữ Vô Thượng. A La Hán, Bích Chi Phật xưng là Chánh Giác, đây là 

những địa vị trong Tiểu Thừa, chưa ra khỏi tam giới. Trong tứ thánh pháp giới 

thuộc mười pháp giới, A La Hán và Bích Chi Phật thuộc về hai tầng dưới, trên đó 

còn có Bồ Tát và Phật, các Ngài được tính vào bậc nào? A La Hán là Tiểu Thừa, 

Bích Chi Phật là Trung Thừa, Bồ Tát và Phật là Đại Thừa trong mười pháp giới. 

Từ Sơ Trụ trở lên là Nhất Thừa, chẳng phải là Đại Thừa, đều gọi là Nhất Chánh 

Giác, chúng ta phải biết điều này. 

 “Nhất  Chánh  Giác”   cũng  có  nghĩa  là  các  Ngài  đã  thành  Vô  Thượng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác. Bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ đều gọi là Vô Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác, nhưng trong đó vẫn còn có một chút sai khác: Tập khí 

vô  thỉ  vô  minh  chưa  đoạn!  Có  trở  ngại  hay  không?  Không  trở  ngại!  Không  trở 

ngại chút nào. Phải biết vô thỉ vô minh chính là “khởi tâm, động niệm”. Sơ Trụ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              180/21 

Bồ Tát chẳng khởi tâm, không động niệm, chẳng phân biệt, chẳng chấp trước; do 

vậy, bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ đều thuộc cảnh giới bình đẳng, chẳng 

sai khác, hoàn toàn bình đẳng!   Đọc đến phần nguyện văn ở phía sau, chúng ta sẽ 

thấy thế giới Cực Lạc chẳng có gì không bình đẳng, ngay cả tướng mạo cũng bình 

đẳng, tướng chuyển theo tâm mà! Trong thế giới của chúng ta, tại sao tướng mạo 

không bình đẳng? Vì tâm tưởng khác nhau. Nếu hai người có tâm tưởng vô cùng 

gần gũi  thì tướng mạo  của  họ  sẽ rất giống  nhau, tướng  từ  tâm  sanh mà!  Tướng 

mạo  của  người  ở  cõi  Cực  Lạc  đều giống  nhau, đều giống  như A  Di  Đà  Phật, tại 

sao vậy? Trong tâm của họ luôn nghĩ tới một câu A Di Đà Phật; vì thế, tướng mạo 

của  họ  đều giống  nhau. Khi  đoạn dứt một  phẩm  tập khí  vô  thỉ  vô  minh,  họ liền 

chứng quả vị Diệu Giác. Quả vị Diệu Giác không trụ trong cõi Thật Báo. Quả vị 

Diệu Giác sẽ trở về cõi Thường Tịch Quang. Vì lẽ đó, những người tu hành trong 

cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm  đều  là  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ,  các 

Ngài  trụ  trong  Tịnh  Độ  thật  sự,  tức  Nhất  Chân  pháp  giới.  Do  đó,  quy  về  một 

Chánh Giác. Cõi Đồng Cư và cõi Phương Tiện cũng quy về một Chánh Giác, điều 

này chẳng thể nghĩ bàn; tới phần nguyện văn ở phía sau chúng ta sẽ thấy, thật sự 

là chẳng thể nghĩ bàn. Thể của Chánh Giác là danh hiệu Phật, tức sáu chữ hồng 

danh, trong đó, Nam Mô có nghĩa là quy y, [Nam Mô A Di Đà Phật] là quy y A Di 

Đà Phật. Quy nghĩa là quay đầu, từ mê hoặc, điên đảo, thật sự giác ngộ quay về 

nương tựa A Di Đà Phật. Sự nương tựa này đã vững chắc rồi, quý vị sẽ hoàn toàn 

giống như A Di Đà Phật, chính mình không hay không biết cũng biến thành hóa 

thân của A Di Đà Phật, đó gọi là Hoằng Thệ Bổn Thừa Hải. Chữ Hải sánh ví lời 

thệ nguyện ấy sâu rộng vô bờ bến. Bổn Thừa chính là Nhất Thừa. Thệ nguyện của 

A Di Đà Phật không nhằm mục đích mong mỏi quý vị quý vị đến thế giới Cực Lạc 

làm A La Hán hay làm Bồ Tát; mà là [hy vọng] quý vị đến thế giới Cực Lạc bèn 

chứng đắc Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, tức quả vị Phật rốt ráo viên mãn. 

Do vậy, cũng gọi là Bi Nguyện Nhất Thừa, Bi là đại bi, thương xót hết thảy chúng 

sanh. Đó chính là công đức của Di Đà Chánh Giác vậy. 

Kế đó, sách viết:  “Chánh Giác công đức bất khả tư nghị giả, do thệ nguyện bất 

 khả tư nghị” (Công đức của Chánh Giác chẳng thể nghĩ bàn vì thệ nguyện chẳng 

thể nghĩ bàn).  “Thị dĩ Hành Quyển dĩ tạp lục cú thán thệ nguyện bất khả tư nghị, dĩ 

 chương”  (Do vậy, sách Hành Quyển dùng đến ba mươi sáu câu để khen ngợi thệ 

nguyện  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nhằm  hiển  dương  [công  đức  rộng  lớn  của  Chánh 

Giác]) Chữ Chương (彰) có nghĩa là hiển dương, chúng ta gọi là “tuyên dương”, 

làm cho đại chúng đều biết  “công đức Chánh Giác chẳng thể nghĩ bàn”.  Đoạn này 

được  trích  lục  rút  gọn  như  sau:   “Văn viết: Kính bạch thân nhất thiết vãng sanh 

 nhân đẳng”  (Lời văn như sau: “Kính cẩn bày tỏ cùng hết thảy những người vãng 

sanh”). Nói với những người vãng sanh thế giới Cực Lạc, đương nhiên cũng là nói 

với những người thật sự muốn phát tâm cầu sanh về thế giới Cực Lạc, nói với họ. 

Chữ  “thân”  (申) nghĩa là gì? Nói theo cách bây giờ,  “thân”  nghĩa là “trịnh trọng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              181/21 

bày  tỏ”,  có  nghĩa  là  giải  thích  cặn  kẽ.  Đối  với  hết  thảy  những  người  vãng  sanh, 

trịnh trọng bày tỏ, giải thích cặn kẽ.  “Hoằng thệ Nhất Thừa hải”  là nói hết thảy 

chúng sanh bình đẳng thành Phật, chẳng phải là một, hai người! Phải biết, những 

người  phát  nguyện vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế giới  trong  mỗi  thế  giới 

khắp mười phương thế giới, mỗi ngày có bao nhiêu người vãng sanh thế giới Cực 

Lạc? Chẳng có cách nào tính được vì con số đó quá ư là nhiều! Sanh về đó làm gì? 

Đều là để thành Phật. Đây là sự trang nghiêm tốt đẹp xiết bao, những sự tốt đẹp 

trong  cõi  người  và  cõi  trời  cũng  không  có  cách  chi  sánh  bằng,  nhưng  người  ta 

thường chẳng biết việc này. 

Câu  kế  đó  rất  hay:   “Thành  tựu  vô  ngại  vô  biên  tối  thắng  thâm  diệu  bất  khả 

 thuyết, bất khả  xưng, bất khả  tư nghị  chí  đức” (thành  tựu  đức  cùng  tột  sâu  mầu 

chẳng thể nói, chẳng thể khen, chẳng thể nghĩ bàn thù thắng nhất). Chúng ta nói 

đến công đức,  “chí đức”  là gì? Công đức rốt ráo viên mãn. Do đó, vãng sanh cõi 

Cực  Lạc,  quý  vị  sẽ  chứng  đắc  đại  viên  mãn!  Hạ  Hạ  phẩm  vãng  sanh  cũng  vậy, 

quý  vị  thấy  việc  này  khó  dường  nào!  Bồ  Tát  tu  đến  cảnh  giới  ấy  thì  phải  tu  tới 

kiếp  nào?  Tu  hành  vô  lượng  kiếp;  nhưng  trong  pháp  môn  này,  trong  vòng  một 

thời gian rất ngắn, quý vị sẽ thành tựu,  “nhược nhất nhật, nhược nhị nhật, nhược 

 tam nhật” , chúng tôi đều đã từng chứng kiến. Tôi đã thấy một người có thể vãng 

sanh trong vòng ba ngày, thật đấy, chẳng giả đâu! Tôi đã gặp ở Mỹ. Một Hoa kiều 

là ông Châu Quảng Đại mở xưởng bánh mì, bị bệnh ung thư, [bác sĩ] trong bệnh 

viện tuyên bố [bệnh tình] đã đến mức chẳng còn cách nào chữa trị được nữa, bảo 

người nhà nên chở ông ta về nhà lo liệu. Ông ta chỉ còn sống được một hai tuần 

nữa,  tế  bào  ung  thư  đã  lan  tràn  khiến  ông  ta  vô  cùng  đau  đớn.  Cả  đời  ông  ta 

chẳng tin tôn giáo nào hết, lúc ấy đã đến đường cùng, đúng là  “bệnh ngặt, vái tứ 

 phương” , người nhà đi khắp nơi để cầu thần, lạy Phật, coi thử kỳ tích có xuất hiện 

hay không. Khi ấy, ở nơi đó chúng tôi có một hội Phật Giáo, tức Phật Giáo Hoa 

Phủ Hội (hội Phật giáo Washington), họ tìm đến hội Phật Giáo này. Các vị đồng 

tu ở đó cũng giỏi lắm, cử vài người đến nhà trợ niệm và khuyên bảo ông ta: “Thế 

giới  này  khổ  quá!  Nay  ông  đã  bệnh  tới  mức  này,  cơ  hội  lành  bệnh  rất  khó”,  họ 

khuyên  ông  ta  hãy cầu sanh thế giới  Cực  Lạc. Ông  ta  có  thiện căn sâu  dầy, sau 

khi  nghe  họ  khuyên,  chẳng  phản  đối,  mà  còn  nghe  theo.  Ông  ta  bảo  người  nhà 

đừng tìm cách chữa trị nữa, mọi người hãy cùng niệm Phật giúp ông ta vãng sanh. 

Người nhà cũng nghe theo, cả nhà niệm Phật cho ông ta, niệm chưa tới nửa ngày 

ông ta bèn cảm thấy không đau đớn gì nữa, cảm thấy vô cùng kỳ lạ! Căn bệnh ấy 

vốn rất đau đớn, nhưng tới lúc đó không còn đau nữa, cũng chẳng cần phải chích 

morphine, chẳng cần gì cả. Ông ta cũng niệm theo mọi nguời, ba ngày sau được 

đức Phật đến tiếp dẫn. Kinh Di Đà nói  “từ một ngày đến bảy ngày” , ông ta niệm 

ba ngày bèn ra đi. Trước đó, ông ta chẳng tin tôn giáo nào cả! Sau khi vãng sanh, 

toàn thân mềm mại, tướng lành hiếm có, tạo chứng cớ cho người niệm Phật chúng 

ta. Đối với tình huống ở thế giới Cực Lạc ông ta chẳng hiểu gì hết, nhưng đến lúc 

ấy  chẳng  còn  cách  nào  khác,  ngoài  con  đường  [niệm  Phật  cầu  vãng  sanh]  này, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              182/21 

không còn đường nào khác. Đây là duyên phận đời trước đến lúc đó đã chín muồi, 

vừa nghe nói đến [pháp môn Niệm Phật] liền tin tưởng, liền tiếp nhận, liền thật sự 

phát nguyện niệm Phật cùng mọi người, phù hợp với câu  “phát Bồ Đề tâm, nhất 

 hướng chuyên niệm”  trong kinh Vô Lượng Thọ. Đến thế giới Cực Lạc, ông ta mới 

thật sự biết được đức cùng tột sâu mầu vô ngại, vô biên, chẳng thể nói, chẳng thể 

khen, chẳng thể nghĩ bàn thù thắng nhất. Đến thế giới Cực Lạc, ông ta bèn biết 

được, thù thắng hy hữu! 

 

Câu kế tiếp:  “Hà dĩ cố? Thệ nguyện bất khả tư nghị cố” (Tại sao vậy? Vì thệ 

nguyện chẳng thể nghĩ bàn) . Học xong phẩm kinh này, quý vị sẽ hoàn toàn hiểu 

rõ, đúng là chẳng thể nghĩ bàn.  “Bi nguyện dụ như đại hư không, chư diệu công 

 đức  quảng  vô  biên  cố” (bi  nguyện  ví  như  hư  không  to  lớn,  các  công  đức  mầu 

nhiệm rộng lớn vô biên), lòng từ bi của A Di Đà Phật là thật, chẳng giả, từ bi trọn 

khắp pháp giới, nên dùng hư không để tỷ dụ.  “Chư diệu công đức quảng vô biên 

 cố” , công đức này có thêm chữ “chư diệu”, “chư”  (諸) nghĩa là vô lượng vô biên 

công  đức.  “Diệu”   (妙)  là  gì?  Diệu  là  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  không 

phân biệt, không chấp trước, [lúc đó], những công đức ấy bèn hiện tiền, không chỉ 

hiện ra mà còn được thọ dụng. Công đức từ đâu mà có? Trong tự tánh vốn sẵn có, 

vốn đầy đủ, chẳng phải đến từ bên ngoài. Tức là như trong kinh Hoa Nghiêm, đức 

Phật  đã  nói:   “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  trí  huệ  và  đức  tướng  của  Như  Lai”,  

 “đức”  là công đức,  “tướng”  là tướng hảo. Vô lượng vô biên tướng hảo đều vốn sẵn 

có  trong  tự  tánh,  chẳng  cần  phải  tìm  cầu  từ  bên  ngoài,  cầu  từ  bên  ngoài  cũng 

chẳng cầu được. Những gì cầu được cũng là tương tự; nói cách khác, chúng là giả, 

chẳng thật! Công đức chân thật là vốn sẵn có trong tự tánh. 

 

Nếu chúng ta thật sự khẳng định câu này, chẳng nghi ngờ câu nói này của 

Phật một tí nào, chúng ta nhất tâm niệm A Di Đà Phật, công đức gì cũng buông 

xuống hết. Tại sao vậy? Câu A Di Đà Phật này là chìa khóa để mở kho tàng công 

đức, chúng ta có thể mở trí huệ công đức vốn sẵn trọn đủ trong tự tánh, chẳng 

phải nhờ tới vật gì khác. Pháp môn này  khó tin, thật sự khó tin. Cho nên nhiều 

người niệm Phật còn muốn tu tập, tích lũy hết thảy công đức; thật ra, tu tập, tích 

lũy những công đức ấy, khi đến Tây Phương Cực Lạc thế giới mới biết đều là tốn 

công vô ích. Những công đức quý vị thấy được, tiếp xúc, hưởng thụ  khi đến thế 

giới Cực Lạc vốn chẳng phải là những công đức do quý vị tu được, những thứ đó 

đều hoàn toàn chẳng dùng đến! Thật đấy, chẳng giả đâu! Công đức vốn sẵn có 

trong tự tánh mới gọi là  “diệu” ! Chúng ta có tu như thế nào đi nữa cũng chẳng tu 

được, thứ gì cũng đều có sẵn, chẳng cần tìm kiếm bên ngoài. [Hiểu như vậy], tâm 

chúng ta mới định được. Khi tâm định, trong tâm chẳng có vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, tâm ấy tự tại, viên mãn biết bao, đó là  “thanh tịnh, bình đẳng, giác”  

trong tựa đề kinh này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              183/21 

 

 “Đại xa” (cỗ xe lớn) là tỷ dụ.  “Nãi chí do như đại phong”  (cho đến như cơn 

gió lớn), câu này cũng là tỷ dụ. Xe lớn là gì? Có thể rộng độ chúng sanh, xe lớn 

chở được nhiều người. Gió tỷ dụ “tự tại”, gió chẳng bị chướng ngại, gió thổi trong 

không trung chẳng chướng ngại.  “Phổ hành thế gian vô sở ngại cố”  (đi khắp thế 

gian chẳng bị chướng ngại),   gió lớn tỷ sự “không chướng ngại”. “Năng xuất tam 

 hữu  hệ  phược  thành” (vượt  khỏi  thành  Tam  Hữu  trói  buộc),  “tam  hữu”   là  tam 

giới,  Dục  Giới  Hữu,  Sắc  Giới  Hữu,  Vô  Sắc  Giới  Hữu,  hữu  cái  gì?  Có  nhân,  có 

duyên, có nhân có duyên rồi sẽ có quả báo; do đó, Tam Hữu là lục đạo. Có thể ra 

khỏi thành tam hữu trói buộc nghĩa là có thể thoát khỏi lục đạo luân hồi.  “Nãi chí 

 khai hiển phương tiện tạng”  (cho đến khai hiển phương tiện tạng), phi thường quá! 

 “Tạng”  là nói theo mặt Sự, ngày nay chúng ta nói tới Đại Tạng Kinh, đấy cũng 

chính là những pháp do hết thảy chư Phật đã giảng. Tại sao gọi là phương tiện? 

Chư Phật ứng hóa trong thế gian, tùy thuận căn cơ để ban bố sự giáo hóa, chẳng 

có pháp tắc nhất định, các Ngài chẳng hiện tướng nhất định. Nên dùng thân gì để 

độ, bèn hiện thân ấy, đó gọi là “phương tiện”. Nên nói pháp môn gì cho quý vị, 

Ngài liền giảng pháp môn ấy, chẳng có pháp nhất định nào để nói, tại sao vậy? Vì 

căn tánh khác nhau. Chư Phật, Pháp Thân đại sĩ rất lợi hại, vừa gặp quý vị, các 

Ngài liền biết những chuyện trong nhiều đời quá khứ của quý vị; do đó, các Ngài 

đều có thể quán sát căn cơ. Trong đời quá khứ, quý vị đã học tập pháp môn gì, 

các  Ngài  dạy  dỗ  quý  vị  nhất  định  sẽ  dạy  tương  ứng  với  những  gì  quý  vị  đã  học 

trong quá khứ, tại sao vậy? Vì quý vị sẽ rất vui thích tiếp nhận, rất thích học tập. 

Cái  gọi  là  “tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn”  hay  “vô  lượng  pháp  môn”  đều  gọi  là 

 “phương tiện tạng”.  Phương tiện khéo léo mới có thể phổ độ chúng sanh. Phương 

tiện chẳng lìa chân thật, từ chân thật mở ra các phương tiện, dùng phương pháp 

khéo léo đễ dẫn dụ quý vị về Nhất Thừa. 

 

Như trong hôm qua, chúng ta đã học một đoạn trong kinh Pháp Hoa  “hội 

 tam quy  nhất”,   đức  Thế  Tôn  dạy  học  khéo  léo,  quý  vị  thấy  Ngài  dạy  Tiểu  Thừa 

trước, quý vị học rất dễ. Nếu Ngài dạy Đại Thừa trước, quý vị nghe sẽ không hiểu, 

sẽ  chẳng  có  hứng  thú  nghe.  Vì  vậy,  Ngài  phải  dùng  mười  hai  năm  để  vun  bồi, 

dành mười hai năm giảng kinh A Hàm. Giảng Phương Đẳng, Phương Đẳng là sơ 

cấp Đại Thừa, mất hết tám năm. Phương Đẳng cộng với A Hàm thành hai mươi 

năm. Trong hội giảng kinh của Thích Ca Mâu Ni Phật, [các đệ tử đã] học hết hai 

mươi năm, đã khá rồi, đức Phật giảng Đại Thừa quý vị mới có thể tiếp nhận. Đại 

Thừa là gì? Bát Nhã, giảng kinh Bát Nhã hết hai mươi hai năm. Một đời đức Thế 

Tôn dạy bốn mươi chín năm, quý vị nghĩ xem Bát Nhã mất hết hai mươi hai năm, 

Bát Nhã là khóa trình chính yếu trong cả đời dạy học của đức Thế Tôn. Bát Nhã 

nhằm giảng cho quý vị lẽ chân thật, lẽ chân thật là gì? Hết thảy các pháp, pháp 

thế  gian và  xuất  thế  gian,  “vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc” (chẳng  có sở 

hữu, rốt ráo là không, chẳng thể được), dùng hết hai mươi hai năm để giảng rõ sự 

việc  này.  Khi  quý  vị  đã  thông  suốt  rồi  mới  có  thể  buông  xuống!  Hết  thảy  pháp 

chẳng có sở hữu, rốt ráo là không, chẳng thể được, vậy thì quý vị còn chấp trước 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              184/21 

gì nữa? Khi quý vị buông xuống được sẽ là Nhất Thừa,  “hội tam quy nhất”  (gộp 

tam thừa về nhất thừa). Kinh Pháp Hoa dạy quý vị chứng, tức là đích thân chứng 

Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

 

Kinh Pháp Hoa và kinh Hoa Nghiêm đều thuộc Nhất Thừa. Thời đại Tùy - 

Đường, các tổ sư đại đức công nhận: Trong hết thảy kinh do đức Phật đã thuyết 

giảng, kinh Nhất Thừa gồm có ba bộ là Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, và Phạm Võng. 

Kinh Phạm Võng chưa truyền đến Trung Quốc [toàn bộ], chỉ truyền một phẩm, 

tức  là  phẩm  Phạm  Võng  Bồ  Tát  Giới,  chỉ  có  một  phẩm  này,  trọn  bộ  kinh  chưa 

truyền tới Trung Quốc. Trong Nhất Thừa lại còn Nhất Thừa, đây cũng là điều các 

tổ sư đại đức thời Tùy - Đường phát hiện, Nhất Thừa [trong Nhất Thừa] ấy là gì? 

Đó là Trì Danh Niệm Phật, vãng sanh Tịnh Độ. Các Ngài nói như vậy là có căn cứ, 

chẳng phải là nói tùy tiện. Kinh Hoa Nghiêm tới cuối cùng, mười đại nguyện của 

Phổ Hiền Bồ Tát dẫn về Cực Lạc. Lại xem năm mươi ba lần tham học của Thiện 

Tài đồng tử, chúng ta sẽ hiểu, Thiện Tài là đệ tử  “nhập thất”  của Văn Thù Bồ Tát, 

nghĩa là đệ tử truyền pháp, chẳng phải là người thường, những gì Ngài học, Ngài 

tu chắc chắn giống như thầy. Trong kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy, Văn Thù và 

Phổ Hiền đều phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, vậy thì Thiện Tài có thể ra ngoài lệ 

ấy hay sao? Do đó, Ngài đại triệt đại ngộ trong hội của Văn Thù Bồ Tát, minh 

tâm kiến tánh, cũng có nghĩa là chứng Sơ Trụ và vượt thoát mười pháp giới. Văn 

Thù Bồ Tát cho Ngài đi tham học, giới thiệu vị thiện tri thức thứ nhất là tỳ-kheo 

Cát Tường Vân; đây là một vị Sơ Trụ Bồ Tát. Nếu Thiện Tài chưa đạt đến Sơ Trụ, 

sẽ chẳng gặp được Sơ Trụ Bồ Tát. Vì vậy, mỗi vị thiện tri thức mà Thiện Tài đến 

gặp, chứng đến quả vị nào, chúng ta liền biết lúc ấy Thiện Tài đồng tử đã chứng 

đến quả vị đó. Tỳ-kheo Cát Tường Vân tu pháp môn gì? Ngài tu Ban Châu Tam 

Muội,  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  đây  là  vị  thiện  tri 

thức  thứ  nhất.  “Đệ nhất”   được  biểu thị  giống  nhau  ở  Trung  Quốc và  cổ  Ấn Độ, 

đúng như câu nói  “tiên nhập vi chủ”  (những gì đầu tiên đều là chủ yếu). Chúng ta 

xem tiếp vị thiện tri thức thứ năm mươi ba, mười đại nguyện vương của Phổ Hiền 

Bồ Tát dẫn về Cực Lạc. Quý vị nhìn vào vị thứ nhất và vị cuối cùng sẽ hiểu rõ. 

Kinh  Hoa  Nghiêm  đến  cuối  cùng  dạy  tu  pháp  môn  gì?  Tu  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh Độ, tuyệt diệu quá, điều này đã ban chúng ta một khải thị rất lớn! 

 

Chúng ta, ngay chính bản thân tôi, chẳng phải là kẻ thượng căn, chúng ta 

đều là hạng trung, hạ căn, cứ tưởng những điều mình nghĩ đều là chính xác, đều 

đúng hết, đi vòng vo thật lâu, đi lầm hết bao nhiêu con đường oan uổng, hai chục, 

ba  chục  năm  sau mới  tin pháp  môn Tịnh Độ. Lúc  trước  chẳng  tin, thầy  khuyên 

nhủ, tôi  luôn phản đối, vẫn không  chịu  học. Vì sao  [bây giờ]  tôi  lại  tin?  Nhờ  tôi 

giảng kinh Hoa Nghiêm nên mới chịu tin, giảng kinh Hoa Nghiêm được phân nửa, 

có  một  hôm  đột  nhiên  suy  nghĩ  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  tu  pháp  môn  gì,  Thiện  Tài 

đồng tử tu pháp môn gì. Lúc đó, tôi giảng kinh Hoa Nghiêm, giảng Bát Thập và 

Tứ Thập Hoa Nghiêm cùng lúc, mỗi tuần giảng ba ngày, hai ngày giảng Bát Thập 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              185/21 

Hoa Nghiêm, một ngày giảng Tứ Thập Hoa Nghiêm. Giảng được mười mấy năm, 

giảng được phân nửa, đột nhiên nghĩ tới vấn đề này nên mới đi tìm [câu trả lời], 

tìm tới phần sau, đọc tới đoạn kinh này liền rởn ốc, [tự hỏi] tại sao Văn Thù và 

Phổ Hiền đều cầu sanh thế giới Cực Lạc? Lại chú tâm xem [phần kinh văn nói về] 

Thiện Tài đồng tử. Quý vị thấy tôi giảng hết nửa bộ Tứ Thập Hoa Nghiêm mà vẫn 

chưa phát hiện điều này, chỉ dựa theo chú giải của cổ nhân để giảng, chẳng nhìn 

thấy chân tướng sự thật. Sau đó, chú tâm tìm kiếm mới hiểu rõ, mới hoát nhiên 

đại ngộ. Sự biểu thị pháp này là: Mở đầu bằng Tịnh Tông,  kết thúc cũng bằng 

Tịnh Tông. Sau đó mới hoàn toàn hiểu rõ năm mươi mốt địa vị ở giữa, mới hiểu ý 

nghĩa từ ngữ  “luyến đức lễ từ”  trong kinh văn.  “Luyến đức lễ từ”  nghĩa là gì? Tôi 

tham học vị thiện tri thức này, nghe Ngài báo cáo, thuật lại pháp môn tu học của 

chính Ngài, tôi hoàn toàn hiểu rõ, cảm tạ Ngài, đó là  “luyến đức”. Tôi được Ngài 

giáo dục nên cảm ơn Ngài.  “Lễ từ”  nghĩa là gì? Tôi không học theo pháp môn của 

Ngài, học xong tôi vẫn theo pháp môn Niệm Phật, một câu A Di Đà Phật niệm đến 

cùng. Pháp môn của Ngài dạy là một trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, tôi đều 

biết hết, nhưng chẳng học theo, tôi vẫn thật thà tu pháp môn Niệm Phật,  “từ”  có ý 

nghĩa như vậy! Hiểu rõ ràng, minh bạch rồi, mới biết hàm ý trong mỗi chữ mỗi 

câu đều rất sâu. Do đó, mới biết Văn Thù, Phổ Hiền, Thiện Tài đều tu một câu A 

Di Đà Phật, niệm tới cùng. Những kinh điển Nhất Thừa như Hoa Nghiêm và Pháp 

Hoa đến cuối cùng đều quy về kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ chính là 

Nhất Thừa trong Nhất Thừa. Đến đây cũng coi như chúng ta đã nhận biết, hiểu 

được [giá trị] kinh này. Không nhận biết, sẽ học rất khó khăn; đã nhận thức sẽ 

rất thuận tiện, mới cam tâm một lòng học tập. 

 

Vì sao tôi vẫn giảng các  kinh khác? Vì hiện nay Phật pháp suy thoái, tám 

tông phái Đại Thừa chỉ là hư danh, trong mỗi tông phái không có người thật sự tu 

hành. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói với tôi rất nhiều [về chuyện này]. Hiện thời, ở 

Trung  Quốc  chỉ  có  ba  tông  phái  là  Thiền  Tông,  Tịnh  Độ  Tông,  và  Mật  Tông. 

Thiên Thai và Hiền Thủ chẳng còn có người nữa, các tông phái khác càng chẳng 

cần bàn tới. Vả lại, thật sự có thể thành tựu thì chỉ có Tịnh Độ. Cụ Hoàng kể với 

tôi, cụ học Thiền với lão hòa thượng Hư Vân, cụ cũng từng học Mật, nhưng đều 

chẳng  thể  thành  tựu.  Đến  cuối  cùng,  lúc  [sắp]  vãng  sanh,  cụ  bảo  tôi,  mỗi  ngày 

niệm  Phật  mười  bốn  vạn  tiếng,  [niệm  theo  lối]  truy  đảnh  niệm  Phật,  Phật  hiệu 

chẳng  dứt,  mỗi  ngày  niệm  mười  bốn  vạn  tiếng.  Cụ  niệm  Phật  vãng  sanh.  Nếu 

chúng ta có duyên, cũng nên giúp đỡ các tông phái khác, vì sao? Đều là phương 

tiện tiếp dẫn. Nhưng bất luận tu học pháp môn nào, đến cuối cùng, nhất định phải 

là niệm Phật mới thành tựu, không niệm Phật sẽ chẳng thể thành tựu. Nếu không 

niệm Phật, tu học hết thảy các pháp môn sẽ đều giống như hiện nay thường gọi là 

“Phật  học” ,  nói  rõ  hơn  một  chút  tức  là  [thâu  thập]  kiến  thức  về  Phật  học,  đấy 

chẳng phải là trí huệ, họ không thể buông xuống! Thật sự buông xuống được thì 

mới là trí huệ; buông xuống không được sẽ là tri thức (kiến thức). Tri thức không 

thể liễu sanh tử, chẳng thể thoát tam giới; có trí huệ thì mới có thể vượt thoát tam 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              186/21 

giới,  trí  huệ  mới  thật  sự  là   “phương  tiện  tạng”.    “Lương  khả  phụng  trì,  đặc  khả 

 đảnh đới dã” (thật đáng phụng trì, thật đáng cúi lạy, nhận lấy vậy), đoạn trên đây 

đã giới thiệu đơn giản công đức bổn nguyện Di Đà. 

 

Tiếp đó, lại cần phải nói rõ:  “Chí ư nguyện văn đa quả, chư dịch phả hữu sai 

 dị” (Về  phần  nguyện  văn  nhiều  hay  ít,  các  bản  dịch  đều  khá  sai  khác).  Thông 

thường,  chúng  ta  nói  bốn  mươi  tám  nguyện.  Bốn  mươi  tám  nguyện  là  nói  theo 

bản dịch thời Tào Ngụy của ngài Khang Tăng Khải. Thời Tam Quốc, Tào Tháo 

[sáng lập nước] Ngụy, lúc đó ngài Khang Tăng Khải trụ ở nước Ngụy dịch kinh 

này, nên bản dịch ấy gọi là bản Ngụy dịch. Trong năm bản dịch, tức là năm bản 

dịch kinh này hiện vẫn còn, bản Ngụy dịch được lưu thông nhiều nhất. Lúc trước, 

tôi có học [kinh Vô Lượng Thọ], dùng bản dịch của ngài Khang Tăng Khải, trong 

ấy  có  bốn  mươi  tám  nguyện.  Do  đó,  mọi  người  đều  quen  biết  bốn  mươi  tám 

nguyện. Thật ra, trong năm bản dịch, nguyện văn nhiều hay ít khác nhau, có bản 

ghi hai mươi bốn nguyện, có bản ghi ba mươi sáu nguyện, ở đây chỉ giới thiệu đơn 

giản như vậy.  “Hán Ngô lưỡng dịch đồng vi nhập tứ nguyện, thả kinh trung minh 

 ngôn tiện kết đắc nhị thập tứ nguyện kinh”   (Hai bản Hán dịch và Ngô dịch cùng 

ghi  hai  mươi  bốn  nguyện,  trong  kinh  còn  ghi  rõ:  “Liền  kết  được  hai  mươi  bốn 

nguyện”), trong kinh văn có câu này. Bản Tống dịch ghi ba mươi sáu nguyện. Bản 

Ngụy dịch và Đường dịch ghi bốn mươi tám nguyện.  “Chí ư Hậu Xuất A Di Đà Kệ 

 Kinh” (còn như Hậu Xuất A Di Ðà Kệ kinh), trong bộ kinh ấy có câu  “thệ nguyện 

 nhị thập tứ chương, khả kiến nhị thập tứ nguyện ư chư kinh trung thật cư đa số”  

(thệ nguyện gồm hai mươi bốn chương, có thể thấy phần đông các kinh đều ghi 

hai  mươi  bốn  nguyện).  Ba  bản  dịch ghi  hai  mươi bốn  nguyện,  hai  bản  dịch ghi 

bốn mươi  tám  nguyện, chỉ  có  một  bản dịch  ghi  ba  mươi  sáu nguyện;  do  đó, hai 

mươi bốn nguyện chiếm đa số.  “Đản thế gian lưu thông giả, chỉ thị Ngụy dịch. Cố 

 thế nhân thục tri tứ thập bát, nhi hãn văn nhị thập tứ nguyện dã” (Nhưng  vì  bản 

Ngụy  dịch  được  lưu  thông  rất  rộng,  nên  người  đời  quen  thuộc  bốn  mươi  tám 

nguyện, ít nghe nói tới hai mươi bốn nguyện). Bản hội tập này dùng hai mươi bốn 

làm cương lãnh, bốn mươi tám làm đề mục, cho nên có hai mươi bốn chương, bốn 

mươi tám nguyện, dung hội cả hai bên; đấy là chỗ khéo léo của bản hội tập này. 

 

Tiếp theo, sách viết:  “Thả Hán Ngô lưỡng dịch tuy đồng vi nhập tứ nguyện, 

 đản nội dung diệc thậm bất đồng” (Tuy hai bản Hán dịch và Ngô dịch cùng chép 

hai mươi bốn nguyện, nhưng nội dung các nguyện cũng rất khác nhau). Từ những 

chỗ này, chúng ta có thể nghĩ bộ kinh này chắc chắn được Thích Ca Mâu Ni Phật 

tuyên giảng nhiều lần nên mới có nhiều bản như vậy. Nếu Ngài chỉ giảng một lần, 

chỉ có một bản gốc, bất luận là ai phiên dịch, những lời nguyện này không thể nào 

chép sai được. Từ những chỗ này, chúng ta có thể hiểu cách suy nghĩ của cổ đại 

đức, [họ nghĩ] bộ kinh này đã được đức Thế Tôn tuyên giảng nhiều lần, huống chi 

còn có bảy bản dịch bị thất truyền, chúng ta chẳng đọc được, trong đó còn có chỗ 

sai khác hay không chúng ta cũng không biết. Ở Trung Quốc, tổng cộng có đến 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              187/21 

mười hai bản dịch kinh Vô Lượng Thọ, từ triều Hán đến triều Nam Tống kéo dài 

tám trăm năm, phiên dịch mười hai lần. Chúng ta tin tưởng: Dựa theo những bản 

dịch này để nói, tin chắc đức Phật chẳng phải chỉ giảng kinh này một lần, mà là 

nhiều lần. Chuyện này rất ít có! Năm xưa, lúc đức Thế Tôn giảng kinh thường chỉ 

giảng  một  lần,  chẳng  hề  lập  lại  một  bộ  kinh  nào.  Chỉ  riêng  bộ  kinh  này  được 

giảng nhiều lần, cổ đại đức đoán ít nhất đức Phật cũng giảng ba lần. Quý vị thấy: 

Hai mươi bốn nguyện, bốn mươi tám nguyện, ba mươi sáu nguyện, ít nhất cũng là 

ba lần. Nếu không, chẳng thể nào có sự sai khác lớn như vậy! Xem kỹ hơn, quý vị 

thấy hai bản dịch ghi hai mươi bốn nguyện, hai mươi bốn nguyện ấy cũng khác 

nhau;  hai  bản  dịch  ghi  bốn  mươi  tám  nguyện,  bốn  mươi  tám  nguyện  trong  hai 

bản dịch ấy  cũng  khác  nhau. Điều này  chứng tỏ  đức  Phật  đã giảng  bộ  kinh này 

nhiều  lần,  giảng  nhiều  lần  thì  nhất  định  phải  là  vô  cùng  quan  trọng,  vì  bộ  kinh 

này mới là công đức viên mãn của chư Phật Như Lai. 

 

Ở đây, [cụ Hoàng] nêu ra một thí dụ, thí dụ này rất quan trọng.  Nguyện thứ 

hai trong bản Ngô dịch là:  “Sử mỗ tác Phật thời, linh ngã quốc trung, vô hữu phụ 

 nhân.  Nữ  nhân  dục  lai  sanh  ngã  quốc  trung  giả,  tức  tác  nam  tử”   (Khi  tôi  thành 

Phật, trong nước tôi không có phụ nữ. Nữ nhân muốn sanh về nước tôi, liền biến 

thành nam tử).   Quý vị thấy Ngài có nguyện này, tức là nguyện “cõi nước chẳng có 

người nữ”. Tiếp theo đó, bản dịch ấy ghi: “Chư vô ương số thiên nhân dân, quyên 

 phi  nhuyễn động  chi  loại, lai  sanh ngã  quốc  giả, giai  ư thất  bảo thủy  trì, liên  hoa 

 trung  hóa  sanh  trưởng  đại,  giai  tác  Bồ  Tát,  A  La  Hán,  đô  vô  ương  số.  Đắc  thị 

 nguyện,  nãi  tác  Phật.  Bất  đắc  thị  nguyện,  chung  bất  tác  Phật” (Vô  ương  số  chư 

thiên, nhân dân, các loài bay lượn, ngọ nguậy, bò trườn, sanh về nước tôi đều hóa 

sanh, lớn khôn trong hoa sen nơi ao nước bảy báu, đều là Bồ Tát. A La Hán [và 

Bồ Tát] đều là vô ương số. Thỏa nguyện ấy mới làm Phật. Chẳng thỏa nguyện ấy, 

trọn  chẳng  làm  Phật). Quý  vị  thấy  trong  đó  có  hai  nguyện “hóa  sanh trong  hoa 

sen”  và  “cõi  nước  không  có  người  nữ”,  trong  các  bản  dịch  khác  không  có  hai 

nguyện  này. Bản Hán dịch chẳng có, các  bản dịch  khác  cũng  chẳng  có.    “Do thử 

 khả kiến, chư dịch sai dị chi thậm” (Do đây, ta có thể sự sai biệt giữa các bản dịch 

rất lớn), đây là một vấn đề đáng lẽ không nên có; do đó, có thể [khẳng định] chắc 

chắn  [năm  bản  dịch]  chẳng  phải  dịch  từ  cùng  một  bản  kinh  gốc,  và  truyền  đến 

Trung Quốc chẳng phải chỉ có một bản kinh gốc. Điều này nói rõ chẳng phải đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni chỉ giảng kinh này một lần mà thôi.  “Thả Hán Ngô lưỡng 

 dịch, tuy đồng viết nhập tứ nguyện, đản thực tế nội dung, tắc bất chỉ nhập tứ”  (Hơn 

nữa, hai bản Hán dịch và Ngô dịch tuy cùng nói hai mươi bốn nguyện, nhưng thật 

ra nội dung của chúng chẳng phải chỉ hạn cuộc trong hai mươi bốn nguyện). Quý 

vị  đọc  bản  Ngô  dịch,  chúng  ta  vừa  mới  xem  nguyện  thứ  hai  trong  phần  thí  dụ, 

trong đó có tới bốn nguyện. Trong một nguyện, thật ra bao gồm [các nguyện] “cõi 

nước  không  có  người  nữ”,  đây  là  một  nguyện,  “hóa  sanh  trong  hoa  sen”  [là 

nguyện thứ hai. Nguyện thứ ba là] súc sanh cũng có thể vãng sanh, loài tiểu động 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              188/21 

vật như loài trùng ngọ nguậy hoặc bay lượn là súc sanh đạo. Súc sanh cũng có thể 

vãng sanh, sanh đến thế giới Cực Lạc đều làm Bồ Tát, làm A La Hán. 

 

Nguyện  thứ  tư,  “Bồ  Tát, A  La  Hán vô  lượng đẳng, tinh yếu  thắng  nguyện” 

(Bồ Tát, A La Hán v.v... là nguyện thù thắng tinh yếu),   nguyện [thứ hai trong bản 

Ngô dịch] bao gồm bốn nguyện.  “Chuẩn thị khả tri, sở vị nhập tứ nguyện, thật bất 

 chỉ nhập  tứ.  Cứ  chư  Hậu  Xuất  A Di  Đà Kệ  Kinh  thệ nhị  thập  tứ chương  chi kinh 

 văn. Khả tri Di Đà thệ nguyện thật vi nhập tứ chương, phi cẩn nhập tứ nguyện dã”  

(Do đó có thể biết, tuy nói là hai mươi bốn nguyện, nhưng thật sự chẳng phải chỉ 

có  hai  mươi  bốn  nguyện.  Cứ  theo  ý  câu  kinh  “thệ  nhị  thập  tứ  chương”  (thệ 

nguyện hai mươi bốn chương) trong kinh Hậu Xuất A Di Ðà Phật Kệ, có thể biết: 

Thệ  nguyện  của  A  Di  Ðà  Phật  thật  sự  có  đến  hai  mươi  bốn  chương,  chứ  chẳng 

phải chỉ có hai mươi bốn nguyện). Cách nói này rất hợp lý luận, hợp lý, chúng ta 

có thể tin tưởng.   Còn như hai bản Ðường dịch và Ngụy dịch tuy nói là bốn mươi 

tám , “thực tế tắc bất túc tứ thập bát” (nhưng thật ra chẳng đủ số bốn mươi tám).   

Quý  vị  hãy  quan  sát  kỹ,  “lệ  như  Ngụy  dịch  đệ  nhập  cửu  nguyện”   (ví  dụ  như 

nguyện  thứ  hai  mươi  chín  trong  bản  Ngụy  dịch),  nguyện  thứ  hai  mươi  chín  nói 

như  thế  này:   “Thiết  ngã  đắc  Phật,  quốc  trung  Bồ  Đề  nhược  thọ,  độc  kinh  pháp, 

 phúng, tụng, trì, thuyết, nhi bất đắc biện tài trí huệ giả, bất thủ Chánh Giác”  (Nếu 

như tôi thành Phật, các Bồ Tát trong nước nếu đã nhận, đọc kinh pháp, phúng, 

tụng, trì, nói, mà chẳng đạt được biện tài trí huệ, tôi chẳng lấy ngôi Chánh Giác).  

Nguyện  thứ  ba  mươi  được  kinh  văn  chép  [như  sau]:   “Thiết  ngã  đắc  Phật,  quốc 

 trung Bồ Tát trí huệ biện tài, nhược khả hạn lượng giả, bất thủ Chánh Giác. Thật 

 tắc thử lưỡng nguyện chỉ hữu quảng lược chi dị, đệ tam thập nguyện chỉ thị đệ nhập 

 cửu nguyện chi bổ sung dữ dẫn thân nhi dĩ”  (“Nếu như tôi thành Phật, trí huệ biện 

tài của Bồ Tát trong nước tôi còn có hạn lượng thì chẳng lấy ngôi Chánh Giác”.  

Rõ ràng, hai nguyện này chỉ sai khác ở chỗ nói chi tiết hay đại lược. Nguyện thứ 

ba  mươi  chỉ  bổ  sung  và  mở  rộng  nguyện  thứ  hai  mươi  chín  mà  thôi).  Nói  cách 

khác, hai nguyện này có thể hợp lại thành một nguyện. 

 “Đường dịch trung đệ nhập cửu dữ tam thập nguyện, diệc dữ thử đồng. Cánh hữu 

 tiến giả, Ngụy Đường lưỡng dịch quân khuyết quốc vô nữ nhân cập liên hoa hóa sanh 

 chi  nguyện.  Khả kiến Ngụy  Đường  lưỡng  dịch  chi tứ  thập  bát nguyện  tịnh vị viên  cụ 

 chư nguyện”  (Nguyện thứ hai mƣơi chín và ba mƣơi trong bản Ðƣờng dịch cũng giống 

vậy. Nói cách khác, hai bản Ðƣờng dịch và Ngụy dịch cùng thiếu các nguyện “liên hoa 

hóa sanh” và “nƣớc không có nữ nhân”. Rõ ràng, bốn mƣơi tám nguyện nói trong bản 

Ngụy dịch và Ðƣờng dịch cũng chƣa bao gồm đầy đủ tất cả các nguyện vậy). Đọc kỹ 

các lời nguyện này, trong ấy có sự sai khác rất lớn. Còn hai bản Hán dịch và Ngô dịch, 

 “tắc khuyết thập niệm tất sanh chi căn bản đại nguyện”  (bị khuyết đại nguyện căn bản 

là nguyện “mƣời niệm ắt vãng sanh”) .  Nguyện “mƣời nguyện ắt vãng sanh” quan trọng 

lắm, giúp ngƣời tu Tịnh Độ chúng ta thật sự xây dựng niềm tin, khẳng định trong đời 

này chúng ta có phần nơi Tịnh Độ, chẳng còn hoài nghi nữa, trong đời này chúng ta có 

thể thành tựu hay không, đây là then chốt! Do đó, các vị đại đức xƣa và nay đều coi 

trọng nguyện này, gọi nó là “đại nguyện căn bản”. Có thể thấy năm bản dịch các đời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              189/21 

Hán,  Ngô,  Ngụy,  Đƣờng,  Tống   “quân  phi  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  chi  thiện  bổn” (đều 

chƣa phải là văn bản hoàn thiện của kinh Vô Lƣợng Thọ). Vì thế, thuở xƣa muốn đọc 

kinh Vô Lƣợng Thọ, nếu quý vị không đọc hết năm bản dịch của kinh này, sẽ bị thiếu 

sót. Đọc hết cả năm bản dịch cũng khá khó khăn, chẳng dễ gì kiếm đƣợc đủ cả năm 

bản dịch, ngay nhƣ khi cƣ sĩ Vƣơng Long Thƣ hội tập kinh Vô Lƣợng Thọ cũng chỉ 

đọc đƣợc bốn bản dịch, Ngài chẳng kiếm đƣợc bản Đƣờng dịch. Ngƣời có thân phận 

nhƣ vậy, là một vị trƣởng giả giàu to [mà cũng tìm chẳng đủ năm bản dịch]. Lúc hội 

tập, Ngài cũng biết có năm bản dịch, nhƣng chẳng tìm đƣợc bản Đƣờng dịch, đó là một 

sự đáng tiếc, vì trong bản Đƣờng dịch có những đoạn kinh văn mà bốn bản kia chẳng 

có. 

 “Thị  dĩ  hội  tập chư  dịch,  quảng  hiệt  chúng  trường,  lánh  thành  hội  bổn,  thật bất 

 dung hoãn  dã”   (Do  vậy,  việc  hội  tập  các  bản  dịch,  chọn  lấy  những  ƣu  điểm  của  các 

bản để soạn riêng thành một hội bản quả thật là điều không thể chần chừ đƣợc nữa).   

Do đó cƣ sĩ Vƣơng Long Thƣ là ngƣời đời Tống, là ngƣời đầu tiên hội tập kinh này. 

Do ông ta chẳng đƣợc đọc bản Đƣờng dịch, tức là Vô Lƣợng Thọ Hội trong kinh Bảo 

Tích. Sau đó, trong đời Thanh trƣớc kia, cƣ sĩ Ngụy Mặc Thâm hội tập lần thứ hai, ông 

ta xem trọn năm bản dịch, nên bản hội tập của ông vƣợt trội bản của Vƣơng Long Thƣ. 

Lời  văn  trong  bản  này  hay  hơn  bản  của  Vƣơng  Long  Thƣ,  nhƣng  lƣu  thông  chẳng 

rộng, ngƣời biết đến bản này rất ít. Bản hội tập của Vƣơng Long Thƣ đã nổi danh, lƣu 

thông  rộng  rãi, mọi  ngƣời  đều  thấy  đƣợc. Bản  hội  tập  của  Ngụy  Mặc  Thâm  cũng có 

vấn đề, Ẩn Quang đại sƣ đã phê bình bản ấy. Vấn đề lớn nhất đầu tiên là “chỗ bỏ đi, 

chỗ thêm vào chẳng đúng”, đây là một vấn đề lớn. Chỗ đáng chọn lấy thì ông ta chẳng 

chọn lấy, chỗ chẳng đáng lấy, ông lại chọn lấy không ít. Còn có những chỗ, ngƣời xƣa 

rất kỵ điều ấy, tức là trong đó có một số chữ bị sửa đổi. Lúc dịch kinh, chính mình có 

thể theo ý mình [chọn chữ để dùng], nhƣng khi hội tập, chẳng thể [sửa chữ]! Tuyệt đối 

chẳng  thể  sửa  đổi  một  chữ  nào  của  ngƣời  dịch. Có  nhƣ  vậy  thì  quý  vị  mới  đƣợc  đại 

chúng tin tƣởng, [sửa chữ] là điều tuyệt đối không đƣợc phép khi hội tập. Do đó mới 

có bản hội tập lần thứ ba của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, lần này những lỗi lầm mắc phải trong 

hai lần hội tập trƣớc đều chẳng có. Vả lại, cụ dùng một thời gian dài [hơn để hội tập], 

cụ Hạ bỏ ra mƣời năm để hội tập bộ kinh này. Ba năm hoàn thành bản thảo đầu tiên, lại 

trải qua mƣời lần sửa đổi, tổng cộng mất hết mƣời năm mới hoàn thành bản hoàn thiện 

này; do đó, bản này vô cùng quý báu! 

Chúng ta xem lời giới thiệu ở đây:  “Ư thị, Hạ sư hội tập chư dịch chi đại nguyện” 

(Cho nên, thầy Hạ với đại nguyện hội tập các bản dịch),    lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ là thầy 

của cụ Hoàng Niệm Tổ, nên cụ Hoàng gọi cụ Hạ là “thầy Hạ”.  “Ký trọng cổ dịch đa 

 kiến  chi  nhập  tứ,  hựu  thải thế  gian sở lưu  thông chi tứ  thập  bát,  nãi dĩ  nhập  tứ  vi 

 chương, tứ thập bát vi mục. Ký phù thệ nhập tứ chương, hựu hợp tứ thập bát nguyện. 

 Kinh trung bị tập chư dịch chi trường, thập niệm tất sanh, quốc vô nữ nhân, liên hoa 

 hóa sinh chư nguyện, giai kiến ư hội bổn” (Vừa chú trọng hai mƣơi bốn nguyện nhƣ 

trong đa phần các bản cổ dịch đã dùng, lại thuận theo quan niệm phổ biến là có bốn 

mƣơi tám nguyện, bèn chia nguyện văn thành hai mƣơi bốn chƣơng, gồm bốn mƣơi 

tám  đề  mục.  Kinh  văn  có  đủ  ƣu  điểm  của  các  bản  dịch,  các  nguyện  “mƣời  niệm  ắt 

sanh, cõi nƣớc chẳng có ngƣời nữ, hóa sanh vào hoa sen” đều có đủ trong bản hội tập 

này). Kinh Vô Lƣợng Thọ đến đây đã viên mãn, nghĩa là đến thế hệ chúng ta [bản kinh 

viên mãn này mới đƣợc lƣu thông rộng rãi]. Thế hệ trƣớc, [tuy kinh đã đƣợc hội tập] 

viên mãn, nhƣng chƣa đƣợc lƣu thông rộng rãi, thời loạn lạc chiến tranh chẳng có cách 

nào lƣu thông! Lúc đó, chỉ in đƣợc một lần, số lƣợng đại khái cũng không nhiều. Bản 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              190/21 

kinh văn này là do pháp sƣ Luật Hàng từ Sơn Đông có đƣợc, đem đến Đài Loan tặng 

cho thầy Lý. Thầy Lý đọc xong, vô cùng hoan hỷ, hình nhƣ lúc đó đã in ba ngàn cuốn 

ở Đài Trung để các đồng học trong liên xã học tập. Lão nhân gia đã đích thân giảng 

bản hội tập này một lần, hình nhƣ đã giảng một lần ở chùa Pháp Hoa tại Đài Trung, có 

soạn  mi  chú. Lúc  bấy  giờ, hình nhƣ  thầy  Lý  sáu  mƣơi  mấy  tuổi, lúc  tôi  gặp  thầy  thì 

thầy  đã  sáu  mƣơi  chín  tuổi. [Thầy  giảng  kinh  này]  trƣớc  đó mấy  năm, nên  tôi  chẳng 

đƣợc nghe. Sau này, lúc thầy giảng bản của Khang Tăng Khải thì tôi đƣợc nghe từ đầu 

đến cuối. Chẳng dễ dàng, lƣu thông đúng là chẳng dễ! Chƣớng ngại trùng trùng. Mãi 

cho  tới  ngày  nay, nói  chung, đã  vƣợt qua  đƣợc  cửa  ải  này. Hiện  nay  ngƣời phản đối 

[bản hội tập của cụ Hạ] chẳng nhiều, nhà nƣớc cũng đã thừa nhận, lúc Cục Tôn Giáo in 

Tịnh Độ Ngũ Kinh đã dùng bản hội tập kinh Vô Lƣợng Thọ của lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ. 

Chúng ta phải biết những chuyện đã qua thì mới biết bộ kinh này đúng là hiếm hoi, 

khó  gặp;  đời  này  chúng  ta  có  thể  gặp  gỡ,  rất  đáng  vui  mừng,  có  bao  nhiêu  ngƣời  tu 

Tịnh Độ chẳng có cơ duyên gặp kinh này. Sau khi lão cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ hội tập xong, 

đã đích thân giảng xong, cụ Hoàng đích thân nghe giảng, lại còn có ghi bút ký. Liên 

Công  (cụ  Hạ  Liên  Cƣ)  căn dặn  cụ  Hoàng  soạn  một  cuốn Chú Giải  cho kinh  này. Cụ 

Hoàng  vâng  lời  thầy  soạn  cuốn  Chú  Giải  này,  soạn  tác  phẩm  Chú  Giải  này  cũng  rất 

gian nan, cực khổ, nhƣng đƣợc Tam Bảo gia trì, lúc ấy, thân thể đau đớn, khổ não vì 

lắm bệnh ngần ấy nhƣng vẫn hoàn thành cuốn Chú Giải này. Sau khi Chú Giải hoàn 

thành chẳng bao lâu, chúng tôi mới đƣợc gặp. Tôi gặp cụ Hoàng ở Mỹ, lúc gặp nhau, 

cụ Hoàng đem một bản Chú Giải, bản ấy đƣợc in ronéo trên giấy sáp (stencil). Chúng 

ta biết bản này đƣợc hoàn thành đúng là chẳng dễ dàng, vì stencil chỉ in đƣợc tối đa 

một trăm bản, sau đó không thể dùng lại đƣợc nữa. Do đó, chúng tôi biết số lƣợng in 

rất ít. Tôi đọc xong vô cùng hoan hỷ, gọi điện thoại cho cụ Hoàng và hỏi cụ có giữ bản 

quyền  hay  không,  vì  có  bản  quyền  thì  chúng  tôi  không  dám  in.  Nếu  không  có  bản 

quyền, tôi sẽ in giúp cụ, lƣu thông ở hải ngoại. Cụ nói cụ rất hoan hỷ, không giữ bản 

quyền,  hoan  nghênh  in  ra.  Vì  vậy,  lần  đầu  tiên  chúng  tôi  in  một  vạn  cuốn  đóng  bìa 

cứng, cụ vô cùng hoan hỷ. Hiện nay bản này lƣu thông vô cùng rộng rãi, chỗ nào cũng 

có ngƣời in. 

Chúng ta xem tiếp phần sau:  “Phục diệu nhiếp các nguyện tinh yếu, dĩ thiểu văn 

 nhi  hiển  đa  nghĩa”  (còn  khéo  chọn  lấy  những  điểm  tinh  yếu  của  các  nguyện,  lời  ít 

nhƣng nghĩa nhiều), đây là do Liên Công (cụ Hạ Liên Cƣ) khéo léo dùng chữ trong lúc 

hội tập.  “Lệ như Ngụy dịch đệ tạp bát nguyện: “Thiết ngã đắc Phật, quốc trung thiên 

 nhân dục đắc y phục, tùy niệm tức chí. Như Phật sở tán ứng pháp diệu phục, tự nhiên 

 tại thân. Hữu cầu tài, phùng, đảo, nhiễm, tẩy, trạc giả, bất thủ Chánh Giác” (Chẳng 

hạn nhƣ nguyện thứ ba mƣơi tám trong bản Ngụy dịch là: “Ví nhƣ tôi thành Phật, trời, 

ngƣời trong nƣớc muốn có y phục, nghĩ đến liền có, tự nhiên trên thân khoác áo tốt đẹp 

đúng theo pháp nhƣ Phật đã khen ngợi. Nếu còn phải cắt, may, đập, nhuộm, giặt giũ, 

chẳng lấy ngôi Chánh Giác”). Nguyên văn bản Ngụy dịch là nhƣ vậy. Nguyện thứ hai 

mƣơi bốn ghi: “Thiết ngã đắc Phật, quốc trung Bồ Tát tại chư Phật tiền, hiện kỳ đức 

 bổn,  chư  sở  cầu  dục  cúng  dường  chi  cụ,  nhược  bất  như  ý  giả,  bất  thủ  Chánh  Giác” 

(Nếu tôi thành Phật, Bồ Tát trong nƣớc tôi khi ở trƣớc chƣ Phật hiển hiện cội đức của 

mình, nếu những vật họ muốn có để cúng dƣờng chẳng đƣợc nhƣ ý thì tôi chẳng lấy 

ngôi Chánh Giác). Đây đều là những lời lẽ trong bản Ngụy dịch, quý vị xem nguyện 

thứ  ba  mƣơi  tám  và  nguyện  thứ  hai  mƣơi  bốn.  “Ngụy  dịch  thử  lưỡng  nguyện  hiển y 

 phục dữ cúng cụ chi như ý. Đản khuyết phạn thực như ý”  (Cả hai nguyện trên của bản 

Ngụy dịch nói đến y phục và vật cúng dƣờng nhƣ ý, nhƣng chẳng nói đến cơm ăn nhƣ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              191/21 

ý).    Còn trong bản Hán dịch có nói đến,  “Hán dịch đệ nhị thập tam nguyện”  (nguyện 

thứ hai mƣơi ba của bản Hán dịch) ,  tức nguyện thứ hai mƣơi bốn trong bản Ngô dịch, 

cũng có đoạn văn nhƣ sau:  “Ngã tác Phật thời, ngã quốc chư Bồ Tát dục phạn thời, tắc 

 thất bảo bát trung, sanh tự nhiên bách vị phạn thực tại tiền. Thực dĩ, bát giai tự nhiên 

 khứ. Bất nhĩ giả, ngã bất tác Phật”  (Lúc tôi thành Phật, các Bồ Tát trong nƣớc tôi lúc 

muốn ăn thì tự nhiên sanh ra cơm trăm vị trong bát bằng bảy báu hiện ra trƣớc mặt. Ăn 

xong, bát tự nhiên biến mất. Nếu chẳng đƣợc nhƣ vậy, tôi chẳng làm Phật). Do đây, ta 

càng  thấy  rõ  bản  Ngụy  dịch  và  bản  Đƣờng  dịch  thật  sự  chẳng  đủ  bốn  mƣơi  tám 

nguyện.  “Kim  thử  hội  bản” (nay  bản  hội  tập  này)    gom  ba  nguyện  trên  thành  một 

nguyện  nhƣ  sau:   “Ngã  tác  Phật  thời,  sanh  ngã  quốc  giả,  sở  nhu  ẩm  thực,  y  phục, 

 chủng  chủng  cúng  cụ,  tùy  ý  tức  chí,  vô  bất  mãn  nguyện.  Khả  kiến hội  bổn, 

 văn ước nghĩa phong, chư dịch sở cụ chi Di Đà thắng nguyện, bị hiển vô di. Thị dĩ cận 

 thế chư hiền, công nhận thử vi thiện bổn, lương hữu dĩ dã” (“Lúc tôi thành Phật, ngƣời 

sanh trong nƣớc tôi: thức ăn, y phục, các thứ vật cúng cần dùng đều tùy ý hiện đến, 

không chi chẳng đƣợc  mãn nguyện”. Có thể thấy, bản hội tập văn ngắn gọn, ý nghĩa 

súc tích, các nguyện thù thắng của Phật Di Ðà ghi trong các bản dịch đã đƣợc nêu đủ 

không còn sót. Vì vậy, bản hội tập này đƣợc các bậc hiền đức cận đại công nhận là bản 

hoàn thiện nhất thì cũng là điều rất hợp lý vậy).    Mọi ngƣời đều công nhận bản hội tập 

này là bản hoàn thiện nhất của kinh Vô Lƣợng Thọ. 

Mƣời  mấy  năm  trƣớc,  lần  đầu  tiên  tôi  về  nƣớc  (về  Đại  Lục),  bắt  đầu  từ  Hƣơng 

Cảng, có hai mƣơi mấy vị đồng tu cùng đi với tôi. Đến Bắc Kinh, ngƣời đầu tiên chúng 

tôi tới thăm là cụ Triệu Phác Sơ, lúc đó, cũng nói đến vấn đề bản hội tập này, cụ hết 

sức tán thán, vô cùng hoan hỷ. Kinh Vô Lƣợng Thọ kể nhƣ đã có một bản hoàn thiện, 

đó là chúng sanh có phƣớc, mà cũng là quốc gia có phƣớc. Lúc tôi dạy học ở Tân Gia 

Ba  đã  soạn  khoa  phán  tƣờng  tận  cho  kinh  này,  khoa  phán  cũng  đƣợc  in  ra,  tôi  tặng 

cuốn  khoa  phán  cho  cụ.  Cụ  Hoàng  đã  tặng  cho  cụ  Phác  Sơ  cuốn  Chú  Giải  [kinh  Vô 

Lƣợng Thọ], khi tôi tặng cho cụ Phác Sơ cuốn khoa phán này, cụ vô cùng hoan hỷ, nói 

việc này đã viên mãn rồi! Quý vị thấy [chúng ta] có khoa phán, có Chú Giải, lại có bản 

hội tập hay ngần ấy. [Ai cũng] vô cùng hoan hỷ, vô cùng tán thán! Nhƣng điều quan 

trọng là chúng ta phải thật sự đọc tụng, thật sự học tập, mới chẳng cô phụ đức Thế Tôn 

đã nhiều phen tuyên giảng [kinh Vô Lƣợng Thọ], chẳng cô phụ tổ sƣ đại đức đã dầy 

công khổ nhọc ba lần hội tập, lại còn một lần tiết giảo của cƣ sĩ Bành Tế Thanh. 

Cụ Hoàng chịu đựng thân thể bệnh khổ để hoàn thành bản Chú Giải này, tôi đến 

thăm cụ tại nhà, cụ dùng một trăm chín mƣơi ba loại sách tham khảo, tôi đều nhìn thấy. 

Lúc đó, tôi vô cùng kinh ngạc, tôi hỏi: “Lão cƣ sĩ làm sao có đƣợc những sách ấy?” Cụ 

nói: “Có rất nhiều nơi gởi tới, chính tôi cũng chẳng biết”. Cảm ứng chẳng thể nghĩ bàn, 

cụ cần những sách tham khảo ấy, Phật, Bồ Tát đều mang đến cho cụ. Lúc đó tôi nói với 

cụ: “Tôi sẽ tặng cho cụ một bộ Đại Tạng Kinh đƣợc không?” Cụ nói không đƣợc đâu, 

nhà cụ không có chỗ nào để chứa. Nhà cụ rất nhỏ hẹp, đại khái tổng diện tích chỉ lớn 

bằng phòng thâu hình của chúng tôi. Căn phòng cụ ở rất nhỏ, chỉ có một cái giƣờng, 

một cái bàn, kế bên chất toàn là sách, chất thành cả một đống sách. Trong hoàn cảnh 

gian  khổ, khó  khăn  nhƣ  vậy, cụ  hoàn  thành  cuốn  Chú  Giải  này, nếu  chẳng nhờ  Tam 

Bảo gia trì sẽ chẳng thể làm nổi. Ngày nay, chúng ta in những cuốn sách rất đẹp đẽ nhƣ 

vậy  để  cúng  dƣờng  đại  chúng,  quý  vị  phải  biết  chúng  ta  có  phƣớc  lớn  lắm,  những 

ngƣời thuộc đời trƣớc chúng ta có nằm mộng cũng chẳng nghĩ ra! Ngày nay chúng ta 

đều có đủ, tất cả đều bày trƣớc mặt chúng ta, nếu chúng ta không sốt sắng nỗ lực học 

tập, không chỉ có lỗi với chính mình, đừng nói là có lỗi với ngƣời khác, chỉ nói là có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              192/21 

lỗi với chính mình. Duyên phận này đúng nhƣ khai kinh kệ đã nói  “trăm ngàn muôn 

 kiếp khó gặp gỡ”,  Bành Tế Thanh cƣ sĩ nói:  “Đây là một ngày hy hữu khó gặp từ vô 

 lượng kiếp đến nay” , chúng ta đã đƣợc gặp. Đã đƣợc gặp thì phải hạ quyết tâm, đời 

này nhất định vãng sanh Tịnh Độ, đó là thật sự báo ân Phật, báo ân tổ sƣ, báo ân đại 

đức thí chủ, báo ân quốc gia, trên đền bốn ân nặng, dƣới cứu khổ tam đồ, chúng ta mới 

thật sự làm đƣợc! Nội dung kinh điển này thù thắng, [ngay cả] trong kinh Hoa Nghiêm 

cũng chẳng tìm đƣợc; do đó, quả thật là hy hữu, khó gặp. 

Nhƣng vấn đề là làm thế nào thì mới thật sự có thể thành tựu trong đời này ? Tiêu 

chuẩn nói trong Khởi Tín Luận quá cao, tiêu chuẩn do Mã Minh Bồ Tát đã nói là tiêu 

chuẩn tuyệt đối, chúng ta chẳng dễ gì làm đƣợc. Ngài dạy chúng ta lìa tƣớng văn tự. 

Chúng ta đọc tụng phải lìa tƣớng văn tự, nghe giảng kinh phải lìa tƣớng ngôn thuyết, 

lìa tƣớng danh tự, lìa tƣớng tâm duyên. Trên thực tế, Tổ Ấn Quang dạy chúng ta giống 

hệt nhƣ Mã Minh Bồ Tát đã dạy, nhƣng ngữ khí hòa hoãn hơn rất nhiều. Tổ Ấn Quang 

dạy  chúng  ta:   “Một  phần  thành  kính  được  một  phần  lợi  ích,  mười  phần  thành  kính 

 được  mười  phần  lợi  ích” .  Nhƣ  thế  nào  là  tuyệt  đối  thành  kính?  Vẫn  là  nhƣ  lời  Mã 

Minh  Bồ  Tát  đã  dạy,  đó  là  tiêu  chuẩn  của  sự  thành  kính.  Nay  chúng  ta  hạ  thấp  tiêu 

chuẩn  này  xuống,  nhất  định  phải  dùng  tâm  cung  kính,  tâm  hời  hợt  hấp  tấp  sẽ  không 

học đƣợc gì! Xen tạp vọng niệm sẽ không học không đƣợc gì! Thật vậy, chẳng giả đâu 

nhé! Do đó, chúng ta hãy nhớ kỹ “nhất hướng chuyên niệm” , hãy ghi nhớ câu này, chỉ 

tuân theo một mục tiêu, một phƣơng hƣớng, chuyên niệm A Di Đà Phật, chuyên học 

kinh Vô Lƣợng Thọ. Một bộ kinh này là đủ rồi, cả đời đừng bày thêm chuyện gì nữa, 

bày  vẽ  nhiều  quá,  ngƣời  ta  thƣờng  nói   “tham  nhiều,  nhai  không  nát” .  Chúng  ta  chỉ 

thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, chắc chắn sẽ có thành tựu. Đời này tôi chẳng làm 

chuyện gì khác, chỉ một bộ kinh Vô Lƣợng Thọ, chỉ một câu A Di Đà Phật, một lòng 

một  dạ  cầu sanh  Tịnh  Độ, đến thế  giới  Cực  Lạc  thân  cận  A  Di  Đà  Phật, nhƣ  vậy  thì 

mới đƣợc. 

Hiện  nay,  học  cái  gì  cũng  khó, khó  ở  chỗ  nào?  Xã  hội  hiện  nay  chẳng  tôn  trọng 

ngƣời xƣa, coi thƣờng ngƣời xƣa, coi thƣờng tôn giáo, cho rằng tôn giáo đều là mê tín! 

Nếu quý vị có quan niệm ấy thì cái gì cũng chẳng đạt đƣợc. Do đó, có thể biết cội rễ 

của pháp thế gian và xuất thế gian ở đâu? Cội rễ thật sự là hiếu thảo cha mẹ, tôn trọng 

thầy,  tức  là  hai  câu  đầu  tiên  trong  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phƣớc   “hiếu  dưỡng  cha  mẹ, 

 phụng sự sư trưởng” . Nếu quý vị không dồn công sức nơi đấy, quý vị cầu học sẽ cầu 

chẳng đƣợc, chắc chắn sẽ không đạt đƣợc vật báu của thánh hiền. Quý có thể học một 

vài kỹ thuật thế gian, còn những gì thánh hiền để lại quý vị sẽ không thể hƣởng! Vật 

báu của thánh hiền đƣợc xây dựng trên cơ sở hiếu đạo và sƣ đạo. Chẳng thể không hiếu 

dƣỡng  cha  mẹ,  chẳng  thể  không  tôn  kính  sƣ  trƣởng.  Hiếu  thảo  cha  mẹ,  tôn  kính  sƣ 

trƣởng tức là tôn kính Tánh Đức của chính quý vị, [hiếu thảo và tôn kính] là đại biểu 

của Tánh Đức. Cổ nhân Trung Quốc đời xƣa coi trọng điều này nhất, chẳng có gì quan 

trọng hơn, chúng ta chớ nên không biết điều này. Do bài giảng kế tiếp sẽ nói về nguyên 

văn lời báo cáo của tỳ-kheo Pháp Tạng, nếu tâm trạng và thái độ học tập của chúng ta 

không đủ, thì nghe xong cũng nhƣ gió thoảng qua tai, chẳng thâu thập đƣợc gì. Do đó, 

phải có đầy đủ điều kiện cơ bản của một ngƣời học trò, phải hiếu thảo cha mẹ, tôn kính 

thầy, thật sự biết “trọng đạo”, thì học bộ kinh này cũng nhƣ có đƣợc vật quý báu nhất. 

Vật quan trọng nhất của mình trên thế gian này là gì? Chính là bộ kinh này! Coi kinh 

này nhƣ mạng căn của mình, một ngày cũng không thể buông bỏ thì chúng ta sẽ thành 

công. A! Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng ta học tới đây thôi. 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              193/21 

 Tập 194 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang thứ hai trăm hai mươi chín, hàng thứ ba: 

 

 Pháp Tạng bạch ngôn: - Duy nguyện Thế Tôn, đại từ thính sát. 

法 藏 白 言：唯 願 世 尊，大 慈 聽 察。 

 (Pháp Tạng bạch rằng: - Kính xin đức Thế Tôn đại từ nghe, xét) 

 

Trong Chú Giải, cụ Hoàng ghi:  “Thính giả, nhĩ văn dã. Sát giả, tâm trung thẩm tư 

 dã” (Thính là tai nghe, sát là trong tâm suy xét), nhƣ vậy cũng dễ hiểu.  “Hội Sớ viết: 

 Như Lai thính kỳ thuyết minh, chiếu sát đơn thành, cố vân thính sát. Cố kinh nghĩa vi: 

 Pháp Tạng Bồ  Tát  thỉnh  cầu Thế  Tôn,  thùy  từ  ư  ngã,  thính  ngã  sở  thuyết,  giám 

 ngã thành tâm. Dĩ hạ, Pháp Tạng trần thuyết sở phát đại nguyện” (Sách Hội Sớ giảng: 

“Nhƣ Lai nghe ông ta trình bày, soi xét tấm lòng son, nên bảo là thính sát (nghe, xét)”. 

Nhƣ vậy, câu kinh trên đây có nghĩa là: Pháp Tạng Bồ Tát thỉnh cầu đức Thế Tôn rủ 

lòng Từ thƣơng xót mình, nghe lời mình thƣa, soi xét tấm lòng thành của mình. Tiếp 

theo đó, Pháp Tạng trình bày những đại nguyện chính mình đã phát).    Ba câu này là lời 

đức Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật yêu cầu Pháp Tạng hãy báo cáo tƣờng tận với đại 

chúng về thế giới Cực Lạc do Ngài vừa mới kiến lập. Ba câu này nhằm trần thuật lời 

ngài Pháp Tạng vô cùng cung kính thỉnh Phật và đại chúng nghe Ngài báo cáo. Chúng 

ta xem đoạn kinh tiếp theo: 



 Ngã nhược chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề, thành Chánh Giác dĩ, sở cư Phật sát, 

 cụ túc vô lượng bất khả tư nghị công đức trang nghiêm. 

 

我 若 證 得 無 上 菩 提，成 正 覺 已，所 居 佛 剎，具 足 無 量 不 可 思 議 

功 德 莊 嚴。 

 (Nếu tôi chứng được Vô Thượng Bồ Ðề, thành Chánh Giác rồi thì cõi nước tôi ở sẽ 

 đầy đủ vô lượng công đức trang nghiêm chẳng thể nghĩ bàn). 



Đoạn này là nói chung, cũng là tổng cương lãnh của bài báo cáo của tỳ-kheo 

Pháp Tạng. Kế tiếp là lời tường thuật chi tiết, nêu ra cụ thể những thứ công đức 

trang  nghiêm  chẳng  thể  nghĩ  bàn  nào?  Phần  sau  gồm  có  hai  mươi  bốn  chương, 

tức là bốn mươi tám nguyện. 

 

 Vô hữu địa ngục, ngạ quỷ, cầm thú, quyên phi nhuyễn động chi loại. 

無 有 地 獄、餓 鬼、禽 獸、蜎 飛 蠕 動 之 類。 

 (Không có địa ngục, ngạ quỷ, cầm thú, các loài ngọ nguậy, bay lượn, bò trườn). 



Đây là nói thế giới [Cực Lạc] chẳng có tam ác đạo, tuy có lục đạo, nhƣng không có 

ba đƣờng ấy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              194/21 



 Sở  hữu  nhất  thiết  chúng  sanh,  dĩ  cập  Diễm  Ma  La  giới,  tam  ác  đạo  trung,  lai 

 sanh ngã sát, thọ ngã pháp hóa, tất thành A Nậu Đa La Tam Miểu Tam Bồ Đề, bất 

 phục cánh đọa ác thú. Đắc thị nguyện, nãi tác Phật. Bất đắc thị nguyện, bất thủ vô 

 thượng Chánh Giác. 

所 有 一 切 眾 生，以 及 焰 摩 羅 界，三 惡 道 中，來 生 我 剎，受 我 法 化

，悉 成 阿 耨 多 羅 三 藐 三 菩 提，不 復 更 墮 惡 趣。得 是 願，乃 作 佛，不 得 

是 願，不 取 無 上 正 覺。 

 (Tất cả hết thảy chúng sanh cho đến những kẻ từ trong cõi Diễm Ma La, trong ba 

 đường ác sanh sang cõi tôi, nhận pháp hóa của tôi, ắt thành Vô Thượng Chánh Đẳng 

 Chánh Giác, chẳng đọa vào đường ác nữa. Nguyện được như thế mới làm Phật. Chẳng 

 thỏa nguyện ấy, chẳng giữ lấy vô thượng Chánh Giác). 

 

Đoạn này là nguyện thứ hai “chẳng đọa ác thú”. Nguyện thứ nhất là “nƣớc không 

có ác đạo”, nguyện thứ hai là “chẳng đọa ác thú”. Ngƣời từ đâu vãng sanh sẽ không 

đọa? [Chúng sanh từ các đƣờng] ngạ quỷ, địa ngục sanh đến Tây Phƣơng Cực Lạc thế 

giới sẽ vĩnh viễn không đọa ba đƣờng ác nữa. Chúng ta xem kinh văn, hai nguyện này 

đƣợc đặt ở đầu, chúng ta có thể tƣởng tƣợng đƣợc, trong năm kiếp, tỳ-kheo Pháp Tạng 

đã tham quan, khảo sát, tu học, đi qua trọn khắp mƣời phƣơng ba đời hết thảy cõi nƣớc 

chƣ Phật, nhất định là đã thấy rất nhiều thế giới, cõi nƣớc chƣ Phật đều có lục đạo luân 

hồi, đều có tam ác đạo. Lục đạo luân hồi chẳng giả; nếu là giả thì trong hoằng nguyện 

của Pháp Tạng Bồ Tát chắc chắn sẽ không có nguyện này. Vả lại, Ngài còn để nguyện 

này trƣớc nhất, nhằm khiến cho chúng ta cảnh giác cao độ. Tôi tin tƣởng ai có một chút 

thông  minh, có  một  chút  thiện  căn, vừa  đọc  đến  nguyện  này,  sẽ  lập  tức  biết  cõi  Cực 

Lạc vô cùng thù thắng. Thù thắng ở chỗ nào? Chính là thù thắng ở chỗ này. Vì sao có 

ác đạo? Trong giáo pháp Đại Thừa, đức Phật đã nói rất nhiều, chúng ta cũng đã đọc rất 

nhiều, bây giờ chúng ta hãy đọc lời chú giải của cụ Hoàng. 

 “Thủ tứ cú” (bốn câu đầu) nói về tổng cƣơng lãnh, chúng ta vừa đọc  “tổng bao 

 toàn bộ đại nguyện” (bao gồm toàn bộ đại nguyện).  “Nguyện ngã thành Phật thời, sở 

 cư chi Phật sát, cụ túc vô lượng (vô pháp dĩ số lượng biểu thị) thắng diệu công đức, cụ 

 túc vô lượng thanh tịnh trang nghiêm” (Nguyện lúc tôi thành Phật, cõi nƣớc tôi ở có 

đầy đủ vô lƣợng (không thể dùng số lƣợng nào để biểu thị nổi) công đức thắng diệu, 

đầy  đủ vô  lƣợng thanh  tịnh trang  nghiêm).  Đây  là  nói  chung.  Hiện  nay,  nguyện  của 

Ngài đã tròn, đã đƣợc thực hiện hoàn toàn, chẳng phải là nói chơi. Ngài đã thực hiện 

hoàn  toàn,  đã  làm  xong  hết,  xây  dựng  thế  giới  Cực  Lạc  xong  rồi  mới  báo  cáo.  Lúc 

trƣớc, tôi thƣờng nói, đó là thánh nhân, chẳng phải là phàm phu, làm xong rồi mới nói, 

ngƣời  ta  chẳng  thể  không  tin.  Nói  đƣợc  thì  chắc  chắn  là  phải  làm  đƣợc,  đó  là  hiền 

nhân. Nói đƣợc mà làm không đƣợc thì là   “phiến nhân”  (gạt ngƣời). Tỳ-kheo Pháp 

Tạng đã làm đƣợc, Ngài tốn hết bao nhiêu thời gian? Trong phần trƣớc có nói là năm 

kiếp, thời gian dài nhƣ vậy. Thọ mạng của Phật dài vô lƣợng, chúng ta nghĩ năm kiếp 

là thời gian rất dài, nhƣng đối với các Ngài, năm kiếp chẳng dài lắm, giống nhƣ ngƣời 

trong  thế  gian  chúng  ta  tốn  thời  gian  năm  năm  để  xây  dựng.  Xây  dựng  một  thế  giới 

nhƣ thế nào? Đầy đủ vô lƣợng công đức thù thắng nhiệm mầu, đầy đủ vô lƣợng thanh 

tịnh trang nghiêm, tốt đẹp đến cùng cực, một hoàn cảnh tu học nhƣ vậy đã xuất hiện. 

Trong phần trƣớc có nói tới đạo tràng ấy đƣợc thành tựu do tập hợp hoàn toàn tất cả 

những  điều  tốt  đẹp  của  mƣời  phƣơng  cõi  nƣớc  chƣ  Phật  Nhƣ  Lai.  Những  gì  quý  vị 

nhìn thấy ở cõi Cực Lạc đều là những sự tốt đẹp, công đức thù thắng, thanh tịnh trang 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              195/21 

nghiêm của hết thảy cõi nƣớc chƣ Phật, nay đã tập trung vào một chỗ, nên thế giới đó 

siêu  thắng hết  thảy  cõi  nƣớc  chƣ  Phật. Thế  giới  Cực  Lạc  đƣợc  xây  dựng  hoàn  thành 

nhƣ vậy. 

Phần kế tiếp giải thích  “cụ túc”  (đầy đủ) nghĩa là gì? Nghĩa là  “viên mãn”,   “châu 

 biến hàm nhiếp, vô khiếm, vô dư, cố vân cụ túc”  (chứa đựng trọn vẹn, không khuyết, 

không sót, nên bảo là “cụ túc”), cũng nhƣ chúng ta nói là viên mãn, mảy may khiếm 

khuyết  cũng  không  có,  A  Di  Đà  Phật  đã  xây  dựng  thành  công.  “Sở  cụ  công  đức  dữ 

 trang  nghiêm,  giai  bất  khả  tư  nghị”   (Những  công  đức  trang  nghiêm  đầy  đủ  ấy  đều 

chẳng thể nghĩ bàn), chẳng thể dùng tâm tƣ để suy tƣởng, quý vị không thể nào nghĩ ra, 

cũng chẳng thể dùng ngôn ngữ để bàn luận, chẳng thể nghĩ, chẳng thể bàn!  “Siêu tình 

 ly kiến” , trong Đại Thừa Phật pháp, chữ  “tình”  này dùng để chỉ thức thứ sáu và thức 

thứ bảy,  “kiến”  là năm thức trƣớc. Trong Phật pháp, cái tâm do phàm phu, tức chúng 

sanh trong lục đạo, sử dụng đƣợc gọi là “thức thứ tám”. [Các thức nơi] mắt, tai, mũi, 

lƣỡi, và thân là năm thức trƣớc, chúng có tri giác. Ngoài ra, thức thứ sáu có thể tƣ duy, 

chúng ta thƣờng gọi [sự tƣ duy ấy] là phân biệt; thức thứ bảy là Mạt Na Thức, tức “tình 

 chấp”, chấp trƣớc thân này là Ta, chấp trƣớc tham, sân, si, mạn. Kế đó là thức thứ tám, 

tức A Lại Da Thức, thức này giống nhƣ một kho chứa dữ liệu vậy. Từ vô thỉ kiếp tới 

nay, nhiều đời nhiều kiếp khởi tâm động niệm, hành vi tạo tác của quý vị đều đƣợc lƣu 

trữ đầy đủ trong A Lại Da Thức. A Lại Da là một kho chứa dữ liệu, những dữ liệu ấy 

có thể lấy ra để coi, chẳng có cách nào chối cãi [chúng chẳng hiện hữu], những dữ liệu 

ấy đƣợc bảo tồn trong ấy. Ai bảo tồn nó? Chính quý vị bảo tồn nó. Ai có thể coi những 

dữ  kiện  ấy?  Quý vị  thấy, trong  phần trƣớc  đã  nói, ngƣời  có  thần  thông, có  Tha  Tâm 

Thông, Túc Mạng Thông sẽ có thể xem những dữ kiện chất chứa trong cái kho dữ liệu 

đó. Ngƣời có công phu định lực cạn cợt có thể nhìn thấy một phần [ở tầng trên], còn 

một phần ẩn sâu hơn ở tầng dƣới họ sẽ không thấy. Ngƣời có công phu định lực sâu, 

những vị Bồ Tát đã minh tâm kiến tánh hầu nhƣ có thể thấy hoàn toàn, chẳng phải giả! 

Nếu  quý  vị  có  thể  tin,  có  thể  khẳng  định,  sẽ  giống  nhƣ  chƣ  Phật,  Bồ  Tát, không  chỉ 

chẳng làm chuyện tổn hại chúng sanh, mà ngay cả một tâm niệm ác cũng không dám 

dấy  lên.  Vì  sao?  Vì  chúng  sẽ  đƣợc  lƣu  lại,  hết  thảy  hữu  tình  chúng  sanh  trong  trọn 

khắp pháp giới hƣ không giới đều biết, quý vị không thể che giấu ai! Quý vị chỉ có thể 

gạt chính mình, đó gọi là  “lừa mình, dối người” , làm chuyện nhƣ vậy đó! Ngày nào đó 

quý vị giác ngộ, sẽ hiểu rõ hoàn toàn. 

Vì vậy, khi hiểu rõ những chân tƣớng sự thật này, thái độ và tâm trạng khi chúng ta 

xử thế, đối đãi ngƣời khác trong hiện tại tự nhiên sẽ sửa đổi. Thứ nhất là tuyệt đối sẽ 

không thể có ác niệm, không thể có hành vi bất thiện. Thứ nhì là có thể tha thứ hết thảy 

chúng sanh đang tạo tội nghiệp. Vì sao có thể tha thứ? Họ tạo tội, ta chẳng khác gì họ! 

Thật vậy, chẳng giả, chỉ là hiện nay họ còn đang mê, ta đã bắt đầu giác ngộ; do vậy, 

cảm thấy rất may mắn. Việc ác có sai quấy đến mấy đi nữa cũng không thể trách họ, tại 

sao vậy? Nhân quả mỗi ngƣời phải tự gánh chịu. Tiếp đó, kinh văn nói về ác đạo, tức 

ba đƣờng ác, sẽ nói rất rõ ràng về hai nguyện không đọa ác đạo. Cho nên, ta hãy suy 

nghĩ bản tánh của ngƣời tạo tội nghiệp vốn thiện, họ cũng vốn là Phật, Bồ Tát, nhƣ 

kinh Hoa Nghiêm đã nói  “hết thảy chúng sanh vốn là Phật” , họ xoay chuyển trong ba 

đƣờng ác, hứng chịu các loại khổ báo, chúng ta phải dấy lòng thƣơng xót, đồng tình 

với  họ, chứ không  thể  mang  lòng trách  mắng. Có  thể giúp đƣợc  gì hay  không?  Giúp 

không đƣợc. Tại sao? Nhân quả của ai thì ngƣời đó phải chịu, chẳng ai có thể thay thế! 

Chúng ta tạo ra những nghiệp nặng ấy, có cách nào cứu chữa hay không? Câu trả 

lời chắc chắn là có, chỉ cần quý vị quay đầu lại thì sẽ đƣợc cứu, quay đầu là bến bờ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              196/21 

Việc đầu tiên khi bƣớc vào cửa Phật là thọ Tam Quy Y . Tam Quy Y nghĩa là gì? Tam 

Quy Y là quay đầu, thật sự giác ngộ. Quy y Phật, Phật có nghĩa là giác, lúc trƣớc tôi 

mê hoặc, điên đảo, nay tôi muốn quay đầu trở lại, điều đó nghĩa là quy, tức trở về.  “Y”  

nghĩa là nƣơng tựa, nƣơng tựa tự tánh giác, tức là nƣơng tựa Phật, Bồ Tát. Phật, Bồ Tát 

là tự tánh giác, các Ngài là những ngƣời đã giác ngộ, nay tôi  muốn giác nhƣng chƣa 

thật sự giác ngộ, hy vọng các Ngài đến dạy tôi, có nghĩa là nhƣ vậy. Phật, Bồ Tát dùng 

những điều  gì  để  dạy  chúng  ta?  Trƣớc  hết  là  dùng  kinh  điển,  quý vị  nhập  môn  bằng 

kinh điển. Sau khi căn bản kinh điển đã đƣợc vun bồi, sáu căn của quý vị tiếp xúc cảnh 

giới sáu trần toàn là tự tánh giác, vậy là quý vị đã công phu đắc lực; nghĩa là quý vị đã 

hoàn toàn vận dụng những lý luận, đạo lý, trí huệ, phƣơng pháp đã dạy trong kinh vào 

đời sống, vào công việc, vào sự đãi ngƣời tiếp vật, chẳng có việc gì quý vị không giác 

ngộ, quý vị sẽ giống hệt Phật, Bồ Tát, không khác gì hết, chẳng còn mê hoặc, điên đảo 

nữa, chẳng còn có ác niệm nữa, chẳng còn có hành vi bất thiện nữa, quý vị đã thật sự 

giác ngộ! Đây là điều thứ nhất trong Tam Quy Y. 

Thứ nhì là quy y Pháp. Pháp nghĩa là chánh tri chánh kiến. Hiện thời chúng ta nhìn 

sai sự việc, suy nghĩ sai lầm khi suy tƣởng các vấn đề, nay chúng ta hãy xoay những 

sai lầm ấy lại, từ cách nhìn sai lầm, cách nghĩ sai lầm, quay lại nƣơng vào cách biết, 

cách nhìn đúng đắn (chánh tri chánh kiến). Chánh tri chánh kiến chính là kinh điển; do 

vậy,  kinh  điển  đƣợc  gọi  là  Pháp  Bảo,  chúng  ta  phải  tôn  trọng,  phải  kính  lễ,  chớ  nên 

khinh mạn kinh điển. Vì sao? Đó là trí huệ chân thật lƣu lộ từ tự tánh của chính mình. 

Nếu quý vị khinh thƣờng kinh điển, tức là khinh thƣờng Tánh Đức, đạo lý là nhƣ vậy. 

Vì thế, các tổ sƣ đại đức mới đề xƣớng, mới dạy chúng ta,  “một phần cung kính được 

 một phần lợi ích, mười phần cung kính được mười phần lợi ích”.  Bất luận tự mình đọc 

tụng, hay nghe giảng, quý vị đƣợc bao nhiêu lợi ích chẳng liên quan gì tới kinh điển, 

cũng chẳng liên quan gì tới ngƣời giảng kinh, chỉ có liên quan tới tâm chân thành của 

quý vị. Quý vị có bao nhiêu phần chân thành thì quý vị đƣợc bấy nhiêu phần lợi ích, 

chỉ liên quan tới tâm chân thành. Do đó có thể biết, chúng ta học Phật đạt đến cảnh giới 

nào, đạt tới mức độ nào, chẳng liên quan gì tới ngƣời khác, cũng chẳng liên quan gì với 

Phật, Bồ Tát, tất cả đều dựa trên tâm chân thành của mình, quý vị có mấy phần chân 

thành? Cũng chẳng do thời gian dài hay ngắn; ngƣời này đã học ba năm, năm năm, còn 

tôi mới học vài ngày, chẳng sao cả! Ngƣời học vài ngày có thể vƣợt trội ngƣời đã học 

ba năm, năm năm. Quý vị chỉ có bốn năm ngày chân thành bèn có thể vƣợt hơn ngƣời 

học  ba  chục,  năm  chục  năm,  nhƣng  không  chân  thành.  Do  đó,  thời  gian  không  quan 

trọng, quan trọng ở chỗ chân thành, quan trọng ở chỗ quý vị có thật sự chịu quay lại 

hay không. Nếu thật sự quay lại thì nhƣ đức Phật vừa mới nói, quý vị đã thật sự quay 

đầu, quan trọng ở chỗ này. Đó gọi là quy y Pháp, từ tà tri tà kiến quay trở lại nƣơng tựa 

chánh tri chánh kiến. 

Thứ ba là quy y Tăng. Tăng là ngƣời truyền pháp; chúng ta gặp Phật pháp nhƣng 

xem  không  hiểu,  phải  thỉnh  những  ngƣời  tu  hành  giải  thích  cho  chúng  ta  nghe,  chỉ 

điểm chúng ta. Họ có kinh nghiệm tu học, họ chia sẻ những kinh nghiệm ấy với chúng 

ta, khiến cho chúng ta nghe xong liền hiểu, do đó, gọi là Tăng Bảo. Chúng ta thật sự 

quay lại, từ hết thảy ô nhiễm quay lại nƣơng tựa tâm thanh tịnh, nhƣ vậy thì mới đƣợc 

lợi ích. Tổ sƣ đại đức từ xƣa đã tỷ dụ Phật pháp là đề-hồ. Đề-hồ là thức uống ngon nhất 

của Cổ Ấn Độ. Chúng ta muốn xin ngƣời ta một chén đề-hồ, cầm lấy cái chén, nhƣng 

trong  chén  ấy  có  thuốc  độc,  khi  rót  đề-hồ  vào  chén  thì  đề-hồ  cũng  biến  thành  thuốc 

độc, [điều này ví nhƣ] tâm chúng ta dơ bẩn! Nhận đề-hồ nhƣ thế nào? Trƣớc hết phải 

rửa sạch cái chén ấy, sau đó, mới xin ngƣời ta rót đề-hồ vào chén, nhƣ vậy thì quý vị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              197/21 

mới  thật  sự  dùng  đƣợc.  Thí  dụ  này  rất  có  ý  nghĩa,  cũng  rất  dễ  hiểu.  Thuốc  độc  của 

chúng  ta  là  gì?  Tham, sân, si, mạn, nghi  là  năm  thứ  thuốc  độc!  Trong tâm  quý vị có 

năm thứ này, Phật, Bồ Tát tặng cho quý vị Vô Thƣợng Bồ Đề, cũng giống nhƣ trong 

đề-hồ có lẫn một giọt thuốc độc, cả chén đề-hồ biến thành thuốc độc. Mảy may chất 

độc gì cũng không thể xen lẫn vào đó thì mới thật sự đạt đƣợc diệu pháp vô thƣợng. 

Bài kệ khai kinh vừa  mở đầu liền nói  “vô thượng thậm thâm vi diệu pháp” . Thái độ 

căn bản để học tập là tâm thanh tịnh. Tâm chúng ta thƣờng không thanh tịnh, lúc học 

tập, chúng ta hãy buông xuống cái tâm chẳng thanh tịnh ấy, phải dùng tâm thanh tịnh 

để nghe, tuy thời gian rất ngắn, thời gian sử dụng cái tâm thanh tịnh chỉ là một giờ hay 

nửa giờ, quý vị sẽ đƣợc lợi ích một giờ hay nửa giờ. Tâm không thanh tịnh, chắc chắn 

chẳng đạt đƣợc lợi ích! Nghe giảng kinh nhƣ vậy chẳng phải là đã uổng phí hay sao? 

Chẳng uổng phí. Nhƣ vậy nghĩa là sao? Dù thế nào đi nữa, đã gieo một hạt giống trong 

A Lại Da Thức, thật vậy, chẳng giả! Nhƣng ngƣời ấy hiện thời chẳng thể lý giải, chẳng 

hiểu, nên chẳng thể thọ dụng. Đến lúc nào mới đƣợc thọ dụng? Đến lúc nào khôi phục 

tâm thanh tịnh, lúc đó sẽ đƣợc thọ dụng. Nhƣ vậy mới gọi là Tam Quy Y thật sự. Do 

đó, Tam Quy Y chẳng phải là dễ dàng! 

Nay chúng ta là ngƣời mới bắt đầu học, mới thọ Tam Quy Y, xin thƣa với quý vị, 

đó gọi là Danh Tự Quy Y, hữu danh vô thực, tức là chỉ có hình thức, chẳng có thực 

chất.  Đồng  thời,  lúc  chúng  ta  thọ  Tam  Quy  Y,  ngƣời  thầy  truyền  Tam  Quy  Y  cũng 

chẳng  nói  rõ  ràng,  [phần  nhiều]  là  nhƣ  vậy.  Quy  y  xong,  rốt  cuộc  là  quy  y  cái  gì? 

Không  biết,  [cứ  khoe]  tôi  đã  quy  y  Tam  Bảo  rồi.  Tam  Bảo  nghĩa  là  gì?  Phật,  Pháp, 

Tăng. Phật, Pháp, Tăng là gì? Không biết. Kinh dạy quý vị thật sự tiếp nhận Tam Quy 

sẽ đƣợc ba mƣơi sáu vị thần hộ pháp ngày đêm bảo vệ, hộ trì, sẽ không gặp tai nạn vì 

có thần hộ pháp che chở quý vị. Nhƣng nếu không phải là quy y thật sự, thần hộ pháp 

sẽ không đến; quy y thật sự mới đƣợc; thật sự trì giới mới có thần hộ giới. Chẳng phải 

là thọ giới xong bèn có thần hộ giới, thọ Tam Quy liền có thần hộ pháp, chẳng có lẽ 

ấy!  Chúng  ta  phải  hiểu  rõ  ràng,  minh  bạch  những  việc  này;  đó  là  sự  thật,  tuyệt  đối 

không phải là mê tín. Do đó mới nói  “bất khả tư nghị, siêu tình ly kiến” . 

 “Phi tư lượng phân biệt chi sở năng tri” (Chẳng phải do suy nghĩ phân biệt mà có 

thể biết đƣợc),  “tư”  (思) là thức thứ bảy, phân biệt là thức thứ sáu, nghĩa là tuyệt đối 

không  phải  do  thức  thứ  sáu  và  thức  thứ  bảy  mà  có  thể  duyên  đƣợc  [cảnh  giới  này]. 

 “Phi ngữ ngôn văn tự chi sở năng biểu (chẳng phải do ngôn ngữ văn tự mà có thể diễn 

tả),  văn  tự  là  phù  hiệu  của  ngôn  ngữ.  Trong  Khởi  Tín  Luận,  Mã  Minh  Bồ  Tát  dạy 

chúng  ta  phƣơng  pháp  nghe  giảng  kinh,  thứ  nhất  là  không  chấp  trƣớc  tƣớng  ngôn 

thuyết.  Cần  nên  biết:  Khi  chúng  ta  đọc  kinh,  đừng  chấp  trƣớc  tƣớng  văn  tự,  tại  sao 

vậy? Ngôn ngữ và văn tự là công cụ, có thể nói toạc chân tƣớng hay không? Thƣa quý 

vị, chẳng thể nói đƣợc, đấy gọi là chẳng thể nghĩ bàn, thật đấy! Nhƣng tách lìa ngôn 

ngữ  văn  tự  sẽ  không  có  cách  gì  khác,  chắc  chắn  quý  vị  tìm  không  ra,  cho  nên  phải 

dùng ngôn ngữ văn tự để làm phƣơng tiện dẫn dắt quý vị. Ví nhƣ đi bộ, quý vị không 

biết  đƣờng,  ngƣời  ta  đặt  bảng  chỉ  dẫn  ở  ven  đƣờng  để  quý  vị  biết  hãy  theo  phƣơng 

hƣớng nào, đi theo con đƣờng nào; nhƣng quý vị đừng chấp trƣớc, nhìn thấy bảng chỉ 

đƣờng ghi hƣớng này đến Bắc Kinh, vừa nhìn liền biết Bắc Kinh ở phía đó, liền cho 

rằng  quý  vị  đã  đến  Bắc  Kinh  rồi, vậy  là  sai  lầm,  sai  lầm  quá  đỗi!  Ngôn  ngữ,  văn  tự 

giống nhƣ bảng  chỉ đƣờng, quý  vị  cứ  đi theo  [lời  chỉ dẫn ấy],  nhƣng phải buông  bỏ, 

đừng chấp trƣớc nó. Nhắm theo phƣơng hƣớng ghi trên bảng chỉ đƣờng rồi cứ đi theo 

phƣơng hƣớng ấy, chắc chắn sẽ đi đến đích, mục đích chính là minh tâm kiến tánh, tức 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              198/21 

là  Vô  Thƣợng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Đoạn  này  nhằm  giải  thích  câu   “bất  khả  tư 

 nghị”  [trong lời chú giải]. 

Câu  kế  tiếp  là:   “Hoa  Nghiêm  Kinh  độc  minh  Sự  Sự  vô  ngại  chi  bất  khả  tư  nghị 

 cảnh giới” (chỉ mình kinh Hoa Nghiêm nói đến cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn: Sự Sự 

vô  ngại).  Hoa  Nghiêm  là  một  bộ  kinh  vô  cùng  trọng  yếu  trong  Phật  giáo  Đại  Thừa. 

Con ngƣời thời đại chúng ta rất đáng thƣơng, rất khổ! Sống trong thời đại động loạn 

hiện  nay,  lịch  sử  toàn  thế  giới  chƣa  từng  hỗn  loạn  nhƣ  ngày  nay.  Chúng  sanh  thiếu 

phƣớc, tôi cũng thiếu phƣớc báo, mấy chục năm qua cứ nghĩ sẽ có một nơi có thể ổn 

định để có thể cùng với những đồng học hữu duyên học tập những kinh điển Đại Thừa 

này, có thể giảng một phen cho hoàn chỉnh. Thuở trƣớc, lúc Thích Ca Mâu Ni tại thế, 

giảng  kinh  mỗi  ngày;  tôi  hiểu  Ngài  không  chỉ  giảng  tám  giờ  mà  thôi.  Đời  Đƣờng, 

Thanh Lƣơng quốc sƣ lão nhân gia trụ ở Ngũ Đài Sơn, giảng kinh Hoa Nghiêm mỗi 

ngày, tôi đoán ít nhất mỗi ngày cũng giảng tám giờ. Lão nhân gia giảng suốt năm mƣơi 

năm, giảng tới năm chục lần, có đƣợc bao nhiêu ngƣời khai ngộ. Ngày nay, chúng ta 

không có phƣớc báo nhƣ vậy, tới đâu cũng có chƣớng duyên. Cá nhân tôi kể ra cũng 

khá  may  mắn,  tôi  không  bị  trở  ngại,  mỗi  ngày  tôi  đọc  kinh  không  gián  đoạn,  nhƣng 

chẳng có cơ hội chia sẻ cùng đại chúng, nói tới chƣớng ngại thì chỉ có một điều này mà 

thôi. Đây là cơ duyên của chúng sanh hữu duyên nghe pháp bị chƣớng ngại, nghe pháp 

bị chƣớng ngại, chẳng chƣớng ngại tôi, tôi chẳng đọa lạc, chẳng đi vào tà đạo. Do đó 

có  thể  biết:  Một  ngƣời  thật  sự  phát  tâm  tinh  tấn  không  giải  đãi,  có  ngƣời  nào  có  thể 

chƣớng ngại ngƣời đó hay không? Không có, không thể nào! Có thể chƣớng ngại điều 

gì? Nếu quý vị có tiếng tăm, lợi dƣỡng, nó sẽ chƣớng ngại quý vị, [tức là] chƣớng ngại 

tiếng tăm, lợi dƣỡng của quý vị. Ngƣời tu hành [chân chánh] không cần những thứ ấy, 

ngƣời tu lấy nó để làm gì? Cho nên nó không thể nào chƣớng ngại quý vị. Những thứ 

phá hoại, chƣớng ngại quý vị, làm cho ngƣời ta mất lòng tin, chẳng chịu học theo quý 

vị, những thứ ấy có liên can gì với chúng ta hay không? Không liên can, chẳng chƣớng 

ngại chúng ta gì cả. Những thứ ấy gây chƣớng ngại chúng sanh, đoạn dứt duyên “nghe 

pháp, nghe kinh” của chúng sanh; trong tƣơng lai dựa theo giới luật để luận tội, để kết 

tội họ, chẳng kết tội ta, chẳng liên can gì tới ta. Sau khi quý vị hiểu rõ chân tƣớng sự 

thật, sẽ hoảng nhiên đại ngộ, sẽ hiểu rõ, quý vị khởi tâm động niệm, hành động, đã tạo 

tác những gì? Trong tƣơng lai sẽ tiếp nhận quả báo gì? Quý vị bèn hiểu rõ ràng rành 

mạch. 

Trong đời này, tôi đã giảng kinh Hoa Nghiêm hai lần, đều chƣa giảng xong. Lần 

thứ  nhất  là  khoảng  ba  mƣơi  mấy  năm  về  trƣớc,  nhƣng  giảng  không  đƣợc  liên  tục  vì 

thƣờng phải ra nƣớc ngoài; mỗi năm chỉ giảng đƣợc ba, bốn tháng, gần nhƣ là nhƣ vậy, 

mỗi năm chỉ giảng đƣợc ba, bốn tháng, kéo dài mƣời mấy năm mới giảng đƣợc phân 

nửa.  Lúc  đó,  chúng  tôi  chẳng  có  những  thiết  bị  khoa  học  kỹ  thuật  này,  ngay  cả  máy 

thâu âm cũng không có. Lần thứ nhì, năm 1999 hay 1998? Hình nhƣ là 1999, chúng tôi 

di dân sang Tân Gia Ba, cƣ sĩ Lý Mộc Nguyên thỉnh tôi giảng lại kinh ấy, giảng mãi 

cho  đến  bây  giờ.  Đã  giảng  hết  hơn  bốn  ngàn  giờ,  chƣa  tới  năm  ngàn  giờ,  giảng  tới 

phẩm Thập Trụ, chỉ đƣợc một phần năm bộ kinh mà đã bốn ngàn giờ rồi! Nếu giảng 

hết bộ kinh, cứ tính là bốn ngàn giờ, bốn nhân bốn là mƣời sáu ngàn giờ, tôi tính sơ sơ 

phải dùng hai chục ngàn giờ để giảng viên mãn bộ kinh ấy. Do đó, thiếu hoàn cảnh sẽ 

không đƣợc, phải có hoàn cảnh trụ ở một nơi, không đi đâu nữa, hiện nay, với tinh thần 

và  thể  lực  của  tôi  mỗi  ngày  giảng  bốn  giờ  đồng  hồ  không  thành  vấn  đề,  không  cảm 

thấy mệt mỏi. Quý vị nghĩ coi, mỗi ngày bốn giờ, mƣời ngày bốn chục giờ, một trăm 

ngày bốn trăm giờ, một năm tính ba trăm sáu mƣơi ngày, tôi tin khoảng mƣời năm sẽ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              199/21 

có thể giảng trọn bộ kinh Hoa Nghiêm. Tôi giảng rất kỹ, giảng kỹ nhƣ kinh [Vô Lƣợng 

Thọ] này. Nếu thật sự có duyên phận nhƣ vậy, trụ tại địa phƣơng này hai mƣơi năm, ba 

mƣơi năm đừng đi đâu hết, sẽ thành công viên mãn. Cho nên việc này tùy thuộc chúng 

ta có phƣớc báo hay không? Nếu thiếu phƣớc báo, sẽ chẳng có cách nào hết! Đây là 

phƣớc báo rất lớn, chẳng phải là phƣớc báo nhỏ nhoi, có thể nói là phƣớc báo hy hữu 

từ xƣa tới nay. Chỉ riêng kinh Hoa Nghiêm nói rõ, các kinh điển khác không có, chỉ có 

kinh Hoa Nghiêm nói tới cảnh giới Sự Sự vô ngại chẳng thể nghĩ bàn. 

 “Tường chi tắc vi thập huyền diệu môn, tiền ư Phán Giáo nhất tiết trung tằng thiển 

 thuật  chi” (Nói  đầy  đủ  là  mƣời  huyền  diệu  môn  nhƣ  trong  phần  Phán  Giáo  ở  phần 

trƣớc đã trình bày sơ lƣợc). Đối với đoạn này, trong phần Khái Yếu ở phía trƣớc, cũng 

đã báo cáo tƣờng tận “mƣời huyền môn”.  “Kim kinh”  (trong kinh này), nay chúng ta 

xem kinh này, “A Di Ðà Phật tức thị Tỳ Lô Giá Na Như Lai” (A Di Đà Phật chính là 

Tỳ Lô Giá Na Nhƣ Lai), A Di Đà Phật là Báo Thân Phật, Tỳ Lô Giá Na là Pháp Thân 

Phật, Pháp Thân là Thể, Báo Thân là Tƣớng, Ứng Hóa Thân là tác dụng (Dụng). Kinh 

Hoa Nghiêm nói về Thể, Tƣớng, Dụng, dùng ba chữ  “Đại Phương Quảng”  để biểu thị. 

Đại là Pháp Thân, Phƣơng là Báo Thân, Quảng là Ứng Hóa Thân; Quảng là tác dụng, 

tức tác dụng rộng lớn. Một tức là ba, ba tức là một, ba thân Phật này là ai? Xin thƣa với 

quý vị, đó là ba thân Phật trong tự tánh của chính mình. A Di Đà Phật là ai? Là Báo 

Thân của chính mình, Tỳ Lô Giá Na là Pháp Thân của chính mình. Do đó, hết thảy chƣ 

Phật, Bồ Tát là Ứng Hóa Thân của chính mình, Tự và Tha là một, chẳng phải hai, đó 

gọi là Sự Sự vô ngại. Học Phật thƣờng nói đến “chứng quả”, chứng quả gì? Mục tiêu 

chung cực là “chứng đƣợc ba thân chính là một thân của chính mình”, đó gọi là “chứng 

đắc”. Pháp Thân Tỳ Lô Giá Na (Vairocana), danh hiệu này là tiếng Ấn Độ, dịch nghĩa 

là  Biến  Nhất  Thiết  Xứ  (trọn  khắp  mọi  nơi);  nói  cách  khác,  Pháp  Thân  chẳng  có  giờ 

phút  nào  không  tồn  tại,  chẳng  có  nơi  nào  không  tồn  tại,  Pháp  Thân  chẳng  có  hình 

tƣớng. Dùng cách nói hiện thời, Pháp Thân chẳng phải là vật chất, mà cũng chẳng phải 

là tinh thần, Pháp Thân là bản thể của vật chất và tinh thần, gọi theo danh từ Triết Học 

là Bản Thể. Vật chất từ đâu tới? Tinh thần từ đâu tới? Là từ Pháp Thân biến hiện ra, 

nhƣng  bản  thân  của  nó  chẳng  phải  là  vật  chất,  chẳng  phải  là  tinh  thần.  Trong  Phật 

pháp,  Pháp  Thân  có  rất  nhiều  danh  xƣng.  Trong  kinh  Phật,  nó  có  tối  thiểu  hơn  năm 

mƣơi danh xƣng. Tại sao đức Phật dùng nhiều danh xƣng nhƣ vậy để diễn tả cùng một 

chuyện? Nhằm dạy chúng ta đừng chấp trƣớc danh tƣớng, danh tƣớng là giả, quý vị chỉ 

hiểu ý nghĩa của nó là đƣợc rồi, hễ chấp trƣớc bèn trật, chấp tƣớng mà! Đây là Phật, Bồ 

Tát khéo léo dạy chúng ta đừng chấp trƣớc danh tƣớng, phải hiểu rõ thực chất thì quý 

vị mới có thể ngộ nhập. 

[Nói  tới]  A  Di  Đà  Phật  là  đã  có  tƣớng  rồi,  Ngài  thật  sự  có  thân  thể,  giống  nhƣ 

chúng ta hiện nay vậy, thân thể ấy do đâu mà có? Do Pháp Thân mà có. Thân thể này 

của chúng ta do đâu mà có? Xin thƣa với quý vị, cũng từ Pháp Thân mà có. Vậy thì tại 

sao tƣớng chúng ta lại khác thân tƣớng của A Di Đà Phật? Vì tâm của A Di Đà Phật 

thanh  tịnh,  còn  tâm  của  chúng  ta  ô  nhiễm.  Trong  tâm  của  A  Di  Đà  Phật  không  chỉ 

chẳng có tham, sân, si, mạn, mà phân biệt, chấp trƣớc cũng chẳng có. Không chỉ chẳng 

có phân biệt, chấp trƣớc, mà khi sáu căn gặp cảnh giới sáu trần, Ngài cũng chẳng khởi 

tâm  động niệm,  đó  gọi  là  Báo  Thân.  Nếu  khởi  tâm  động  niệm,  sẽ  chẳng  gọi  là  Báo 

Thân, mà gọi là Ứng Hóa Thân. Thân của chúng ta là Ứng Hóa Thân, Ứng Hóa Thân 

gì vậy? Ứng Hóa Thân của nghiệp báo thiện ác, cấp bậc rất thấp! Nói đơn giản, thân 

của  chúng  ta  là  thân  nghiệp  báo  thiện  ác;  đời  trƣớc  tạo  nghiệp  thiện,  đời  này  hƣởng 

phƣớc ở cõi ngƣời, đó là có phƣớc báo. Đời trƣớc tạo rất nhiều nghiệp ác, đời này chịu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              200/21 

khổ trong cõi ngƣời. Chịu khổ chịu nạn là nghiệp báo, [hết thảy quả báo] đều có nhân. 

Nhà Phật thƣờng nói:  “Vạn pháp đều không, nhân quả chẳng không”,  và  “thiện hữu 

 thiện báo, ác hữu ác báo, bất thị bất báo, thời thần một đáo (thiện có thiện báo, ác có 

ác báo, chẳng phải là không báo, mà là thời giờ chƣa tới).  “Thời thần”  là gì? Nay quý 

vị hƣởng phƣớc là do thiện nhân, thiện nghiệp của quý vị đã tạo đời trƣớc, đợi tới lúc 

quả báo của thiện nghiệp ấy đã hết, lúc đó gọi là “thời giờ đã đến”. Thiện nghiệp báo 

đã hết, sau khi báo hết thì sao? Trong A Lại Da Thức của quý vị vẫn còn có ác nghiệp, 

ác nghiệp ấy sẽ hiện tiền; nó hiện tiền, quý vị sẽ chịu ác báo. Khi hứng chịu trọn hết ác 

báo, quý vị sẽ sanh trong cõi ngƣời, cho nên cõi ngƣời giống nhƣ một trung tâm trao 

đổi, quý vị sẽ đầu thai trong nhân gian. Do đó có thể biết, ba cõi thiện nhằm tiêu thiện 

nghiệp của quý vị, đó gọi là tiêu nghiệp! Ba cõi ác là nơi tiêu ác nghiệp, hết thảy đều 

tiêu hết rồi mới tới cõi ngƣời để tu hành. Khi đến cõi ngƣời, quý vị lại tạo nghiệp. Nếu 

tạo ác nghiệp thì lại sanh vào ba cõi ác; nếu tạo thiện nghiệp, sẽ sanh lên cõi trời hay 

trong cõi ngƣời để hƣởng phƣớc. 

Do đó, điều quý nhất, quý vị hãy xem trên thế giới này có bao nhiêu ngƣời? Có bao 

nhiêu ngƣời gặp gỡ Phật pháp? Đƣợc nghe Phật pháp? Dựa theo cách nói của các nhà 

tôn giáo trên thế giới, đại khái là một phần mƣời, chƣa tới phân nửa, chỉ có một phần 

mƣời [đƣợc gặp Phật pháp]. Hiện nay chúng ta biết đại lƣợc, trong những ngƣời có tín 

ngƣỡng tôn giáo trên thế giới hiện thời, số ngƣời tin Cơ Đốc Giáo và Thiên Chúa Giáo 

nhiều  nhất,  [tín  đồ]  hai  tôn  giáo  này  cộng  lại  đại  khái  hơn  hai  tỷ  ngƣời,  chiếm  một 

phần ba dân số thế giới. Kế đó là tín đồ Islam (Hồi Giáo). Các bạn Hồi Giáo nói với tôi 

đại khái ngƣời theo Hồi Giáo trên toàn thế giới là một tỷ rƣỡi ngƣời, đông nhƣ vậy. 

Ngƣời theo Phật Giáo trên thế giới đại khái có khoảng bảy trăm triệu, khoảng một phần 

mƣời dân số toàn thế giới, [tức là] trong mƣời ngƣời chỉ có một ngƣời theo Phật Giáo. 

Đấy là ba tôn giáo lớn nhất trên thế giới. Chúng ta thử hỏi, ngƣời tin Phật Giáo, coi 

nhƣ bảy trăm triệu ngƣời, có bao nhiều ngƣời thật sự gặp đƣợc chánh pháp? Chúng tôi 

dùng con số là một phần mƣời, thật đó, có lẽ chỉ có một phần mƣời, sợ còn chƣa tới 

mức  đó,  [phần  nhiều]  là  không  gặp  đƣợc  chánh  pháp.  Những  ngƣời  gặp  đƣợc  chánh 

pháp  có  thật  sự  tin  tƣởng  [Phật  pháp]  hay  không?  Những  ngƣời  thật  sự  tin  tƣởng  có 

thật  sự  hiểu  rõ  hay  không?  Ngƣời  hiểu  rõ  có  thật  sự  tu  hành  hay  không?  Cứ  loại  bỏ 

từng  tầng  nhƣ  vậy,  loại  bỏ  tới  cuối  cùng,  đúng  là  có  lẽ  vẫn  chƣa  tới  một  vạn  ngƣời, 

càng loại bỏ, càng ít! Ngƣời gặp đƣợc Tịnh Độ Tông, thật sự niệm Phật vãng sanh có 

đƣợc khoảng một vạn ngƣời hay không? Tôi nghĩ có thể nhƣ vậy, những đồng tu Tịnh 

Tông thật sự vãng sanh tôi tin tƣởng là có số ngƣời chừng ngần ấy. Đƣợc nhƣ vậy là 

rất khá rồi, bộ kinh Vô Lƣợng Thọ này đã giúp chúng ta quá nhiều. 

Hiện nay, đối với những ngƣời học Phật trên thế giới, trong số ngƣời thật sự học 

Phật,  Tịnh  Độ  Tông  vẫn  chiếm  đa  số.  Trong  Tịnh  Độ  Tông, điều  quan  trọng  nhất  là 

phải  đoạn  dứt  nghi  ngờ,  sanh  khởi  lòng  tin,  dùng  phƣơng  pháp  gì  để  đoạn  dứt  nghi 

ngờ?  Dùng kinh  điển, khi thật sự  hiểu  rõ ràng, rành  rẽ kinh  điển, sẽ  không  mê  hoặc, 

mới có thể xây dựng lòng tin. Đời này chúng ta đã xác định mục tiêu và phƣơng hƣớng 

rồi, một phƣơng hƣớng là Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới; một mục tiêu là thân cận A Di 

Đà Phật, nhất định không thay đổi [phƣơng hƣớng và mục tiêu này]! Những sự việc 

khác đều là phụ, có thể làm hay không làm [cũng chẳng sao]. Nghiệp phụ không thể 

gây chƣớng ngại cho nghiệp chánh của chúng ta, nghiệp chánh là niệm Phật cầu sanh 

Tịnh Độ, không thể gây chƣớng ngại. Nếu đời này có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

chúng ta đã thành công rồi. A Di Đà Phật rất khổ nhọc, chúng ta rất cảm ơn Ngài, Ngài 

đã dùng năm kiếp để xây dựng cõi Cực Lạc. Chúng ta thì sao? Chỉ cần chúng ta dùng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              201/21 

một chút công phu, từ ba năm tới năm năm chúng ta sẽ thành công, chúng ta vãng sanh 

thế giới Cực Lạc sẽ bình đẳng với Ngài. Nói cách khác, Ngài dùng năm kiếp, chúng ta 

dùng năm năm liền bình đẳng, chẳng giả chút nào! Thật sự muốn vãng sanh, chúng ta 

phải biết một điều kiện quan trọng nhất là phải bỏ sạch những sự việc thuộc thế gian 

này,  chớ  nên  có  mảy  may  lƣu  luyến  nào  thì  quý  vị  mới  có  thể  vãng  sanh.  Chẳng  có 

mảy may lƣu luyến nào thì quý vị mới hiểu đƣợc kinh này, mới có thể nghe hiểu. Tại 

sao  nghe  không  hiểu?  Vì  quý  vị  có  chƣớng  ngại,  còn  có  vƣớng  bận  đối  với  thế  gian 

này, chƣa buông xuống đƣợc, nên quý vị nghe không hiểu. Quý vị buông xuống càng 

nhiều sẽ hiểu càng nhiều; buông xuống hết sạch sẽ hiểu rõ hoàn toàn; chẳng giảng quý 

vị cũng hiểu, thật đấy! Nếu không chịu buông xuống, dù A Di Đà Phật tới giảng cho 

quý vị, quý vị cũng chẳng hiểu. Chúng ta phải hiểu rõ ràng những đạo lý này. 

Câu kế tiếp  “Cực Lạc Tịnh Độ hà dị Hoa Tạng thế giới” (Cực Lạc Tịnh Ðộ nào 

khác thế giới Hoa Tạng), giống hệt nhau. Thế giới Cực Lạc là Pháp Tánh Độ, thế giới 

Hoa  Tạng  cũng  là  Pháp  Tánh  Độ. Giảng  kinh  Hoa  Nghiêm  lần  này, tôi  khai  giảng  ở 

Tân Gia Ba, sau khi rời Tân Gia Ba, chúng tôi giảng kinh chẳng gián đoạn. Khi ở Tân 

Gia Ba, tôi đã nêu một tỷ dụ, vì nhiều ngƣời không hiểu rõ Hoa Tạng và Cực Lạc, tôi 

đã dùng Tân Gia Ba để tỷ dụ. Tôi nói thế giới Hoa Tạng ví nhƣ thành phố Tân Gia Ba 

này, đó là một quốc gia đô thị (city-state), thế giới Cực Lạc là đƣờng Ô Tiết (Orchard 

Road), tức là một phố phồn hoa nhất ở Tân Gia Ba. Tôi nói đƣờng Ô Tiết là thế giới 

Cực Lạc, Tân Gia Ba là thế giới Hoa Tạng. Thế giới Cực Lạc là một con đƣờng đẹp đẽ, 

tuyệt diệu nhất trong thế giới Hoa Tạng. Nói nhƣ vậy mọi ngƣời sẽ hiểu, Cực Lạc và 

Hoa Tạng là một, chẳng hai. Sanh về thế giới Hoa Tạng cũng là sanh về thế giới Cực 

Lạc; sanh về thế giới Cực Lạc nghĩa là đã ở trong thế giới Hoa Tạng. Vậy thì quý vị 

hãy nghĩ xem, nếu quý vị không tu pháp môn Tịnh Độ mà muốn tới thế giới Hoa Tạng, 

khó khăn biết bao! Phải qua nhiều tầng thử thách. Tầng thứ nhất là lục đạo luân hồi, 

nếu  quý  vị  có  thể  vƣợt  thoát  sẽ  đến  tứ  thánh  pháp  giới,  đấy  là  [vƣợt  qua]  bốn  tầng 

Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, quý vị mới có thể đại triệt đại ngộ, minh tâm 

kiến  tánh,  đúng  là  chẳng  dễ!  Tu  hành  trong  thế  giới  chúng  ta,  dù  quý  vị  tu  đến  Sơ 

Thiền, Nhị Thiền đều chẳng dễ dàng gì, huống chi tu đến Tứ Không Thiên vẫn chƣa 

vƣợt thoát lục đạo luân hồi. Gặp đƣợc pháp môn “chấp trì danh hiệu, vƣợt ngang ra 

khỏi  tam  giới”  này,  chính  là  chẳng  tốn  sức  lực  gì  mà  quý  vị  có  thể  vƣợt  thoát  mƣời 

pháp giới. Sanh đến thế giới Cực Lạc, quý vị sẽ là A Duy Việt Trí Bồ Tát, tìm ở đâu ra 

sự lợi ích chân thật này? Trong hết thảy các kinh điển, trừ kinh Vô Lƣợng Thọ ra, quý 

vị  tìm  chẳng  đƣợc!  Quý  vị  tìm  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  kinh  Hoa  Nghiêm  tới  cuối 

cùng vẫn phải dùng đến kinh Vô Lƣợng Thọ, nếu không sẽ chẳng viên mãn. Do vậy, 

chúng ta mới biết hết thảy các kinh quy về kinh Hoa Nghiêm, kinh Hoa Nghiêm đến 

cuối  cùng  quy  về  Vô  Lƣợng  Thọ.  Do  có  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  mọi  ngƣời  đều  có  thể 

thành tựu ngay trong đời này, nhƣ thƣờng nói là  “vạn người tu, vạn người đến” . Nếu 

quý vị không đến đƣợc là vì quý vị tu chẳng đúng pháp, do tu không đúng lý, không 

đúng pháp, nên chẳng thể vãng sanh. Nếu quý vị tu học đúng lý, đúng, chẳng ai không 

thành công! Đoạn này dẫn kinh Hoa Nghiêm, quan trọng nhất là cảnh giới Sự Sự vô 

ngại này. 

 “Cực  Lạc  Y  Chánh”,   [nói  về]  y  báo  và  chánh  báo.  Y  báo  là  hoàn  cảnh  cƣ  trú, 

chánh báo là những ngƣời cƣ trú trong cõi Cực Lạc. Phật, Bồ Tát  “cử thể thị Sự Sự vô 

 ngại bất khả tư nghị cảnh giới, nhất nhất viên cụ vô tận huyền môn” (toàn thể là cảnh 

giới  sự  sự  vô  ngại  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  thứ  nào  cũng  đầy  đủ  trọn  vẹn  vô  tận  huyền 

môn),     vô  tận  huyền  môn  chính  là  mƣời  huyền  môn  nhƣ  chúng  ta  đã  học  trong  phần 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              202/21 

trƣớc. Vô tận huyền môn quy nạp thành mƣời loại gọi là mƣời huyền môn, Sự Sự vô 

ngại huyền môn là một trong mƣời huyền môn,  “cố viết: “Cụ túc vô lượng bất khả tư 

 nghị  công  đức  trang  nghiêm” (nên  nói:  “Đầy  đủ  vô  lƣợng  công  đức  trang  nghiêm 

chẳng thể nghĩ bàn”). Nói không hết, chẳng có cách nào tƣởng tƣợng, Phật, Bồ Tát, tổ 

sƣ  sau  cùng  nói  một  câu   “duy  chứng  phương  tri”   (chỉ  có  tự  chứng  mới  biết  đƣợc). 

Làm sao chứng đƣợc? Quý vị vãng sanh tới Thế giới Cực Lạc sẽ chứng, sẽ biết. Đến 

thế  giới  Cực  Lạc,  quý  vị  mới  thật  sự  biết  đƣợc.  Qua  kinh  sách,  qua  sự  chia  sẻ  của 

chúng tôi, nói thật ra, so với những công đức trang nghiêm thật sự trong thế giới Cực 

Lạc, thƣa thật với quý vị, chúng ta cũng chƣa hiểu đƣợc một phần vạn. Khi quý vị đến 

thế giới Cực Lạc, quý vị mới nhìn thấy đại viên mãn, tại sao lại không đi? 

Do  công  đức  trang  nghiêm  không  thể  nghĩ  bàn,  “cố  năng  linh  chúng  sanh,  văn 

 danh đắc phước, văn danh phát tâm, thập niệm tất sanh, kính đăng Bất Thoái”  (nên có 

thể khiến cho chúng sanh nghe tên đƣợc phƣớc, nghe danh hiệu phát tâm, mƣời niệm 

ắt đƣợc vãng sanh, mau chứng ngôi Bất Thoái). Quý vị thấy dễ dàng biết bao! Nghe 

danh hiệu đƣợc phƣớc, nghe danh hiệu phát tâm, đều là thật. Nhƣng trên thực tế, chúng 

ta nghe danh chƣa đƣợc phƣớc, chúng ta nghe danh chƣa phát tâm đƣợc, nhƣ vậy là 

phải nghiên cứu kỹ lại chữ “nghe” này! Chữ “nghe” ở đây chẳng phải là chữ “nghe” 

thông thƣờng, mà là Văn Huệ của Bồ Tát. Ngƣời mới học Phật nhập môn từ nơi nào? 

Từ Tam Học Giới, Định, Huệ để nhập môn. Đến giai đoạn Bồ Tát, những thứ các Ngài 

tu hành không gọi là Tam Học nữa, mà gọi là Tam Huệ. Tam Huệ là gì? Văn, Tƣ, Tu, 

trình độ đã đƣợc nâng cao rồi. 

Văn Tƣ Tu là gì, đa số rất khó hiểu rõ. Thuở trƣớc, khoảng bốn mƣơi, năm mƣơi 

năm trƣớc, tôi giảng kinh đến nay đã đƣợc năm mƣơi hai năm, đại khái là trong khoảng 

mƣời năm đầu kể từ lúc tôi bắt đầu giảng kinh. Lúc đó lão pháp sƣ Đạo An ở Đài Loan 

chủ trì khóa thuyết giảng Đại Chuyên Phật Học của Trung Quốc Phật Giáo Hội, mỗi 

Chủ Nhật giảng một ngày, lợi dụng thời gian sinh viên nghỉ hè, sinh viên nào có hứng 

thú đối với Phật pháp có thể đến nghe giảng. Tôi nhớ [khóa giảng này] rất thù thắng, 

ngƣời ghi danh học lên đến hơn tám trăm sinh viên, [họ đến từ] mƣời mấy trƣờng ở 

những khu vực phía Bắc Đài Loan. Một ngày nọ có  một sinh viên, một nữ sinh viên 

sinh đến nói với tôi: “Thƣa pháp sƣ! Hôm nay con nghe hết buổi giảng này, lần sau con 

sẽ không đến nữa”. 

Tôi hỏi: - Tại sao vậy? 

Cô  nói:  -  Bây  giờ  con  đã  hiểu  đạo  lý  Văn,  Tƣ,  Tu.  Con  đã  nghe  kinh  hơn  hai 

năm rồi, đã có Văn rồi. 

Nghe xong tôi nói: - Con không đến nữa, con về nhà để Tƣ phải không? 

Cô ta thƣa: - Dạ phải. 

Tôi nói: - Con Tƣ hai ba năm rồi mới Tu, phải không? 

- Dạ phải. 

- Ồ, vậy thì hôm nay nghe hết bài giảng này rồi hãy tính nữa. 


Tôi bèn giải thích cặn kẽ về Văn Tƣ Tu [trong bài giảng hôm đó], nếu hiểu Văn 

Tƣ Tu nhƣ vậy thì là hoàn toàn sai lầm. Quý vị nghe hai năm, nghe gì?  “Đạo thính, đồ 

 thuyết”  (nghe những lời nói thiếu căn cứ), chẳng phải là Văn. Tƣ gì? Suy nghĩ loạn xạ. 

Tu  gì?  Tu  mù  luyện  đui!  Nếu  quý  vị  Văn  Tƣ  Tu  nhƣ  vậy,  chẳng  phải  là  trật  lất  hay 

sao? Tôi nói quý vị là những ngƣời mới bắt đầu học, phải tu Tam Học Giới Định Huệ. 

Trong  Tam  Học  ấy,  đã đạt đƣợc  Huệ  rồi thì  mới  gọi là  Tam  Huệ. Tam  Huệ  gì?  Văn 

Huệ, Tƣ Huệ, Tu Huệ, Văn Tƣ Tu đƣợc hoàn thành cùng lúc, chẳng phải chia thành ba 

thứ riêng biệt. Văn nghĩa là gì? Tiếp xúc hoặc nghe đến, hoặc là nhìn thấy. Vừa nghe, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              203/21 

[Nhĩ Căn] tiếp xúc gọi là Văn Huệ, nghĩa là vừa nghe liền hiểu rõ. Hiểu rõ là Tƣ Huệ. 

Lúc vừa hiểu rõ liền phá mê, khai ngộ, đó là Tu Huệ. Do vậy, Văn Tƣ Tu đƣợc hoàn 

thành cùng lúc, chẳng chia thành ba giai đoạn. Còn Giới Định Huệ đúng là phải chia ra 

ba giai đoạn, trƣớc hết giữ Giới rồi mới đắc Định, do Giới đắc Định, nhờ Định khai 

Huệ,  gồm  ba  giai  đoạn!  Còn  Văn  Tƣ  Tu  thì  chẳng  phải  vậy,  Văn  Tƣ  Tu  đƣợc  hoàn 

thành  ngay  trong  một  niệm.  Tôi  giảng  xong buổi giảng  hôm  ấy, hỏi  cô sinh  viên  ấy: 

“Ngày mai con có đến nghe giảng nữa hay không?” Cô ta thƣa: “Dạ, con sẽ đến”. Tôi 

nói: “Vậy thì cũng còn cứu vãn đƣợc”. Chớ nên hiểu lầm điều này! Do đó mới biết sự 

tu hành của Bồ Tát đích thực cao minh hơn chúng ta quá nhiều, chúng ta làm sao có trí 

huệ nhƣ vậy đƣợc! Do vậy, Tƣ nghĩa là hiểu rõ, Tu nghĩa là sửa chữa sai lầm, chúng ta 

thƣờng nói là “phá mê, khai ngộ”, mê chẳng còn nữa. Sau khi hiểu rõ, chẳng còn mê 

nữa. Do đoạn dứt mê nên gọi là Tu, do giác ngộ nên gọi là Tƣ Huệ, lúc tiếp xúc gọi là 

Văn Huệ, dùng chữ [Văn] này làm đại biểu [tất cả những sự tiếp xúc giữa lục căn với 

ngoại cảnh], trí huệ hiện tiền. Vì vậy, dùng Tam Huệ của Bồ Tát thì mới  “nghe danh 

 hiệu được phước” , vì sao? Quý vị vừa nghe danh hiệu A Di Đà Phật, liền hiểu rõ, liền 

buông bỏ bất cứ pháp môn nào đã tu trƣớc đó, chuyên tâm niệm Phật, không phải là 

quý vị đƣợc phƣớc hay sao? Trƣớc kia, tu những pháp môn khác nhất định phải đoạn 

phiền não, nếu chẳng đoạn phiền não sẽ không thể nâng cao cảnh giới. Nay biết pháp 

môn niệm A Di Đà Phật này, phƣớc báo bậc nhất, trí huệ bậc nhất, vô lƣợng công đức 

trang nghiêm đều thuộc trong một câu Phật hiệu này, nhƣ vậy không phải là phƣớc báo 

hay sao? Đó là phƣớc báo to lớn! Quý vị hiểu rõ rồi. Cho nên Văn ở đây là Tam Huệ. 

Kế  tiếp  là   “văn  danh  phát  tâm” (nghe  danh  phát  tâm),  trí  huệ  hiện  tiền,  lẽ  nào 

chẳng phát tâm? Phát tâm gì? Phát tâm đến thân cận A Di Đà Phật. Xin thƣa với quý 

vị, phát tâm thân cận A Di Đà Phật chính là Vô Thƣợng Bồ Đề tâm. Quý vị nghĩ Bồ 

Đề tâm nghĩa là gì? Không phải là thành Phật đạo, độ chúng sanh hay sao? Không phải 

là ý nghĩa này hay sao? Đến thế giới Cực Lạc, thấy A Di Đà Phật, đạt đƣợc mục tiêu 

“thành Phật đạo, độ chúng sanh”. Trong Di Đà Kinh Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sƣ đã nói: 

 “Phát  nguyện  vãng  sanh  chính  là  phát  Vô  Thượng  Bồ  Đề  tâm” .  Vì  rất  nhiều  ngƣời 

nghi  ngờ  rằng:  Rất nhiều ông  cụ,  bà  cụ nhà quê niệm  Phật  vãng  sanh, họ không biết 

chữ, chƣa từng đi học, chỉ biết niệm câu A Di Đà Phật này, ngoài câu Phật hiệu ra, cái 

gì cũng không biết, cớ sao lúc họ vãng sanh có nhiều tƣớng lành nhƣ vậy? Họ chẳng 

sanh bệnh, biết trƣớc lúc mất, đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh. Trong kinh đã nói rất 

rõ ràng,  “phát Bồ Đề tâm, nhất hướng chuyên niệm” , họ không phát Bồ Đề tâm, cớ sao 

vãng sanh?  Qua  câu này, Ngẫu  Ích  đại sƣ  đã  chỉ  rõ:  Họ nhất tâm  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

suốt một đời nhất tâm muốn thấy A Di Đà Phật, đó chính là Vô Thƣợng Bồ Đề tâm. 

Họ đã phát tâm ấy, nhƣng chính họ cũng không biết. Nếu quý vị hỏi họ có phát Bồ Đề 

tâm hay không? Họ nói họ không biết, họ không hiểu. Bồ Đề tâm là gì, họ không biết. 

Thật ra, họ đã phát rồi, nên họ đến thế giới Cực Lạc rồi, đúng là  “chỉ khi nào chứng rồi 

 mới biết” ! Họ đến đó bèn khai ngộ, chẳng còn mê hoặc nữa. 

 “Thập niệm tất sanh” (mƣời niệm ắt vãng sanh),    mƣời niệm ắt vãng sanh là tâm 

tủy của bốn mƣơi tám nguyện của A Di Đà Phật. Đây là nói rõ: Quý vị thật sự muốn 

đến Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới chẳng khó tí nào, mƣời niệm cũng đi đƣợc. Mƣời 

niệm này là niệm lúc nào? Lúc lâm chung, một niệm cuối cùng là A Di Đà Phật, ngƣời 

ấy sẽ vãng sanh. Do đó mƣời niệm hay một niệm đều nhất định vãng sanh, sanh đến 

Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới, chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái, hạng ngƣời nào vậy? 

Chứng  trọn  vẹn  ba  thứ  Bất  Thoái.  A  La  Hán  chỉ  chứng  đƣợc  một  trong  ba  thứ  Bất 

Thoái  ấy,  đó  là  Vị  Bất  Thoái.  A  La  Hán  là  ngƣời  Tiểu  Thừa,  các  Ngài  nhất  định  sẽ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              204/21 

không  thoái  chuyển  làm  phàm  phu  trong  lục  đạo.  Trong  lục  đạo,  phía  trên  gồm  hai 

mƣơi tám tầng trời, phía dƣới tính đến A Tỳ địa ngục đều gọi là phàm phu. A La Hán 

nhất định sẽ không thoái chuyển, trở lại làm phàm phu. Đó là điều bất thoái thứ nhất, 

Vị Bất Thoái, tức là địa vị không lui sụt. Thứ hai, Bồ Tát chứng đƣợc Hạnh Bất Thoái; 

nói  cách  khác,  A  La  Hán  và  Bích  Chi  Phật  trên  mặt  Hành  còn  có  thể  thoái  chuyển. 

Hành là gì? Độ chúng sanh, chúng sanh khó độ quá! Thôi đi, đừng độ họ, ngã lòng rồi. 

A La Hán và Bích Chi Phật còn ngã lòng, đến lúc gặp khó khăn sẽ ngã lòng. Bồ Tát 

chẳng ngã lòng, dù khó khăn cách mấy Bồ Tát vẫn giúp đỡ chúng sanh. Do đó, Bồ Tát 

có Hạnh Bất Thoái. Tuy hạnh đã bất thoái, nhƣng niệm còn có thể thoái chuyển, còn 

chƣa ổn định. Bồ Tát đã minh tâm kiến tánh, đã thành Phật sẽ chứng Niệm Bất Thoái. 

Niệm niệm đều hƣớng về Vô Thƣợng Bồ Đề, tức là Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh 

Giác, đi theo con đƣờng ấy mãi cho đến khi chứng đƣợc quả vị Phật, các Ngài tinh tấn 

chẳng lùi. Đó là ba thứ Bất Thoái. 

Bổn nguyện của Phật Di Đà đã cho biết: Vãng sanh thế giới Cực Lạc, quý vị đều 

chứng đƣợc ba thứ Bất Thoái ấy. Nói cách khác, nay chúng ta là phàm phu, một phẩm 

phiền não  cũng chƣa  đoạn, trong  thế gian  này, ngay  cả  một  vị  Tu  Đà  Hoàn  chúng ta 

cũng không bằng. Tu Đà Hoàn là Tiểu Thừa Sơ Quả, A La Hán là Tứ Quả. Giống nhƣ 

đi học trong trƣờng vậy, Tứ Quả Tứ Hƣớng là lớp Tám, từ lớp Một, lớp Hai, đến lớp 

Tám mới thành A La Hán. Tu Đà Hoàn là lớp mấy? Lớp hai. Chúng ta không bằng Tu 

Đà Hoàn. Thậm chí lớp Một chúng ta cũng không bằng, ngƣời lớp Một là ai? Ngƣời tu 

hành thật sự, họ mới có thể lên lớp Hai. Nay chúng ta là lớp Một, không chịu tu hành 

thật  sự, năm  nào  cũng  ở  lại  lớp, không lên  lớp nổi, chúng ta  là  nhƣ vậy  đó!  Lên lớp 

không nổi, năm nào cũng ở lại lớp! Trong tình hình ấy, gặp đƣợc pháp môn Tịnh Độ, 

đúng là một bƣớc vọt lên trời, chẳng bao lâu liền chứng trọn vẹn ba thứ Bất Thoái, quý 

vị nói xem có phi phàm hay không? Do vậy, pháp môn này gọi là pháp môn khó tin. 

Ngƣời nhƣ thế nào khó tin? Bồ Tát không tin, nói “làm gì có chuyện thuận tiện nhƣ 

vậy?” Quý vị quá thuận tiện, ngƣời ta tu hành khó nhọc lắm, tu vô lƣợng kiếp mới tu 

tới địa vị này. Chỉ tu đến A La Hán cũng đã chẳng đơn giản rồi! Quý vị thấy lớp Hai, 

tức  là  chứng  Sơ  Quả,  từ  Sơ  Quả  đến  A  La  Hán,  bảy  lần  sanh  trong  cõi  trời  và  nhân 

gian, nhân gian thọ mạng không dài, cõi trời thọ mạng dài, sau bảy lần lên xuống sẽ 

chứng A La Hán. Từ A La Hán cho tới Bồ Tát, tới khi thành Phật, thời gian đúng là 

quá dài lâu, đâu có chuyện mƣời niệm hay một niệm liền vãng sanh nhƣ trong Tịnh 

Tông?  Vãng  sanh thế  giới  Cực  Lạc  liền  có  địa  vị  vƣợt trội  hơn  họ, vƣợt hơn  họ quá 

nhiều, quý vị nghĩ coi họ có thể tin tƣởng hay không? Lời này làm sao giải thích? Chỉ 

có thể nói là họ thiếu phƣớc báo, thiếu thiện căn. Thiếu phƣớc báo là không gặp [pháp 

môn  Tịnh  Độ],  thiếu  thiện  căn  là  gặp  rồi  mà  không  tin,  hoài  nghi,  bỏ  lỡ  cơ  hội.  Lũ 

chúng ta có phƣớc báo, ngƣời hồ đồ có phƣớc hồ đồ, không phải là có ý nghĩa nhƣ vậy 

hay sao? Chúng ta tin tƣởng, chẳng nghi ngờ, ngƣời Trung Quốc có câu  “kẻ khờ có 

 phước của kẻ khờ” , ngƣời đó thật sự đƣợc vãng sanh, thật sự vƣợt hơn A La Hán, vƣợt 

hơn Bồ Tát. 

 “Phục  dĩ cụ  túc  vô  lượng  bất  khả  tư  nghị trang  nghiêm,  cố vạn  vật nghiêm  tịnh, 

 cùng  vi  cực  diệu,  quang  oánh  như  kính  triệt  chiếu thập  phương,  xúc quang an  lạc, 

 cấu diệt thiện sanh”  (cũng do đầy đủ vô lƣợng công đức chẳng thể nghĩ bàn nên vạn 

vật  nghiêm  tịnh,  vi  diệu  đến  cùng  cực,  sáng  láng  nhƣ  gƣơng,  chiếu  tột  cùng  mƣời 

phƣơng. Ðƣợc quang minh chiếu đến liền an lạc, cấu diệt, thiện sanh);   đây là nói tới sự 

tốt đẹp trong thế giới Cực Lạc. Sự tốt đẹp này do đâu mà có? “Tốt đẹp” là vô lƣợng 

trang nghiêm chẳng thể nghĩ bàn. Những sự trang nghiêm này ở thế giới Cực Lạc hoàn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              205/21 

toàn là biểu thị pháp, nhằm để dạy học, chẳng phải để ngắm nhìn mà thôi. Khi sáu căn 

tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần  [trong  cõi  Cực  Lạc,  những  cảnh  giới  ấy]  đều  có  thể  giúp 

chúng ta đoạn phiền não, khai trí huệ, đó là biểu thị pháp! Ở thế gian này của chúng ta, 

nếu quý vị hiểu rõ thì thế giới này và cõi Cực Lạc chẳng khác nhau, tất cả đều là biểu 

thị pháp. Nói thật ra, chúng ta đã mê quá sâu, tập khí quá nặng, nhìn không thấy, lúc 

tiếp  xúc  bèn  sanh  phiền  não, chẳng  sanh  trí  huệ.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc, quý  vị  đƣợc 

bổn nguyện và oai thần của A Di Đà Phật gia trì, khi sáu căn tiếp xúc cảnh giới bên 

ngoài, sẽ sanh trí huệ, chẳng sanh phiền não, thật là phi phàm. Do vậy, tâm quý vị trụ 

trong thế giới Cực Lạc, đến đó tâm quý vị sẽ thanh tịnh, nơi đó là Tịnh Độ. Tâm không 

thanh tịnh sẽ không thể trụ ở đó, do chẳng tƣơng ứng với chỗ đó. Lúc chƣa đến đó, tâm 

chúng ta không thanh tịnh, niệm cuối cùng là A Di Đà Phật thì tâm ấy thanh tịnh, trong 

tâm chỉ có A Di Đà Phật, không có các tạp niệm khác, một niệm thanh tịnh liền cảm 

ứng Tịnh Độ. Sau khi đến đó, tâm thanh tịnh ấy sẽ đƣợc giữ gìn mãi mãi, không mất 

đi. Quý vị có thể giữ đƣợc tâm thanh tịnh là nhờ bổn nguyện và oai thần của Phật gia 

trì, đây là ân đức không chi sánh bằng của A Di Đà Phật đối với hết thảy chúng sanh. 

Ở nơi đây (thế giới Sa Bà), tại sao A Di Đà Phật không gia trì chúng ta?  Ở đây 

Ngài  không  gia  trì  đƣợc!  Vì  sao?  Hoàn  cảnh  nơi  đây  không  tốt,  Ngài  gia  trì  quý  vị 

xong, khi quý vị tiếp xúc hoàn cảnh bên ngoài, tham, sân, si, mạn lại khởi lên. Trong 

thế  giới  Cực  Lạc,  Ngài  gia  trì,  quý  vị  sẽ  tuyệt  đối  chẳng  khởi  ý  niệm  tham,  sân,  si, 

mạn, vì hoàn cảnh ở đó tốt đẹp. Do vậy, tôi thƣờng nói với ngƣời khác, thế giới Cực 

Lạc là đạo tràng do chƣ Phật Nhƣ Lai trong mƣời phƣơng thế giới xây dựng để độ hóa 

chúng  sanh.  Đó là  một nơi  thực nghiệm  hoàn thiện  nhất.  Do vậy,  hết  thảy  chƣ  Phật 

Nhƣ Lai đều giới thiệu những chúng sanh khó độ nhất đến thế giới Cực Lạc, thật sự từ 

bi tới cùng cực. Chẳng có vị Phật nào không tán trợ A Di Đà Phật, giới thiệu đệ tử cho 

Ngài, kiếm  học  sinh  cho  Ngài, gởi học  trò  tới  thế  giới  Cực  Lạc, đây  là  việc làm  của 

mƣời phƣơng chƣ Phật. Chƣ Phật Nhƣ Lai đều tôn xƣng A Di Đà Phật là  “quang trung 

 cực tôn, Phật trung chi vương”  (ánh sáng tôn quý nhất, vua trong các vị Phật). Giống 

nhƣ  bảy  mƣơi  dặm  của  Thƣơng  Thang  (vua  Thành  Thang  nhà  Thƣơng)  là  một  nơi 

nhằm thí nghiệm. Mấy trăm nƣớc chƣ hầu trong thiên hạ đều tôn vua Thành Thang là 

thiên  tử.  Châu  Văn  Vƣơng  dùng  một  nơi  rộng  một  trăm  dặm  để  làm  một  chỗ  thí 

nghiệm, thực hiện tốt đẹp rồi, tám trăm nƣớc chƣ hầu đều tôn ông ta làm thiên tử. A Di 

Đà  Phật  cũng  kiến  lập  một  chỗ  để  làm  thí  nghiệm,  tức  là  thế  giới  Cực  Lạc;  mƣời 

phƣơng hết thảy chƣ Phật Nhƣ Lai đều tôn xƣng Ngài là “Phật trung chi vương”, điều 

này  đã  ban  cho  chúng  ta  một  khải  thị  rất  hay.  Lúc  giảng kinh  ở  Tân  Gia  Ba,  tôi đã 

nhiều lần nói Tân Gia Ba là một nƣớc nhỏ, một quốc gia đô thị, [tức là] cả nƣớc chỉ là 

một thành phố. Đừng thấy Tân Gia Ba nhỏ mà khinh thƣờng, nếu họ thật sự học theo A 

Di Đà Phật, xây dựng Tân Gia Ba thành một thành phố gƣơng mẫu nhất trên thế giới 

thì ngƣời Tân Gia Ba sẽ trở thành A Di Đà Phật trên địa cầu này. Ở nơi nhỏ bé ấy có 

thể thực hiện giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả, tôn giáo, thì nơi đó sẽ trở thành một 

thành phố hạng nhất trên thế giới. Nhân dân nƣớc ấy hòa hài, an định, phồn vinh, hƣng 

vƣợng, hạnh phúc mỹ mãn, do vậy, nơi ấy sẽ là hạng nhất. Tôi cƣ trú ở đó ba năm rƣỡi, 

do phƣớc báo không đủ nên tôi phải ra đi. Trong ba năm rƣỡi làm việc ở đó, đoàn kết 

chín tôn giáo ở Tân Gia Ba thành ngƣời một nhà, giống nhƣ anh chị em trong nhà vậy, 

Tổng Thống lúc đó là ông Vƣơng Đỉnh Xƣơng vô cùng hoan hỷ. Ông bà tổng thống 

đều là ngƣời tốt, cả hai đều đã qua đời. 

Chúng ta thật sự học Phật, hãy nên ghi nhớ lời giáo huấn này, phải làm đến hạng 

nhất, mỗi cá nhân phải hành sao cho thành ngƣời hạng nhất, tức ngƣời tốt hạng nhất. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              206/21 

Ngƣời tốt hạng nhất là nhƣ thế nào? Phát tâm Bồ Đề, nhất hƣớng chuyên niệm A Di 

Đà  Phật,  cả  đời  niệm  một  bộ  kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  một  câu  Phật  hiệu,  quý  vị  sẽ  là 

ngƣời tốt hạng nhất trên thế giới này, trời đất quỷ thần đều tôn trọng quý vị. Nếu quý 

vị có thể buông xuống tự tƣ tự lợi, buông xuống danh văn lợi dƣỡng, buông xuống ngũ 

dục lục trần, buông xuống tham, sân, si, mạn, quý vị sẽ là gƣơng mẫu của hết thảy mọi 

ngƣời. Sau đó, quý vị sẽ ảnh hƣởng tới cả gia đình, gia đình quý vị sẽ là gia đình hạng 

nhất trên thế giới. A Di Đà Phật dạy chúng ta nhƣ vậy, đó là hoằng pháp lợi sanh, là 

chánh pháp trụ thế lâu dài. Chánh pháp trụ thế lâu dài phải nhờ ai? Nhờ mình, nhờ gia 

đình mình. Gia đình tôi là một gia đình đƣợc Phật hóa, mọi ngƣời trong nhà đều có thể 

thực hiện theo lời giáo huấn của đức Phật trong kinh điển, chiếu theo nguyên lý nguyên 

tắc đƣợc dạy trong kinh điển, ngƣời lớn kẻ nhỏ trong nhà, nam, nữ, già, trẻ cùng nhau 

tuân thủ, thƣơng yêu hòa hợp, trở thành một nhà gƣơng mẫu. Quý vị sẽ ảnh hƣởng thân 

thích, bạn bè, hàng xóm, sau đó mở rộng ra, làm cho công ty, cửa tiệm của quý vị trở 

thành hạng nhất trong những ngƣời cùng ngành nghề. Quý vị thực hiện những lời dạy 

trong kinh điển, thực hiện trong công ty hay cửa tiệm của quý vị, thực hiện với tất cả 

nhân viên. Sự nghiệp của quý vị sẽ là sự nghiệp của Tam Bảo, trong sự nghiệp ấy sẽ có 

đầy đủ vô lƣợng trang nghiêm chẳng thể nghĩ bàn. Cá nhân nhƣ vậy, gia đình nhƣ vậy, 

mà sự nghiệp cũng nhƣ vậy, làm suốt mƣời năm, hai mƣơi năm, quý vị sẽ ảnh hƣởng 

cả khu vực, cả thành phố, đến lúc đó, tôi tin tƣởng những thứ nói đến trong kinh đều sẽ 

xuất hiện, những thứ gì vậy? Vạn vật nghiêm tịnh, trang nghiêm thanh tịnh. 

Năm 2000, chúng tôi từ Tân Gia Ba di dân sang Úc Đại Lợi, năm tới là ngày kỷ 

niệm học viện chúng tôi đƣợc thành lập mƣời năm, chúng tôi sẽ có một buổi hoạt động 

[kỷ niệm ngày thành lập], chúng tôi thật sự đang hƣớng tới mục tiêu này. Trong mƣời 

năm nay, chúng tôi đã hòa hợp với cƣ dân ở đây, giống nhƣ anh chị em trong một nhà 

vậy.  Cách  làm  của  chúng  tôi  cũng  tùy  duyên,  chẳng  có  mảy  may  miễn  cƣỡng  nào! 

Mƣời năm trƣớc, nhân ngày học viện đƣợc thành lập, chúng tôi mở tiệc, đãi đằng hàng 

xóm ở ba con đƣờng xung quanh học viện, chúng tôi gởi thiệp mời họ đến dự; chúng 

tôi là ngƣời mới đến, mời họ đến dùng cơm tối, thông báo với họ là chúng tôi mới đến 

đây cƣ trú. Chúng tôi là một đoàn thể Phật Giáo, họ cảm thấy rất mới mẻ, vì ở đó lâu 

nay  chƣa  từng  có  Phật  Giáo, thành  phố  nhỏ  này  chỉ  có  Cơ  Đốc  Giáo,  chẳng  có  Phật 

Giáo. Chúng tôi tới đó làm hàng xóm của họ, báo với họ, mọi ngƣời đến dùng cơm rất 

vui vẻ. Sau đó, nhiều ngƣời tới nói với tôi, họ nói: “Thƣa pháp sƣ, những sinh hoạt tiệc 

tùng nhƣ vậy có thể làm thêm vài lần nữa hay không?” Họ rất hoan hỷ, yêu cầu chúng 

tôi làm thêm vài lần. Tôi nói tốt lắm, ngay hôm đó chúng tôi quyết định mỗi thứ Bảy, 

chúng tôi đặt tên là “buổi tiệc ấm cúng” [tối thứ Bảy], chiêu đãi miễn phí mọi ngƣời ở 

thành phố Toowoomba, bất cứ ai ở thành phố này đều có thể đến dùng cơm miễn phí. 

Buổi tiệc tối mỗi thứ Bảy này đã kéo dài mƣời năm, hiện nay tất cả mọi ngƣời các tôn 

giáo khác trong thành phố này đều đến tham dự, có lúc còn đến biểu diễn. Đó là vạn 

vật trang nghiêm thanh tịnh. 

Những ngƣời hàng xóm này rất quý mến chúng tôi, có nhiều ngƣời muốn mua nhà 

của họ, họ không bán, họ nói khu vực đó quá tốt, họ thích ở chỗ đó không nỡ rời khỏi. 

Chúng tôi trồng rau ở đó, tới nay cũng đã mƣời năm, lúc vừa đến đó chúng tôi liền học 

trồng rau. Sau mƣời năm, vƣờn rau của chúng tôi càng ngày càng lớn, hiện nay chúng 

tôi trồng mƣời mấy loại rau. Thông thƣờng ngƣời đến dùng cơm ở học viện khoảng sáu 

bảy chục ngƣời. Khi nào có lễ lạc đặc biệt, có cả ngàn ngƣời đến dự, vƣờn rau chúng 

tôi  có  thể  cung  cấp  cho  cả  ngàn  ngƣời  ăn.  Vƣờn  rau  này  không  dùng  thuốc  trừ  sâu, 

không  dùng  phân  bón  hóa  học,  trang  nghiêm  thanh  tịnh.  Chúng  tôi  tìm  cách  “nói 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              207/21 

chuyện” với những con sâu, những côn trùng, tôn trọng chúng nó, gọi chúng là Bồ Tát, 

chắp  tay  cung  kính  nói  với  chúng  nó,  xƣng  nó  là  Bồ  Tát  Sâu,  Bồ  Tát  Chim,  Bồ  Tát 

Kiến.  Chúng  tôi  dành  ra  một  khoảng  đất  trong  vƣờn  cho  sâu  ăn  rau,  mỗi  ngày  đều 

chăm sóc đàng hoàng, dành riêng cho côn trùng, chúng tôi nói với chúng nó: “Quý vị 

đến ăn rau, chúng tôi sẽ cúng dƣờng. Quý vị hãy ăn những thứ rau trong khoảng đất 

dành riêng ấy”. Chim chóc cũng vậy, chim chóc ăn trái cây, chúng tôi trồng nhiều cây 

ăn trái, có khoảng hai ba chục loại khác nhau, chúng tôi chỉ định riêng vài cây dành 

cho chim ăn, những cây khác chúng nó tuyệt đối không xâm phạm. Mƣời năm chẳng 

phải là thời gian ngắn, vô cùng thù thắng. Giao thiệp qua lại với sâu nhỏ, côn trùng nhỏ 

còn dễ hơn con ngƣời! Chúng nó rất nghe lời, giữ sự tín nhiệm, giữ chữ tín. Con ngƣời 

chẳng dễ đối xử, chim chóc, côn trùng dễ hơn. Từ năm nay trở đi, chúng tôi sẽ mở rộng 

quy mô, trồng lúa, trồng lúa mạch, trồng những thứ lƣơng thực chính yếu. Chúng tôi 

thƣờng nghe các khoa học báo cáo trong tƣơng lai sẽ có nguy cơ thiếu hụt lƣơng thực, 

rất nhiều nơi vì khí hậu thay đổi nên thâu hoạch kém. Do vậy, mỗi ngày chúng tôi hồi 

hƣớng công đức tu học cho mƣời phƣơng, cầu cho địa phƣơng này mƣa thuận gió hòa, 

khu  vực  này  ít  tai  ít  nạn.  Chúng  tôi  tự  gieo  trồng  lƣơng  thực.  Ngày  nay,  đất  đai  có 

những vấn đề nghiêm trọng vì phân bón hóa học, thuốc trừ sâu làm hƣ hết đất đai, nên 

những thứ trồng trọt đều nhiễm nấm bệnh, chẳng tốt lành, đây cũng là nhân loại tự làm 

tự chịu. Ngƣời học Phật nhƣ chúng ta, học Phật chẳng có gì khác ngoài việc học cung 

kính, thành tín đối với ngƣời, sự, vật. 

 “Cố vạn vật nghiêm tịnh, cùng vi cực diệu; quang oánh như kính, triệt chiếu thập 

 phương, xúc quang an lạc, cấu diệt thiện sanh” (nên vạn vật nghiêm tịnh, vi diệu đến 

cùng cực, sáng láng nhƣ gƣơng, chiếu tột cùng mƣời phƣơng. Ðƣợc quang minh chiếu 

đến liền an lạc, cấu diệt, thiện sanh).  “Cấu”  (垢) nghĩa là bất thiện, những ý niệm bất 

thiện đều bị diệt, hành vi bất thiện dĩ nhiên chẳng còn. Quý vị khởi lên toàn là thiện 

niệm;  tâm  thiện,  ý  niệm  thiện,  lời  nói  thiện,  hành  vi  thiện  đều  bắt  đầu  từ  một  tí  nhỏ 

nhoi nơi chúng ta, dần dần mở rộng ảnh hƣởng. Vì cơ sở đã đƣợc xây dựng trong vòng 

mƣời năm nay, mục tiêu của chúng tôi là những hoạt động trong năm tới, hy vọng các 

tôn giáo trong thành phố nhỏ này đều tới tham dự. Thị Trƣởng ủng hộ ý định ấy; Tổng 

Lý (Thủ Tƣớng) cũng khuyến khích chúng tôi hãy nỗ lực đóng góp cho thành phố nhỏ 

này. Cƣ dân trong thành phố này chỉ có mƣời vạn ngƣời, hy vọng sẽ làm cho thành phố 

này trở thành thành phố gƣơng mẫu trên thế giới. Cƣ dân trong thành phố đều là ngƣời 

cùng một nhà, tƣơng thân, tƣơng ái, chăm sóc, quan tâm, hợp tác với nhau. Khi quý vị 

tới thành phố nhỏ này, sẽ cảm thấy rất thân mật, khác hẳn những nơi khác. Chúng tôi 

hy vọng sẽ hoàn thành mục tiêu này trong ba năm hoặc năm năm; trên cơ sở hiện tại, 

chúng tôi tin tƣởng sẽ thành công. Ba năm, hay năm năm sau, nơi đây sẽ trở thành một 

thành phố hòa hài, hạnh phúc, mỹ mãn, gƣơng mẫu hạng nhất trên thế giới. Đầu năm 

nay, tôi trở về đó, Thị Trƣởng đã thay đổi, ông Thị Trƣởng mới cũng có ý muốn làm 

cho thành phố này trở thành một thành phố gƣơng mẫu, chúng tôi vừa nói chuyện lần 

đầu liền chí đồng đạo hợp. Tôi nói lý tƣởng đó có thể thực hiện, chúng tôi sẽ dốc toàn 

tâm toàn lực để phối hợp, ông thị trƣởng trẻ tuổi ấy rất giỏi. 

Kế  đó  là  mở  rộng  ra,  dạy  chúng  ta  học  tập  nhƣ  thế  nào  để  trở  thành  một  điểm 

gƣơng mẫu.  “Kỳ hương phổ huân, thập phương thế giới, chúng sanh văn giả, giai tu 

 Phật hạnh”  (Mùi hƣơng xông khắp, chúng sanh trong mƣời phƣơng thế giới ngửi thấy 

đều tu Phật hạnh). Đây là nói thế giới Cực Lạc ảnh hƣởng mƣời phƣơng thế giới từ 

một “điểm” này. Trong thành phố nhỏ này, chúng tôi có một học viện, một “điểm” nhỏ 

này ảnh hƣởng cả thành phố. Khi thành phố này thành công, nó sẽ trở thành một thành 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              208/21 

phố có luân lý, có đạo đức, có nhân quả, có giáo dục tôn giáo, dần dần sẽ ảnh hƣởng 

tới cả tiểu bang Queensland, mở rộng hơn nữa, sẽ ảnh hƣởng cả nƣớc Úc. Mọi ngƣời 

chúng tôi nỗ lực chẳng giải đãi, thực hiện hoàn hảo. Khi đã ảnh hƣởng một thành phố, 

trên thực tế, nó sẽ ảnh hƣởng cả thế giới. Chúng tôi sẽ dùng hệ thống truyền hình vệ 

tinh  thâu  hình  những  hoạt  động  hằng  ngày  của  dân  chúng  trong  thành phố  phát  hình 

khắp thế giới. Quý vị có biết nhằm dụng ý gì hay không? Quý vị có biết hay không? 

Để quảng cáo! Ngƣời trên toàn thế giới sẽ đến đây tham quan, khảo sát, thành phố nhỏ 

này  sẽ  không  cần  phải  làm  những  ngành  nghề  khác, chỉ  làm  nghề  phục  vụ  du  khách 

tham quan là đƣợc rồi; họ sẽ xây thêm vài khách sạn nhỏ, mở vài tiệm ăn, hoàn toàn là 

thức  ăn  hữu  cơ,  chúng  ta  sẽ  làm  sự  nghiệp  phục  vụ,  chứ  chẳng  làm  nghề  khác.  Du 

khách sẽ tới hoài không ngừng; sau khi trở về, chắc chắn sẽ tự động tuyên truyền [cho 

mọi ngƣời biết] trên thế giới có một chỗ tốt đẹp nhƣ vậy. Bởi lẽ, hiện nay thông tin vô 

cùng phát triển, rất thuận tiện, sau một thời gian ngắn, cả thế giới đều biết, mọi ngƣời 

sẽ đến “điểm” nhỏ này để khảo sát, tham quan, thăm viếng, học tập, thành phố này sẽ 

nổi tiếng. Ngƣời vui mừng nhất là ông thị trƣởng, chánh sách của ông ta sẽ thành công. 

Trong tƣơng lai, nếu tranh cử Tổng Thống chắc chắn sẽ đƣợc nhiều phiếu nhất. Khi 

ông ta làm  Tổng Thống, không phải là cũng sẽ mở rộng ra cả nƣớc hay sao? Sau đó 

cũng sẽ ảnh hƣởng cả thế giới. Do vậy, thế giới sẽ thật sự an định hòa bình, hóa giải tất 

cả xung đột, mâu thuẫn, tất cả đều bắt đầu từ “điểm” này. Kinh Vô Lƣợng Thọ cống 

hiến, dạy  chúng  ta  [những bài học  quý  giá  ấy], chúng  ta  học xong, phải  thật  sự  thực 

hiện.  Làm  những  chuyện  tốt  này,  đấy  là  công  đức  chân  thật,  dùng  công  đức  này  hồi 

hƣớng cầu sanh Tịnh Độ, A Di Đà Phật ở thế giới Cực Lạc sẽ vỗ tay hoan nghênh quý 

vị tới đó, quý vị quả thật đúng nhƣ ngƣời hiện nay thƣờng nói “học tập sống động, áp 

dụng sống động”, thật sự đem lại lợi ích cho chúng sanh, thật sự làm cho Phật pháp từ 

nơi này đƣợc phát triển rộng ra. 

Hôm nay đã hết giờ, chúng tôi chỉ có thể nói tới đây, tốt lắm, xin cám ơn quý vị. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

---------------------------------------------------------------------------------------------- 





Tập 194 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:13.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 229, hàng thứ ba: “Pháp Tạng bạch ngôn, duy nguyện Thế 

Tôn, đại từ thính sát”. 

Chú giải của Hoàng Niệm Lão: “Thính tức là tai nghe, sát là trong tâm thẩm sát tƣ 

tƣởng”, những điều này dễ hiểu. Hội Sớ nói: “Nhƣ Lai nghe ngài nói rõ, chiếu soi quan 

sát tâm thành kính, cho nên gọi là thính sát. Nghĩa của kinh là Bồ Tát Pháp Tạng thỉnh 

cầu Thế Tôn, thùy từ đối với con, nghe những gì con nói, chứng minh tâm thành của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              209/21 

con”. Bên dƣới là Bồ Tát trần thuật nguyên nhân ngài phát đại nguyện. Ba câu này là 

Thế Gian Tự Tại Vƣơng Phật, yêu cầu Pháp Tạng đem những gì ngài kiến lập nên thế 

giới Cực Lạc, báo cáo tƣờng tận với mọi ngƣời. Ba câu này là trần thuật và mời nghe, 

cung kính thỉnh Phật và đại chúng nghe báo cáo của ngài. 

Chúng ta xem kinh văn tiếp theo: “Ngã nhƣợc chứng đắc, vô thƣợng bồ đề, thành 

chánh giác dĩ, sở cƣ Phật sát, cụ túc vô lƣợng, bất khả tƣ nghị, công đức trang nghiêm”. 

Đoạn này là nói chung, nghĩa là báo cáo cƣơng lĩnh chung của ngài. Bên dƣới là nói 

tƣờng tận, đầy đủ những công đức trang nghiêm không thể nghĩ bàn nào? Cho nên bên 

dƣới, tất cả 24 chƣơng, 48 nguyện. 

“Vô hữu địa ngục, ngạ quỷ, cầm thú, quyên phi nhuyễn động chi loại”. Đây là nói 

đến  ba  đƣờng  ác,  thế  giới  của  ngài  không  có.  Tuy  có  lục  đạo,  nhƣng  không  có  ba 

đƣờng này. “Sở hữu nhất thiết chúng sanh, dĩ chi Diêm Ma la giới, tam ác đạo trung, 

lai sanh ngã sát, thọ ngã pháp hóa, tất thành A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, bất 

phục  cánh  đọa  ác  thú.  Đắc  thị  nguyện,  nãi  tác  Phật,  bất  đắc  thị  nguyện,  bất  thủ  vô 

thƣợng chánh giác”. Đoạn này là nguyện thứ hai không đọa ác thú. Thứ nhất là: “nƣớc 

không có ác đạo”. Nguyện thứ hai là: “không đọa ác thú”. Ngƣời ở đâu đến vãng sanh 

không đọa? Ngạ quỷ, địa ngục sanh đến thế giới Cực Lạc, vĩnh viễn không còn đọa vào 

ba đƣờng ác. Chúng ta thấy kinh văn, hai nguyện này đặt trƣớc tiên, chúng ta có thể 

tƣởng tƣợng đƣợc. Ngài tham quan khảo sát tu học trong năm kiếp, trải qua tất cả cõi 

nƣớc Chƣ Phật khắp mƣời phƣơng ba đời, nhất định thấy đƣợc rất nhiều thế giới. Cõi 

nƣớc Chƣ Phật đều có luân hồi lục đạo, đều có ba đƣờng ác. Chuyện về luân hồi lục 

đạo không phải giả, nếu là giả, hoằng nguyện mà Pháp Tạng phát, trong đó nhất định 

không có nguyện này. Mà còn để nguyện này ở trƣớc, là cho chúng ta sự cảnh giác cao 

độ. Tôi tin ngƣời thông minh một chút, ngƣời có chút thiện căn, đọc nguyện văn này 

lập tức có thể biết đƣợc. Thế giới Cực Lạc thù thắng vô cùng, thù thắng ở đâu? Chính 

là thù thắng ở điểm này. 

Ác đạo từ đâu mà có? Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói rất nhiều, chúng ta 

cũng đọc rất nhiều. Bây giờ chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ trƣớc: “Bốn 

câu đầu”, đây là nói cƣơng lĩnh chung, chúng ta vừa mới đọc. “Tổng quát toàn bộ đại 

nguyện”. “Nguyện lúc ta thành Phật, tất cả trong cõi Phật, không cách nào lấy số lƣợng 

để biểu thị công đức thắng diệu, đầy đủ vô lƣợng thanh tịnh trang nghiêm”, đây là tổng 

thuyết. Hiện nay nguyện của ngài đã tròn, hoàn toàn thực hiện, không phải nói rồi là 

thôi, ngài hoàn toàn làm đƣợc. Làm đƣợc tất cả, ngài thành tựu xong thế giới Cực Lạc 

mới báo cáo. 

Trƣớc đây tôi thƣờng nói, đây là thánh nhân, đây không phải phàm phu. Sau khi 

làm đƣợc mới nói, ngƣời ta không thể không tin. Nói đƣợc nhất định làm đƣợc đó là 

hiền nhân, nói đƣợc làm không đƣợc đó là gạt ngƣời. Tỳ kheo Pháp Tạng làm đƣợc, 

mất bao nhiêu thời gian? Trong báo cáo ở trƣớc chúng ta biết, thời gian năm kiếp, thời 

gian dài nhƣ thế. Thọ mạng của Phật dài vô lƣợng thọ, chúng ta thấy năm kiếp là rất 

dài, nhƣng trong mắt họ năm kiếp không dài lắm, nhƣ thế gian chúng ta, mất thời gian 

năm năm kiến tạo thành. Kiến thành thế giới nhƣ thế nào? Đầy đủ vô lƣợng công đức 

thắng  diệu,  đầy  đủ  vô  lƣợng  thanh  tịnh  trang  nghiêm,  tốt  đẹp  vô  cùng,  hoàn  cảnh  tu 

học nhƣ vậy đã xuất hiện. Ở trƣớc khi chúng ta học có nhắc đến, đạo tràng này thành 

tựu, là tập đại thành những điều tốt đẹp nhất trong tất cả cõi nƣớc của Chƣ Phật Nhƣ 

Lai khắp mƣời phƣơng. Những gì quý vị nhìn thấy ở đây, chính là công đức thắng diệu, 

thanh tịnh trang nghiêm, tốt đẹp nhất trong tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật, bây giờ tất cả đều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              210/21 

tập trung vào thế giới này. Đây là nguyên nhân cõi nƣớc này hơn hẳn tất cả cõi nƣớc 

của Chƣ Phật, thế giới này đã kiến tạo nên nhƣ thế. 

Bên dƣới giải thích cho chúng ta “đầy đủ” nghĩa là gì? Nghĩa là viên mãn. “Hàm 

nhiếp  tất  cả,  không  thiếu  không  dƣ,  cho  nên  gọi  là  đầy  đủ”,  cũng  tức  là  viên  mãn, 

không  có  chút  khiếm  khuyết  nào.  Ở  đó  Đức  Phật  A  Di  Đà  đã  kiến  tạo  thành  công. 

“Đầy đủ công đức và trang nghiêm, đều không thể nghĩ bàn”, không thể dùng tâm tƣ 

để suy nghĩ, có nghĩ cũng không nghĩ đến đƣợc. Cũng không cách nào dùng ngôn ngữ 

để nghị luận, gọi là bất khả tƣ, bất khả nghị. “Siêu tình ly kiến”, tình trong đại thừa 

Phật pháp nói, chính là thức thứ sáu, thức thứ bảy. Kiến là nói tiền ngũ thức. Chúng 

sanh phàm phu trong lục đạo, họ dùng tâm trong Phật pháp gọi là bát thức, nhãn nhĩ tỷ 

thiệt thân gọi là tiền ngũ thức, nó có giác có tri. Ngoài điều này ra, trong đó có đệ lục ý 

thức, là tƣ duy, thông thƣờng chúng ta gọi là phân biệt. Thức thứ bảy Mạt na, đây là 

sâu hơn một tầng, tình chấp. Chấp trƣớc thân này là ta, chấp trƣớc tham sân si mạn. 

Sâu hơn là A lại da thức, giống nhƣ kho tƣ liệu vậy. Từ vô lƣợng kiếp đến nay, quý vị 

đời đời kiếp kiếp, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, tất cả đều có tài liệu rất hoàn 

chỉnh trong A lại da. A lại da là kho tƣ liệu, tất cả đều có thể lấy ra xem, không cách 

nào  chối  bỏ,  không  chối  bỏ  đƣợc,  tài  liệu  hoàn  chỉnh  bảo  tồn  trong  đó.  Ai  bảo  tồn? 

Chính  bản  thân  ta  bảo  tồn,  ai  có  thể  nhìn  thấy?  Quý  vị  xem  ở  trƣớc  nói  thần  thông, 

ngƣời có tha tâm thông, túc mạng thông có thể nhìn thấy, trong kho tƣ liệu của quý vị 

có những gì. Ngƣời có định công cạn thấy đƣợc một bộ phận, còn một bộ phận cất giữ 

sâu  bên  trong,  họ  không  thấy  đƣợc.  Ngƣời  có  định  công  sâu,  Bồ  Tát  minh  tâm  kiến 

tánh, hầu nhƣ có thể nhìn thấy toàn bộ. Điều này không phải giả. Nếu có thể tin, có thể 

khẳng định, quý vị sẽ giống nhƣ Chƣ Phật Bồ Tát, chẳng những không thể làm việc hại 

chúng sanh, một ý niệm bất thiện cũng không giám khởi lên, vì sao vậy? Vì đều đƣợc 

ghi chép lại. Tất cả hữu tình chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ không giới đều biết, 

quý vị nói có thể dấu đƣợc ai? Chỉ có che đậy bản thân, gọi là gạt mình gạt ngƣời, làm 

những điều nhƣ thế. Khi nào quý vị giác ngộ, bản thân hoàn toàn hiểu đƣợc. Cho nên 

thấu triệt những chân tƣớng sự thật này, thái độ xử sự đối nhân bây giờ của chúng ta, 

tự nhiên thay đổi. Thứ nhất là tuyệt đối không đƣợc có ác niệm, không đƣợc có hành vi 

bất thiện. Thứ hai là có thể tha thứ cho tất cả chúng sanh tạo tội nghiệp, vì sao phải tha 

thứ? Những gì họ tạo, ta và họ cũng không có gì khác nhau! Đây là thật, không phải 

giả. Chỉ là bây giờ họ đang mê, còn ta bắt đầu giác ngộ, cho nên cảm thấy rất may mắn. 

Việc  sai  ác  đến đâu  cũng đừng  trách  cứ họ, nguyên  nhân là  gì?  Nhân  quả  của  ngƣời 

nào ngƣời đó tự lãnh lấy. 

Bên dƣới nói ác đạo, nói ba đƣờng ác, nói hai nguyện không đọa địa ngục, nói 

một cách rất rõ ràng. Thử nghĩ xem ngƣời tạo tội nghiệp, bản tánh của họ cũng là bản 

thiện,  họ  cũng  vốn  là  Phật  Bồ  Tát.  Nhƣ  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Tất  cả  chúng 

sanh  vốn  là  Phật”,  họ  luân  lạc  vào  trong  ba  đƣờng  ác  để  thọ  khổ  báo  này.  Chúng  ta 

sanh  khởi  tâm  lân  mẫn,  không  phải  tâm  trách  cứ,  tâm  đồng  tình,  có  thể  giúp  ích  gì 

chăng? Không giúp đƣợc. Vì sao vậy? Vì nhân quả của ai ngƣời đó gánh chịu, không 

thể thay thế đƣợc. Chúng ta tạo tội nghiệp nặng nhƣ thế, còn cứu đƣợc chăng? Đáp án 

khẳng định, chỉ cần quý vị quay đầu là đƣợc cứu, quay đầu là bờ. 

Bƣớc vào cửa Phật, việc đầu tiên là quy y Tam bảo, quy y Tam bảo nghĩa là gì? 

Quy y Tam bảo là quay đầu, thật sự giác ngộ. “Quy y Phật”, Phật nghĩa là giác. Trƣớc 

đây ta mê hoặc điên đảo, bây giờ ta từ mê hoặc điên đảo quay đầu. Đây gọi là quy, là 

trở lại. Y là nƣơng tựa, nƣơng tựa tự tánh giác, nghĩa là nƣơng tựa Phật Bồ Tát. Phật 

Bồ Tát là tự tánh giác, họ là ngƣời đã giác ngộ. Bây giờ ta muốn giác, vẫn chƣa thật sự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              211/21 

giác ngộ, hy vọng họ đến dạy chúng ta, chính là ý này. Phật Bồ Tát dùng phƣơng pháp 

gì dạy chúng ta? Trƣớc tiên dùng kinh điển, quý vị đi vào cửa Phật bằng kinh điển. Sau 

khi đặt nền tảng kinh điển vững chắc, lục căn của quý vị tiếp xúc với cảnh giới lục trần 

toàn  là  tự  tánh  giác,  nhƣ  vậy  công  phu  của  quý  vị  rất  đắc  lực.  Nghĩa  là  quý  vị  đem 

những lý luận, đạo đức, trí tuệ, phƣơng pháp trong kinh điển nói, đều áp dụng hết. Áp 

dụng trong sinh hoạt, áp dụng trong công việc, áp dụng trong việc xử sự đối nhân tiếp 

vật, không có gì quý vị không giác ngộ, không có gì khác so với Phật Bồ Tát. Không 

còn  mê  hoặc,  không  còn  điên  đảo,  không  còn  có  ác  niệm,  không  còn  có  hành  vi  bất 

thiện, quý vị thật sự đã giác ngộ. Đây là điều đầu tiên của Tam quy y. 

Điều thứ hai là “quy y Pháp”. Pháp là chánh tri chánh kiến. Bây giờ chúng ta xem 

mọi thứ là nhìn sai, chúng ta suy nghĩ vấn đề cũng nghĩ sai, bây nay từ những chỗ này 

quay đầu lại. Từ suy nghĩ, tƣ tƣởng sai lầm quay đầu, nƣơng vào chánh tri chánh kiến. 

Chánh tri chánh kiến chính là kinh điển, cho nên kinh điển gọi là pháp bảo. Chúng ta 

phải tôn trọng nó, phải kính lễ nó, không đƣợc khinh mạn, vì sao vậy? Đây là tự tánh 

của  chính  mình  hiển lộ  ra  trí  tuệ  chân  thật, nếu quý vị khinh  mạn  kinh điển nghĩa là 

khinh mạn tánh đức, đạo lý là ở đây. Cho nên các bậc cổ đức mới đề xƣớng, mới dạy 

chúng  ta:  Một  phần  thành  kính  đƣợc  một  phần  lợi  ích,  mƣời  phần  thành  kính  đƣợc 

mƣời phần lợi ích. Bất luận là bản thân đọc tụng, hoặc là nghe giảng, quý vị có thể 

đƣợc  bao  nhiêu  lợi  ích.  Không  liên  quan  đến  kinh  điển,  cũng  không  liên  quan  đến 

ngƣời giảng giải, có liên quan đến tâm chân thành của chính mình. Qúy vị có mấy phần 

chân thành liền đƣợc mấy phần lợi ích, có liên quan đến điều này. 

Do đây có thể biết, chúng ta học Phật, có thể đạt đến cảnh giới nào, đạt đến địa vị 

nào, hoàn toàn không liên quan đến ngƣời khác. Đều ở nơi tâm chân thành của quý vị, 

quý vị có mấy phần chân thành? Cũng không ở thời gian dài hay ngắn. Ngƣời này đã 

học  năm  ba  năm,  chúng  ta  mới  học  mấy  ngày,  điều  này  không  sao. Có  thể  có  ngƣời 

học vài ngày nhƣng hơn hẳn ngƣời học năm ba mƣơi năm, năm ba  mƣơi năm không 

chân thành! Quý vị bốn năm ngày nhƣng tâm chân thành, cho nên thành tựu trong việc 

tu  học  không  liên  quan  đến  hoàn  cảnh  bên  ngoài.  Then  chốt  ở  chỗ  chân  thành,  mấu 

chốt là quý vị có thật sự quay đầu hay không, thật sự muốn quay đầu hay không. Nhƣ 

vậy Phật vừa dạy, quý vị lập tức quay đầu, mấu chốt là ở đây. Đây gọi là quy y Phật, từ 

tà tri tà kiến quay đầu nƣơng tựa chánh tri chánh kiến. 

Thứ ba gọi là “quy y Tăng”. Tăng là ngƣời truyền pháp. Chúng ta có đƣợc pháp 

nhƣng xem không hiểu, phải mời những ngƣời tu hành này giảng cho chúng ta nghe, 

khai thông tƣ tƣởng cho chúng ta. Họ có kinh nghiệm tu học, đem kinh nghiệm của họ 

chia sẻ với chúng ta, khiến chúng ta từ đây đạt đƣợc lợi ích, cho nên đây gọi là Tăng 

bảo. Chúng ta thật sự đã quay đầu, từ tất cả ô nhiễm quay đầu lại, vƣơng vào tâm thanh 

tịnh, nhƣ vậy mới có thể đƣợc lợi ích. 

Các bậc tổ sƣ cao tăng có ví dụ, ví Phật pháp nhƣ đề hồ, đề hồ là loại nƣớc uống 

ngon nhất thời Ấn độ cổ, đề hồ. Chúng ta hỏi ngƣời khác xin một ly đề hồ, chúng ta 

cầm ly trà, trong ly trà này có độc dƣợc, khi đổ đề hồ vào cũng biến thành thuốc độc. 

Là do tâm chúng ta dơ bẩn! Nhƣ thế nào mới có thể tiếp thu? Ly trà này rửa thật sạch 

sẽ, quý vị dùng nó đựng ly đề hồ, nhƣ vậy sẽ đạt đƣợc lợi ích. Ví dụ này rất có ý nghĩa, 

cũng rất dễ hiểu. Thuốc độc của chúng ta là gì? Là tham sân si mạn nghi, đây gọi là 

ngũ độc! Trong tâm quý vị có những thứ này, Phật Bồ Tát đem vô thƣợng bồ đề đến 

cho quý vị, trong đề hồ đó có một giọt độc dƣợc, thì tất cả đều biến thành độc dƣợc. 

Một  chút  độc  tố  cũng  không  đƣợc  xen  vào,  nhƣ  vậy  mới  có  thể  đạt  đƣợc  vô  thƣợng 

diệu pháp. Mở đầu Kệ Khai Kinh nói: “Vô thƣợng thậm thâm vi diệu pháp”, cho nên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              212/21 

thái độ học tập cơ bản là tâm thanh tịnh. Tâm chúng ta không thanh tịnh, khi chúng ta 

học tập, buông bỏ tâm không thanh tịnh, dùng tâm thanh tịnh để nghe. Tuy thời gian 

rất ngắn, thời gian này của ta chỉ có một tiếng đồng hồ, nửa tiếng đồng hồ tâm thanh 

tịnh. Ta có thể đạt đƣợc lợi ích một tiếng, nửa tiếng đồng hồ. 

Khi tâm không thanh tịnh, chắc chắn không đạt đƣợc lợi ích. Nhƣ vậy nói không 

phải đã uổng phí rồi sao? Không uổng phí, nhƣ vậy là sao? Bất luận nhƣ thế nào, họ 

cũng trồng đƣợc hạt giống trong A lại da thức, là thật không phải giả. Nhƣng hiện tại 

không  thể lý giải, họ  không hiểu, cho nên  trƣớc  mắt  họ không  đƣợc lợi ích. Khi nào 

đƣợc lợi ích? Khi nào khôi phục tâm thanh tịnh, thì khi đó đƣợc lợi ích. Đây gọi là 

chân thật quy y Tam bảo, cho nên Tam quy y không dễ! 

Bây giờ chúng ta mới học Phật thọ Tam  quy, nói cho chƣ vị biết, đó là danh tự 

quy y, có danh không có thực. Có hình thức, không có thực chất. Đồng thời khi chúng 

ta thọ Tam quy, thầy truyền thọ Tam quy, cũng không nói rõ ràng, đây đều là thật. Khi 

đã quy y, rốt cuộc là quy y gì? Không biết. Chúng ta quy y Tam bảo, nhƣ thế nào gọi là 

Tam bảo? Là Phật Pháp Tăng. Thế nào gọi là Phật Pháp Tăng? Không biết. Trong kinh 

nói, thật sự quy y Tam bảo, quý vị sẽ có 36 vị thần hộ pháp ngày đêm theo hộ vệ. Quý 

vị không gặp phải tai họa, vì có thần hộ pháp gia hộ. Nhƣng nếu không phải chân thành 

quy y, thần hộ pháp sẽ không đến, quy y  thật mới có, thật sự trì giới mới có thần hộ 

pháp. Không phải nói thọ giới là có thần hộ pháp, quy y Tam bảo là có thần hộ pháp, 

không có chuyện này. Phải hiểu rõ ràng minh bạch những điều, nó là sự thật, tuyệt đối 

không phải mê tín. 

Cho nên “không thể nghĩ bàn, siêu tình ly kiến, không phải tƣ duy đo lƣờng phân 

biệt mà có thể biết đƣợc”. Tƣ duy là thức thứ bảy, phân biệt là thức thứ sáu, nghĩa là 

tuyệt  đối  không  phải  thức  thứ  sáu  và  thức  thứ  bảy,  cho  nên  không  duyên  đến  đƣợc. 

“Không phải ngôn ngữ văn tự có thể biểu đạt đƣợc”, văn tự là phù hiệu của ngôn ngữ. 

Trong  Khởi  Tín  Luận,  Bồ  Tát  Mã  Minh dạy  chúng  ta  phƣơng  pháp  nghe  giảng. Thứ 

nhất là không chấp trƣớc tƣớng ngôn thuyết, nhƣ vậy chúng ta biết, khi chúng ta xem 

kinh điển đừng chấp trƣớc tƣớng văn tự, vì sao vậy? Vì ngôn ngữ và văn tự là một loại 

công cụ. Có thể nói ra chân tƣớng hay không? Nói cho chƣ vị biết, không nói ra đƣợc, 

đây  là  sự  thật,  gọi  là  không  thể  nghĩ  bàn.  Nhƣng  lìa  ngôn  ngữ  văn  tự,  nhƣ  vậy  thì 

không  còn  cách  nào  khác,  tuyệt  đối  quý  vị  không  tìm  thấy.  Cho  nên  dùng  ngôn  ngữ 

văn tự làm phƣơng tiện để dẫn dắt quý vị. 

Ví nhƣ khi đi đƣờng, quý vị không biết đƣờng, dọc đƣờng có đặt bảng chỉ đƣờng, 

nói cho quý vị biết phƣơng hƣớng này đi đâu, đi con đƣờng nào. Tuyệt đối không đƣợc 

chấp trƣớc, nhìn thấy bảng chỉ đƣờng này, đây là đi về Bắc Kinh. Vừa nhìn thấy, tƣởng 

rằng  đã  đến,  đây  là  Bắc  Kinh,  nhƣ  vậy  là  sai,  hoàn  toàn  sai  lầm.  Ngôn  ngữ,  văn  tự 

giống nhƣ bảng chỉ đƣờng vậy, quý vị đi theo nó, nhƣng phải xả bỏ, không đƣợc chấp 

trƣớc nó. Tiến tới theo phƣơng hƣớng nó chỉ, nhất định sẽ đạt đến mục đích. Mục đích 

đó chính là minh tâm kiến tánh, nghĩa là vô thƣợng chánh đẳng chánh giác. Đây là giải 

thích ý nghĩa của câu không thể nghĩ bàn. 

Bên dƣới nói “Cchỉ có Kinh Hoa Nghiêm nói rõ cảnh giới không thể nghĩ bàn của 

sự sự vô ngại”. Hoa Nghiêm là một bộ kinh điển rất quan trọng của Phật giáo đại thừa. 

Thời đại  chúng  ta  rất  đáng thƣơng, rất  khổ!  Sống trong  thời động loạn, trong  lịch sử 

trên toàn thế giới chƣa từng có hỗn loạn nhƣ thế. Chúng sanh không có phƣớc báo, tôi 

cũng không có phƣớc báo, mấy mƣơi năm nay luôn muốn có một nơi để an định cuộc 

sống. Đem những kinh điển đại thừa này, cùng nhau học tập với những ngƣời có duyên, 

cố gắng giảng qua một lần. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              213/21 

Lúc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, mỗi ngày giảng kinh, tôi nghĩ không 

phải  chỉ  có  tám  tiếng.  Lúc  Thế  Tôn  còn  tại  thế,  mỗi  ngày  giảng  kinh  không  chỉ  tám 

tiếng.  Quốc  sƣ  Thanh  Lƣơng  thời  nhà  Đƣờng,  ngài  ở  Ngũ  Đài  Sơn,  mỗi  ngày  giảng 

Kinh Pháp Hoa. Tôi tính ngài giảng ít nhất là tám tiếng, và giảng suốt 50 năm, giảng 

50 lần, biết bao nhiêu ngƣời khai ngộ. 

Ngày nay chúng ta không có phƣớc báo, lúc nào cũng gặp chƣớng duyên. Cá nhân 

tôi đƣợc coi là rất may mắn, nó không trở ngại tôi. Mỗi ngày tôi đọc kinh không gián 

đoạn, nhƣng không có cơ hội chia sẻ với mọi ngƣời, nó chƣớng ngại tôi điều này. Đây 

là chƣớng ngại cơ hội của những chúng sanh có duyên nghe pháp, nó chƣớng ngại điều 

này. Không chƣớng ngại tôi, tôi không đọa lạc, tôi không đi vào con đƣờng tà đạo. Do 

đây có thể biết, một ngƣời thật sự phát tâm tinh tấn không giải đãi, ai có thể chƣớng 

ngại đƣợc họ? Không có, không thể nào. Có thể chƣớng ngại điều gì? Nếu quý vị có 

danh văn lợi dƣỡng, nó sẽ chƣớng ngại quý vị, chƣớng ngại danh văn lợi dƣỡng của 

quý vị. Những thứ này ngƣời tu hành đều không cần, cần nó làm gì? Cho nên không 

cách nào chƣớng ngại quý vị. Phá hoại, chƣớng ngại quý vị, khiến lòng tin của ngƣời 

khác dao động đối với quý vị, không muốn học theo quý vị. Điều này có liên quan gì 

đến tôi chăng? Không liên quan, nó không chƣớng ngại đƣợc tôi, nhƣng chƣớng ngại 

những  chúng  sanh,  đoạn  mất  nhân  duyên  nghe  pháp  của  họ.  Tƣơng  lai  trên  phƣơng 

diện giới luật kết tội là kết tội với họ, không kết tội với tôi, tôi và quý vị không có quan 

hệ gì. Sau khi quý vị hiểu rõ tất cả chân tƣớng sự thật, quý vị bổng nhiên đại ngộ, sẽ 

minh  bạch.  Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  của  quý  vị,  quý  vị  tạo  tác  là  gì? 

Tƣơng lai nhận quả báo nhƣ thế nào? Quý vị sẽ rõ ràng minh bạch. 

Kinh  Hoa  Nghiêm,  trong đời này  tôi  giảng đƣợc hai lần,  đều  chƣa  giảng xong. 

Lần đầu tiên là hơn 30 năm trƣớc, lúc giảng lúc nghỉ, vì thƣờng đi đến các nƣớc trên 

thế giới. Một năm giảng đƣợc ba bốn tháng, khoảng chừng đó, giảng suốt mấy  mƣơi 

năm chỉ giảng đƣợc một nửa. Lúc đó chúng tôi không có những thiết bị khoa học kỹ 

thuật này, khi giảng kinh đến ghi âm cũng không có. Lần thứ hai là năm 1999 hay là 

1998 gì đó? Hình nhƣ 1999 chúng tôi di dân đến Singapore, cƣ sĩ Lý Mộc Nguyên lại 

mời  tôi  giảng  bộ  kinh  lớn này, cũng  giảng  cho đến  nay. Giảng  hơn 4000  tiếng, chƣa 

đến 5000 tiếng, giảng đến Phẩm Thập Trụ. Một phần năm toàn bộ kinh, giảng 4000 

tiếng. Nếu giảng hết bộ kinh, coi nhƣ là 4000 tiếng, còn phải cần bốn nhân bốn là 16 

ngàn  tiếng  đồng  hồ,  tôi  dự  tính  là  20  ngàn  tiếng  sẽ  giảng  xong  kinh  này.  Cho  nên 

không có hoàn cảnh không đƣợc, phải có hoàn cảnh để ở đó, không đi đâu cả. 

Tinh  thần  thể  lực  của  tôi  bây  giờ,  một  ngày  giảng  bốn  tiếng  cũng  không  sao, 

không cảm thấy mệt. Chƣ vị thử nghĩ xem, một ngày bốn tiếng, mƣời ngày 40 tiếng, 

100 ngày 400 trăm tiếng. Một năm 360 ngày, tôi tin khoảng 10 năm, có thể giảng xong 

bộ Kinh Hoa Nghiêm này. Tôi giảng một cách tƣờng tận, giống nhƣ giảng bộ kinh này 

vậy. Nếu thật sự có nhân duyên nhƣ vậy, sống yên một chỗ ở đây 20 năm, 30 năm, sẽ 

thành  công,  viên  mãn.  Cho  nên  điều  này  xem  chúng  ta  có  phƣớc  báo  hay  không? 

Không có phƣớc báo, vậy thì hết cách. Đây là phƣớc báo rất lớn, không phải là phƣớc 

báo nhỏ, có thể nói là phƣớc báo hy hữu từ xƣa đến nay. 

“Chỉ có Kinh Hoa Nghiêm nói rõ”, chỉ có trong Kinh Hoa Nghiêm nói, các kinh 

điển  khác  Đức  Phật  không  nói,  cảnh  giới  sự  sự  vô  ngại,  không  thể  nghĩ  bàn.  “Nói 

tƣờng tận về Thập Huyền Diệu Môn, ở trƣớc một tiết trong phân giáo nói có tăng có 

giảm”. Đoạn này trong phần khái yếu ở trƣớc, chúng ta cũng đã nói tƣờng tận về Thập 

Huyền Môn, ở trƣớc đã nói. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              214/21 

“Kim kinh”, bây giờ thấy bộ kinh này, “Phật A Di Đà tức là Tỳ Lô Giá Na Nhƣ 

Lai”. Phật A Di Đà là báo thân Phật, Tỳ Lô Giá Na là pháp thân Phật. Pháp thân là thể, 

báo thân là tƣớng, ứng hóa thân là dụng. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói thể tƣớng dụng, 

dùng  ba  chữ  Đại  Phƣơng  Quảng  để  biểu  thị.  Đại  là  pháp  thân,  Phƣơng  là  báo  thân, 

Quảng là ứng hóa thân. Quảng là tác dụng, tác dụng rộng lớn. Một tức là ba, ba tức là 

một. Tam thân Phật này là ai? Nói cho chƣ vị biết, là tam thân Phật trong tự tánh của 

chính mình. Phật A Di Đà là ai? Là báo thân của mình, Tỳ Lô Giá Na là pháp thân của 

chính mình, tất cả Chƣ Phật Bồ Tát đều là ứng hóa thân của chính mình. Tự tha là một 

không phải hai, đây gọi là sự sự vô ngại. Học Phật nói đến chứng quả, chứng quả gì? 

Mục  tiêu  sau  cùng  là  chứng  đƣợc  tam  thân,  nghĩa  là  một  thân  của  mình,  đây  gọi  là 

chứng đƣợc. 

Pháp  thân  Tỳ  Lô  Giá  Na,  danh  hiệu  này  là  tiếng  Ấn  độ,  dịch  sang  tiếng  Trung 

nghĩa là biến nhất thiết xứ. Hay nói cách khác, nó tồn tại mọi lúc mọi nơi, nó không có 

hình  tƣớng.  Dùng  cách  nói  nhƣ  hiện  nay,  pháp  thân  không  phải  vật  chất,  nó  cũng 

không phải tinh thần. Nó là bản thể của tinh thần vật chất, danh từ của triết học gọi là 

bản thể. Vật chất từ đâu mà có? Tinh thần từ đâu mà có? Là từ nó biến hiện ra, nhƣng 

bản thân nó không phải vật chất, nó cũng không phải tinh thần. 

Trong Phật pháp nó có rất nhiều danh xƣng, trong kinh Phật ít nhất có trên 50 loại 

danh xƣng nói đến vấn đề này. Vì sao Đức Phật dùng nhiều danh hiệu nhƣ vậy để nói 

về một vấn đề? Là dạy chúng ta đừng chấp vào danh tƣớng, danh tƣớng là giả, chỉ cần 

hiểu đƣợc ý của nó là đƣợc. Chấp trƣớc là sai, là trƣớc tƣớng. Đây là thiện xảo dạy học 

của Phật Bồ Tát, dạy chúng ta đừng chấp trƣớc danh tƣớng. Phải hiểu đƣợc thực chất, 

mới có thể ngộ nhập. A Di Đà Phật, nhƣ vậy nghĩa là có tƣớng, thật sự có thân thể, nhƣ 

chúng ta hiện tại vậy. Thân thể này từ đâu mà có? Từ pháp thân. Thân thể chúng ta từ 

đâu đến? Nói cho chƣ vị biết, cũng là từ pháp thân đến.Tƣớng của chúng ta và thân 

tƣớng của Phật A Di Đà, vì sao không giống nhau? Phật A Di Đà tâm thanh tịnh, tâm 

chúng  ta  ô nhiễm. Trong  tâm  của  Phật  A  Di  Đà, không  những  không  có tham  sân  si 

mạn nghi, phân biệt chấp trƣớc đều không có. Không những không có phân biệt chấp 

trƣớc, mà lục căn ở trong cảnh giới lục trần, căn bản không có khởi tâm động niệm, 

đây gọi là báo thân. Nếu khởi tâm động niệm không gọi là báo thân, mà gọi là ứng hóa 

thân.  Thân  của  chúng  ta  là  ứng  hóa  thân,  chúng  ta  là  thân  ứng  hóa  gì?  Là  thiện  ác 

nghiệp báo ứng hóa thân, đây là cấp rất thấp. Nói một cách đơn giản, thân của chúng ta 

là thiện ác nghiệp báo thân. Trong đời quá khứ tạo nghiệp thiện, hiện nay ở nhân gian 

hƣởng phƣớc, có phƣớc báo. Trong đời quá khứ tạo rất nhiều nghiệp bất thiện, vậy thì 

bây giờ chịu khổ ở nhân gian, chịu khổ chịu nạn là nghiệp báo, đều có nhân. Phật giáo 

thƣờng nói, vạn pháp giai không, nhân quả bất không. Thiện có thiện báo, ác có ác báo, 

không phải không báo, mà thời khắc chƣa đến. Thời khắc là gì? Bây giờ quý vị đang 

hƣởng thụ là thiện báo thiện nghiệp trong đời quá khứ, đợi khi báo của thiện báo đã hết, 

đây  gọi  là thời  khắc  đã  đến.  Khi  thiện nghiệp  báo  hết,  báo  hết  sau  đó  nhƣ  thế  nào? 

Trong A lại da thức của chúng ta vẫn còn ác nghiệp, ác nghiệp liền hiện tiền, hiện tiền 

thì  phải  chịu  ác  báo.  Chịu  hết  ác  báo,  quý  vị  lại  đến  nhân  gian.  Cho  nên  nhân  gian 

giống nhƣ một tâm điểm thay đổi, quý vị sẽ đến đây, đầu thai đến nhân gian. 

Từ đó cho thấy, ba đƣờng ác là tiêu thiện nghiệp của chúng ta, gọi là tiêu nghiệp! 

Ba đƣờng ác là nơi tiêu ác nghiệp, tiêu hết rồi mới đến nhân gian tu hành. Đến nhân 

gian ta lại tạo nghiệp, nếu tiếp tục tạo ác nghiệp, quý vị lại trở về trong ba đƣờng ác. 

Nếu tạo thiện nghiệp, quý vị sanh vào trong hai cõi trời ngƣời để hƣởng phƣớc. Cho 

nên khó đƣợc nhất, quý vị xem trên thế giới này có bao nhiêu ngƣời? Mấy phần mấy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              215/21 

ngƣời  gặp  đƣợc  Phật  pháp?  Nghe  đƣợc  Phật  pháp?  Theo  tƣ  tƣởng  của  các  nhà  Tôn 

giáo trên thế giới, thì khoảng 1/10, chƣa đến một nửa, là 1/10. Bây giờ chúng ta biết 

một cách khái lƣợc, nhân số tín ngƣỡng Tôn giáo trên thế giới, đạo Cơ đốc và Thiên 

chúa giáo là nhiều nhất. Hai Tôn giáo này hợp lại khoảng hơn 20 ức ngƣời, 1/3 nhân 

khẩu trên toàn thế giới. Tiếp theo là tín ngƣỡng Hồi giáo, ngƣời bạn Đạo hồi nói với tôi, 

giáo hữu của họ trên toàn thế giới có khoảng 15 ức ngƣời, nhiều đến nhƣ thế. Phật giáo 

đồ  trên  toàn  thế  giới,  có  khoảng  bảy  ức  ngƣời,  toàn  thế  giới.  Cho  nên  khoảng  1/10 

nhân khẩu của thế giới, mƣời ngƣời mới có một ngƣời theo Phật, đây là ba Tôn giáo có 

tín đồ nhiều nhất. Chúng ta lại hỏi, ngƣời tín ngƣỡng Phật giáo đƣợc bảy ức ngƣời, có 

mấy phần mấy thật sự gặp đƣợc chánh pháp? Chúng ta cũng dùng 1/10, thật vậy, có thể 

chỉ  có  1/10,  sợ  là  chƣa  tới,  không  gặp  đƣợc  chánh  pháp.  Gặp  đƣợc  chánh  pháp  phải 

chăng là tin thật? Ngƣời tin thật phải chăng thật sự lý giải? Lý giải phải chăng là thật 

sự tu hành. Đào thải từng tầng từng tầng, đào thải đến sau cùng, quả thật chƣa chắc tìm 

đƣợc  một  phần  10 ngàn  ngƣời,  ngày  càng  ít.  Tìm  đƣợc  Tịnh  độ  tông,  ngƣời  thật  sự 

niệm Phật vãng sanh, có đƣợc 10 ngàn ngƣời chăng? Tôi nghĩ có thể. Ngƣời tu Tịnh độ 

thật sự vãng sanh, tôi tin số nhiều nhƣ thế, điều này rất đáng nể. Bộ Kinh Vô Lƣợng 

Thọ này giúp ích chúng ta rất lớn lao. 

Bây giờ ngƣời học Phật trên thế giới, thật sự học Phật, Tịnh độ tông chiếm đa số. 

Tịnh độ tông quan trọng nhất là phải đoạn nghi sanh tín, dùng phƣơng pháp gì để đoạn 

nghi? Dùng kinh điển. Đối với kinh điển hiểu rõ ràng minh bạch, không còn mê hoặc 

nữa,  mới  có  thể  kiến  lập  tín  tâm.  Đời  này  chúng  ta  đã  xác  định  mục  tiêu  và  phƣơng 

hƣớng, một phƣơng hƣớng là thế giới tây phƣơng Cực Lạc, một mục tiêu là thân cận 

Phật A Di Đà, nhất định không thay đổi! Ngoài ra đều là việc phụ, có thể làm, có thể 

không làm. Nghiệp phụ không thể trở ngại nghiệp chính của chúng ta, nghiệp chính là 

niệm Phật cầu sanh Tịnh tịnh độ, không trở ngại đƣợc điều này. Đời này có thể vãng 

sanh thế giới Cực Lạc, chúng ta đại công thành tựu. 

Phật A Di Đà rất gian khổ, chúng ta rất cám ơn ngài, thời gian năm kiếp tạo thành 

thế giới Cực Lạc, chúng ta thì sao? Chúng ta chỉ cần dùng một chút công phu, ba năm 

đến năm năm sẽ thành tựu. Khi đến thế giới Cực Lạc, chúng ta bình đẳng với ngài. Hay 

nói cách khác, ngài dùng năm kiếp, chúng ta dùng năm năm liền bình đẳng với ngài, 

hoàn toàn là sự thật. 

Muốn đi, điều kiện quan trọng nhất cần phải biết, là xả bỏ thế giới này một cách 

triệt  để,  tuyệt  đối  không  đƣợc  lƣu  luyến,  nhƣ  vậy  mới  đi  đƣợc.  Không  có  chút  lƣu 

luyến nào, ta mới có thể xem hiểu, mới có thể nghe hiểu kinh này. Vì sao nghe không 

hiểu? Vì ta có chƣớng ngại, đối với thế gian này còn vƣớng bận, chƣa buông bỏ đƣợc, 

cho nên nghe không hiểu. Buông bỏ càng nhiều thì hiểu đƣợc càng nhiều, buông bỏ tất 

cả thì hiểu đƣợc tất cả, không nói ta cũng hiểu, đây là thật. Còn nhƣ không buông bỏ 

đƣợc, cho dù Phật A Di Đà nói, quý vị nghe cũng không hiểu. Chúng ta phải hiểu rõ 

ràng minh bạch những đạo lý này. 

Câu tiếp theo, “cực Lạc Tịnh độ có gì khác thế giới Hoa Tạng”. Là giống nhau. 

Thế giới Cực Lạc là cõi pháp tánh, thế giới Hoa Tạng cũng là cõi pháp tánh. Lần này 

chúng tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm là ở Singapore, rời Singapore chúng tôi giảng kinh 

không gián đoạn. Tôi ở Singapore có đƣa ra một ví dụ, vì rất nhiều ngƣời không hiểu 

rõ về Hoa Tạng và Cực Lạc. Tôi dùng Singapore làm ví dụ, tôi nói thế giới Hoa Tạng 

ví nhƣ thành phố này của Singapore, nó là thành phố của quốc gia. Thế giới Cực Lạc là 

đƣờng Ô Tiết, một con đƣờng phồn hoa nhất Singapore. Tôi nói đƣờng Ô Tiết chính là 

thế giới Cực Lạc, Singapore là thế giới Hoa Tạng. Thế giới Cực Lạc là một con đƣờng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              216/21 

tinh hoa nhất của thế giới Hoa Tạng. Nhƣ vậy mọi ngƣời sẽ biết, nó là một không phải 

hai. Sanh vào thế giới Hoa Tạng, không có ai không đến thế giới Cực Lạc, sanh đến thế 

giới  Cực  Lạc là đã đến  thế giới  Hoa  Tạng. Quý  vị  thử  nghĩ xem, nếu  không tu pháp 

môn Tịnh độ, muốn đến thế giới Hoa Tạng thì khó khăn biết bao, cửa ải trùng trùng. 

Cửa ải đầu tiên là luân hồi lục đạo, quý vị phải vƣợt qua nó. Khi ra khỏi lục đạo là tứ 

thánh pháp giới, cửa ải của bốn đƣờng Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Nhƣ vậy 

mới có thể đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, không đơn giản! Tu hành ở thế giới 

chúng ta, tu đến sơ thiền, nhị thiền đều không dễ, huống gì tu đến Trời tứ không, vẫn 

chƣa ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Gặp  đƣợc  pháp  môn  này,  chấp  trì  danh  hiệu,  vƣợt  ra  khỏi  tam  giới,  đó  gọi  là 

không tốn sức thổi bụi, quý vị vƣợt ra mƣời pháp giới. Sanh đến thế giới tây phƣơng 

Cực  Lạc,  quý  vị  chính  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  lợi  ích  chân  thật  này  tìm  đâu  ra? 

Trong  tất  cả  kinh  điển,  ngoài  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  quý  vị  đều  không  tìm  thấy.  Tìm 

trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  ở  sau  Kinh  Hoa  Nghiêm  vẫn  là  mang  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ 

vào, không có Kinh Vô Lƣợng Thọ nó không thể viên mãn. Bởi vậy chúng ta biết rằng, 

tất cả kinh điển đều quy về Hoa Nghiêm, Hoa Nghiêm sau cùng quy về Vô Lƣợng Thọ. 

Kinh Vô Lƣợng Thọ ngƣời ngƣời đều có thể thành tựu ngay trong đời này, gọi là vạn 

ngƣời tu vạn ngƣời đi, không đi đƣợc chứng tỏ quý vị tu hành không nhƣ pháp. Quý vị 

tu hành không nhƣ lý, không nhƣ pháp, cho nên không thể vãng sanh. Nếu tu học nhƣ 

lý nhƣ pháp, không có ai không thành công. Ở đây trích dẫn trong Kinh Hoa Nghiêm, 

quan trọng nhất chính là cảnh giới sự sự vô ngại. 

“Cực Lạc y chánh”, là y báo và chánh báo. Y báo là hoàn cảnh cƣ trú, chánh báo 

là Phật Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc. Từ đầu đến cuối là cảnh giới sự sự vô ngại, không 

thể  nghĩ  bàn.  “Tất  cả  đều  viên  mãn  đầy  đủ  vô  tận  huyền  môn”.  Vô  tận  huyền  môn 

chính  là  Thập  huyền  môn  mà  ở  trƣớc  chúng  ta  đã  học.  Vô  tận  huyền  môn  quy  nạp 

thành mƣời loại, gọi là Thập huyền môn. Sự sự vô ngại huyền môn, là một môn trong 

Thập  huyền  môn.  “Cho  nên  nói  đầy  đủ  vô  lƣợng  công  đức  trang  nghiêm  không  thể 

nghĩ bàn”, nói không cùng tận, không thể tƣởng tƣợng. Chƣ Phật Bồ Tát, chƣ vị tổ sƣ 

nói câu sau cùng là “chỉ có chứng đƣợc mới biết”. Chứng nhƣ thế nào? Vãng sanh đến 

thế giới Cực Lạc nghĩa là chứng, quý vị sẽ biết, đến thế giới Cực Lạc quý vị mới thật 

sự  biết  đƣợc.  Trong  kinh  này,  trong  lúc  chúng  ta  chia  sẻ,  nói  thực  những  công  đức 

trang nghiêm này với thực tế của thế giới Cực Lạc, chúng ta lãnh hội chƣa đƣợc một 

phần trên một vạn, đây là nói thật với mọi ngƣời. Đến đƣợc thế giới Cực Lạc, mới thấy 

đƣợc đại viên mãn, vì sao không đi? 

“Do  công  đức  trang  nghiêm  thật  sự  không  thể  nghĩ  bàn,  cho  nên  có  thể  khiến 

chúng  sanh  nghe  danh  đƣợc  phƣớc,  nghe  danh  phát  tâm,  mƣời  niệm  tất  sanh,  chứng 

đƣợc  bất  thoái”.  Quý  vị  xem  đơn  giản biết  bao!  Nghe  danh  đƣợc  phƣớc, nghe  danh 

phát tâm  đều  là  thật.  Nhƣng  trên thực  tế,  ngày  nay  chúng  ta nghe danh  không đƣợc 

phƣớc,  chúng  ta  nghe  danh  tâm  không  phát  khởi  đƣợc.  Trong  chữ  nghe  này  rất  chú 

trọng, nghe này không phải nghe bình thƣờng. Đây là văn tuệ của Bồ Tát. 

Ngƣời mới học Phật, nhập môn từ đâu? Nhập môn từ tam học giới định tuệ. Đến 

giai cấp Bồ Tát, ngƣời ta tu hành không gọi là Tam học, mà gọi là tam tuệ. Tam tuệ là 

gì? Là văn tƣ tu, nâng cao. Văn tƣ tu một số ngƣời rất khó hiểu. 

Trƣớc đây, khoảng hơn 40 năm trƣớc, khoảng bốn năm mƣơi năm trƣớc, tôi giảng 

kinh đƣợc 52 năm. Khoảng thời gian mƣời năm trƣớc, hơn 40 năm trƣớc. Lúc đó pháp 

sƣ Đạo An ở Đài Loan, chủ trì giảng tọa trƣờng đại học chuyên khoa Phật học của hội 

Phật học Trung quốc, mỗi chủ nhật đều dạy. Chính là lợi dụng kỳ nghỉ của học sinh, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              217/21 

nếu học sinh nào yêu thích Phật pháp, đều đến học. Tôi nhớ rất thù thắng, lúc đó học 

sinh nghi danh có hơn 800 ngƣời, mƣời mấy trƣờng học ở khu vực bắc bộ Đài Loan. 

Một hôm có một nữ học sinh đến nói với tôi, cô ta nói thầy ơi, hôm nay con nghe 

giảng,  lần  sau  con  không  đến  nữa.  Tôi  hỏi,  vì  sao  vậy?  Cô  ta  nói,  bây  giờ  con  hiểu 

đƣợc đạo lý văn tu tƣ, con nghe kinh đã nghe hơn hai năm, đây là văn. Tôi đã hiểu, nên 

nói: con không đến phải chăng để về nhà tƣ duy? Dạ đúng nhƣ thế. Tôi nói, tƣ duy hai 

ba năm lại tu đúng chăng? Dạ đúng. Đƣợc, vậy con cứ nghe xong bài giảng hôm nay 

rồi tính tiếp, tôi liền đặc biệt giải thích với mọi ngƣời về văn tƣ tu. Nếu hiểu về văn tƣ 

tu nhƣ thế là hoàn toàn sai lầm, quý vị nghe hai năm là nghe gì? Nghe ngƣời ta nói 

lung tung, đây không phải là văn. Tƣ là gì? Là suy diễn lung tung. Tu là gì? Tu một 

cách mù quáng, nhƣ vậy không phải là sai trái hoàn toàn ƣ? Tôi nói hàng sơ học nhƣ 

quý vị hiện nay, là tu Tam học giới định tuệ. Đạt đƣợc tuệ của Tam học giới định tuệ, 

mới gọi là Tam tuệ, tam tuệ là gì? Là văn tuệ, tƣ tuệ, tu tuệ. Mà văn tƣ tu là hoàn thành 

một lần, không phải phân làm ba. Văn là gì? Là tiếp xúc, hoặc là nghe đƣợc, hoặc là 

nhìn thấy. Vừa nghe, tiếp xúc này gọi là văn tuệ. Vừa tiếp xúc đã hiểu, thấu triệt, gọi là 

tƣ tuệ. Khi thấu triệt là phá mê, tức khai ngộ, đó gọi là tu tuệ. Cho nên nó hoàn thành 

cùng một lúc, không phải phân ra ba giai đoạn, giới định tuệ quả thật phân ra ba giai 

đoạn. Trì giới mới đƣợc định, nhân giới sanh định, nhân định phát tuệ, nó có thứ tự. 

Văn tƣ tu không có, là hoàn thành trong một niệm. 

Sau khi giảng xong bài giảng đó, tan học tôi hỏi cô ta, ngày mai có đến chăng? Cô 

ta nói, dạ đến. Tôi nói, cô vẫn còn cứu đƣợc, điều này không đƣợc ngộ nhận. 

Do đây có thể biết, Bồ Tát tu hành đích thực cao siêu hơn chúng ta quá nhiều, 

chúng  ta  làm  gì  có  trí  tuệ  đó!  Cho  nên  tƣ  là  thấu  triệt,  tu  là  sửa  đổi  sai  lầm,  thông 

thƣờng chúng ta nói phá mê khai ngộ, không còn mê nữa. Sau khi thông đạt, mê không 

còn. Từ lúc đoạn mê gọi là tu, từ lúc giác ngộ gọi là tƣ tuệ. Cho nên tiếp xúc gọi là văn 

tuệ, dùng chữ này làm tƣợng trƣng, trí tuệ hiện tiền. 

Cho nên dùng tam tuệ của Bồ Tát, đó thật sự là nghe danh đƣợc phƣớc, vì sao vậy? 

Họ vừa nghe danh hiệu Phật A Di Đà, liền minh bạch. Trong quá khứ, bất luận họ tu 

pháp môn gì, bây giờ đều buông bỏ hết, chuyên tâm niệm Phật, không phải họ đã đƣợc 

phƣớc rồi ƣ? Trƣớc đây tu những pháp môn đó, nhất định phải đoạn phiền não. Không 

đoạn phiền não, không thể nâng cao cảnh giới. Bây giờ biết đƣợc pháp môn niệm Phật 

A Di Đà này là phƣớc báo đệ nhất, trí tuệ đệ nhất. Vô lƣợng công đức trang nghiêm 

đều ở trong câu Phật hiệu này, nhƣ vậy sao không phải là phƣớc báo? Là phƣớc báo 

lớn! Họ đã minh bạch. Cho nên văn ở đây là Tam tuệ. 

Bên dƣới nói “nghe danh phát tâm”. Trí tuệ hiện tiền, có ai không phát tâm? Phát 

tâm gì? Phát tâm thân cận Phật A Di Đà. Nói cho chƣ vị biết, phát tâm thân cận Phật A 

Di Đà, đây chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Quý vị thử nghĩ xem tâm bồ đề là gì? Không 

phải  thành  Phật  đạo  độ  chúng  sanh  sao?  Không  phải  chính  là  ý  này  ƣ?  Đến  thế  giới 

Cực Lạc thấy Phật A Di Đà, thành Phật đạo độ chúng sanh hoàn toàn đạt đƣợc. 

Trong Di Đà Kinh Yếu Giải, đại sƣ Ngẫu Ích nói, phát nguyện vãng sanh chính là 

phát tâm vô thƣợng bồ đề. Vì chúng ta có rất nhiều hoài nghi, có nhiều ông bà cụ ở 

nông thôn niệm Phật vãng sanh. Ngƣời ta không biết chữ, không có học hành, chỉ biết 

niệm câu A Di Đà Phật này, ngoài điều này ra họ không biết gì cả, vì sao khi vãng sanh 

có đoan tƣớng tốt nhƣ thế? Không sanh bệnh, biết trƣớc giờ chết, đứng vãng sanh, ngồi 

vãng sanh. Trong kinh này nói rất rõ ràng: “Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm”, 

họ chƣa phát tâm bồ đề, sao họ có thể vãng sanh? Câu nói của đại sƣ Ngẫu Ích đã khai 

mở cho chúng ta, họ nhất tâm cầu Tịnh độ, một đời nhất tâm thấy Phật A Di Đà, đây 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              218/21 

chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Họ đã phát, nhƣng bản thân họ không biết. Quý vị hỏi 

họ có phát tâm bồ đề chăng? Họ nói tôi không biết, tôi có biết gì đâu, họ không hiểu 

nhƣ thế nào là tâm bồ đề. Thật ra họ thật sự đã phát, không phải giả. Cho nên những 

ngƣời này đến thế giới Cực Lạc mới gọi là chỉ có chứng đƣợc mới biết, ở đó họ khai 

ngộ, không còn mê hoặc nữa. 

“Thập niệm tất sanh”, mƣời niệm tất sanh là nòng cốt 48 nguyện của Phật A Di 

Đà. Đây chính là nói với chúng ta, quý vị muốn đến thế giới Cực Lạc không khó tí nào, 

quý  vị  xem  mƣời  niệm  đều  có  thể  vãng  sanh.  Mƣời  niệm  này  là  gì?  Lúc  lâm  mạng 

chung, một niệm sau cùng này là A Di Đà Phật, họ liền vãng sanh, cho nên mƣời niệm 

nhất niệm chắc chắn đƣợc sanh. Sanh đến thế giới Cực Lạc, viên chứng tam bất thoái, 

đây là ai? Viên mãn chứng đƣợc ba loại bất thoái chuyển. 

Ba loại bất thoái chuyển, A la hán chỉ có một, là vị bất thoái. A la hán là tiểu thừa, 

tiểu thừa tuyệt đối không bị thoái chuyển làm phàm phu lục đạo. Trong lục đạo, ở trên 

bao gồm 28 tầng trời, bên dƣới cho đến địa ngục A tỳ đều gọi là phàm phu. A la hán 

chắc chắn không còn thoái chuyển vào đây, đây là bƣớc đầu tiên chứng đƣợc gọi là vị 

bất thoái, địa vị bất thoái. 

Thứ hai là Bồ Tát chứng đƣợc hành bất thoái, hay nói cách khác A la hán, Bích 

chi Phật hành vẫn còn thoái chuyển. Hành là gì? Là hóa độ chúng sanh. Chúng sanh 

khó độ! Thôi vậy, đừng độ họ nữa, thoái tâm. A la hán, Bích chi Phật có, nhƣng khi họ 

gặp khó khăn liền thoái tâm, Bồ Tát không thoái tâm. Bồ Tát dù khó độ đến đâu họ vẫn 

giúp  chúng  sanh,  cho  nên  Bồ  Tát  có  hành  bất  thoái,  đây  là  Bồ  Tát  hành  bất  thoái. 

Nhƣng niệm vẫn thoái, vẫn không ổn định. Pháp thân Bồ Tát minh tâm kiến tánh, đó là 

thành  Phật,  họ  chứng  đƣợc  niệm  bất  thoái.  Niệm  niệm  hƣớng  đến  vô  thƣợng  bồ  đề, 

nghĩa  là  vô  thƣợng  chánh  đẳng  chánh  giác,  trên  con  đƣờng  này  họ  trực  tiếp  chứng 

đƣợc cứu cánh Phật quả, tinh tấn bất thoái. Đây là loại bất thoái thứ ba. 

Bây giờ trong bổn nguyện của Phật A Di Đà nói với chúng ta, sanh đến thế giới 

Cực Lạc đều chứng đƣợc ba loại bất thoái này. Hay nói cách khác, bây giờ địa vị của 

chúng ta là phàm phu, nhất phẩm phiền não đều chƣa đoạn. Ở thế gian này, đến Tu đà 

hoàn chúng ta cũng không sánh đƣợc. Tu đà hoàn là sơ quả tiểu thừa, A la hán là tứ 

quả, tứ quả tứ hƣớng. Chúng ta giống nhƣ đi học trong trƣờng vậy, tứ quả tứ hƣớng là 

tám lớp. Lớp một, lớp hai, lớp ba đến lớp tám, lớp tám mới là A la hán. Tu đà hoàn là 

lớp mấy? Là lớp hai, chúng ta không sánh bằng họ, thậm chí không bằng lớp một. Lớp 

một là hạng ngƣời nào? Y giáo phụng hành, họ mới lên đƣợc lớp hai. Bây giờ chúng ta 

đang học lớp một, không tinh tấn, năm nào cũng ở lại lớp, không lên lớp đƣợc, chúng 

ta cứ mãi nhƣ thế. Không lên lớp đƣợc, mỗi năm đều ở lại lớp! 

Trong tình trạng đó gặp đƣợc pháp môn Tịnh độ, quả thật gọi là một bƣớc lên trời. 

Lập  tức  viên  chứng  tam  bất  thoái,  quý  vị  nói  điều  này  không  tuyệt  vời  ƣ?  Cho  nên 

pháp môn này gọi là pháp khó tin, ai khó tin? Bồ Tát không tin, Bồ Tát nói làm gì có 

chuyện đơn giản nhƣ thế? Quý vị quá đơn giản, ngƣời ta thì tu hành quá gian khổ, tu 

vô lƣợng kiếp mới đến đƣợc địa vị này, tu A la hán cũng không đơn giản! Quý vị xem 

đến lớp hai coi nhƣ chứng đƣợc sơ quả, từ sơ quả đến A la hán lui tới cõi trời và nhân 

gian bảy lần. 

Nhân gian thọ mạng không dài, cõi trời thọ mạng dài, lui tới bảy lần nhƣ thế họ 

chứng đƣợc A la hán. Từ A la hán trải qua Bồ Tát, đến thành Phật, thời gian quá dài. 

Tịnh tông làm gì có mƣời niệm nhất niệm liền vãng sanh? Vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc,  địa  vị  vƣợt  qua  họ,  hơn  họ  rất  nhiều,  quý  vị  nói  họ  tin  đƣợc  không?  Giải  thích 

điều này nhƣ thế nào? Chỉ có thể nói họ không có phƣớc báo, họ không có thiện căn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              219/21 

Không có phƣớc báo là không gặp đƣợc, không có thiện căn gặp họ không tin, họ hoài 

nghi nên bỏ qua cơ hội. Chúng ta có phƣớc báo, ngƣời hồ đồ có phƣớc của ngƣời hồ đồ, 

không phải  chính  là ý  này  sao?  Chúng  ta  tin, không hoài nghi. Ngƣời  xƣa  nói  ngƣời 

khờ có phƣớc của khờ, họ thật sự nâng cao đƣợc cảnh giới, thật sự vƣợt qua A la hán, 

vƣợt qua Bồ Tát. 

“Lại lấy đầy đủ vô lƣợng trang nghiêm không thể nghĩ bàn, cho nên vạn vật thanh 

tịnh  trang  nghiêm,  vi  diệu  cùng  cực,  sáng  suốt  nhƣ  gƣơng,  chiếu  soi  mƣời  phƣơng. 

Tiếp xúc ánh sáng liền đƣợc an lạc, cấu diệt thiện sanh”. Đây là nói sự tốt đẹp của thế 

giới đó, tốt đẹp từ đâu mà có? Tốt đẹp là vô lƣợng trang nghiêm không thể nghĩ bàn. 

Những trang nghiêm này ở thế giới Cực Lạc đều là biểu pháp, đều là dạy học, không 

phải chỉ là để nhìn. Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, đều có thể giúp chúng ta 

đoạn phiền não khai trí tuệ, biểu pháp đấy! 

Nếu chúng ta hiểu đƣợc thế gian này, thế gian này không có gì khác với thế giới 

Cực  Lạc,  tất  cả  đều  là  biểu  pháp.  Thực  tế  mà  nói,  chúng  ta  mê  quá  sâu,  tập  khí  quá 

nặng, không nhận ra. Tiếp xúc đến, nó sanh phiền não, không sanh trí tuệ. Đến thế giới 

Cực Lạc, quý vị đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, ở thế giới Cực Lạc 

sáu căn nhìn thấy cảnh giới bên ngoài, không sanh phiền não chỉ sanh trí tuệ, điều này 

không tuyệt vời ƣ? Cho nên tâm quý vị ở thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc tâm 

quý  vị  sẽ  thanh  tịnh,  ở  đó  là  Tịnh  độ.  Tâm  không  thanh  tịnh  không  thể  ở  đó,  không 

tƣơng ƣng với nơi đó. 

Khi chúng ta chƣa đến đó tâm không thanh tịnh, niệm sau cùng là A Di Đà Phật, 

tâm đó là thanh tịnh. Trong tâm là A Di Đà Phật, không có những tạp niệm khác, nhất 

niệm tâm thanh tịnh liền cảm ứng đến Tịnh độ. Sau khi đến đó, mãi mãi giữ đƣợc tâm 

thanh tịnh, không bị mất đi. Giữ đƣợc tâm này, là oai thần bổn nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì, đây là ân đức không gì sánh bằng của Phật A Di Đà đối với tất cả chúng 

sanh. 

Chúng ta ở đây, vì sao Phật A Di Đà không gia trì chúng ta? Ở đây ngài không gia 

trì đƣợc, do nguyên nhân gì? Hoàn cảnh ở đây không tốt. Ngài gia trì quý vị, quý vị 

vừa tiếp xúc cảnh giới bên ngoài, tham sân si mạn lại khởi lên. Ở thế giới Cực Lạc ngài 

gia trì quý vị, quý vị ở thế giới Cực Lạc tuyệt đối không sanh khởi ý niệm tham sân si 

mạn, đây là hoàn cảnh tốt. Cho nên tôi thƣờng nói với mọi ngƣời về thế giới Cực Lạc, 

là đạo tràng Chƣ Phật Nhƣ Lai khắp mƣời phƣơng thế giới kiến lập đệ hóa độ chúng 

sanh. Đó là một điểm thí nghiệm, một điểm thí nghiệm hoàn thiện nhất. Do đó, tất cả 

Chƣ Phật Nhƣ Lai, đem chúng sanh khó độ nhất đều giới thiệu đến thế giới Cực Lạc, 

quả là từ bi đến tột cùng. Không có vị Phật nào không phải là ngƣời bảo trợ của Phật A 

Di Đà, giới thiệu đệ tử cho ngài, giúp ngài chiêu sanh, bảo đảm đƣa họ đến thế giới 

Cực  Lạc.  Đây  là  việc  mà  mƣời  phƣơng  Chƣ  Phật  làm.  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  tôn  xƣng 

Phật A Di Dà là: “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”. 

Nhƣ 70 dặm thời Thƣơng Thang, điểm thí nghiệm đó làm rất tốt. Thiên hạ mấy 

trăm chƣ hầu xƣng ông làm thiên tử. Chu Văn Vƣơng lấy 100 dặm, một nơi nhỏ làm 

điểm thí nghiệm, làm rất tốt, 800 chƣ hầu, tôn ông làm thiên tử. Phật A Di Đà cũng 

kiến lập một điểm thí nghiệm là thế giới Cực Lạc, mƣời phƣơng tất cả Chƣ Phật Nhƣ 

Lai tôn xƣng ngài là vua trong các vị Phật, điều này gợi mở cho chúng ta rất nhiều. 

Khi tôi ở Singapore, nhiều lần giảng kinh đều nhắc đến, Singapore là nƣớc nhỏ, 

thành phố quốc gia. Một nƣớc của họ nghĩa là một thành phố, nhƣng đừng xem thƣờng 

nó. Nếu thật sự học Kinh A Di Đà, đem thành phố nhỏ này kiến lập nên một thành phố 

hàng đầu trên toàn thế giới, họ chính là Phật A Di Đà của địa cầu này. Trong khu vực 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              220/21 

nhỏ này, thực hành luân lý đạo đức nhân quả, giáo dục Tôn giáo, nó trở thành hàng đầu 

thế giới. Nhân dân ở đất nƣớc nhỏ này hòa thuận, an định, phồn vinh, hƣng thịnh, hạnh 

phúc, mỹ mãn, đứng đầu thế giới. Tôi ở Singapore ba năm, không đủ phƣớc báo nên đã 

ra đi. Làm việc ở bên đó ba năm rƣỡi, khiến cho chín Tôn giáo của Singapore đoàn kết 

thành một nhà, nhƣ anh chị em vậy. Lúc đó tổng thống là Vƣơng Đỉnh Xƣớng, vô cùng 

hoan hỷ, hai vợ chồng tổng thống Vƣơng đều là ngƣời tốt, cả hai đều đã qua đời. 

Chúng ta thật sự học Phật, phải thƣờng để giáo huấn này trong lòng, phải xem nó 

là  đệ  nhất.  Cá  nhân  phải  làm  đƣợc  ngƣời  hàng  đầu  trong  nhân  loại,  ngƣời  tốt  nhất. 

Ngƣời tốt nhất là gì? Là ngƣời phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm Phật A Di Đà. 

Đời này chỉ đọc một bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ, một câu Phật hiệu, thì ngƣời đó chính là 

ngƣời tốt nhất ở thế gian này, trời đất quỷ thần đều tôn kính. Nếu có thể buông bỏ tự tƣ 

tự lợi, buông bỏ danh văn lợi dƣỡng, buông bỏ ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân si 

mạn, ngƣời đó là tấm gƣơng tốt cho tất cả mọi ngƣời. Sau đó ảnh hƣởng đến gia đình 

quý vị, gia đình quý vị là gia đình đứng đầu trên toàn thế giới. 

Đây là Phật A Di Đà nói với chúng ta, quý vị phải biết nhìn. Đây gọi là hoằng 

pháp  lợi  sanh,  gọi  là  chánh  pháp  cửu  trú.  Chánh  pháp  cửu  trú  dựa  vào  ai?  Dựa  vào 

chính  mình, dựa  vào  gia đình  mình. Gia  đình  này  của  chúng ta  là  gia  đình  Phật  hóa, 

mọi  ngƣời  đều  có  thể  thực  hành  theo  giáo  huấn  của  Phật  trong  kinh  điển,  y  theo 

nguyên  tắc  nguyên  lý  trong  kinh  điển  nói.  Ngƣời  trong  nhà  lớn  nhỏ, nam  nữ,  già  trẻ 

cùng  nhau  tuân  thủ,  hòa  thuận  thân  ái,  làm  ra  tấm  gƣơng  của  gia  đình.  Nó  sẽ  ảnh 

hƣởng đến thân thích bạn bè hàng xóm của quý vị. Sau đó mở rộng ra đƣa sự nghiệp 

của quý vị lên hàng đầu trong ngành. Quý vị đem những điều trong kinh Phật dạy, thực 

hành trong công ty cửa tiệm, thực hành đối với tất cả nhân viên. Sự nghiệp này của quý 

vị là sự nghiệp của Tam bảo, trong sự nghiệp này đầy đủ vô lƣợng trang nghiêm không 

thể  nghĩ  bàn.  Gia  đình  nhƣ  vậy,  cá  nhân  nhƣ  vậy,  gia  đình  nhƣ  vậy,  sự  nghiệp  cũng 

nhƣ vậy. Mƣời năm, 20 năm quý vị sẽ ảnh hƣởng khu vực này, ảnh hƣởng thành phố 

này. Đến lúc đó tôi tin, những gì trong kinh nói đều xuất hiện, đó là gì? Là vạn vật 

nghiêm tịnh, thanh tịnh trang nghiêm. 

Năm 2000, tôi từ Singapore di dân đến Australia, sang năm  học viện chúng tôi 

thành lập tròn mƣời năm. Chúng tôi tổ chức một hoạt động, đích thực chúng tôi hƣớng 

theo mục tiêu này tiến lên. Trong mƣời năm, chúng tôi và cƣ dân trong thành phố nhỏ 

này,  dung  hòa  thành  một,  nhƣ  anh  chị  em  vậy.  Cách  làm  của  chúng  tôi  cũng  là  tùy 

duyên, hoàn toàn không có chút miễn cƣỡng nào. Mƣời năm trƣớc, ngày thành lập học 

viện, chúng tôi mở buổi tiệc vào ban đêm, tiếp đãi dân chúng thuộc ba con đƣờng xung 

quanh chúng tôi, chính là cƣ dân của ba con đƣờng lân cận, chúng tôi phát thiệp mời 

họ. Chúng tôi là hàng xóm, hàng xóm mời đến, mời họ đến ăn cơm tối. Nói cho họ biết 

là chúng tôi đến đây ở, chúng tôi là một đoàn thể Phật giáo. Đối với họ đây là điều rất 

mới mẻ, vì xƣa nay chƣa từng tiếp xúc Phật giáo, ở thành phố nhỏ này chỉ có Đạo cơ 

đốc, không có Phật giáo. Chúng tôi đến đây làm hàng xóm của mọi ngƣời, nói rõ với 

họ điều này. Mọi ngƣời ăn cơm rất hoan hỷ. Sau bữa cơm có rất nhiều ngƣời đến nói 

với tôi, họ nói thầy ơi, hoạt động này của quý vị, có thể tổ chức thêm vài lần chăng? 

Họ rất hoan hỷ, muốn tổ chức thêm vài lần, tôi nói đƣợc thôi. Ngay lúc đó chúng tôi 

quyết  định  vào  thứ  bảy  hàng  tuần,  chúng  tôi  gọi  nó  là  bữa  cơm  tối  ấm  áp,  chiêu  đãi 

miễn  phí.  Thành  phố  nhỏ  Đồ  Văn  Ba  này,  bất  cứ  ngƣời  nào  cũng  có  thể  đến  đây  ăn 

cơm. Buổi cơm tối này đã làm đƣợc mƣời năm, vào mỗi tối thứ bảy hàng tuần, suốt 

mƣời  năm.  Bây  giờ  trong  thành  phố  nhỏ  này,  đến  các  Tôn  giáo  khác  cũng  đều  đến 

tham gia, mà còn đến biểu diễn. Đây là vạn vật thanh tịnh trang nghiêm. Những ngƣời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              221/21 

hàng  xóm  này  rất  thƣơng  yêu  chúng  tôi,  rất  nhiều  ngƣời  muốn  mua  nhà  nhƣng  họ 

không bán. Họ nói ở đây rất tốt, họ thích chỗ này, không nở đi nơi khác. 

Chúng tôi ở đó trồng rau đến nay cũng đã mƣời năm, khi đến đó chúng tôi bắt đầu 

học trồng rau. Mƣời năm, vƣờn rau chúng tôi ngày càng lớn, bây giờ có đến mấy mƣơi 

loại rau. Bình thƣờng học viện chúng tôi ăn cơm có khoảng sáu bảy mƣơi ngƣời, khi tổ 

chức hoạt động có lúc cả ngàn ngƣời. Vƣờn rau của chúng tôi, mỗi ngày có thể cung 

cấp cho 1000 ngƣời ăn. Vƣờn rau này không có thuốc sâu, không có phân bón, trang 

nghiêm  thanh  tịnh.  Đối  với  những  côn  trùng  nhỏ,  chúng  tôi  đều  câu  thông  với  nó. 

Chúng tôi lễ kính chúng, xƣng chúng là Bồ Tát, giao tiếp với chúng đều chắp tay cung 

kính, gọi là tiểu trùng Bồ Tát, chim chóc Bồ Tát, kiến Bồ Tát. Trong vƣờn rau chúng 

tôi,  chuyên  môn  có  một  mảnh_chúng  tôi  ngày  ngày  cũng  chăm  bón  rất  cẩn  thận, 

chuyên  môn  cung  cấp  cho  những  côn  trùng  này.  Khi  quý  vị  muốn  đến  ăn,  chúng  tôi 

đều cúng dƣờng, nhƣng có khu  vực riêng chuyên dành cho quý vị. Chim chóc cũng 

nhƣ thế, chúng đến ăn trái cây, chúng tôi có rất nhiều cây ăn trái, có khoảng hai ba 

mƣơi loại khác nhau. Chỉ định mấy cây cho chim chóc đến ăn, không chỉ định chúng 

tuyệt  đối  không  xâm  phạm.  Mƣời  năm,  không  phải  là  thời  gian  ngắn,  thù  thắng  vô 

cùng. Chúng tôi giao tiếp với các động vật nhỏ tốt hơn với ngƣời rất nhiều, chúng nghe 

lời,  lại  giữ  chữ  tín,  chúng  giữ  thành  tín.  Con  ngƣời  không  dễ  giao  tiếp,  nhƣng  chim 

chóc và những loài côn trùng này rất dễ giao tiếp. 

Bắt đầu từ năm nay, chúng tôi muốn mở rộng quy mô, trồng lúa, trồng tiểu mạch, 

trồng  các  loại  thực  phẩm  chính.  Vì  thƣờng  nghe  các  nhà  khoa  học  nói,  tƣơng  lai  có 

nguy cơ về lƣơng thực. Nông nghiệp có rất nhiều nơi, vì khí hậu biến hóa nên bị thất 

thu.  Cho  nên  chúng  ta  mỗi  ngày  đều  đem  công  đức  tu  học  hồi  hƣớng  khắp  mƣời 

phƣơng, cầu nguyện cho khu vực này mƣa hòa gió thuận, nơi này ít gặp thiên tai thảm 

họa. Chúng tôi tự trồng lƣơng thực_hiện nay đất đai đều có vấn đề nghiêm trọng, thuốc 

sâu, phân bón khiến cho đất đai đều bị ô nhiễm. Cho nên những gì mọc lên từ đất đều 

mang theo vi  khuẩn,  không  an  toàn. Đây  đều  là  nhân loại tự  làm  tự  chịu. Ngƣời học 

Phật  chúng  ta,  học  Phật  không  có  gì  khác,  chính  là  học  cung  kính,  thành  tín  đối  với 

ngƣời- sự- vật. 

“Cho nên vạn vật thanh tịnh trang nghiêm, vi diệu cùng cực, sáng suốt nhƣ gƣơng, 

chiếu soi mƣời phƣơng. Tiếp xúc ánh sáng liền đƣợc an lạc, cấu diệt thiện sanh”. Cấu ở 

đây nghĩa là bất thiện, ý niệm bất thiện điều diệt, hành vi bất thiện đƣơng nhiên không 

còn. Ý niệm sanh khởi đều là thiện niệm, tâm thiện, niệm thiện, lời nói thiện, hành vi 

thiện. Chúng ta bắt đầu thực hành từ điểm nhỏ này, dần dần mở rộng sức ảnh hƣởng. 

Mục tiêu của chúng ta_vì nền tảng mƣời  năm này đã đặt vững vàng. Hoạt động 

sang năm trong thành phố nhỏ này, tất cả các Tôn giáo đều đến tham gia. Thị trƣởng ở 

đây ủng hộ lý tƣởng này của chúng tôi, thủ tƣớng khuyến khích chúng tôi cố gắng làm. 

Khiến thành phố nhỏ này, cƣ dân thành phố nhỏ này chỉ có mƣời vạn ngƣời, hy vọng 

làm đƣợc một thành phố mô phạm trên toàn thế giới. Cƣ dân trong thành phố này đều 

là ngƣời một nhà, tƣơng thân tƣơng ái, chăm sóc lẫn nhau, quan tâm lẫn nhau, hợp tác 

với nhau. Quý vị đến thành phố này cảm thấy rất thân thiết, khác với những nơi khác. 

Mục tiêu này, chúng tôi hy vọng ba đến năm năm là hoàn thành nó. Trên nền tảng hiện 

tại, chúng tôi đã có lòng tin, ba năm năm nơi đây là thành phố mô phạm, đứng hàng 

đầu trên toàn thế giới về phƣơng diện hòa thuận, hạnh phúc, mỹ mãn. 

Đầu năm nay tôi trở lại xem, ở đây đã thay đổi thị trƣởng, đổi một thị trƣởng mới. 

Ông có ý muốn đƣa thành phố nhỏ này thành một thành phố mô phạm, chúng tôi nói 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              222/21 

chuyện rất hợp ý nhau. Tôi nói lý tƣởng này của ông có thể thực hiện, chúng tôi sẽ toàn 

tâm toàn ý phối hợp, ngƣời trẻ tuổi này rất có tác phong. 

Bên dƣới là mở rộng, đều để chúng ta học tập làm điểm mô phạm: “Hƣơng này 

bay  khắp  nơi,  mƣời  phƣơng  thế  giới,  chúng  sanh  nghe  đƣợc  đều  tu  hành  theo  Phật”. 

Đây  là  nói  thế  giới  Cực  Lạc,  thế  giới  này  ảnh  hƣởng  khắp  mƣời  phƣơng  thế  giới. 

Chúng ta ở trong thành phố nhỏ này, có học viện, đây là điểm nhỏ, ảnh hƣởng đến cả 

thành  phố  này.  Thành  phố  này  làm  thành  công,  là  một  thành  phố  thực  hành  luân  lý, 

thành phố thực hành đạo đức, thành phố thực hành nhân quả, giáo dục Tôn giáo. Dần 

dần ảnh hƣởng cả khu vực thuộc châu Côn Sĩ Lan này, mở rộng hơn nữa sẽ ảnh hƣởng 

toàn bộ đất nƣớc Australia này. Chúng ta cùng nhau nổ lực không giải đãi thực hiện nó, 

khi ảnh hƣởng đến một thành phố, trên thực tế là ảnh hƣởng đến toàn thế giới. Chúng 

ta sẽ đƣa thành phố này, mỗi ngày từng li từng tí trong cuộc sống của ngƣời dân, dùng 

truyền hình vệ tinh phát trên toàn thế giới. Quý vị có biết dụng ý là gì chăng? Quý vị 

có biết chăng? Là quảng cáo! Ngƣời trên toàn thế giới đều đến đây tham quan, đều đến 

đây khảo sát. Thành phố nhỏ này không làm nghề gì khác, chỉ chuyên vào nghề tham 

quan du lịch này là đƣợc, xây dựng thật nhiều khách sạn mini, mở những tiệm ăn uống, 

toàn  là  ẩm  thực  hữu  cơ.  Chúng  ta  chuyên  môn  làm  nghề  này,  không  làm  gì  khác. 

Khách đến đây tấp nập, sau khi trở về nhất định sẽ tự động tuyên truyền, trên thế giới 

có một nơi tốt đẹp nhƣ thế. Bởi thế rất nhanh, vì bây giờ phƣơng tiện truyền thông rất 

phát đạt, tiện lợi vô cùng. Thời gian rất ngắn, ngƣời trên toàn thế giới đều biết, đều đến 

đây khảo sát, học tập, tham quan du lịch, thành phố này sẽ nổi tiếng. Ngƣời vui mừng 

nhất  là  thị  trƣởng,  thành  tích  chính  trị  của  ông  thành  công.  Tƣơng  lai  nếu  chọn  tổng 

thống, nhất định phải bỏ phiếu cho ông ta. Ông vừa lên tổng thống, không phải sẽ dẫn 

dắt luôn cả đất nƣớc này chăng? Nhƣ vậy sẽ ảnh hƣởng đến toàn thế giới. Cho nên thế 

giới thật sự an định hòa bình, từ đây có thể hóa giải tất cả xung đột mâu thuẩn. 

Đây là Kinh Vô Lƣợng Thọ cống hiến cho chúng ta, là Kinh Vô Lƣợng Thọ dạy 

cho chúng ta. Chúng ta học rồi phải thực hành, làm nhiều việc tốt nhƣ vậy là công đức 

chân thật. Lấy công đức này hồi hƣớng niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, Phật A Di Đà ở 

thế giới cực Lạc vỗ tay hoan nghênh quý vị đến. Nhƣ ngƣời bây giờ nói, quý vị đích 

thực là học đến đâu thực hành đến đó, thật sự lợi ích chúng  sanh, từ đây quả thật đã 

phát triển Phật pháp rộng rãi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta chỉ học đến đây. Tốt, cám ơn mọi ngƣời. 

 







Tập 195 

Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển Ngữ: Minh Tiến  

Giảo chánh và hiệu đính: Đức Phong, Huệ Trang và Như Hòa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              223/21 

 

 

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang thứ hai trăm ba mƣơi, hàng thứ năm đếm từ dƣới lên, xem 

từ câu thứ nhì: 

  “Phục dĩ cụ túc vô lượng bất khả tư nghị trang nghiêm, cố vạn vật nghiêm tịnh, 

 cùng vi cực diệu, quang oánh như kính, triệt chiếu thập phương, xúc quang an lạc, cấu 

 diệt thiện sanh. Kỳ hương phổ huân thập phương thế giới, chúng sanh văn giả, giai tu 

 Phật  hạnh” (Cũng  do  đầy  đủ  vô  lƣợng  công  đức  chẳng  thể  nghĩ  bàn  nên  vạn  vật 

nghiêm tịnh, vi diệu đến cùng cực, sáng láng nhƣ gƣơng, chiếu tột cùng mƣời phƣơng. 

Ðƣợc quang minh chiếu đến, liền an lạc, cấu diệt, thiện sanh. Mùi hƣơng xông khắp, 

chúng sanh trong mƣời phƣơng thế giới ngửi thấy đều tu Phật hạnh). Chúng ta xem đến 

chỗ  này.  Đoạn  kinh  văn  này  thuật  lại  tình  hình  sau  khi  tỳ-kheo  Pháp  Tạng  kiến  tạo 

thành tựu cõi Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc từ đâu mà có, đƣợc xây dựng nhƣ thế nào, 

trong phần trƣớc đã trình bày rồi. Tại sao thế giới ấy tốt đẹp nhƣ vậy, [những điều này] 

rất đáng cho chúng ta học tập. Tỳ-kheo Pháp Tạng tham quan, thăm hỏi, khảo sát các 

cõi nƣớc của mƣời phƣơng chƣ Phật, Ngài đến những cõi ấy chọn lấy những điều tốt, 

bỏ những điều xấu của mỗi thế giới, chọn lọc nhƣ vậy rồi xây dựng thế giới Cực Lạc. 

Do vậy, trong các cõi nƣớc chƣ Phật, thế giới này là thuần tịnh, thuần thiện, chƣ Phật 

cũng  khen  ngợi,  xƣng  tán  A  Di  Đà  Phật  là   “quang  trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi 

 vương”  (quang minh tôn quý nhất, là vua trong các vị Phật). Cảnh giới của Phật, Bồ 

Tát chẳng giống nhƣ cảnh giới cõi ngƣời; khi thấy kẻ khác tốt đẹp, con ngƣời sẽ khởi 

lòng đố kỵ, trong cảnh giới Phật, Bồ Tát chẳng nhƣ vậy. Không chỉ chẳng đố kỵ, mà 

còn  sanh  tâm  hoan  hỷ,  khen  ngợi  hoàn  cảnh  tu  học  tốt  đẹp  nhƣ  vậy.  Vì  thế,  mƣời 

phƣơng chƣ Phật chẳng vị nào không chiêu sinh giùm Ngài, giúp Ngài tuyên truyền, 

thậm chí còn gởi học trò giỏi của mình đến Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới, đến đó để 

làm gì? Để đƣợc huấn luyện, đến đó bèn có thể thành Phật. Đây là tôi thuật lại những 

điều đã nói trong đoạn trƣớc, chúng ta có thể thấy thế giới đó tốt đẹp và ảnh hƣởng của 

nó. 

Thế  giới  Cực  Lạc   “cụ  túc  vô  lượng  trang  nghiêm  bất  khả  tư  nghị” (đầy  đủ  vô 

lƣợng trang nghiêm chẳng thể nghĩ bàn) ,  câu này là nói tổng quát. Chúng ta gọi  “trang 

 nghiêm”  là  “chân thiện mỹ huệ” . Trong thế gian này, nói thật ra, “chân thiện mỹ huệ” 

chỉ là hữu danh vô thực; trong thế giới Cực Lạc mới là có thật, chẳng giả. Trong sáu 

câu tiếp theo, đối với từ ngữ “vạn vật nghiêm tịnh” ,   “nghiêm”  là trang nghiêm,  “tịnh”  

là thanh tịnh, cũng là nói thế giới ấy là cõi Tịnh Độ, chẳng có mảy may ô nhiễm nào! 

Không chỉ vật chất chẳng bị ô nhiễm, mà tinh thần càng chẳng bị ô nhiễm.  “Cùng vi 

 cực diệu”  là lời lẽ hình dung,  “cùng”  (窮) nghĩa là cùng tận, [ “cùng vi cực diệu”  là] vi 

diệu tới cùng cực, chẳng có cách nào diễn tả đƣợc! Ánh sáng từ nơi ấy rạng ngời nhƣ 

gƣơng soi vậy.  “Triệt chiếu thập phương” [nghĩa là]   chiếu soi mƣời phƣơng thế giới 

rõ  ràng,  chiếu  hết  sức  tỉ  mỉ.    “Xúc  quang  an  lạc”  nghĩa  là  chúng  sanh  trong  mƣời 

phƣơng thế giới đều có thể tiếp xúc ánh sáng ấy. Thế giới [Sa Bà] này có thuộc trong 

phạm  vi  của  ánh  sáng  ấy  hay  không?  Có!  Tại  sao  chúng  ta  không  cảm  thấy?  Trong 

kinh Đại Thừa, đức Phật đã nói điều này rất nhiều, đó là vì chúng ta có chƣớng ngại. 

Thí dụ nhƣ lúc mặt trời chiếu sáng khắp mặt đất, chúng ta ra ngoài cứ khăng khăng che 

dù, không để ánh mặt trời chiếu tới. Vì chúng ta che dù nên ánh mặt trời không chiếu 

tới, đó là chính mình có chƣớng ngại. Hiện thời, chƣớng ngại của chúng ta là gì? Kinh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              224/21 

đã nói rất rõ ràng, chƣớng ngại của chúng ta chính là tập khí phiền não. Phiền não vô 

lƣợng vô biên, nhằm dạy học thuận tiện, đức Phật đã quy nạp vô lƣợng vô biên phiền 

não thành ba loại lớn: Loại thứ nhất là Căn Bản Vô Minh. Vô minh là gì? Là chúng ta 

đã  mê.  Trong  Phật  pháp  đã nói  rất  rõ:   “Hết  thảy  chúng  sanh  vốn  là  Phật” .  Thật ra, 

chúng  ta  chẳng  khác  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật,  chẳng  khác  A  Di  Đà  Phật;  thật  vậy,  chẳng 

giả! Tại sao nay lại khác biệt lớn nhƣ vậy? Các Ngài giác ngộ, còn chúng ta mê hoặc. 

Do đó, phiền não thứ nhất là mê, mê mất tự tánh, chẳng biết mình là gì, đây là phiền 

não  thứ  nhất,  gọi  là  Căn  Bản  Phiền  Não.  Thứ  nhì  là  phân  biệt,  thứ  ba  là  chấp  trƣớc. 

Phân  biệt  còn  gọi  là  Trần  Sa  Phiền  Não,  chữ   “trần  sa”   (cát  bụi)  hình  dung  những  ý 

niệm  phân  biệt  rất  nhiều.  Ý  niệm  trƣớc  vừa  diệt,  ý  niệm  sau  liền  khởi  lên,  nên  dùng 

trần sa để tỷ dụ. Chấp trƣớc còn gọi là Kiến Tƣ Phiền Não; Kiến là kiến giải, Tƣ là tƣ 

tƣởng, cũng có nghĩa là quý vị đối với ngƣời, đối với sự, đối với hết thảy vạn vật, quý 

vị  nhìn  sai  lầm,  suy  nghĩ  sai  lầm.  Những  gì  Phật  pháp  dạy  chúng  ta  chẳng  ngoài 

chuyện nhận biết Thật Tƣớng của các pháp, tức là chân tƣớng của hết thảy các pháp. 

Khi  quý  vị  đã  nhận  biết  chân  tƣớng,  sẽ  không  mê  nữa,  sẽ  không  phân  biệt  nữa,  mà 

cũng không chấp trƣớc nữa, chƣớng ngại sẽ bị diệt trừ. Đến lúc đó, quý vị sẽ thấy Phật 

quang đích thực đang chiếu soi nơi này, chúng ta sẽ cảm nhận đƣợc, thật sự biết Phật 

quang đang chiếu đến thân chúng ta. 

Câu kế  tiếp nói  đến sự  lợi  ích sẽ đạt đƣợc  [do  Phật quang  chiếu  soi],  thứ  nhất  là 

 “cấu diệt” , thứ nhì là  “thiện sanh” . Cấu (垢) nghĩa là nhiễm  ô, nghĩa là phiền não. 

[ “Cấu diệt”  là] phiền não sẽ đoạn dứt, khi Phật quang chiếu tới thì phiền não liền dứt. 

Khi phiền não chẳng còn, thiện căn sẽ sanh khởi.  “Cấu diệt thiện sanh”  có lợi ích quá 

lớn.  Trong  giáo  pháp  Đại  Thừa,  chữ  Thiện  này  đƣợc  gọi  là  “minh  tâm  kiến  tánh”, 

chẳng  phải  là  Thiện thông thƣờng,  chẳng  phải là  Thiện trong thiện  -  ác  bình thƣờng, 

thiện kiểu ấy chẳng đáng kể. Thiện ở đây là kiến tánh, tức là thành Phật, quý vị và chƣ 

Phật  Nhƣ  Lai  có  cùng  một  cảnh  giới.  Không  chỉ  có  Quang,  mà  còn  có  Hƣơng.  “Kỳ 

 hương phổ huân thập phương thế giới, chúng sanh văn giả, giai tu Phật hạnh” (Mùi 

hƣơng xông khắp mƣời phƣơng thế giới, chúng sanh ngửi thấy đều tu Phật hạnh) ,  Phật 

quang và Phật hƣơng chúng ta đều có. Không chỉ riêng chúng ta có, mà hết thảy hiện 

tƣợng vật chất đều có, tại sao? Vì chẳng lìa tự tánh, đó là đức tánh vốn sẵn có trong tự 

tánh. Sau khi mê  mất tự tánh, đức tƣớng đó bị biến chất, chẳng còn có tác dụng nhƣ 

thuở đầu, chúng ta phải hiểu sự thật này, phải hiểu lý này. Mƣời mấy năm qua, tiến sĩ 

Giang  Bổn  Thắng  ở  Nhật  đã  làm  thí  nghiệm  với  nƣớc,  nƣớc  là  khoáng  vật,  [những 

cuộc  thí nghiệm  ấy]  chứng  minh nƣớc  có  thể  thấy,  có thể  nghe,  và hiểu  đƣợc  ý nghĩ 

của con ngƣời. Chúng ta dùng thiện niệm đối với nó, trong phòng thí nghiệm, quý vị 

[dùng kính hiển vi để nhìn] sẽ thấy nƣớc kết tinh vô cùng đẹp đẽ. Nếu dùng ác niệm 

đối với nó, nƣớc sẽ phản ứng bằng cách kết tinh rất xấu xí. Thí nghiệm mấy triệu lần 

đều chứng tỏ điều này là thật, chứ chẳng giả. Đại Thừa Phật pháp thƣờng diễn tả điều 

này là  “bất cứ hiện tượng vật chất nào cũng đều có kiến, văn, giác, tri” , tiến sĩ Giang 

Bổn Thắng đã thí nghiệm và chứng minh điều ấy. Phản ứng thì sao? Phản ứng gồm có 

sắc,  thanh,  hƣơng,  vị,  hiện  nay  ông  ta  chỉ  thấy  đƣợc  phản  ứng  nơi  sắc  mà  thôi,  còn 

hƣơng thì chƣa thí nghiệm đƣợc, âm thanh và mùi vị cũng chƣa thí nghiệm đƣợc! Tôi 

nói với tiến sĩ Giang Bổn Thắng: “Phật pháp là khoa học cao cấp. Hiện thời, ông mới 

phát hiện một điều, còn ba điều chƣa làm đƣợc, nhƣng chúng chắc chắn là có, hãy tiếp 

tục nghiên cứu”. Không chỉ nƣớc mới có, mà cát, bụi, tro cũng có. Sau đó, ông nghiên 

cứu phân tử, nguyên tử, điện tử, hạt cơ bản. Hiện tại, các nhà Lƣợng Tử Lực Học đã 

nghiên cứu, nhận thấy còn một thứ nhỏ hơn nữa là “tiểu quang tử”, có lẽ nó là hạt nhỏ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              225/21 

nhất,  chẳng  thể  phân  chia nhỏ hơn nữa, họ đã thấy  đƣợc  thứ này.  Tiểu  quang  tử nhỏ 

nhƣ vậy mà cũng có kiến, văn, giác, tri. 

Trong kinh Phật có nói, quý vị thấy rất nhiều ngƣời niệm Tâm Kinh, kinh này rất 

phổ biến, câu đầu tiên là  “Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa thời 

 chiếu  kiến  Ngũ  Uẩn  giai  không”.  Ngũ  Uẩn  đƣợc  nói  trong  Phật  pháp  chính  là  tiểu 

quang  tử.  Một  hạt  nguyên  tử  hoặc  điện  tử  cũng  do  Ngũ  Uẩn  hợp  thành.  Sắc  là  hiện 

tƣợng vật chất, Thọ, Tƣởng, Hành, Thức là hiện tƣợng tinh thần, chắc chắn những thứ 

do nó (nguyên tử hoặc điện tử) phát ra sẽ có hình tƣớng, âm thanh, và hƣơng vị. Do đó, 

trong  Phật  pháp,  toàn  thể  vũ  trụ  là  sống  động,  chẳng  phải  là  chết  cứng.  Đối  với  âm 

thanh,  chúng  ta  cũng  phóng  quang,  nhƣng  quang  minh  của  chúng  ta  xen  tạp  tập  khí 

phiền não nên quang minh ấy chẳng tốt đẹp. Phật chẳng có phiền não, chẳng lo lắng, 

chẳng có thị phi, nhân ngã, chẳng có tập khí, nên quang minh của Phật là quang minh 

nguyên  sơ,  chẳng  bị  biến  chất  mảy  may,  còn  quang  minh  của  chúng  ta  đã  biến  chất. 

Các  khoa  học  gia  nói  mỗi  ngƣời  đều  là  một  đài  phát  xạ,  tƣ  tƣởng  của  chúng  ta  có 

quang minh, khởi tâm động niệm đều có quang minh. Làn sóng ánh sáng ấy vừa phát 

ra, bèn lan truyền trọn khắp pháp giới hƣ không giới, toàn thể đều là một hiện tƣợng 

dao dộng. Vũ trụ là một màng lƣới dao động, giống nhƣ mạng Internet trong hiện tại. 

Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ,  tạo  tác,  chỉ  cần  dấy  lên  một  ý  niệm,  tốc  độ  của  làn 

sóng chấn động bởi ý niệm ấy rất nhanh. Làn sóng từ vật chất phát ra chẳng thể sánh 

bằng làn sóng phát ra từ tinh thần. Khi ý niệm vừa khởi lên, [làn sóng ấy] liền lập tức 

trọn khắp hƣ không giới. Sóng của hiện tƣợng vật chất còn có hạn chế, hiện thời chúng 

ta cho rằng [tốc độ của] sóng ánh sáng nhanh nhất, ba trăm ngàn cây số trong một giây, 

đó là nói về vật chất. Nhƣng khi chúng ta khởi ý niệm, sóng ý niệm nhanh hơn sóng 

ánh sáng rất nhiều, chẳng thể so sánh. Khi ý niệm vừa khởi lên, toàn thể pháp giới hƣ 

không  giới  đều  nhận  đƣợc.  Hằng  ngày  chúng  ta  cũng  nhận  sóng  từ  vũ  trụ,  bản  thân 

chúng ta cũng phát ra sóng, nhƣng chính chúng ta cũng không biết. Đến lúc tâm thanh 

tịnh thì sẽ nhận biết. 

Kinh dạy chúng ta mục tiêu tu hành, thứ nhất là tâm thanh tịnh, thứ nhì là tâm bình 

đẳng, thứ ba là giác. Giác nghĩa là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Trong ba tầng 

cấp này, A La Hán chứng đắc thanh tịnh, Bồ Tát chứng đắc bình đẳng, Phật chứng đắc 

giác. Ba tầng lớp ấy, cao nhất là giác, thấp nhất là thanh tịnh. Ngày nay chúng ta học 

tập, tầng thấp nhất cũng chƣa đạt đƣợc. Chúng ta nhất định phải đạt đƣợc thanh tịnh thì 

mới thật sự đƣợc thọ dụng trong Phật pháp. Sự thọ dụng ấy đúng là  “sự hưởng thụ cao 

 nhất trong đời người”  nhƣ tiên sinh Phƣơng Đông Mỹ đã nói vào thuở trƣớc. Đối với 

sự  hƣởng  thụ  cao  nhất,  trong  Phật  pháp,  câu  đầu  tiên  là  Lìa  Khổ  Đƣợc  Vui.  Chuyện 

này chẳng dính dáng gì đến địa vị xã hội, chẳng liên quan đến của cải, giàu sang. Nếu 

thật sự đạt đƣợc, quý vị sẽ vui sƣớng khôn sánh, mỗi ngày quý vị đều sống trong thế 

giới vui sƣớng, vô cùng hạnh phúc! Đó là gì? Do tâm thanh tịnh mà có, quý vị vốn có 

[sự vui sƣớng ấy], nó chẳng đến từ bên ngoài. Những gì tìm  từ bên ngoài đều chẳng 

thật, lại còn có tác dụng phụ. [Chúng ta] phải tìm sự vui sƣớng từ nội tâm. Trong Luận 

Ngữ có ghi lại cảnh giới của Khổng lão phu tử:  “Học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt 

 hồ” (học rồi thực tập, cũng chẳng vui sƣớng sao), chữ  “duyệt”  (悅) là hỷ duyệt (vui 

sƣớng), do đâu mà có? Từ học tập mà có. Học tập, chữ  “tập”  (習) nghĩa là gì? Những 

gì ta học đều có thể áp dụng, thực hành trong đời sống, trong công việc, trong lúc xử 

sự, đãi ngƣời, tiếp vật, những gì học xong đều có thể áp dụng, quý vị sẽ vui sƣớng. Sự 

vui sƣớng đó chẳng đến từ bên ngoài, mà từ trong tâm lộ ra, thật sự vui sƣớng! Phật 

pháp nói  “thanh tịnh, bình đẳng, giác”  lại càng cao hơn cảnh giới [của Khổng Tử]. Do 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              226/21 

vậy, trong phần trƣớc đã nói  “Phật quang phổ chiếu” , đó chính là tự tánh, đức quang 

của  tự  tánh  chiếu  trọn  khắp.  Câu  thứ  nhì  là   “kỳ  hương  phổ  huân”   (hƣơng  ấy  xông 

khắp), đó là tự tánh, toàn thể đều thuộc về tự tánh. Do đó, Quang chiếu trọn pháp giới 

hƣ không giới, Hƣơng cũng trọn khắp pháp giới hƣ không giới; còn có hai thứ nữa là 

âm thanh và mùi vị vi diệu. Chúng sanh đƣợc thật sự tiếp xúc  “giai tu Phật hạnh” (đều 

tu Phật hạnh). Phật nghĩa là Chánh Giác, thật sự giác ngộ, ngôn hạnh của Ngài chẳng 

mê hoặc, có thể hoàn toàn gìn giữ [sự giác ngộ]. 

Câu kế tiếp là  “kiến Bồ Đề thụ, chứng Vô Sanh Nhẫn” (thấy cây Bồ Ðề, chứng Vô 

Sanh Nhẫn), đây là cây Bồ Đề trong cõi Cực Lạc, chẳng phải cây Bồ Đề trong cõi này. 

Nếu quý vị thấy cây Bồ Đề trong cõi Cực Lạc, liền có thể chứng Vô Sanh Nhẫn. Vô 

Sanh  Nhẫn  là  gì?  Trƣớc  hết  hãy  nói  về  chữ  Nhẫn.  Nhẫn  (忍)  nghĩa  là  đồng  ý,  chấp 

thuận, khẳng định. Nhẫn có ba nghĩa ấy. Vô Sanh là gì? Hết thảy các pháp bất sanh, 

bất  diệt.  Trong  Phật  pháp,  trong  pháp  Đại  Thừa,  ngƣời  nào  có  thể  chứng  đắc  [Vô 

Sanh]? Kinh giáo Đại Thừa nói Thất Địa Bồ Tát, Bát Địa Bồ Tát, và Cửu Địa Bồ Tát 

chứng đắc Vô Sanh Pháp Nhẫn. Thất Địa Bồ Tát chứng đắc hạ phẩm, Bát Địa chứng 

đắc trung phẩm, Cửu Địa chứng đắc thƣợng phẩm. Lên cao hơn nữa là Tịch Diệt Nhẫn, 

tức  là  thành  Phật.  Thập  Địa  Bồ  Tát  chứng  đắc  hạ  phẩm  Tịch  Diệt  Nhẫn,  Đẳng  Giác 

chứng  đắc  trung  phẩm,  Diệu  Giác  chứng  đắc  thƣợng  phẩm.  Tầng  cấp  cao  nhƣ  vậy, 

chúng ta thử nghĩ cây Bồ Đề trong cõi Cực Lạc có tác dụng gì? Có tác dụng dạy học, 

tuyệt đối chẳng phải là tầm thƣờng. Nơi cây Bồ Đề, bất cứ điều gì quý vị cũng có thể 

thấy,  giống  nhƣ  chúng  ta  xem  TV,  quý  vị  có  thể  thấy  hình  ảnh  trong  khắp  mƣời 

phƣơng thế giới. Đƣơng nhiên những gì đƣợc hiển thị nhiều nhất nơi cây ấy cũng là 

thuận theo ý niệm của quý vị. Ta có thể thấy các Bồ Tát tu hành chứng quả trong mƣời 

phƣơng, đem lại cho quý vị rất nhiều khải thị và ngộ xứ, nó có thể khởi lên tác dụng 

ấy. Nếu chẳng phải nhƣ vậy, tác dụng ấy do đâu mà có? Giống nhƣ tỳ-kheo Pháp Tạng 

theo thầy của Ngài là Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai tham quan, khảo sát hết thảy cõi nƣớc 

chƣ Phật, những cảnh giới ấy đều xuất hiện nơi cây Bồ Đề. 

 “Diệu hiển Cực Lạc thế giới nhất trần nhất mao tất giai viên minh cụ đức” (thế 

giới Cực Lạc hiển hiện đẹp đẽ, mỗi hạt bụi, mỗi sợi lông đều viên minh cụ đức). Mỗi 

hạt  bụi,  mỗi sợi  lông  là nói tới  vật nhỏ nhất,  y  báo  nhỏ  nhất trong thế  giới là  một  vi 

trần.  “Vi trần”  đƣợc nói trong kinh Phật thật ra là nguyên tử, lạp tử (hạt cơ bản), điện 

tử nhƣ các nhà khoa học đã nói hiện thời.  “Nhất mao”  là sợi lông trên thân chúng ta, 

đó là chánh báo, chánh báo nhỏ nhất là đầu sợi lông này, đầu sợi lông rất nhỏ.  “Nhất 

 mao, nhất trần”  là những vật nhỏ nhất trong chánh báo và y báo. Những vật nhỏ nhoi 

này đều trọn đủ  “viên minh cụ đức” ,  “viên”  là viên mãn,  “minh”  là quang minh,  “cụ”  

là đầy đủ,  “đức”  là đức năng. Đức gì? Thí dụ nhƣ đầu sợi lông rất nhỏ, nhƣng có thể 

dung  nạp  toàn  thể  vũ  trụ,  quý  vị  có  thể  tin  chuyện  này  hay  không?  Chẳng  thể  nào 

tƣởng tƣợng đƣợc. Một hạt bụi, một điện tử cũng có thể dung nạp cả vũ trụ,  “giới tử 

 nạp  Tu  Di,  Tu  Di nạp  giới tử” (hạt  cải dung nạp  núi  Tu  Di,  núi  Tu  Di dung  nạp hạt 

cải). Vật lớn dung nạp vật nhỏ thì chúng ta dễ hiểu; nhƣng vật nhỏ có thể dung nạp vật 

lớn, chúng ta chẳng có cách nào chấp nhận, chẳng thể hiểu điều này, nhƣng sự thật là 

nhƣ vậy. Nhìn vào khoa học hiện thời, quý vị thƣờng dùng máy điện toán, dùng những 

con  chip  trong  cell  phone,  đại  khái  [một  con  chip]  chỉ  lớn  bằng  móng  tay,  mà  chứa 

đựng bao nhiêu dữ kiện trong ấy, có bao nhiêu thông tin trong ấy, đó cũng chỉ là những 

phát  minh  trong  vòng  vài  năm  gần  đây.  Vẫn  còn  thua  xa  khi  so  với  Phật  pháp!  Phật 

pháp nói trong một hạt nguyên tử, thậm chí một hạt quang tử, chứa đựng thông tin của 

toàn thể vũ trụ. Nếu so sánh hai việc này, quý vị sẽ thấy khoa học chẳng kỳ lạ, hiếm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              227/21 

hoi  gì,  thua  xa  Phật  pháp!  Càng  chẳng  thể  nghĩ  bàn  hơn  nữa  là  thế  giới  chứa  đựng 

trong một hạt vi trần lớn bằng thế giới bên ngoài, trong thế giới ấy lại có vi trần, trong 

hạt vi trần ấy lại có thế giới, trùng trùng vô tận! Khoa học chƣa nói đến điều này, chƣa 

phát hiện vấn đề này. Kinh Phật nói ngƣời nào có thể đi vào trong thế giới ấy để tham 

quan, tìm hiểu? Phổ Hiền Bồ Tát. Kinh Hoa Nghiêm nói Phổ Hiền Bồ Tát có thể đi vào 

thế  giới  bên trong  một vi  trần.  Vậy  thì  chúng ta thử hỏi  ai là Phổ  Hiền  Bồ  Tát?  Mỗi 

ngƣời vãng sanh thế giới Cực Lạc đều là Phổ Hiền Bồ Tát. Phẩm thứ hai của kinh này 

là phẩm Đức Tuân Phổ Hiền, kinh văn đã nói rõ ràng: Ngƣời trong thế giới  “hàm cộng 

 tuân tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức” (đều cùng tu theo đức của Phổ Hiền đại sĩ). Chúng ta 

biết Hoa Nghiêm là cảnh giới Phổ Hiền, Vô Lƣợng Thọ là cảnh giới viên mãn rốt ráo 

của Phổ Hiền đại sĩ. Những chuyện này chúng ta có thể không học hay sao? 

Do  [những gì]  đƣợc  các  khoa  học  gia  quốc  tế  phát  hiện  trong  hiện  tại ngày  càng 

gần  với  Đại  Thừa  Phật  pháp,  chúng  tôi cũng nhắn nhủ các nhà  khoa học  ấy,  bảo  họ, 

hiện  thời  còn  có  một  số  vấn  đề  mà  khoa học  lẫn  triết  học  đều  chƣa  giải  quyết  đƣợc, 

[giải đáp của] những vấn đề ấy hoàn toàn nằm trong kinh điển Đại Thừa do Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  đã  nói  từ  ba  ngàn  năm  trƣớc.  Những  ngƣời  nghiên  cứu  thế  giới  vĩ  mô, 

khoa học hiện tại phát triển theo hai đối cực:  



-  Một  nhóm  nghiên  cứu  thế  giới  vĩ  mô,  quan  sát  vũ  trụ,  vũ  trụ  mênh  mông.  Họ 

dùng các dụng cụ khoa học tối tân nhất để quan sát vũ trụ. Họ kết luận: Chỉ thấy mƣời 

phần trăm vũ trụ, còn chín chục phần trăm vũ trụ họ chƣa thấy đƣợc. 

- Nhóm thứ nhì nghiên cứu thế giới vi mô, tức là Lƣợng Tử Lực Học. Nay họ đã 

hiểu rõ ràng, rành rẽ vũ trụ do đâu mà có. Bản chất của vật chất là tinh thần, tinh thần 

do đâu mà có? Vật chất do tinh thần mà có, vậy thì tinh thần do đâu mà có? Hiện thời 

họ  đã  tổng  kết:   “Vô  trung  sanh  hữu” (Cái  Có  sanh  từ  cái  Không),  tinh  thần  sanh  từ 

Không.  Không  làm  sao  sanh  ra  Có?  Phật  pháp  đã  sớm  giải  thích  rõ  ràng,  minh  bạch 

những vấn đề ấy. Còn chín chục phần trăm kia của vũ trụ sẽ đi về đâu? Trở về tự tánh, 

trở về Thƣờng Tịch Quang. Thƣờng Tịch Quang chẳng phải là vật chất, mà cũng chẳng 

phải là tinh thần. Vì thế, quý vị chẳng thể nào thăm dò, trắc lƣờng đƣợc. 

[Những ngƣời nghiên cứu] thế giới vi mô nói tới sự khởi nguyên của vũ trụ, khởi 

nguyên của các hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng tự nhiên do đâu 

mà có? Phật pháp bảo  “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến” ,   “một niệm bất giác, nên có 

 vô  minh” .  Niệm  thứ  nhất  bất  giác,  nên  gọi  là  vô  minh.  Một  niệm  chẳng  có  nguyên 

nhân, chẳng có lý do, nhƣng niệm thứ nhì sẽ có nguyên nhân: Niệm thứ nhất là nhân, 

niệm thứ hai là quả. Niệm thứ nhất chẳng có nguyên do, bèn gọi là Vô Thỉ Vô Minh. 

Vô  Thỉ  Vô  Minh là gì?  Chẳng  có khởi đầu!  Chẳng  có  khởi  đầu  là gì? Chẳng  có quá 

khứ, chẳng có tƣơng lai, chẳng có khoảng cách, vấn đề ở ngay trong lúc đó. Các khoa 

học gia chẳng nói điều này. Do vậy, chúng tôi có lý do để tin tƣởng rằng hai ba chục 

năm sau, Phật giáo sẽ chẳng phải là tôn giáo nữa. Phật giáo là khoa học cao cấp nhất 

trên thế giới này, chẳng phải là tôn giáo nữa. Các khoa học gia phải [nghiên cứu] Đại 

Thừa sâu hơn thì mới có thể thật sự giải quyết những vấn đề nan giải trên quả địa cầu 

này. 

Quý vị nói tai nạn đang bày trƣớc mắt, mọi ngƣời đều rất lo lắng, [một trong các 

lời dự đoán tai nạn năm] 2012 là do ngƣời Mỹ đề xƣớng. Trong các khoa học gia trên 

thế  giới  hiện  nay,  có  phân  nửa  tin  là  tai  nạn  có  thể  xảy  ra,  còn  phân  nửa  kia  thì  nói 

chẳng thể. Rốt cuộc thì chuyện này là thật hay giả? Vậy thì phải đến năm 2012 sẽ biết, 

sẽ rõ. Nhƣng các khoa học gia đã đƣa ra một cách giải thích gồm ba câu rất đơn giản, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              228/21 

đó là kết luận của một ngƣời Mỹ. Ông Bố Lai Đăng1 là một khoa học gia Mỹ, khi nhận 

định về lời tiên đoán tai nạn 2012, đã phủ nhận chuyện ấy. Ông nói rất thú vị, cho rằng 

năm 2012 là cơ hội để toàn thể nhân loại bỏ ác, đề cao điều thiện, cải tà quy chánh, hết 

thảy mọi ngƣời hãy nên đoan chánh tâm niệm, hƣớng dẫn thế giới đạt đến chỗ tốt đẹp 

hơn. Trong câu này chỉ có mƣời hai chữ, quan trọng nhất là  “bỏ ác hướng thiện, cải tà 

 quy chánh, đoan chánh tâm niệm” , [làm đƣợc mƣời hai chữ trên đây thì] sẽ có thể giải 

quyết vấn đề này. Cách nói ấy rất giống với cách nói trong Phật pháp. Phật pháp bảo: 

 “Hết  thảy  các  pháp  sanh  từ  tâm  tưởng”.  Nếu  chúng  ta  buông  bỏ  hết  thảy  những  ý 

niệm  không  chánh  đáng,  những  ý  niệm  sai  lầm,  quay  về  giáo  dục  luân  lý,  đạo  đức, 

nhân quả và tôn giáo thì vấn đề sẽ đƣợc giải quyết. Tại sao vậy? Tai nạn là do những ý 

niệm bất chánh cảm vời. Thủy tai là do tham lam, tâm tham là nƣớc. Bất luận là tham 

điều gì, chỉ cần quý vị có tâm tham thì sẽ có thủy tai (nạn lụt) xảy ra. Sân khuể là hỏa 

tai,  núi  lửa  bùng  nổ,  nhiệt  độ  địa  cầu  tăng  lên,  đều  thuộc  về  hỏa,  vì  [con  ngƣời]  nổi 

nóng.  Ngu  si  là  phong  tai,  [tức  là]  ngu  si  sẽ  chiêu  cảm  nạn  gió.  Ngạo  mạn  bất  bình 

đẳng chiêu cảm động đất. Do đó, đức Phật dạy:  “Siêng tu Giới, Định, Huệ, diệt trừ 

 tham, sân, si”  thì tai nạn gì cũng chẳng xảy ra. Bản thân quý vị sẽ đƣợc thân tâm khỏe 

mạnh, trăm bệnh chẳng sanh. Ngƣời ta thƣờng nói bệnh chẳng thuộc về Hàn, bèn thuộc 

Nhiệt. Hàn là gì? Là tâm tham. Nhiệt là gì? Là tâm sân hận, hai thứ ấy là nguyên nhân 

sanh  ra  bệnh  tật.  Tâm  quý  vị  chẳng  có  tham  niệm,  chẳng  có  sân  niệm  thì  quý  vị  sẽ 

chẳng bị bệnh. Từ cá nhân đạt đƣợc thân thể khoẻ mạnh, cho đến gia đình hạnh phúc 

mỹ  mãn,  xã  hội  hài  hòa,  thiên  hạ  thái  bình,  tai  nạn  trên  địa  cầu  hoàn  toàn  đƣợc  hóa 

giải, tất cả đều từ một đạo lý, đều từ tâm niệm của mỗi ngƣời chúng ta. 

Nhƣ vậy thì điều gì là quan trọng? Giáo học quan trọng! Cổ thánh tiên hiền, đại 

thánh đại hiền đều theo đuổi công việc giáo học. Thích Ca Mâu Ni Phật rất phi phàm, 

xuất thân là hoàng tử. Nếu không xuất gia, Ngài sẽ là quốc vƣơng, nhƣng Ngài vứt bỏ 

ngôi vua, sống cuộc đời khổ hạnh của một vị Tăng, vì sao? Vì trong đó có Lạc. Phật 

pháp dạy chúng ta lìa khổ đƣợc vui. Nếu chẳng có Vui, ai chịu theo? Quý vị xem nhé, 

Ngài bắt đầu dạy học từ lúc ba mƣơi tuổi, đến bảy  mƣơi chín tuổi bèn viên tịch, dạy 

học suốt bốn mƣơi chín năm, chƣa từng nghỉ  một ngày nào, mỗi ngày đều vui thích, 

chẳng chán ngán. Học trò của Ngài kết tập [lời Phật dạy] thành kinh điển nhiều ngần 

ấy, khiến cho bọn hậu học chúng ta thông hiểu ý Ngài, thông hiểu ý nghĩa kinh điển. 

Nếu  quý  vị  chẳng  học  theo cách  của  Ngài,  sẽ  chẳng hiểu ý  ấy.  Cách của  Ngài  là  gì? 

Chính  là  buông  xuống,  buông  xuống  hết  thảy  thân  tâm  thế  giới.  Nói  theo  cách  hiện 

thời, Ngài chẳng bị áp lực (stress) chút nào, bất luận là xét theo phƣơng diện tinh thần 

hay vật chất, Ngài chẳng có mảy may áp lực gì! Những gì Ngài đã nói và dạy chúng ta, 

chính  Ngài  đều  làm  đƣợc,  thánh  nhân  là  nhƣ  vậy  đó!  Ngƣời  Ấn  Độ  gọi  là  Phật  Đà, 

chúng ta gọi là Thánh Nhân, Phật Đà có nghĩa là Thánh Nhân. Bồ Tát nghĩa là Hiền 



1 Gregg Braden từng là chuyên viên điện toán địa chất cho công ty dầu hỏa Phillips Petroleum 

vào  những  năm  1970,  rồi  làm  chuyên  viên  thiết  kế  cao  cấp  cho  hệ  thống  điện  toán  của  hãng 

dịch vụ quốc phòng hàng không Martin Marietta. Năm 1991, ông từng làm Quản Trị Trưởng 

của phân bộ Dịch Vụ Kỹ Thuật trong hãng Cisco (hãng chuyên sản xuất các máy móc và các 

nhu liệu phục vụ kỹ thuật điều hành, quản trị hệ thống máy tính). Các tác phẩm nổi tiếng của 

ông là The Isaiah Effect, The God Code (mật mã của Thượng Đế), The Divine Matrix (Ma trận 

thiêng liêng), The Spontaneous Healing of Belief (tạm dịch Liệu Pháp Tự Phát Bằng Niềm Tin). 

Tờ Thời Báo Nữu Ước (Newyork Times) đã đánh giá ông là tác giả có sách bán chạy nhất vào 

năm 2008. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              229/21 

Nhân, A La Hán nghĩa là Quân Tử. Ngƣời Trung Quốc gọi là Thánh, Hiền, Quân Tử, 

còn Ấn Độ gọi là Phật Đà, Bồ Tát, A La Hán. Các Ngài chẳng phải là thần, mà cũng 

chẳng phải là tiên. Thần tiên thuộc về thiên đạo hay quỷ đạo; còn Phật, Bồ Tát thuộc 

về nhân đạo, chẳng khác gì chúng ta. Nói theo cách hiện thời, thì các Ngài đích thực là 

triết học gia hay khoa học gia vĩ đại nhất trên thế gian. 

Vì sao các nhà khoa học thuở trƣớc chẳng phát minh, sáng tạo những thứ khoa học 

kỹ thuật giống nhƣ các nhà khoa học hiện thời cho chúng ta sử dụng? Tại sao vậy? Ở 

đây, có một đạo lý rất đơn giản: Nếu khoa học kỹ thuật vƣợt trội luân lý đạo đức sẽ 

đem đến tai nạn cho nhân loại. Thế giới này có thể bị hủy diệt hay không? Có thể lắm! 

Khả năng duy nhất là chiến tranh nguyên tử; đối với bom nguyên tử hiện thời, chỉ cần 

một  quả  bom  đã  có  thể  hủy  diệt  cả  thành  phố.  Từ  mạng  Internet,  chúng  ta  thấy  có 

những  tin  tức  cho  biết  vào  năm  2012,  ngƣời  Mỹ  chuẩn  bị  thiết  kế  hệ  thống  hỏa  tiễn 

mới, các hỏa tiễn ấy có thể bắn tới bất cứ nơi nào trên thế giới. Trong tƣơng lai, nếu 

chiến tranh xảy ra, có cần dùng lục quân, hải quân, không quân hay chăng? Chẳng cần. 

Ngồi trong nhà bấm nút có thể hủy diệt cả thành phố, cả quốc gia. Đó là tác dụng phụ 

của  khoa  học,  lúc  chẳng  có  chiến  tranh  thì  đem  lại  nỗi  lo  sợ,  lúc  có  chiến  tranh  bèn 

đem lại sự hủy diệt. Do đó, Phật, Bồ Tát không làm những chuyện ấy, chẳng phát triển 

theo phƣơng hƣớng ấy, thánh hiền Trung Quốc cũng chẳng phát triển theo hƣớng ấy. 

Những thứ nhƣ kim chỉ nam và thuốc súng đều do ngƣời Trung Quốc phát minh đầu 

tiên, nhƣng ngƣời Trung Quốc dùng những thứ ấy để tạo niềm vui, chẳng dùng trong 

chiến tranh. Gia Cát Lƣợng phát minh bò ngựa gỗ để cơ giới hóa sự vận chuyển. Lúc 

ông mất bèn hủy diệt những kỹ thuật ấy, không lƣu lại cho đời sau, chẳng phải là ích 

kỷ,  mà  là  từ  bi,  nhân  ái.  Đây  là  sự  khác  biệt  giữa  nền  giáo  dục  phƣơng  Đông  và 

phƣơng Tây. Ngƣời phƣơng Đông chú trọng nhân đạo, ngƣời phƣơng Tây chú trọng 

lợi  ích  bất  kể  phƣơng  tiện.  Từ  hai  ngàn  năm  trăm  năm  trƣớc,  Mạnh  Tử  đã  nói  đến 

chuyện chú trọng đạt lợi ích bất kể phƣơng tiện. Lúc Mạnh Tử gặp Lƣơng Huệ Vƣơng, 

Mạnh Tử sanh nhằm thời Chiến Quốc cũng là thời đại động loạn nhiễu nhƣơng. Lƣơng 

Huệ  Vƣơng  tiếp đón  Ngài,  câu  đầu  tiên  bèn  hỏi:  “Ông  tới nƣớc  ta  sẽ đem  lại  lợi  ích 

gì?” Mạnh Tử đáp:  “Vương hà tất viết lợi, diệc hữu nhân nghĩa nhi dĩ hỹ”  (vua cần gì 

phải nói tới lợi ích, chỉ có nhân nghĩa là đƣợc rồi). Nếu mọi ngƣời đều tranh lợi, nƣớc 

ấy sẽ tan vỡ,  “thượng hạ giao chinh lợi, kỳ quốc nguy hỹ” (trên dƣới đều tranh lợi, 

nƣớc đó sẽ lâm nguy), chẳng cần ngƣời khác đến đánh, chính quý vị sẽ tự diệt vong. 

Lợi là vật mà ngƣời ta cần thiết, chẳng thể thiếu, nhƣng vừa phải là đƣợc rồi, chớ nên 

thái quá, chớ nên tranh giành! 

Thế  giới  “đại  đồng”  chẳng  phải  là  chuyện  lý  tƣởng.  Ở  Trung  Quốc  đã  từng  thực 

hiện. Quý vị đọc lịch sử Trung Quốc, [sẽ thấy] ba đời Nghiêu, Thuấn, Đại Vũ là cõi 

đời đại đồng. Sau khi vua Vũ chết đi, truyền ngôi cho con là Vƣơng Khải, đây là nhà 

Hạ. Kể từ Vƣơng Khải trở đi là Tiểu Khang2, thì chẳng thể gọi là Đại Đồng nữa. Trong 

thời  Đại  Đồng,  những  ngƣời  lãnh  đạo  quốc  gia  luôn  nghĩ  tới  dân  chúng,  chẳng  nghĩ 

cho chính mình. Nơi vua sống giống nhƣ nhà của bình dân, nên gọi là  “ty cung thất”  

(cung  điện  thấp  hèn);  chẳng  chú  trọng  ăn  uống  ngon  lành,  nghĩa  là  sao?  Ăn  chỉ  một 

món, chẳng bày đầy một bàn! Họ thƣờng nghĩ đời sống nhƣ vậy tốt đẹp lắm rồi, còn có 



2 Tiểu Khang là quan niệm của Nho gia về một thời đại thịnh trị, nhân dân an lạc, giàu có, chánh trị 

ổn định. Tuy có những biến động hoặc loạn lạc nhỏ, nhƣng nhìn chung cuộc sống ổn định, hòa bình, 

vua biết thƣơng dân, sử dụng vƣơng đạo để cai trị, quan lại đa số thanh liêm, dân chúng phong tục 

thuần phác, lễ nghĩa, nhƣờng nhịn, tuân thủ pháp luật. Nho gia thƣờng đánh giá các đời vua Thành 

Thang, Châu Văn Vƣơng, Châu Vũ Vƣơng là Tiểu Khang. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              230/21 

nhiều kẻ chẳng có cơm để ăn nữa kia! Có ngƣời còn chẳng có gì nữa? Chẳng có quần 

áo để mặc! Niệm niệm đều nghĩ tới những chuyện ấy. Có đọc cổ thƣ Trung Quốc, quý 

vị mới hiểu rõ Trung Quốc, mới nhận biết tổ tiên của dân Trung Hoa là nhƣ thế nào. 

Ngƣời  ta  gọi  họ  là   “cổ  thánh  tiên  vương”  chẳng  phải  là  nịnh  hót,  mà  là  sự  thật. 

 “Thánh”  có nghĩa là giác ngộ, hiểu rõ, chẳng phải là kẻ hồ đồ. Họ có đức hạnh, có học 

vấn, niệm niệm đều mƣu cầu phúc lợi cho dân, đó là thánh nhân, chắc chắn chẳng có 

mảy may tự tƣ tự lợi. Tự mình cai trị rất tốt đẹp, hy vọng kẻ nối ngôi càng làm tốt hơn 

nữa. Họ tuyển chọn kẻ kế vị, phàm nhân chƣa chắc nhận biết ai, chỉ có thánh nhân mới 

nhận biết thánh nhân. Do đó, nhiều đời, nhiều triều đại đều giữ đƣợc sự hƣng vƣợng 

dƣờng ấy, xã hội hòa hài, nhân dân thật sự có hạnh phúc. 

Đối với xã hội giống nhƣ ngày nay, cổ thánh tiên  vƣơng thuở xƣa dùng phƣơng 

pháp gì? Chẳng có gì khác, dùng Giáo Học. Phật pháp thì sao? Phật pháp cũng là Giáo 

Học. Khi gặp tai nạn, ngƣời nhà Phật đều biết, chúng ta tổ chức pháp hội Nhân Vƣơng 

Hộ Quốc, làm pháp hội này hòng tiêu tai  miễn nạn. Pháp hội Nhân Vƣơng Hộ Quốc 

hiện nay đã bị biến chất, [cứ tƣởng] kinh nói “tìm một trăm ngƣời xuất gia hợp lại tụng 

kinh Nhân Vƣơng” là đƣợc rồi. Chẳng có ý nghĩa nhƣ vậy. Từ ngữ “một trăm” chẳng 

phải là con số, mà nhằm tiêu biểu pháp. “Một trăm” là những ngƣời xuất gia trên cả 

nƣớc, tức là [toàn thể] Phật giáo. Thích Ca Mâu Ni Phật kêu gọi hết thảy các đệ tử phải 

thực  hiện  giáo  dục  luân  lý,  đạo  đức,  giới  luật,  nhân  quả,  giúp  đỡ  quốc  gia  giáo  hóa 

chúng sanh, có ý nghĩa nhƣ vậy, quý vị chớ nên hiểu sai! Phải giảng chuyện này cho rõ 

ràng, rành rẽ! Chính mình lại còn phải làm mẫu, nêu gƣơng cho ngƣời khác nhìn theo, 

làm theo cách nhƣ vậy thì mới giúp quốc gia giải quyết tai nạn đƣợc. Hiện thời đã hoàn 

toàn  sai  lầm!  Vì  lẽ  đó,  dẫu  niệm  kinh  Nhân  Vƣơng  bao  nhiêu  lần  cũng  chẳng  giúp 

đƣợc gì. Nếu quý vị chẳng thể buông xuống tham, sân, si, mạn, có ích gì đâu? Khuyên 

ngƣời khác buông xuống thì chính mình phải dẫn đầu. Do vậy, quý vị chẳng thể không 

nỗ lực học tập kinh điển. Nếu quý vị thật sự hiểu rõ thì những lời dạy trong kinh điển 

mới có ý nghĩa, thật sự có thể giúp chúng ta giải quyết vấn đề. Từ vấn đề cá nhân của 

quý vị cho đến vấn đề của quốc gia, cho đến vấn đề thế giới, cho đến vấn đề trong cả 

vũ trụ, hết thảy đều có thể giải quyết, quý vị nghĩ xem, vui sƣớng biết bao! Thật đấy, 

chẳng giả, một hạt bụi, một sợi lông đều trọn đủ viên minh cụ đức. 

 “Thị  dĩ,  thử  tứ  cú  liệt  ư  nguyện  đầu” (Vì  vậy,  bốn  câu  này  đƣợc  đặt  ở  đầu  lời 

nguyện), bốn câu kinh văn này đƣợc đặt ở phần đầu [các lời nguyện], “biểu dĩ hạ nhất 

 nhất các nguyện, mạc bất như thị” (biểu thị: Không nguyện nào trong các nguyện sẽ 

đƣợc trình bày dƣới đây lại chẳng giống nhƣ vậy). Điều này vô cùng quan trọng; phần 

sau  là  bốn  mƣơi  tám  nguyện,  nguyện  nào  cũng  có  đủ  các  ý  nghĩa  trong  bốn  câu  ấy. 

Bốn câu ấy chính là nhƣ kinh văn đã nói:  “Ngã nhược chứng đắc Vô Thượng Bồ Đề, 

 thành  Chánh  Giác  dĩ” (Nếu  tôi  chứng  đắc  Vô  Thƣợng  Bồ  Đề,  thành  Chánh  Giác 

xong), nói rõ Ngài đã làm đƣợc,  “sở cư Phật sát, cụ túc vô lượng bất khả tư nghị công 

 đức trang nghiêm” (ở trong cõi nƣớc đầy đủ vô lƣợng công đức trang nghiêm chẳng 

thể nghĩ bàn), tiếp đó là nguyện văn của mỗi lời nguyện. Chúng ta phải dùng cách này 

để học bốn mƣơi tám nguyện thì mới thật sự hiểu rõ đƣợc các nguyện ấy chẳng thể 

nghĩ bàn.  “Nhất nhất chi nguyện giai thị vị chúng sanh, nhất nhất chi nguyện giai thị 

 Di Đà bổn diệu minh tâm chi hiển hiện, nhất nhất chi sự tướng giai thị thanh tịnh cú, 

 giai  thị  chân  thật  trí  huệ  vô  vi  Pháp  Thân”   (mỗi  nguyện  đều  vì  chúng  sanh,  mỗi 

nguyện  đều  hiển  hiện  bổn  tâm  diệu  minh  của  Phật  Di  Ðà,  mỗi  sự  tƣớng  đều  là  câu 

thanh tịnh, đều là “chân thật trí huệ vô vi Pháp Thân”). Nói cách khác, mỗi chữ, mỗi 

câu đều là ba thứ chân thật, từ ngữ Chân Thật Chi Tế chỉ bản tánh của chúng ta. Trong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              231/21 

Tam  Tự  Kinh  có  câu:   “Nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện” (con  ngƣời  ban  sơ,  tánh  vốn 

lành), tổ tiên Trung Quốc nói  “bản tánh vốn thiện” , Phật nói càng hay hơn nữa:  “Hết 

 thảy  chúng  sanh  vốn  là  Phật”.  Hai  câu  ấy  có  ý  nghĩa  hoàn  toàn  giống  nhau.  Nói  tới 

thiện, điều thiện rốt ráo viên mãn chẳng có gì hơn Phật, do đó  “bản tánh vốn thiện”  

chính là  “vốn là Phật” , có cùng một ý nghĩa. Ngày nay chúng ta bất thiện, bất thiện là 

tập tánh, bản tánh vốn thiện, tập tánh không thiện, tập tánh là tập quán. Ngƣời xƣa nói 

 “gần mực thì đen, gần son thì đỏ” , điều này có quan hệ rất lớn với giáo dục. Quý vị 

theo thánh nhân, quân tử, tự nhiên sẽ biến thành thánh nhân, quân tử. Quý vị theo một 

nhóm  tiểu  nhân,  cũng  sẽ  không  hay  không  biết  trở  thành  tiểu  nhân.  Quý  vị  bị  hoàn 

cảnh ô nhiễm, là đạo lý nhƣ vậy đó! Mục đích của việc đề cao giáo dục là gì? Mục đích 

nhằm dạy quý vị vĩnh viễn giữ đƣợc tánh bổn thiện và rời khỏi sự bất thiện, đó là giáo 

dục. Toàn thể thế giới hiện thời chẳng có giáo dục nữa, giáo dục trên toàn thế giới từ 

lớp tuổi nhà trẻ cho tới lớp nghiên cứu sinh đều là truyền dạy kỹ thuật, chẳng nói tới 

đạo làm ngƣời, chẳng dạy làm ngƣời. Giáo dục thời cổ ở Trung Quốc là dạy luân lý, 

luân lý là dạy về quan hệ giữa ngƣời với ngƣời, nghĩa vụ của ngƣời với ngƣời, nói tới 

Ngũ Thƣờng, nói tới Tứ Duy, Bát Đức. Đó là nền giáo dục của ngƣời Trung Quốc. 

Tôi tin giáo dục truyền thống của Trung Quốc chẳng thua ngƣời Ấn Độ. Ngƣời Ấn 

Độ nói họ có truyền thống hơn một vạn năm, tôi tin đúng là nhƣ vậy. Giáo dục của 

ngƣời Trung Quốc tối thiểu cũng lâu hơn một vạn năm, vì [nếu kể cả khoảng thời gian] 

văn tự chƣa đƣợc phát minh, văn tự đƣợc phát minh vào đời Hoàng Đế, kể từ lúc có 

văn tự ghi chép cho đến ngày nay là khoảng bốn ngàn năm trăm năm. Trƣớc đời Hoàng 

Đế có Thần Nông Thị, tức Viêm Đế. Trƣớc đó là Phục Hy, từ Phục Hy đến Hoàng Đế 

là  một  ngàn  năm.  Trong  một  ngàn  năm  ấy,  tôi  tin  tƣởng  văn  hóa  cổ  Trung  Quốc  đã 


đƣợc thành lập, nhƣng chƣa có văn tự để ghi chép, chỉ truyền khẩu. Đến thời Khổng 

Tử, cổ nhân dùng văn tự ghi chép những lời truyền thuật của cổ nhân và cổ thánh tiên 

hiền hòng truyền cho đời sau, đó gọi là Tập Đại Thành. Khổng Phu Tử vô cùng thành 

thật,  Ngài  nói  cả  đời  Ngài  chỉ   “thuật  nhi  bất  tác,  tín  nhi  hiếu  cổ” (chỉ  thuật  lại  chứ 

không sáng tác, tin tƣởng và ƣa thích những thứ cổ nhân để lại) .  Hai câu này nghĩa là 

gì? Nói theo cách hiện thời, nghĩa là suốt đời Ngài chẳng sáng tạo, chẳng phát minh, 

Ngài  là  ngƣời  thật  thà.  “Tín  nhi  hiếu  cổ”   nghĩa là  Ngài  tin  tƣởng  những  gì  cổ  thánh 

tiên hiền truyền lại, Ngài yêu thích, ƣa chuộng. Nói cách khác, những gì Khổng Tử đã 

học, đã tu, đã dạy cả đời toàn là những thứ của cổ thánh tiên hiền, lão nhân gia đã nêu 

gƣơng tốt cho chúng ta. Trƣớc thời Khổng Tử, tôi tin tƣởng không chỉ là hai ngàn năm 

trăm  năm,  ngƣời  Trung  Quốc  nói   “năm  ngàn  năm  lịch  sử” ,  Khổng  Tử  thuộc  vào 

khoảng giữa, tính đến nay là khoảng hai ngàn năm trăm năm. Kể từ đời Khổng Tử trở 

về  trƣớc  hai  ngàn  năm  trăm  năm  là  thời  Phục  Hy,  chắc  chắn  [văn  hóa  truyền  thống 

Trung Hoa] không phải chỉ có bao nhiêu đó mà thôi. 

Những thứ cổ thánh tiên hiền truyền lại nhất định là rất đơn giản, dễ ghi nhớ, nên 

chẳng bị lƣu truyền sai lạc. Thí dụ nhƣ Ngũ Luân, Ngũ Luân chỉ có hai mƣơi chữ, tôi 

tin tƣởng dẫu truyền mƣời vạn năm cũng chẳng bị truyền sai. Tôi truyền cho quý vị, 

quý  vị  truyền  cho  ngƣời  khác,  chỉ  truyền  năm  câu  sau  đây:   “Phụ  tử  hữu  thân,  quân 

 thần hữu nghĩa, phu phụ hữu biệt, trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín” (Cha con có 

tình thân,  vua  tôi  có nghĩa,  vợ  chồng  có khác  biệt,  lớn nhỏ  có  thứ  tự,  bạn  bè  có  chữ 

tín). Quý vị nghĩ xem: Truyền mƣời vạn năm có thể truyền sai hay không? Chẳng thể 

nào!  Ngƣời  ta  nhớ đƣợc!  Phần  sau  càng  đơn  giản  hơn  nữa,  Ngũ  Thƣờng  chỉ  có  năm 

chữ  “Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí, Tín” , đây là tiêu chuẩn làm ngƣời.  “Thường”  có nghĩa là 

vĩnh hằng chẳng biến đổi, là tiêu chuẩn của con ngƣời. Nếu con ngƣời chẳng có Ngũ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              232/21 

Thƣờng,  sẽ  chẳng  khác  gì  súc  sanh.  “Nhân  giả  ái  nhân” (ngƣời  có  lòng  nhân  yêu 

thƣơng con ngƣời) là điều thứ nhất, trong Phật pháp nói là  “không sát sanh” . Thứ hai 

là  Nghĩa,  “Nghĩa  giả  tuần  lý” (Nghĩa  là  noi  theo  lý),  nghĩa  là  khởi  tâm  động  niệm, 

ngôn ngữ, tạo tác phải hợp tình, hợp lý, hợp pháp, đó là Nghĩa.  “Lễ”  có nghĩa là lễ tiết, 

vô cùng quan trọng. Chẳng thể nói mỗi ngày đều gặp nhau bèn có thể buông tuồng đôi 

chút.  Hễ  buông  tuồng,  sẽ  xảy  ra  vấn  đề.  Nhất  định  là  phải  cẩn  thận,  lễ  tiết  nhỏ  nhoi 

cũng phải ghi nhớ, phải làm đƣợc, giống nhƣ sách Đệ Tử Quy đã dạy, phải thực hiện 

những lời dạy ấy trong đời sống. Lễ tiết,  “Lễ”  có nghĩa là có chừng mực, không quá 

đáng, mà cũng chẳng thể thiếu sót. Lễ nghĩa quá đáng thì có vẻ giống nhƣ nịnh hót. Lễ 

nghĩa không đủ  thì  có  vẻ  ngạo  mạn,  nhất  định  là  phải  giữ lễ đủ  mức.  Vì  thế, nói là 

 “dụng Trung” , Trung tức là Lễ. Nói “giữ Lễ đúng mực” chính là “dụng Trung”. Quý 

vị thấy điện Tứ Thiên Vƣơng trong nhà Phật, vị thứ nhất trong bốn vị Thiên Vƣơng là 

Trì Quốc Thiên Vƣơng tiêu biểu ý nghĩa Dụng Trung. Trì Quốc Thiên Vƣơng tay cầm 

đàn tỳ bà. Tỳ bà là đàn dây, có ý nghĩa gì? Dây đàn chùng quá sẽ không kêu, căng quá 

dễ đứt, nhất định phải lên dây vừa mức. Vừa mức là tốt, sẽ phát ra âm thanh rất hay. 

Vừa mức nghĩa là Lễ, do vậy, Lễ rất quan trọng. Nếu chẳng có Lễ, Nho Giáo sẽ không 

còn  nữa.  Chẳng  có  Giới,  Phật  giáo  không  còn  nữa.  Nếu  ngƣời  khác  chẳng  có  [Lễ], 

chúng  ta  tự  làm  đúng  Lễ  là  đƣợc  rồi,  đừng  quan  tâm  ngƣời  khác  [có  giữ  Lễ  hay 

không]. Hết thảy đều yêu cầu chính mình, đừng đòi hỏi kẻ khác! Chúng ta tự mình nỗ 

lực học tập là đƣợc rồi, sẽ có thọ dụng. [Điều thứ tƣ là] Trí, Trí là lý trí, chớ nên sử 

dụng cảm tình. Điều cuối cùng là Tín, con ngƣời phải có tín nhiệm. Quý vị thấy đó, tôi 

tin  là  tối  thiểu  cũng  phải  hơn  một  vạn  năm  về  trƣớc,  tổ  tiên  đã  truyền  lại  năm  chữ 

 “Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí, Tín”  dạy về đạo làm ngƣời, chẳng thể lìa khỏi [năm chữ ấy], đó 

là đạo.  “Đạo dã giả, bất khả tu du ly dã”  (Đạo là những gì chẳng thể lìa khỏi dù trong 

chốc lát), một phút, một giây cũng chẳng thể lìa khỏi, phải giữ chặt mấy chữ ấy. Trong 

Phật  pháp,  những  điều  đó  chính  là  Ngũ  Giới,  trong  truyền  thống  Trung  Quốc  bèn  là 

Ngũ Thƣờng. Tứ Duy là bốn chữ  “Lễ, Nghĩa, Liêm, Sỉ” . Bát Đức là  “Hiếu, Đễ, Trung, 

 Tín, Nhân, Ái, Hòa, Bình” . Đó là những thứ thuộc về truyền thống Trung Quốc, quý vị 

phải dạy những thứ này cho kẻ khác hòng đời đời truyền thừa. Tôi tin tƣởng dẫu truyền 

mƣời vạn năm cũng chẳng truyền sai, những thứ ấy rất đơn giản, dễ dàng. Nếu tôi hoàn 

toàn làm trọn hết, tôi sẽ là thánh hiền, quân tử. Làm trọn hết, chẳng vi phạm điều nào, 

bèn  là  thánh  nhân.  Nếu  còn  có  chút  lỗi  lầm,  “quá  nhi  năng  cải,  thiện  mạc  đại  yên” 

(nếu sai mà có thể sửa, chẳng gì tốt lành to tát hơn), đó là hiền nhân. Kém hơn nữa là 

quân  tử.  Đó  là  tiêu  chuẩn  [trong  đạo  làm  ngƣời]  của  ngƣời  Trung  Quốc.  Tiêu  chuẩn 

của Phật pháp là gì? Vì Phật pháp là triết học cao cấp, khoa học cao cấp, vƣợt trỗi lục 

đạo, vƣợt trỗi mƣời pháp giới, thậm chí vƣợt khỏi cả vũ trụ, là một môn học vấn to lớn, 

phi thƣờng. Nếu quý vị thật sự phát hiện, sẽ vui thích chẳng chán. Do vậy, nhà Phật nói 

đến Bảo thì kinh điển đƣợc gọi là Pháp Bảo, kinh điển là món quý báu thật sự, chẳng 

có gì trong thế gian có thể sánh bằng! Đúng là của báu. Do đó, ở đây nói rất rõ ràng: 

Mỗi một nguyện đều vì chúng sanh, chẳng có nguyện nào vì chính mình, tại sao vậy? 

Chính  mình và chúng sanh đều có cùng một Thể, đó chính là luân lý đƣợc nói trong 

Phật  giáo.  Luân  lý là  nói về  quan hệ,  Nho  gia  chẳng giảng  cao  nhƣ  vậy,  chỉ  có  Phật 

pháp nói toàn thể vũ trụ và chính mình là một Thể. Lão Tử cũng có nói, nhƣng chẳng 

nói kỹ. Lão Tử chỉ nói:  “Thiên địa dữ ngã đồng căn, vạn vật dữ ngã nhất thể” (trời đất 

và ta có cùng một cội rễ, vạn vật và ta cùng một Thể), chẳng nói cặn kẽ hơn. Đức Phật 

nói tỉ mỉ hơn, thấu triệt hơn, tại sao lại là một Thể, tại sao có cùng một cội rễ, tất cả 

đều nói cho quý vị biết. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              233/21 

Câu kế tiếp [cho biết] mỗi một nguyện, nói thật ra, mỗi một nguyện, mỗi một hạnh, 

mỗi một sự, mỗi một quả báo  “giai thị A Di Đà Phật bổn diệu minh tâm chi hiển hiện” 

(đều do bổn diệu minh tâm của A Di Đà Phật hiển hiện), do tâm của A Di Đà Phật 

hiện, mà cũng do tâm của chính chúng ta hiện. Nếu tâm chúng ta không hiện, tâm A Di 

Đà Phật cũng chẳng hiện, cùng một đạo lý!  “Nhất nhất sự tướng, giai thị thanh tịnh 

 cú”  (mỗi một sự tƣớng đều là câu thanh tịnh), câu thanh tịnh là  “giai thị chân thật trí 

 huệ vô vi Pháp Thân” (đều là Pháp Thân chân thật trí huệ vô vi).  “Chân thật trí huệ”  

là trí huệ Bát Nhã sẵn có trong tự tánh, giống nhƣ Huệ Năng đại sƣ lúc minh tâm kiến 

tánh đã nói ra cảnh giới của Ngài, chỉ dùng hai mƣơi chữ:  “Hà kỳ tự tánh bổn tự thanh 

 tịnh,  bổn  bất  sanh  diệt” (nào  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  thanh  tịnh,  vốn  chẳng  sanh  diệt), 

chẳng có sanh diệt, “bổn tự cụ túc” (vốn tự đầy đủ), trong đó có câu này, đầy đủ gì? 

Đầy đủ trí huệ, đầy đủ đức năng, đầy đủ tƣớng hảo, vốn sẵn đầy đủ. Câu thứ tƣ là  “bổn 

 vô động dao” (vốn chẳng dao động), đó là tự tánh vốn định. Câu cuối cùng là  “năng 

 sanh  vạn  pháp” (có  thể  sanh  vạn  pháp).  Do  đó,  hết  thảy  vạn  pháp  đƣợc  sanh  bởi  tự 

tánh,  đều  do  tự  tánh  hiện  ra.  Tự  tánh  là  bản  thể  của  hết  thảy  vạn  pháp,  hết  thảy  đều 

sanh ra từ đó. Trong kinh Lăng Nghiêm, đức Phật đã dùng biển cả làm tỷ dụ. Biển cả 

ví nhƣ tự tánh, bọt nƣớc trong biển cả ví nhƣ chúng sanh. Từng bọt nƣớc trồi trên mặt 

biển  ngỡ  mình  là  độc  lập,  chẳng  biết  [đến  biển  cả].  Lúc  bọt  nƣớc  vỡ  tan,  mới  biết 

[chính mình và] biển cả vốn là một. Đức Phật dùng tỷ dụ này nhằm bảo chúng ta: Tất 

cả hết thảy chúng sanh và chính mình có cùng  một Thể. Do vậy, thƣơng chúng sanh 

chính  là  thƣơng  mình,  quan  tâm  chúng  sanh  chính  là  quan  tâm  chính  mình,  giúp  đỡ 

chúng sanh chính là giúp đỡ chính mình, tự và tha chẳng hai. Quý vị phải làm nhƣ vậy 

thì mới  minh tâm kiến tánh, mới có thể hiểu chân tƣớng sự thật. Chúng tôi chỉ nói ý 

nghĩa tổng quát của bốn câu này tới đây thôi. Tiếp theo đây sẽ nói về bốn mƣơi tám 

nguyện. [Theo cách Khoa Phán, bốn mƣơi tám nguyện] đƣợc gọi Biệt Đề, còn gọi là 

 “tế mục”  (các đề mục vi tế). Trong phần này có bốn mƣơi tám điều. Nguyện thứ nhất 

là: 



 (Kinh)  Vô hữu địa ngục, ngạ quỷ, cầm thú, quyên phi nhuyễn động chi loại. 

(經) 無 有 地 獄、餓 鬼、禽 獸、蜎 飛 蠕 動 之 類。 

 (Chánh kinh: Chẳng có địa ngục, ngạ quỷ, cầm thú, các loài ngọ nguậy, bay lượn, 

 bò trườn).  

 

Đây là nguyện  “cõi nước không có ác đạo”.  Chúng ta thấy kinh Hoa Nghiêm có 

hai  phẩm,  một  phẩm  là  Hoa  Tạng  Thế  Giới  Phẩm  giảng  về  vũ  trụ,  nói  rõ  [đặc  điểm 

của] thế giới này trong vũ trụ, nay chúng ta gọi [thế giới] là tinh cầu, [trong không gian 

có] vô lƣợng vô biên hệ tinh cầu. Phẩm thứ nhì là Thế Giới Thành Tựu Phẩm, cho biết 

những thế giới ấy từ đâu mà có. Trƣớc hết, bảo quý vị hãy nhìn, sau đó giảng giải cho 

quý vị biết vũ trụ do đâu mà có. Từ vũ trụ, quý vị phát hiện: Trong phần lớn các thế 

giới đều có lục đạo luân hồi. Có thế giới nào chẳng có lục đạo hay không? Có chứ! Số 

lƣợng cũng khá nhiều, các thế giới chẳng có lục đạo đều là thế giới thanh tịnh, trong 

các thế giới đó, chẳng có kẻ tạo ác. Có một số thế giới giống hệt thế giới Cực Lạc, chỉ 

có cõi Thật Báo, chẳng có mƣời pháp giới, chúng ta có thể gọi chúng là thuần tịnh độ. 

Thế giới Cực Lạc rất kỳ lạ, rất đặc biệt, là thuần tịnh độ, nhƣng trong đó có ngƣời và 

trời; trong mƣời pháp giới, chẳng có ba ác đạo. Nói cách khác, trong mƣời pháp giới, 

thế  giới  Cực  Lạc  chẳng  có  ba  cõi  ác,  bảy  cõi  còn  lại  đều  có.  Tuy  có  bảy  pháp  giới, 

nhƣng thế giới Cực Lạc là cõi thuần tịnh, rất chẳng thể nghĩ bàn. Đây là điểm đặc biệt 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              234/21 

của  thế  giới  Cực  Lạc,  khác  hẳn  những  cõi  Phật  khác,  đó  cũng  là  nguyên  nhân  khiến 

cho hết thảy chƣ Phật đều tán thán. Chúng ta biết ba đƣờng ác do đâu mà có, chúng ta 

phải hiểu việc này, chẳng có nhân thì sẽ chẳng có quả, chúng ta phải hiểu nhƣ thế. 

Chúng ta coi đoạn kế tiếp [trong lời Chú Giải],  “hạ minh, ngã thử Phật sát trung, 

 vô hữu địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh” (Ðoạn kế tiếp nói rõ: Trong nƣớc của tôi chẳng có 

ba ác đạo địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh). Tiếp đó là một đoạn ghi chú về súc sanh,  “kinh 

 trung  thường  dĩ  cầm  thú  quyên  phi  nhuyễn  động  chi  loại  biểu  súc  sanh  đạo” (trong 

kinh  thƣờng  dùng  “cầm  thú,  các loài  ngọ  nguậy,  bay  lƣợn,  bò  trƣờn” để  biểu  thị súc 

sanh).  Hôm  nay,  ở  đây,  chúng  tôi  nói  rõ  hơn,  ba  ác  đạo  ấy  do  đâu  mà  có.  Hãy  nhớ 

trong  kinh  đã  có  một  câu  giảng  rõ  cƣơng  lãnh  và  nguyên  tắc  chung,  tuyệt  đối  đừng 

quên câu ấy:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng”.  Hiện nay, các nhà khoa học đã 

thừa nhận hết  thảy  các  pháp  sanh  từ  tâm  tƣởng.  Nói  cách khác,  tam  ác  đạo  do  chính 

chúng ta suy tƣởng ra. Quý vị “tƣởng” thì nó sẽ biến đổi, cảnh giới bèn thay đổi. Địa 

ngục do đâu mà có? Địa ngục sanh từ tâm sân khuể, đố kỵ. Đƣơng nhiên có rất nhiều 

nguyên  nhân,  nhƣng  trong  vô  lƣợng  nhân  duyên,  chắc  chắn  phải  có  một  nhân  duyên 

chánh yếu, đức Phật đã chỉ ra nhân duyên chánh yếu ấy, đó là sân khuể, đố kỵ. Từ tâm 

sân  khuể,  đố  kỵ,  sẽ  dẫn  tới  rất  nhiều  hành  vi,  hành  động  bất  thiện,  thậm  chí  dẫn  tới 

chiến tranh, độc hại, tội nghiệp rất nặng! 

Trong Phật pháp, kinh điển thƣờng nói nghiệp nhân của địa ngục là Ngũ Nghịch, 

Thập Ác. Trong tội Ngũ Nghịch, thứ nhất là  “giết cha” , thứ nhì là  “giết mẹ” . Ân đức 

của cha mẹ quá lớn, cha mẹ sanh ra quý vị, nuôi dƣỡng quý vị, mà quý vị không biết 

hiếu thuận, chẳng biết báo ân! Nếu quý vị giết hại cha mẹ, chắc chắn sẽ đọa địa ngục. 

Thứ ba là  “giết A La Hán” . Nói thật ra, A La Hán ở đâu quý vị chẳng tìm thấy. A La 

Hán tiêu biểu gì? Tiêu biểu thầy. Vì nói thật ra, A La Hán, Bồ Tát, Phật đều là thầy, 

các Ngài đến thế gian này để giáo hóa chúng sanh, làm công việc giáo học. Nếu quý vị 

giết một vị thầy tốt thì cũng nhƣ quý vị giết A La Hán, tội ấy sẽ đọa địa ngục. Thứ tƣ là 

 “làm cho thân Phật chảy máu”.  Trí huệ và phƣớc báo của Phật đều viên mãn, nên có 

kẻ nào muốn giết Phật cũng chẳng thể giết đƣợc, đức Phật có thần hộ pháp theo hộ trì. 

Đây là nói đến chuyện Đề Bà Đạt Đa muốn giết hại Thích Ca Mâu Ni Phật. Ông ta biết 

đức Phật mỗi ngày đi khất thực thƣờng đi ngang một sƣờn núi, phải đi dƣới sƣờn núi, 

nên  núp trên núi và đặt  sẵn  một tảng  đá  lớn, toan tính lúc đức  Phật đi  ngang,  sẽ  đẩy 

tảng  đá  xuống  đè  chết  đức  Phật,  có  câu  chuyện  nhƣ  vậy.  Nhƣng  lúc  ông  ta  đẩy  đá 

xuống, thần hộ pháp là Vi Đà Bồ Tát dùng chày Kim Cang đỡ tảng đá ấy, đánh tan nó, 

một mảnh vụn rơi trúng chân đức Phật khiến cho chân Ngài chảy máu. Có chuyện nhƣ 

vậy, nên gọi là  “làm cho thân Phật chảy máu” , tức là làm cho Ngài bị thƣơng. Đối với 

tội  này,  đức  Phật  là  đại  thánh  nhân,  Ngài  đến  thế  gian  hòng  cứu  vớt  hết  thảy  chúng 

sanh, cho nên kết tội (luận tội) này chẳng phải là đức Phật luận tội. Đức Phật đại từ đại 

bi, dẫu quý vị thật sự có thể giết Ngài, đức Phật cũng chẳng trách quý vị. Tội này tính 

từ  chỗ  nào?  Tính  từ  chỗ  chúng  sanh.  Vì  quý  vị  tạo  tội  ấy  mà  chúng  sanh  chẳng  thể 

nghe Phật pháp. Tội lỗi ấy nặng lắm! Quý vị đoạn dứt Pháp Thân huệ mạng của chúng 

sanh [nên mắc đại tội], chứ quý vị chẳng tạo tội với Phật. Vì thế, nói thật ra, Phật, Bồ 

Tát, A La Hán đều đại từ đại bi, dù quý vị có giết hại các Ngài, các Ngài vẫn chẳng 

trách quý vị, chẳng oán hận mảy may, thật đấy! Vậy thì tại sao [kết tội nặng nhƣ vậy]? 

Luận tội là luận theo phía chúng sanh, quý vị khiến cho chúng sanh bị mất một vị thầy 

giỏi, chẳng thể nghe Phật pháp, luận tội từ chỗ này. Do đó, tội này nặng lắm. Quý vị 

cũng  chẳng  thể  thay  thế  Phật,  Bồ  Tát  giáo  hóa  chúng  sanh,  [nên  đã]  đoạn  dứt  Pháp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              235/21 

Thân huệ mạng của chúng sanh. Vì thế, chúng ta phải hiểu nguyên nhân của tội này, đó 

là tội đọa địa ngục. 

Tội thứ năm là  “phá hòa hợp Tăng” , tức là phá hoại Tăng đoàn. Tăng đoàn ở đây 

phải là Tăng đoàn hòa hợp. Tăng đoàn hòa hợp là Tăng đoàn thật sự trì giới, y giáo tu 

hành, chẳng phải là những đạo tràng thông thƣờng. Trong tội này còn bao gồm điều gì? 

Pháp sƣ giảng kinh, pháp sƣ dạy học, giảng kinh, trong Tăng đoàn hòa hợp nhất định là 

có  pháp  sƣ  giảng  kinh.  Nếu  không,  chẳng  thể  nào  có  Tăng  đoàn  hòa  hợp  đƣợc!  Hòa 

hợp phải nhờ giáo dục, chắc chắn là Tăng đoàn ấy phải có giáo học. Vì vậy, chúng ta 

phải biết Phật pháp kể từ lúc đức Phật Thích Ca khởi đầu luôn luôn là giáo dục. Thuở 

đức Phật tại thế, đức Phật dạy học mỗi ngày. Lúc đó, hết thảy các nghi thức tôn giáo 

nhƣ hiện thời đều chẳng có, ngay cả công khóa sáng tối cũng chẳng có. Do vậy, ngƣời 

xƣa có câu  “sư phụ dẫn vào cửa, tu hành do cá nhân” . Quý vị nghe giảng, nghe giảng 

xong  đã  hiểu  rõ,  bèn  áp  dụng  những  đạo  lý  và  phƣơng  pháp  ấy  vào  đời  sống  hằng 

ngày, thực hiện trong đời sống, trong việc làm, trong sự đãi ngƣời, tiếp vật; đó là Phật 

pháp,  chúng ta  chớ nên không biết việc này.  Hơn  nữa, suốt  một đời,  đức  Phật  chẳng 

dựng đạo tràng, Ngài chẳng có chùa miếu, sống cuộc đời du mục, đêm nghỉ ngơi nơi 

đâu? Ngài nghỉ dƣới gốc cây, mỗi ngày ăn một bữa, đêm nghỉ dƣới gốc cây. Đức Phật 

quy định, mỗi gốc cây chỉ có thể trú một đêm, hôm sau phải đến cội cây khác. Tại sao? 

Sợ quý vị khởi tâm tham: Cội cây này tốt lắm, rất lớn, tàng cây che rộng, tốt lắm! Mỗi 

đêm tôi đều ở dƣới gốc cây này, khởi tâm tham! Do vậy, quy định chỉ ở tạm nơi đó 

một đêm, hôm sau phải đổi sang cội cây  khác. Cả đời Ngài sống nhƣ ngƣời du mục, 

chẳng để cho quý vị khởi lên một mảy tâm tham, xả hết sạch, tài sản cả đời chỉ là ba y, 

một bát, nêu gƣơng cho chúng ta thấy. Từ lúc mƣời chín tuổi bèn sống cuộc đời nhƣ 

vậy, đến bảy mƣơi chín tuổi viên tịch, Ngài cũng viên tịch trong rừng cây, chẳng phải 

ở  trong  nhà,  buông  xuống  triệt  để,  làm  gƣơng  cho  hàng  hậu  học.  Tóm  lại,  tội  Ngũ 

Nghịch là tội rất nặng, phải đọa địa ngục A Tỳ. 

Tội Thập Ác gồm sát sanh, trộm cắp, tà dâm, nói dối, nói đôi chiều, nói thêu dệt, 

nói lời thô lỗ, cộng thêm tham, sân, si, đó là Thập Ác. Ngũ Nghịch, Thập Ác là tội đọa 

địa ngục. Do vậy, có thể biết Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới chẳng có những kẻ đó, nên 

cõi ấy chẳng có địa ngục. Nói cách khác, quý vị tu hành trong hoàn cảnh đó, thấy toàn 

là Bồ Tát, chƣ Phật Nhƣ Lai. Quý vị chẳng tìm thấy một kẻ ác nào trong thế giới đó. Vì 

chẳng có duyên, tuy gốc rễ tham, sân, si còn chƣa dứt, mang theo nghiệp, [tức là] đới 

nghiệp vãng sanh, nhƣng trong thế giới Cực Lạc chẳng có duyên ấy. Những gì quý vị 

thấy đều là vừa lòng thỏa ý, chẳng có gì chọc quý vị nổi giận. Ở đó, đúng là “ai cũng là 

ngƣời tốt, chuyện gì cũng là chuyện tốt”, làm sao quý vị nổi giận cho đƣợc? Vì vậy, 

[Cực Lạc] chẳng có duyên địa ngục, mà cũng chẳng có nhân địa ngục. Quý vị sống nơi 

đó lâu ngày, dần dần tham, sân, si đều đoạn dứt. Đây là nói về địa ngục, địa ngục khổ 

lắm, trong phần sau sẽ nói kỹ hơn. 

Thứ nhì là ngạ quỷ, ngạ quỷ cũng rất khổ, nhân của ngạ quỷ là gì? Là tham lam. 

Do vậy, tâm tham là ngạ quỷ đạo. Tham ngũ dục, lục trần, tham tài, tham danh, tham 

sắc. Nói thật ra, ngƣời học Phật hiện thời dẫu học Phật vẫn có thể đọa làm ngạ quỷ, có 

thể đọa địa ngục, tại sao vậy? Sức tham, sân, si quá mạnh, tập khí phiền não quá nặng. 

Học Phật rồi mà vẫn không chịu nhƣờng nhịn kẻ khác, chẳng thể nhƣờng nhịn! Thắp 

hƣơng phải thắp cây hƣơng đầu tiên, nếu thắp cây thứ nhì, họ sẽ nổi giận, sẽ chửi rủa 

kẻ khác. Đó là nguyên nhân khiến cho ngƣời học Phật cũng đọa địa ngục, vì có đố kỵ 

chƣớng ngại, chúng ta thấy những điều này [đƣợc chép] trong kinh điển. Kinh Di Lặc 

Sở  Vấn  vừa  mở  đầu  liền  kể  chuyện  hai  vị  tỳ-kheo,  xuất  gia  giảng  kinh,  thuyết  pháp, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              236/21 

pháp duyên rất thịnh, thính chúng rất hoan hỷ. Hai vị tỳ-kheo khác thấy hai vị ấy pháp 

duyên  quá  tốt  đẹp  bèn  khởi  tâm  đố  kỵ,  tìm  mọi  cách  để  phá  hoại,  loan  tin  đồn,  bịa 

chuyện  trong  thính  chúng.  Họ  nói  hai  vị  pháp  sƣ  ấy  giảng  kinh  rất  hay,  có  khẩu  tài, 

nhƣng hành vi chẳng tốt, phá giới, tạo tội nghiệp. Sau khi thính chúng nghe tin đồn này 

bèn mất lòng tin đối với hai vị pháp sƣ giảng kinh. Vì lẽ đó, hội giảng kinh phải giải 

tán. Hai vị tỳ-kheo phá hoại đạo tràng, phá hoại sự giảng kinh của ngƣời khác chết đi, 

đọa địa ngục A Tỳ. Sau một thời gian rất dài chịu tội trong địa ngục, thọ hết tội ở địa 

ngục xong,  thoát  ra, hình  nhƣ  là năm  ngƣời  đó sanh trong  nhân  gian.  Kinh gọi  họ là 

Ngũ Phiến Đề La, tức là năm gã cu-li, năm ngƣời làm nghề khiêng kiệu, khiêng kiệu 

cho một phụ nữ giàu có. Nguyên nhân là gì? Do lúc trƣớc có một vị cƣ sĩ hộ trì đạo 

tràng, vì năm ngƣời ấy phá hoại đạo tràng, nên [sau khi thọ tội xong], đời này sanh làm 

ngƣời, phải làm kẻ khiêng kiệu để hầu hạ ngƣời [hộ trì đạo tràng] ấy. Nghiệp nhân quả 

báo tơ hào chẳng sai. Vì lẽ đó, thiện nhân tạo thiện quả, ác nhân tạo ác báo, chẳng phải 

là  không  báo,  mà  là  chƣa  đến  lúc.  Hễ  đã  tới  lúc,  hết  thảy  đều  phải  chịu  báo!  Trong 

phần sau, [sách Chú Giải] còn có một đoạn văn dài giảng kỹ hơn về ngạ quỷ đạo. Đây 

là chuyện rất phiền phức. 

  “Súc sanh đạo”  là ngu si; ngu si là chẳng thể phân biệt giả, thật, tà, chánh, đúng, 

sai, thiện, ác, nay chúng ta nói là “quan niệm về giá trị sai lầm”, tạo thành sự đọa lạc. 

Chúng  ta  đọc  sách  Mạnh  Tử,  [sẽ  thấy]  quan  niệm  về  giá  trị  của  Mạnh  Tử  là  nhân 

nghĩa,  quan  niệm  về  giá  trị  của  Lƣơng  Huệ  Vƣơng  là  danh  lợi.  Nhƣng  Lƣơng  Huệ 

Vƣơng cũng rất thông minh, tiếp nhận sự dạy bảo của Mạnh Tử, thâu liễm trở lại, rất 

đáng quý! Con ngƣời rốt cuộc còn có thiện căn, chỉ cần có ngƣời hiểu rõ sự việc chỉ 

điểm cho họ, họ có thể quay lại, trở thành một ngƣời tốt, chớ nên không biết điều này. 

Ngƣời xƣa nói rất hay, Phật pháp cũng nói giống nhƣ vậy,  “thân người khó có, Phật 

 pháp khó được nghe”.  Trong lục đạo, nói thật ra, con ngƣời tuy không cao quý, nhƣng 

dễ giác ngộ, đáng quý ở chỗ này! Cõi trời tốt hơn cõi ngƣời, do phƣớc báo lớn nên [họ 

chỉ biết] hƣởng phƣớc, chẳng biết tu hành. Vì lẽ đó, Phật, Bồ Tát hoằng pháp trên cõi 

trời chẳng có hiệu quả lớn cho mấy, chỉ gieo một chút thiện căn cho họ mà thôi. Tại 

sao vậy? Cõi trời chẳng khổ, chỉ có sung sƣớng, [vậy thì] tôi học Phật để làm gì? Do 

đó, Phật pháp có nói  “giàu sang khó học đạo” , họ chẳng dễ tiếp nhận. Tam ác đạo ví 

nhƣ kẻ bần cùng, ba bữa ăn còn chƣa no, lấy đâu ra thời gian theo quý vị học đạo? Do 

vậy, nghèo hèn học đạo cũng khó. Cõi ngƣời ở chính giữa, đƣợc coi là  “tiểu khang” , 

chẳng giàu mà cũng chẳng nghèo, cuộc sống cũng tàm tạm, ngƣời nhƣ vậy rất dễ tiếp 

xúc  [Phật  pháp].  Vì  lẽ  đó,  Phật,  Bồ  Tát  tu  hành  chứng  quả  đều  ở  trong  cõi  ngƣời. 

Chúng ta cũng biết Phật, Bồ Tát giảng kinh, dạy học, chẳng bao giờ thị hiện tu hành 

chứng quả trên cõi trời, chẳng có, mà cũng chẳng thị hiện trong ba cõi ác. Do vậy, có 

thể biết thân ngƣời đáng quý, thân ngƣời khó đƣợc, điều đáng quý là con ngƣời dễ giác 

ngộ, xác thực là con ngƣời có thể dạy bảo, chỉ cần có hoàn cảnh thuận lợi. Chúng tôi 

cảm  thấy  toàn  thể  thế  giới  ngày  nay  tuy  là  xã  hội  động  loạn,  nhƣng  chẳng  phải  là 

không cứu đƣợc. Nếu là trong quá khứ, [trông thấy] cả thế giới động loạn nhƣ hiện tại, 

chúng tôi cảm thấy rất bi thƣơng, tại sao? [Vì lúc ấy, chúng tôi nghĩ] đúng là ngày tàn 

của thế giới, ai có thể cứu vớt thế giới này? 

Tại sao hiện thời chúng tôi có cách nhìn khác với lúc trƣớc? Ngày nay, khoa học 

kỹ thuật phát triển, công cụ tốt nhất là truyền hình, truyền thông đại chúng. Nếu trong 

hệ  thống  truyền  thông,  thật sự  có những vị  chánh  nhân  quân  tử,  giảng luân lý, giảng 

đạo đức, giảng nhân quả, giảng những giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, ngày nào cũng 

giảng,  vừa  mở  truyền  hình  là  quý  vị  có  thể  nghe  đƣợc,  có  thể  tiếp  nhận,  tôi  tin  là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              237/21 

khoảng  một  năm,  trật  tự  trong  toàn  thể  thế  giới  sẽ  đƣợc  khôi  phục,  trở  thành  bình 

thƣờng. Chẳng thể không dạy học! Công cụ dạy học hiện thời quá tốt, có thể đem sự 

giáo học đến tận nhà quý vị, chẳng cần ra khỏi cửa, quý vị ở nhà cũng học đƣợc. Thế 

nhƣng, công cụ tốt nhƣ vậy phải có ngƣời biết dùng. Nếu chẳng biết dùng, các công cụ 

ấy sẽ giống nhƣ nƣớc, có thể nâng thuyền, mà cũng có thể lật thuyền. Nó có thể cứu 

quý vị, mà cũng có thể hủy diệt quý vị. Tôi nhớ có lần tôi ở nhà giáo sƣ Phƣơng Đông 

Mỹ, nhằm đúng hôm đó có ba vị quan chức của bộ Giáo Dục Đài Loan đến nhà thầy 

Phƣơng  thỉnh  giáo:  “Làm  thế  nào  để  có  thể  phục  hƣng  văn  hóa  truyền  thống  Trung 

Quốc?”  Họ  đặt  ra  câu  hỏi  ấy,  lúc  đó,  tôi  cũng  có  mặt.  Sau  khi  họ  nêu  câu  hỏi,  thầy 

Phƣơng hết sức nghiêm túc, lặng thinh suốt năm, sáu phút, trầm mặc hết năm, sáu phút 

rồi thầy mới trả lời: “Có”. Họ hỏi: “Phƣơng pháp gì?” Thầy trả lời, điều thứ nhất là lúc 

bấy giờ Đài Loan có ba đài truyền hình, thầy nói phải đóng cửa ba đài truyền hình ấy. 

Còn  khoảng  hai,  ba  chục  đài  truyền  thanh,  đài  vô  tuyến  truyền  thanh  chẳng  có  hình 

ảnh, cũng phải đóng cửa. Cuối cùng là phải đóng cửa tất cả những báo chí, tạp chí hiện 

đang lƣu hành lúc đó. Họ nghe xong bèn đáp: “Thƣa thầy, những biện pháp ấy chẳng 

thể nào thực hiện đƣợc!” Thầy nói: “Những thứ này hằng ngày đều đang phá hoại văn 

hóa  truyền  thống  Trung  Quốc.  Chỉ  cần  chúng  tồn  tại,  quý  vị  làm  sao  có  thể  nói  đến 

chuyện  phục  hƣng cho đƣợc?”  Lời  ấy  đúng quá,  chẳng  sai!  Quý vị  thấy  truyền hình, 

thuở  ấy  còn  chƣa  có  mạng  Internet,  mạng  Internet  hiện  thời  còn  lợi  hại  hơn  truyền 

hình.  Hết  thảy  truyền  thanh,  điện  ảnh,  tạp  chí,  báo  chí  đều  dạy  con  ngƣời  những  gì? 

Đều dạy quý vị giết, trộm, dâm, dối. Đó chính là điềm báo ngày tàn của thế giới, ở 

ngay trƣớc mắt, quý vị há có nên chẳng biết hay sao? 

Do vậy, thầy nói: “Truyền hình là một công cụ rất tốt. Nếu có thể dùng nó trong 

giáo dục, khôi phục truyền thống luân lý đạo đức cổ truyền, quốc gia sẽ đƣợc cứu vãn, 

thế giới sẽ đƣợc cứu vãn”. Tôi tin họ cũng chẳng dám đăng báo lời thầy đã nói hôm đó, 

chỉ  nghe  qua  rồi  thôi,  đúng  là  nhƣ  vậy.  Thời  gian  tôi  theo  thầy  học  rất  dài.  Đối  với 

truyền  hình,  thầy  nhắc  nhở  nhiều  lần:  “Truyền  hình  là  công  cụ  rất  tốt,  phải  ghi  nhớ. 

Nếu  có  duyên  thì  phải  lợi  dụng  nó”.  Lúc  đó,  tôi  nghe  vậy,  chẳng  dám  tƣởng  tƣợng. 

Chuyện này đòi hỏi tiền vốn quá cao, chi phí [phát hình] tính theo từng giây, làm sao 

chúng tôi chịu đƣợc? Do vậy, đời này toàn do Phật, Bồ Tát gia trì, chúng tôi có nằm 

mơ cũng không tƣởng đƣợc, chẳng dám nghĩ tới. Chúng tôi dạy học cả đời, dạy hằng 

ngày  chẳng  gián  đoạn  suốt  năm  mƣơi  hai  năm.  Chúng  tôi  đã  dùng  mạng  Internet 

khoảng mƣời mấy năm, đại khái khoảng mƣời lăm năm. Đã dùng [truyền hình] vệ tinh 

tám  năm  rồi,  bắt  đầu  dùng  vệ  tinh  từ  Tết  Nguyên  Đán  năm  2003,  quả  thật  có  ảnh 

hƣởng rất lớn, toàn thế giới đều có thể thâu hình. Do đó, đối với chuyện này, tôi có 

khái niệm  rất  sâu:  Nếu  quốc gia biết vận dụng  luân  lý,  đạo đức,  vận  dụng giáo huấn 

của cổ thánh tiên hiền khiến cho lòng ngƣời đoan chánh, chỉ cần mời năm mƣơi giáo 

sƣ là đủ rồi. Mỗi ngày giảng giải giáo huấn của cổ thánh tiên hiền. Năm mƣơi vị giáo 

sƣ dùng chƣơng trình dạy học từ xa (telecourses), dùng phƣơng pháp ấy. Phát hình mỗi 

ngày hai mƣơi bốn giờ chẳng gián đoạn. Quý vị có một đài truyền hình là đài giáo dục 

xã hội, dùng đài truyền hình phát hình hai mƣơi bốn giờ không gián đoạn, chẳng nhận 

học  phí,  quốc  gia  có  thể  thực  hiện.  Sau  khi  đài  này  xuất  hiện,  tôi  tin  là  những  đài 

truyền hình khác sẽ chẳng có ai coi nữa. Vì sao hiện thời có ngƣời coi? Vì họ chẳng có 

những tiết mục nào khác để coi. Nếu có một đài truyền hình có nội dung tốt đẹp nhƣ 

vậy, họ sẽ không coi đài khác. Chính chúng tôi cũng biết, tôi giảng kinh dùng truyền 

hình vệ tinh, trong vòng tám năm nay, có rất nhiều đồng tu nói với tôi, họ chỉ coi đài 

giảng kinh này, không coi những chƣơng trình truyền hình khác nữa. Thậm chí có một 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              238/21 

nhà từ già tới trẻ đều coi chƣơng trình này, đều thích coi đài này. Do đó, có thể thấy 

bản  tánh  của  con  ngƣời  là  hiếu  thiện  (ham  chuộng  điều  lành),  ngƣời  hiếu  thiện  cũng 

còn rất nhiều. Tại sao không làm nhƣ vậy? Chúng ta có thể quay trở lại, cả nhà đích 

thực có hạnh phúc mỹ mãn, xã hội an định hài hòa, rất nhiều xung đột trên thế giới đều 

có thể hóa giải, trên địa cầu cũng sẽ chẳng có nhiều tai nạn nhƣ hiện tại. Đây là điều 

mọi ngƣời đều mong mỏi, đã có phƣơng pháp để có thể đạt đƣợc, cớ sao không làm? 

Do chúng ta đã biết nghiệp nhân của địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, nếu chúng ta có thể 

tiêu  trừ  những  nghiệp  nhân  ấy  thì  trong  thế  gian  này  sẽ  không  còn  ba  đƣờng  ác  địa 

ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Ba đƣờng ác là do tâm hạnh bất thiện của chúng ta biến hiện, 

duy thức sở biến. Đức Phật nói rất đơn giản, do tham, sân, si biến ra, tâm tham biến ra 

ngạ quỷ, tâm sân hận biến ra địa ngục, ngu si biến ra súc sanh. 

Giáo học là một việc rất vui sƣớng. Nếu chẳng thật sự vui sƣớng, há Thích Ca Mâu 

Ni Phật còn làm việc ngớ ngẩn này ƣ? Ngài thông minh nhƣ vậy, [không lẽ lại làm việc 

ngớ ngẩn sao]. Nói thật ra, Khổng lão phu tử hơi khác đức Phật Thích Ca. Khổng Tử 

còn  muốn  tìm  một,  hai  chức  quan  để  phô  trƣơng  tài  năng,  nhƣng  Ngài  đúng  là  một 

ngƣời có đạo đức, tuyệt đối chẳng dùng thủ đoạn phi pháp, chu du các nƣớc suốt mƣời 

mấy năm chẳng ai dám dùng Ngài, thời đó là thời loạn mà! Đến lúc sáu mƣơi tám tuổi, 

đã già rồi, thôi đi, Ngài mới buông bỏ ý niệm ấy, trở về quê dạy học. Lão nhân gia mất 

lúc bảy mƣơi ba tuổi, trên thực tế, chỉ dạy học năm năm, từ sáu mƣơi tám tuổi dạy tới 

lúc  bảy  mƣơi  ba  tuổi.  Năm  năm  dạy  học  có  ảnh  hƣởng  đối  với  Trung  Quốc,  đối  với 

toàn thế giới to lớn ngần ấy, quý vị thấy sự nghiệp ấy có ý nghĩa nhƣ vậy. Thích Ca 

Mâu Ni Phật biết [lợi ích của sự giáo dục], nên sau khi giác ngộ, Ngài không làm  gì 

khác, chuyên tâm dạy học, dạy suốt bốn mƣơi chín năm, vui sƣớng ấy vô cùng. Đức 

Phật Thích Ca có địa vị, ngôi vua đang đợi Ngài, nhƣng Ngài từ bỏ, chẳng làm! Làm 

vua, dẫu cai trị tốt đẹp cách mấy đi nữa, cũng chỉ giới hạn trong một nƣớc nhỏ bé. Quý 

vị đi dạy học, có bao nhiêu ngƣời đƣợc lợi ích! Sự giáo học của Ngài chẳng phân chia 

quốc tịch, chẳng phân chia chủng tộc, cũng chẳng phân chia tôn giáo, tín ngƣỡng. Chỉ 

cần  quý vị  chịu  đến  học,  Ngài  liền  dạy,  đúng  là   “người  đến  không  từ  chối,  người  đi 

 không lưu giữ” ,    dạy suốt cả đời, ảnh hƣởng toàn thế giới. Hiện nay, trên thế giới thông 

thƣờng là nói tới tôn giáo, mọi ngƣời bèn nói tới Phật giáo. Tôi nghe nói trên toàn thế 

giới, ngƣời tin theo Phật giáo ƣớc chừng sáu, bảy trăm triệu ngƣời, có ảnh hƣởng lớn 

nhƣ vậy. Tôi cũng đi theo con đƣờng này, do thầy tôi khuyên. Năm xƣa, lúc tôi mới bắt 

đầu học Phật, do thầy Phƣơng Đông Mỹ giới thiệu, tôi bƣớc vào ngƣỡng cửa Phật giáo, 

nhận thức Phật giáo. Chƣơng Gia đại sƣ đã giúp tôi đặt vững cơ sở học Phật. Tôi học 

theo Ngài ba năm, Ngài mất lúc sáu mƣơi tám tuổi. Khi tôi bắt đầu theo học, Ngài đã 

sáu mƣơi lăm tuổi. Ngài khuyên tôi xuất gia, dạy tôi học theo Thích Ca Mâu Ni Phật. 

Đời này tôi chẳng cô phụ Ngài, làm một ngƣời học trò ngoan của Ngài. 

 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  suốt  đời  dạy  học;  tôi  cũng  đi  theo  con  đường  ấy, 

sống cuộc đời rày nay mai đó, chẳng ở nhất định một chỗ nào. Chỗ nào có duyên 

bèn tới đó. Nhưng tôi muốn giúp đỡ một số người trẻ tuổi có chí học tập, vì trong 

xã  hội  hiện  thời,  không  chỉ  là  đạo  Nho,  đạo  Phật,  đạo  Lão  thiếu  nhân  tài,  mà 

những tôn giáo khác cũng không ngoại lệ. Tôi thấy chuyện này rất nhiều, nhân tài 

rất quan trọng. Làm thế nào để vun bồi nhân tài? Trong các buổi giảng kinh, tôi 

đã nêu ra các phương pháp ấy. Thật sự nương theo phương pháp của cổ nhân để 

tu học, phương pháp của cổ nhân được ghi trong tám câu đầu của Tam Tự Kinh, 

đó là nguyên tắc giáo huấn thế hệ sau cao nhất do tổ tiên truyền lại. Câu đầu tiên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              239/21 

là  “nhân chi sơ, tánh bổn thiện” (con người thoạt đầu tánh vốn lành). Nếu quý vị 

muốn tiến hành giáo dục thì trước hết phải khẳng định tánh con người vốn thiện. 

Nếu quý vị học Phật, dạy người khác học Phật thì trước hết phải khẳng định hết 

thảy chúng sanh vốn là Phật. Quan niệm ấy quan trọng hơn bất cứ gì khác. Tôi 

dạy học với mục đích gì? Học Phật thì phải giúp họ thành Phật; tôi dạy văn hóa 

truyền thống của Trung Quốc là để giúp họ thành thánh nhân, được như vậy thì 

sự giáo học ấy mới có ý nghĩa; đây là khái niệm cơ bản quan trọng nhất. 

 

Câu  thứ  hai  giải  thích  vì  sao  quý  vị  phải  dạy  học:   “Tánh  tương  cận,  tập 

 tương viễn” (bản tánh của con người vốn giống nhau, tập tánh khác nhau). Nói 

theo  bản  tánh,  bản  tánh  vốn  lành,  bản  tánh  của  người  nào  cũng  giống  nhau, 

nhưng tập tánh khiến cho chúng ta càng ngày càng cách xa bản tánh vốn lành ấy, 

đó  là  gì?  Chịu  ảnh  hưởng  của  hoàn  cảnh.  Hiện  tại,  hoàn  cảnh  ảnh  hưởng  con 

người nhiều nhất là truyền hình và Internet, những thứ ấy đều dạy hư con người, 

rất đáng sợ!  “Cẩu bất giáo, tánh nãi thiên” (nếu chẳng dạy, tánh sẽ biến đổi), đây 

là  lý  do  khiến cho  giáo  dục  phát  sanh.  Vì  sao  cần phải  tiến hành giáo  dục?  Nếu 

quý vị không dạy, con người trong tương lai sẽ trở thành hư hỏng hết. 

 

Dạy như thế nào?  “Giáo chi đạo, quý dĩ chuyên” (phương pháp dạy học, quý 

ở chỗ chuyên nhất). Tám câu ấy! Đối với phương pháp này, Phật giáo cũng giống 

như vậy, luôn chủ trương  “chuyên công” , tức là dồn sức vào một môn, đừng học 

nhiều thứ quá. Một  môn đã thông suốt, các môn khác cũng sẽ thông suốt. Đó là 

quan  niệm  trong  lối  giáo  dục  của  phương  Đông.  “Một môn thông suốt”   là  thông 

suốt  điều  gì?  Kiến  tánh,  khai  ngộ.  Nếu  chẳng  khai  ngộ,  chứng  tỏ  quý  vị  chưa 

thông suốt. Do vậy, dạy quý vị phương pháp, đó là giữ quy củ. Giữ quy củ chính 

là trì giới. Trì giới đã lâu, có thể trì ba, bốn năm, những người bình phàm có căn 

tánh hạng trung, trì trong vòng ba bốn năm, tâm sẽ thanh tịnh. Tôi nghĩ kẻ căn 

tánh độn hơn một chút thì bốn hay năm năm sẽ đắc tâm  thanh tịnh. Đó là đắc 

Định, đắc Định hai ba năm bèn mở mang trí huệ. Trí huệ mở mang, quý vị sẽ hiểu 

bộ kinh này, hết thảy các kinh đều thông suốt. Không chỉ thông suốt Phật pháp, 

mà hết thảy các pháp thế gian cũng đều thông suốt, quý vị thấy như vậy thì sẽ tiện 

lợi  biết  bao!  Nếu  quý  vị  không  biết  phương  pháp  này,  cứ  học  rộng  nghe  nhiều, 

học càng nhiều, chỉ học được tri thức, hiểu được rất nhiều việc, nhưng những gì 

quý vị chưa học sẽ không hiểu. Đối với những thứ của Trung Quốc, khi quý vị đã 

thật sự hiểu một thứ, đối với những thứ chưa học cũng hiểu, vừa tiếp xúc liền hiểu, 

vừa nhìn, vừa nghe, vừa tiếp xúc, quý vị liền biết hết. Đó là gì? Đó là trí huệ vốn 

có trong tự tánh của quý vị, quý vị phải lấy trí huệ trong tự tánh ra [để sử dụng]. 

Lối dạy học truyền thống của Trung Quốc và lối dạy học trong Phật pháp đều chú 

trọng phương pháp này, rất có hiệu quả, các phương pháp  khác chẳng thể sánh 

bằng. Tôi nhớ một câu nói của tiên sinh Tôn Trung Sơn, thời đó, tiên sinh đã nói: 

 “Người ngoại quốc chỉ mạnh hơn người Hoa hai chuyện, một là cơ khí, hai là khoa 

 học kỹ thuật. Ngoài hai thứ đó ra, điều gì người ngoại quốc cũng chẳng bằng Trung 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              240/21 

 Quốc” . Nói rất đúng! Đối với chánh trị và triết học thì người ngoại quốc phải học 

theo người Trung Quốc, nói chẳng sai tí nào. Hôm nay đã hết thời gian rồi, chúng 

ta học tới đây thôi! 

 Tập 196 

  

Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang hai trăm ba mƣơi mốt, hàng thứ hai, bắt đầu từ câu thứ 

hai, bắt đầu từ chữ “địa ngục “: 

 “Địa ngục, thử vi Hán ngữ” (Địa ngục là tiếng Hán), đây là tiếng Trung Quốc, 

 “Phạn ngữ vi Na Lạc Ca, Nê Lê đẳng” (tiếng Phạn là Na-lạc-ca (Naraka) hay Nê-lê 

(Nairya)  v.v...),  chữ  Đẳng  nghĩa  là  trong  tiếng  Phạn  còn  có  nhiều  danh  từ  khác 

nữa, chỉ nêu sơ lược hai thứ.  “Nhiếp Đại Thừa Luận Âm Nghĩa viết, thử dịch hữu 

 tứ nghĩa”  (sách Nhiếp Đại Thừa Luận Âm Nghĩa nói: “Dịch ra [tiếng Hán], Nê Lê 

có bốn nghĩa”), tức là nói trong tiếng Phạn, danh xưng Địa Ngục có bốn ý nghĩa. 

Thứ nhất là  “bất khả lạc” (chẳng thể vui sướng), nghĩa là nơi ấy chẳng an vui, vậy 

thì càng chẳng thể có vui sướng, chỉ có khổ, chẳng có vui, chúng ta thường nói là 

“khổ chẳng nói nổi”! 

Ý nghĩa thứ hai là  “bất khả cứu tế” (chẳng thể cứu vớt). Ngay cả Phật, Bồ Tát 

muốn  cứu  giúp  cũng  không  giúp  nổi,  tại  sao  vậy?  Do  nghiệp  lực  bất  thiện  của 

chính mình chiêu cảm mà có. Khi xưa, lúc tôi mới học Phật, cụ Châu Kính Trụ kể 

cho tôi nghe một câu chuyện, chuyện có thật. Bố vợ của cụ là ông Chương Thái 

Viêm,  thuở  ấy,  cụ  Chương  hết  sức  nổi  tiếng,  hầu  như  những  người  có  học  thức 

chẳng ai  không biết đến tên tuổi cụ. Cụ Chương là bậc thầy về Quốc Học trong 

thời đầu Dân Quốc. Có một thời gian, cụ Chương bị Đông Nhạc Đại Đế mời làm 

phán quan. Đông Nhạc đại đế là đại quỷ vương. Trung Quốc có Ngũ Nhạc, nghĩa 

là  [lãnh  thổ  Trung  Quốc]  chia  ra  năm  vùng,  mỗi  vùng  gồm  có  mấy  tỉnh.  Đông 

Nhạc  Đại  Đế  cai  quản  Thái  Sơn,  miếu  thờ  của  Ngài  ở  Thái  sơn  thuộc  tỉnh  Sơn 

Đông.  [Đại  Đế]  mời  cụ  Chương  làm  phán  quan,  phán  quan  là  chức  quan  gì? 

Giống như Bí Thư Trưởng vậy, chức vị này rất cao. Mỗi tối, có hai tên tiểu quỷ 

khiêng kiệu cho cụ đi làm, trời gần sáng thì đưa cụ về nhà. Ban ngày bận làm việc 

cõi người, ban đêm bận làm việc cõi quỷ, vô cùng khổ nhọc. Một hôm, cụ dùng 

giấy vàng để viết đơn xin nghỉ, đốt tờ giấy đó trước cửa thì đêm đó tiểu quỷ chẳng 

đến tìm cụ nữa, giống như Đông Nhạc Đại Đế chấp thuận cho cụ nghỉ phép. Cụ là 

một người thư sinh, học rất giỏi. 

Có một hôm, cụ kiến nghị với Đông Nhạc Đại Đế, cụ nghe nói hình phạt bào 

lạc (ôm cột đồng) dưới địa ngục quá tàn khốc. Hình phạt này là dùng cột sắt đốt 

cho nóng đỏ rực lên, rồi bắt tội nhân ôm cột cháy đỏ rực ấy, hình phạt như vậy đó. 

Cụ  Chương  nói:  “Như  vậy  là  quá  tàn  nhẫn,  có  thể  phế  trừ  hình  phạt  đó  hay 

không?” Đông Nhạc Đại Đế nghe xong, bảo cụ hãy đi xem thử. Vua liền sai hai 

tiểu quỷ dẫn cụ đến hiện trường (nơi đang xử phạt) để xem. Đi  một lúc lâu mới 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              241/21 

tới,  tiểu  quỷ  nói:  “Đã  tới  rồi”  và  chỉ  [nơi  đang  xử  phạt  ở]  ngay  trước  mặt,  cụ 

Chương chẳng nhìn thấy gì cả! Lúc đó, cụ Chương mới đột nhiên hiểu ra, vì cụ 

cũng là tín đồ Phật giáo, là đệ tử của Phật môn, liền biết đó là do nghiệp lực của 

tội nhân biến hiện, chẳng liên quan đến vua Diêm La. Chẳng phải vua Diêm  La 

lập  ra  hình  phạt  ấy,  cũng  chẳng  do  thần  thiết  kế,  cũng  chẳng  do  Bồ  Tát,  đều 

chẳng dính dáng gì cả, mà do nghiệp lực của người đó biến hiện, tự làm tự chịu. 

Nếu chẳng có nghiệp lực ấy, quý vị cũng chẳng nhìn thấy. Lúc đó, cụ mới hiểu sự 

việc  là  như vậy, nên gọi  là  “chẳng thể cứu” . Quý  vị  thấy  lão  cư sĩ  Chương  Thái 

Viêm có lòng từ bi, hy vọng có thể phế trừ hình phạt ấy, vừa nhìn liền biết chẳng 

thể nào phế trừ chuyện ấy, trừ phi người đó chịu hồi tâm, thật sự sám hối, sửa lỗi 

đổi mới, cảnh giới ấy mới mất đi. Nhưng người đang chịu tội do quá khổ, chẳng 

nhớ sám hối, vấn đề ở chỗ này. Ông Chương là người có thiện căn sâu dầy. 

Trong địa ngục cũng có Phật, Bồ Tát, Địa Tạng Vương thường ngự trong địa 

ngục  để  nhắc  nhở  những  hạng  người  nào?  Đối  với  những  người  gần  giác  ngộ, 

nhưng  chưa  giác  ngộ,  vừa  nhắc  nhở,  họ  liền  có  thể  thật  sự  sám  hối,  liền  có  thể 

thoát khỏi địa ngục. Nếu không phải ngay trong giây phút quyết định đó, quý vị 

có nhắc họ cũng không được, họ chẳng nghe, vì họ đang bị sự khổ bức bách, chỉ 

tập trung chú ý nỗi khổ, chịu khổ, chịu nạn, chẳng để ý người bên cạnh đang nhắc 

nhở họ. Đây là nói chư Phật, Bồ Tát độ chúng sanh, giúp đỡ chúng sanh, phải có 

duyên phận và cơ duyên nhất định. [Duyên phận là lúc] họ sắp ngộ nhưng chưa 

ngộ, lúc đó là một cơ hội, Bồ Tát có thể nắm lấy cơ hội này. Do vậy, chúng sanh 

trong địa ngục có niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ hay không? Cũng có! Khi Phật, 

Bồ Tát vừa chỉ điểm, họ liền sám hối, sửa lỗi, đổi mới, liền thoát khỏi địa ngục, địa 

ngục liền biến mất. Nếu một niệm ấy là niệm Phật [liền vãng sanh], vì sao họ biết 

niệm Phật? Trong đời quá khứ đã từng là người niệm Phật, nên trong A Lại Da 

Thức có sẵn chủng tử, khi Phật, Bồ Tát vừa nhắc nhở, họ liền niệm Phật cầu sanh 

Tịnh  Độ.  Họ  vừa  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  một  niệm  hay  mười  niệm,  chắc 

chắn được vãng sanh, thật vậy, chẳng giả! Chúng sanh trong địa ngục có thể vãng 

sanh  thế  giới  Cực  Lạc, huống  hồ  con người?  Điều quan trọng là  có  thể  quay lại 

hay  không,  có  thể  đoạn  ác  tu  thiện  hay  không,  có  thể  đoan  chánh  cái  tâm  của 

chính mình hay không, thật sự giác ngộ. Đây là ý nghĩa thứ hai. 

Ý nghĩa thứ ba là  “ám minh”  (tối tăm). Trong địa ngục chẳng thấy mặt trời, 

cũng chẳng thấy mặt trăng, cũng chẳng thấy tinh tú, mỗi ngày bầu trời đều tối om. 

Giống  như  cõi  người  chúng  ta  lúc  trời  mưa,  lúc  mưa  quá  nhiều,  mây  đen  giăng 

đầy, trong địa ngục cũng giống như vậy nhưng chẳng có nước mưa, chỉ có mây 

đen giăng kín, hoàn cảnh giống như vậy đó. Địa ngục càng nghiêm trọng thì mức 

độ tối tăm càng cao. 

Ý nghĩa thứ tư là  “địa ngục” ,   ngục là nhà tù, [địa ngục] là nhà tù dưới đất. Địa 

ngục  có  bốn  ý  nghĩa  như  vậy.    “Kim  kinh  ngôn  địa  ngục  nãi  kỳ  trung  chi  nhất 

 nghĩa” (chữ “địa ngục” dùng trong kinh này chỉ là lấy một trong bốn nghĩa trên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              242/21 

đây), trong bốn nghĩa ấy, chúng ta thường dùng ý nghĩa địa ngục, tức là chỉ dùng 

ý nghĩa thứ tư. 

Tiếp  đó,  trích  dẫn   “Bà Sa Luận” ,   tức  là  Đại  Tỳ  Bà  Sa  Luận  có  nói  [như  thế 

này]:   “Thiệm  Bộ  Châu  hạ” (phía  dưới  châu  Thiệm  Bộ),    Thiệm  Bộ  Châu 

(Jambudvīpa) tức là Nam Thiệm Bộ Châu, là địa cầu của chúng ta. [Địa ngục ở] 

phía dưới bề mặt địa cầu, do vậy, địa ngục là lửa. Chúng ta biết trung tâm của 

trái đất đích thực là lửa, các khoa học gia hiện thời cũng đã chứng minh điều ấy. 

Nó là lửa, trong đó vô cùng khổ sở, là một biển lửa.  “Quá ngũ bách du-thiện-na” 

(hơn  năm  trăm  du-thiện-na),  du-thiện-na  là  một  danh  từ,  phía  dưới  sẽ  có  giải 

thích,  “nãi hữu địa ngục”  (có địa ngục). Du-thiện-na (Yojana) còn gọi là  “do-tuần, 

 Thiên Trúc lý số chi danh”  (do-tuần là đơn vị dùng để tính số dặm tại Thiên Trúc), 

Thiên Trúc là Ấn Độ, là danh xưng của đơn vị tính số dặm ở Cổ Ấn Độ.   “Duy Ma 

 Kinh Triệu Chú” (bản chú giải kinh Duy Ma của ngài Tăng Triệu), theo bản chú 

giải  của  Tăng  Triệu  đại sư, “thượng do-tuần lục thập lý” (thượng  do-tuần là  sáu 

mươi dặm), giống như Trung Quốc, “trung do-tuần ngũ thập lý, hạ do-tuần tứ thập 

 lý” (trung do-tuần là năm mươi dặm, hạ do-tuần là bốn mươi dặm), Tăng Triệu 

đại sư nói như vậy. Nhưng chúng ta cũng thấy trong cách phiên dịch của các pháp 

sư khác, thượng do-tuần là tám mươi  dặm, trung do-tuần là sáu mươi dặm,  hạ 

do-tuần là bốn mươi dặm. Có hai cách nói như trên, cả hai cách nói đều có căn cứ, 

rốt cuộc là cách nào đúng, rất khó nói! Tóm lại, đơn vị dặm của Ấn Độ lớn hơn 

của Trung Quốc. Dùng tiểu do-tuần để nói, tức là hạ do-tuần, tiểu do-tuần cũng 

đến bốn mươi dặm, đại khái chuyện này chẳng có vấn đề. Có rất nhiều chỗ [kinh 

luận] nói tiểu do-tuần bằng bốn mươi dặm, nhưng trung do-tuần và đại do-tuần 

thì khác nhau. Có thể thấy: Cứ lấy tiểu do-tuần để tính, một do-tuần là bốn mươi 

dặm, sâu năm trăm do-tuần dưới mặt đất chính là địa ngục. 

  “Cố thường ngôn địa ngục, dĩ ngục tại địa hạ dã” (Như vậy, ta thường nói “địa 

ngục”  là  chỉ  cái  ngục  ở  dưới  đất) , nói  địa  ngục  ở  dưới  đất,  “đản ưng tri giả, địa 

 ngục bất cẩn tại địa hạ” (nhưng thật ra hãy nên biết là địa ngục chẳng phải chỉ ở 

dưới  đất).  Kinh  Phật  ghi  chép  rất  nhiều,  “hoặc tại  sơn gian” (hoặc  ở  trên  núi), 

trên núi cao cũng có, bờ biển cũng có,  hoặc trong đồng hoang, dưới cội cây, giữa 

không trung đều có địa ngục. Do đó, có thể biết địa ngục chẳng thuộc cùng một 

chiều không gian với chúng ta, khắp nơi đều có, trong phần sau, sẽ giới thiệu chi 

tiết. Tuy là chi tiết, nhưng [chỉ là nói] cặn kẽ hơn ở đây một chút. Muốn thật sự 

hiểu rõ nó thì trong kinh Phật có nói rất nhiều, trong rất nhiều kinh luận cũng đã 

giải  thích  rõ  ràng. Chúng  tôi  đã  từng  tra  tìm  hết  thảy  có  hơn  hai  mươi  bộ  kinh 

luận, đức Phật nói về địa ngục rõ ràng hơn Đạo giáo, chép hết những chỗ ấy lại, 

biễn soạn thành một cuốn sách gọi Chư Kinh Phật Thuyết Địa Ngục Tập Yếu (tập 

hợp những điểm trọng yếu về địa ngục do đức Phật đã dạy trong các kinh). Nếu 

chúng ta muốn biết đức Phật đã nói về địa ngục [như thế nào], có thể tìm trong 

cuốn sách ấy. Chúng tôi cũng hy vọng tương lai có cơ duyên, sẽ có họa sĩ phát tâm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              243/21 

vẽ  một  bức  Địa  Ngục  Biến Tướng  Đồ, vẽ  đúng  theo  kinh  Phật.  Lúc  trước  đã  có 

người vẽ, nhưng là dựa theo Ngọc Lịch Bảo Sao của Đạo gia, dựa theo sách ấy để 

vẽ rất nhiều. Vì Ngọc Lịch Bảo Sao được lưu hành rất rộng, trong dân gian có rất 

nhiều  người  đã  từng  đọc,  sách  ấy  có  tác  dụng  rất  lớn  trong  giáo  dục  nhân  quả. 

Sách ấy nói đến quả báo rất nhiều, nhưng các quả báo ấy do nghiệp nhân gì tạo ra, 

sách chẳng nói rõ, kinh Phật giảng về chuyện này rất rõ. Kinh Phật dạy rõ nhân 

gì sẽ tạo thành quả báo gì, nói tường tận, hay khéo hơn sách của Đạo gia, có thể 

nhắc nhở chúng ta phải nâng cao sự cảnh giác trong cuộc sống hằng ngày, tuyệt 

đối đừng tạo tội nghiệp địa ngục. Tại sao vậy? Vì quả báo trong địa ngục khổ lắm, 

rất đáng sợ, thời gian đọa địa ngục lại dài đằng đẵng. Trong phần sau, chúng tôi 

sẽ nói tới ý này. 

Câu cuối cùng là  “tổng chi, địa ngục hữu tam loại” (nói chung, địa ngục có ba 

loại), ở  đây  bèn giới  thiệu đơn  giản, nói  ra  cả  ba  loại. Thứ  nhất  là   “căn bản địa 

 ngục, nãi bát đại địa ngục cập bát hàn địa ngục” (căn bản địa ngục, tức là tám đại 

địa ngục và tám địa ngục lạnh), [căn bản địa ngục] là tên chung của địa ngục, ở 

đây là đại địa ngục.   “Bát đại địa ngục đối bát hàn nhi ngôn, diệc danh bát nhiệt địa 

 ngục” (nói  có  tám  đại  địa  ngục  là  so  với  tám  địa  ngục  lạnh  mà  nói,  chúng  cũng 

được gọi là tám ngục nóng). Địa ngục là một biển lửa, vì nó ở trong lòng đất. Hiện 

nay, chúng ta đều biết trung tâm quả đất là lửa, nhiệt độ rất cao.  “Thiệm Bộ Châu 

 địa hạ ngũ bách do-tuần hữu địa ngục, danh vi Đẳng Hoạt, tùng thị y thứ nhi hạ chí 

 đệ bát ngục, danh vi Vô Gián”  (phía dưới mặt đất Thiệm Bộ Châu năm trăm do-

tuần, có địa ngục tên là Ðẳng Hoạt. Từ đấy, lần lượt tính xuống đến địa ngục thứ 

tám tên là Vô Gián). Đây là nói tổng quát, Căn Bản địa ngục gồm có tám chỗ, tên 

của tám địa ngục ấy được ghi ở đây. Tám địa ngục ấy có rất nhiều địa ngục phụ, 

địa  ngục  thứ  nhất  tính  từ  mặt  đất  xuống,  địa  ngục  thứ  nhất  được  gọi  là  Đẳng 

Hoạt. Nói thật ra, thọ tội trong địa ngục này nhẹ nhất. Nặng nhất là ngục thứ tám, 

tức  địa  ngục  Vô  Gián,  địa  ngục  Vô  Gián  đáng  sợ  nhất!    “Thử  bát  ngục  nãi  tằng 

 tằng thụ lập giả dã” (tám  địa  ngục  ấy  chồng  lên  nhau theo  chiều  dọc),  đây  là  từ 

trên xuống dưới theo từng tầng một, địa ngục Vô Gián ở dưới cùng, càng xuống 

dưới thì sự đau khổ càng nhiều. Đây là [liệt kê tên gọi của địa ngục] theo cách sắp 

xếp theo chiều dọc. 

 “Cứ Câu Xá  Luận kiêm khảo Đại Luận” (dựa theo luận Câu Xá cũng nhƣ tham 

khảo  Ðại  Luận) , Đại  Luận  là  Đại  Trí  Độ  Luận,  “khảo”  là  khảo  cứ  (考據:  tra  cứu). 

Luận Câu Xá và Đại Luận nói rõ tám địa ngục ấy. Ngục thứ nhất trong tám ngục ấy có 

tên là Đẳng Hoạt.   “Bỉ trung tội nhân ngộ chủng chủng chước thích ma đảo” (tội nhân 

trong ấy bị chém, đâm, xay, giã),  “chước”  (斫) là dao chém, chúng ta gọi là chém đầu. 

 “Thích”  (刺) là đâm chết,  “ma đảo”  (磨擣: xay, giã), chẳng khó hiểu.  “Khổ cực thân 

 tử, nhiên lãnh phong xuy chi, bì nhục hoàn sanh, đẳng ư tiền hoạt”  (khổ quá chết đi, 

chợt  có  cơn gió  lạnh  thổi  qua,  thịt da sanh  lại,  sống lại nhƣ trƣớc).  Đây  là  kẻ  tạo tội 

Ngũ Nghịch, Thập Ác trong thế gian, đọa địa ngục do tạo tội nghiệp cực nặng, Ngũ 

Nghịch Thập Ác là tội nghiệp cực nặng, họ phải chịu quả báo này. Trong Phật pháp, tội 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              244/21 

này đƣợc gọi là “tánh tội”, [nghĩa là] chính cái nghiệp ấy đã là tội. Ngoài việc chịu tội 

trong địa ngục ra, tƣơng lai thoát khỏi địa ngục, đã chịu hết tội này rồi, giống nhƣ bị 

phạt tù, bị tòa phán nằm tù bao nhiêu năm, chịu hết hình phạt trong tù sẽ có thể thoát 

ra. Địa ngục cũng vậy, chịu hết tội xong, quý vị sẽ đƣợc ra khỏi địa ngục, ra khỏi rồi đi 

về đâu? Do quý vị hãy còn quả báo nhẹ, phải vào đƣờng ngạ quỷ hoặc súc sanh. Cuối 

cùng  có  thể  đƣợc  làm  thân  ngƣời,  đại  khái  lúc  đƣợc  làm  thân  ngƣời  cũng  rất  khổ, 

nghèo túng, hạ tiện, rất khổ! Trong cõi súc sanh hoặc trong nhân gian thì phải trả nợ, 

thiếu nợ  mạng bèn  đền  mạng,  thiếu  tiền thì đền tiền.  Thật  sự hiểu  rõ  ràng lý  luận và 

chân tƣớng sự thật của nhân quả, đời này chúng ta làm ngƣời sẽ rất cẩn thận, tuyệt đối 

chẳng kết oán thù với ngƣời khác. Chịu thiệt thòi một chút cũng không sao, cổ đại đức 

dạy  chúng  ta  chịu  thiệt  thòi  là  phƣớc,  tại  sao  vậy?  Cởi  mở  những  oán  kết  trƣớc  kia. 

Nếu tôi thiếu ngƣời ta thì tôi phải trả, ngƣời ta thiếu tôi thì thôi, chẳng quan tâm đến, 

đƣợc nhƣ vậy thì mới có thể cởi mở  mối oán kết đó, mới thuận buồm xuôi gió trên 

đƣờng Bồ Đề. 

Ngƣời học Phật hiện thời, rất nhiều đồng học đều biết là oan gia chủ nợ cả đống, 

họ tìm đến chúng ta gây rối. Nói thật thà, từ vô thỉ kiếp đến nay, chúng ta chẳng đƣợc 

nghe Phật pháp, chẳng nghe giáo huấn của thánh nhân, đã tạo nghiệp quá nhiều, quá 

nặng! Do vậy, quý vị mới biết tại sao có những mối oán kết ấy, cổ nhân gọi việc này là 

 “tiễn bất đoạn, lý hoàn loạn” (cắt không đứt, càng sắp xếp càng loạn), vấn đề này quá 

phức tạp. Sau khi học Phật, bèn dần dần hiểu rõ, khế nhập cảnh giới nhƣ kinh giáo đã 

nói mới thật sự biết là chớ nên làm chuyện sai trái. Làm ngƣời thì đầu tiên là phải chấp 

thuận số phận của mình, nhƣng chẳng phải là  “tinh thần A Q.”  3 nhƣ ngƣời ta thƣờng 

nói, chẳng phải vậy! Cam chịu số phận là thuận theo thiên lý, đời này bất luận là giàu 

sang hay nghèo hèn, tôi nhất định phải an phận giữ mình, chẳng vƣợt quá bổn phận của 

chính  mình.  Nếu  nghèo  hèn  thì  ta  sống  đời  nghèo  hèn,  không  tạo  tội  nghiệp.  Nếu  là 

giàu sang, bèn sống đời giàu sang, có dƣ bèn giúp đỡ ngƣời khác, làm lành, tích đức, 

đƣợc nhƣ vậy thì tiền đồ của quý vị sẽ từ từ nâng cao, sẽ đƣợc cát tƣờng nhƣ ý. Nếu 

chẳng giữ bổn phận, lợi dụng chức quyền để thỏa mãn danh lợi trƣớc mắt, có thể làm 

đƣợc hay không? Chẳng làm đƣợc! Nếu có kẻ làm đƣợc, là vì trong mạng của kẻ đó 

vốn sẵn có. Trong mạng mình chẳng có, bất luận dùng thủ đoạn gì cũng không thể làm 

giàu, mà quý vị cũng chẳng thể thăng quan! Quý vị làm quan to cỡ nào cũng đều do 

trong mạng đã định sẵn, quý vị giàu tới mức nào thì cũng là trong mạng đã định sẵn, 

chẳng thể vƣợt hơn vận mạng, chẳng có lẽ ấy! Nếu vƣợt hơn thì không mắc bệnh, cũng 

sẽ gặp tai họa ngang trái, tại sao vậy? Vì quý vị chẳng có phƣớc phần. Đạo lý này rất 

sâu, sự tƣớng rất phức tạp, chẳng đơn giản đâu nhé! 

Nếu tôi dùng thủ đoạn không chánh đáng để đạt đƣợc quyền cao, chức trọng, của 

cải,  giàu  sang,  những  gì  đạt  đƣợc  khi  dùng  thủ  đoạn  không  chánh  đáng  đều  là  trong 

mạng mình vốn có. Không chỉ là do trong mạng đã có, mà cái sẵn có ấy còn bị chiết 

khấu (giảm bớt). Thí dụ nhƣ trong mạng quý vị, địa vị có thể làm tới chức Bộ Trƣởng, 

sau khi bị chiết khấu thì sao? Quý vị chỉ làm tới chức Ty Trƣởng, hoặc Xứ Trƣởng, địa 



3 Thành ngữ này phát xuất từ một truyện ngắn của nhà văn Lỗ Tấn, có tên là  “A Q. chánh truyện” . 

Trong tác phẩm ấy, A Q. (Lỗ Tấn nói anh chàng này chẳng biết tên là Quý,  Quy hay  Quế, nên gọi 

xách mé là Q. theo kiểu ký âm phƣơng Tây) là một anh chàng thất học, nghèo kiết, văn dốt vũ dát, 

thô lỗ, nhƣng luôn ra vẻ ta đây là ngƣời có ăn học, dòng dõi cao quý. Do thƣờng bị kẻ khác giày xéo, 

chà đạp, hắt hủi, ức hiếp, nên để tự an ủi, anh ta thƣờng huyễn hoặc mình cao sang hơn ngƣời khác, 

vận  dụng  cái  gọi là  “thắng lợi tinh thần” để  tự an ủi mình. Chẳng  hạn khi  bị kẻ  khác  đánh  đập  tàn 

nhẫn, bèn lầm bầm: “Nó đánh mình cũng nhƣ con bất hiếu đánh bố, mày đánh tao tức là con đánh bố”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              245/21 

vị của quý vị bị hạ thấp! Thí dụ nhƣ tài sản trong mạng quý vị có một ngàn triệu đồng, 

quý vị dùng thủ đoạn bất chánh chỉ đạt đƣợc năm trăm triệu, bèn cảm thấy là tài giỏi 

lắm, nhƣng thật ra đã bị chiết khấu rồi. Sai rồi! Nếu quý vị vẫn tuân thủ quy củ thì quý 

vị sẽ có của cải nhiều hơn mức đó, nhiều hơn rất nhiều. Nếu có thể dùng sự giàu sang 

của mình để giúp đỡ ngƣời nghèo khổ, làm các việc thiện, thì chức Bộ Trƣởng của quý 

vị có thể tăng cao lên thành chức Thủ Tƣớng. Thật đấy! Quý vị hãy đọc kỹ Liễu Phàm 

Tứ Huấn sẽ biết rõ,  “một miếng ăn, một miếng uống, đều là đã định sẵn” ,    há lẽ nào có 

thể tranh giành đƣợc ƣ? Ngày nay luôn nói đến cạnh tranh, tranh chẳng đƣợc đâu nhé! 

Nếu cạnh tranh mà tranh đƣợc thì Khổng phu tử đã cạnh tranh rồi, Thích Ca Mâu Ni 

Phật cũng đã cạnh tranh rồi. Chẳng có lẽ ấy! Do vậy, đạo lý nhân quả rất sâu, chớ nên 

không biết. Nhân quả từ đâu mà có, trong phần trƣớc chúng tôi đã nói rất nhiều, Lý và 

Sự ấy đều xuất hiện cùng lúc với vũ trụ, phát sanh cùng lúc, nó chính là A Lại Da, do 

một niệm bất giác bèn sanh vô minh, vũ trụ hiện ra, giống nhƣ Huệ Năng đại sƣ đã nói: 

 “Hà kỳ tự tánh năng sanh vạn pháp”  (nào ngờ tự tánh có thể sanh ra vạn pháp), nhân 

quả sanh khởi cùng lúc với sự  “năng sanh vạn pháp”  này, chúng ta chớ nên không biết 

chuyện này! 

Tuy chịu đau khổ vô cùng, thân thể chết đi, nhƣng khi gió vừa thổi qua, kẻ đó liền 

sống lại. Sống lại để tiếp nhận hình phạt lần nữa, phải chịu hình phạt đến năm nào mới 

hết? Phiền phức lớn lắm! Ngƣời chịu tội trong mỗi địa ngục, thời gian dài ngắn chẳng 

giống nhau.  Do  tội nghiệp  của  họ  phân  ra  nặng  nhẹ,  nên  hình phạt  của  họ  cũng  chia 

thành nặng nhẹ, thời gian dài ngắn khác nhau. Tuy trong phần sau, chúng ta cũng thấy 

[Câu Xá Luận nói tới] một tội nhẹ, nhƣng thời gian chịu tội nhẹ ấy chúng ta chẳng có 

cách gì tƣởng tƣợng đƣợc! 

Địa ngục thứ nhất là Đẳng Hoạt địa ngục. Thứ nhì là  “Hắc Thằng địa ngục: Tiên dĩ 

 hắc thằng phược tội nhân chi thể, nhi hậu trảm cứ” (Hắc Thằng địa ngục: Trƣớc hết 

dùng những sợi dây đen đủi trói chặt mình mẩy tội nhân, rồi mới chém, cƣa). Đó là địa 

ngục Hắc Thằng. Từ chỗ này, chúng ta hãy suy nghĩ, những ngƣời đó tạo tội gì? Đại 

khái là tội Ngũ Nghịch Thập Ác, tâm lại còn rất ƣơng bƣớng, rất bạc bẽo, khắc nghiệt, 

rất  so  đo,  chuyện  gì  cũng  so  đo.  Do  vậy  mới  có  sợi  dây  đen  chia  quý  vị  thành  từng 

đoạn để rồi chém, xay quý vị. Phải biết hết thảy những hình phạt ấy đều do nghiệp lực 

của chính mình biến hiện ra, chẳng phải là có ai khác thiết kế. Hình phạt trong thế gian 

này do ngƣời ta thiết kế, còn hình phạt trong địa ngục chẳng do ngƣời nào thiết kế, mà 

là hiện tƣợng tự nhiên. Đây là địa ngục Hắc Thằng, [ngƣời đọa địa ngục này] tội nặng 

hơn địa ngục thứ nhất. 

Thứ  ba  là   “Chúng  Hợp  địa  ngục:  Chúng  đa  khổ  cụ,  câu  lai  bức  thân,  hợp  đảng 

 tương hại” (Chúng Hợp địa ngục: Nhiều thứ hình cụ (dụng cụ tra tấn) độc ác cùng xô 

đến ép thân, kết bè làm hại). Chữ Đảng (黨) nghĩa là cùng nhau, cộng đồng, cùng một 

lúc phải chịu rất nhiều hình phạt, nên gọi là Chúng Hợp địa ngục. Trong địa ngục có 

bao nhiêu hình phạt bèn phải chịu cùng lúc, quý vị đều phải nhận lãnh. 

Thứ  tƣ  là   “Hiệu  Khiếu  địa  ngục,  bức  ư  chúng  khổ,  phát  bi  hiệu  oán  khiếu  chi 

 thanh”   (Hiệu  Khiếu  địa ngục:  Bị  các nỗi khổ  bức  bách,  rú  lên  những  tiếng đau đớn, 

than oán). Vì bị đau khổ cùng cực, tội nhân sẽ kêu gào, cầu xin cứu vớt. Họ không biết 

sám hối mà còn oán thán, đến khi cầu cứu xin tha bèn khởi lên ý niệm sám hối. 

Thứ năm là  “Ðại Khiếu địa ngục: Bức ư kịch khổ, cánh phát đại khốc thanh” (Đại 

Khiếu địa ngục: Bị khổ sở quá mức, vang tiếng kêu khóc ầm ĩ), miêu tả tình trạng lúc 

chịu tội, do vậy mà đặt tên này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              246/21 

Thứ sáu là  “Viêm Nhiệt địa ngục: Hỏa tùy thân khởi, viêm xí châu vi, khổ nhiệt nan 

 kham” (Viêm  Nhiệt  địa  ngục:  Lửa  bốc  từ  trong  thân  cháy  ra,  ngọn  lửa  tỏa  khắp,  cái 

khổ vì nóng bức khó lòng chịu đựng nổi). Trong địa ngục, chính yếu là lửa. 

Thứ bảy là  “Ðại Nhiệt địa ngục: Nhiệt trung chi cực, cố viết Đại Nhiệt” (Ðại Nhiệt 

địa ngục: Sức nóng dữ dội nhất nên gọi là Ðại Nhiệt) . 

Cuối cùng là địa ngục thứ tám,  “Vô Gián địa ngục: Thụ khổ vô gián, vô hữu gián 

 hiết” (Vô Gián địa ngục: Chịu khổ không gián đoạn, không lúc nào ngớt). 

Từ sách Tam Tạng Pháp Số, chúng tôi trích ra một đoạn ghi chép từ Thành Thật 

Luận nói rõ về địa ngục Ngũ Vô Gián. [Ngũ Vô Gián là vì trong địa ngục ấy có] năm 

loại  [vô  gián].  “Vô  gián”  là  chẳng  có  gián  đoạn.  Nói  cách  khác,  trong  bảy  địa  ngục 

trƣớc, lúc thọ tội còn có lúc ngƣng nghỉ, còn địa ngục Vô Gián thì chẳng có lúc nào 

đƣợc ngƣng nghỉ. Từ lúc bƣớc vào, liền bắt đầu chịu hình phạt, mãi cho đến lúc hết tội 

đƣợc thoát ra thì mới chấm dứt. Nói cách khác, sự chịu tội ấy chẳng có một giây, một 

phút nào chấm dứt, bảy địa ngục trƣớc còn có lúc ngƣng nghỉ chốc lát. Lúc đổi hình 

phạt còn đƣợc ngƣng một lát, nhƣng chỗ này thì không. 

Thứ nhất là  “Thú Quả Vô Gián, vị hữu cực trọng tội giả” (Thú Quả Vô Gián ý nói 

kẻ có tội cực nặng), những tội cực nặng ấy đều thuộc về tội Ngũ Nghịch Thập Ác, một 

lát nữa, tôi sẽ giải thích cho quý vị hiểu rõ, tội cực nặng  “tức hướng bỉ ngục thọ kỳ quả 

 báo,  hữu  vô  gián  hiết” (tức  là  từ  lúc  thọ  quả  báo  trong  ngục  ấy,  chẳng  có  lúc  gián 

đoạn, tạm ngƣng). Đạo lý ở đây là tội này thuận theo ác nghiệp đã tạo lúc hiện tiền, tức 

là tội đã tạo trong hiện tại, hoặc là thuận theo sanh nghiệp của họ. Sanh nghiệp khác 

hiện nghiệp, tuy đều là ác nghiệp, nhƣng hiện nghiệp là nghiệp đang tạo trong hiện tại, 

sanh nghiệp là nghiệp trong tâm. Chúng ta nói “tâm kẻ đó tàn nhẫn, thủ đoạn độc ác”, 

tuy chẳng thực hiện trong hiện tại, nhƣng tâm kẻ ấy rất hung dữ, rất ác độc, niệm niệm 

đều muốn hại ngƣời, muốn mƣu hại kẻ khác, tâm sân hận rất lớn, tâm tranh giành danh 

lợi rất mạnh. Lúc tạo tội và lúc thọ báo chẳng tách lìa, quý vị đọa vào địa ngục [ngay 

trong lúc tạo tội ấy]. Thí dụ nhƣ thông thƣờng chúng ta nói ngƣời chết đi bèn có thân 

Trung Ấm, phần lớn thân Trung Ấm kéo dài bốn mƣơi chín ngày. [Kẻ đọa] địa ngục 

Vô Gián chẳng có thân Trung Ấm, vừa đứt hơi thở liền vào thẳng địa ngục, chẳng có 

[khoảng thời gian] gián đoạn đổi thành thân Trung Ấm. Thân Trung Ấm có thể kéo dài 

từ bảy ngày cho tới bốn mƣơi chín ngày, sanh vào địa ngục Vô Gián bèn chẳng có thân 

Trung  Ấm.  Có  ba  loại  ngƣời  sau  khi  chết  chẳng  có  thân  Trung  Ấm,  quả  báo  lập  tức 

hiện ra. Thứ nhất là kẻ đọa địa ngục, tức Vô Gián địa ngục, chẳng có thân Trung Ấm. 

Thứ nhì là sanh lên trời, đó là kẻ có phƣớc báo lớn, vừa dứt hơi thở liền sanh lên cõi 

trời. Thứ ba là vãng sanh Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới cũng là vừa dứt hơi thở liền 

đến thế giới Cực Lạc. Ba hạng ngƣời ấy chẳng có thân Trung Ấm, ngoài ra, tất cả mọi 

ngƣời đều có thân trung ấm. Trung Ấm nghĩa là kẻ đó có một giai đoạn, con ngƣời có 

sáu nẻo luân hồi, lúc chƣa vào sáu nẻo luân hồi thì có một giai đoạn là Trung Ấm, kẻ 

đọa Vô Gián địa ngục chẳng có một đoạn thời gian gián cách ở giữa ấy. Đây là điều 

thứ nhất. 

Thứ nhì là  “Thọ Khổ Vô Gián” . Điều thứ nhất là chẳng có Trung Ấm, thứ hai là 

chịu khổ,  “vị chí bỉ ngục, thọ chư thống khổ, vô hữu gián hiết” (nghĩa là đến địa ngục 

ấy, chịu đựng các nỗi đau khổ chẳng hề ngƣng nghỉ). Trong địa ngục này, địa ngục rất 

lớn,  địa  ngục  lớn  hay  nhỏ  cũng  do  nghiệp  lực  của  chính  mình  chiêu  cảm.  Trong  địa 

ngục có bao nhiêu hình phạt, quý vị phải chịu bấy nhiêu khổ đau, toàn là do quý vị tạo 

các thứ ác nghiệp chẳng giống nhau, tất cả quả báo đều xảy đến một lƣợt, chẳng phải là 

từng thứ một, mà đều là đến một lƣợt, do đó sự phiền phức này rất lớn! Sự đau khổ này 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              247/21 

chẳng có lúc  ngừng nghỉ,  từ  lúc bƣớc vào  đến lúc  thoát  ra  mới  dứt,  do vậy,  vô  cùng 

phiền phức. 

Thứ ba là  “Thời Vô Gián”.  Thời là thời gian,  “vị chí bỉ ngục, thọ khổ thời tiết vô 

 hữu gián hiết” (ý nói thời gian đọa vào địa ngục đó chẳng có gián đoạn), chẳng có lúc 

ngừng nghỉ, giống nhƣ chúng ta ban ngày đi làm, ban đêm còn đƣợc nghỉ ngơi; tù ngục 

thế gian ban ngày chịu hình phạt, ban đêm còn đƣợc nghỉ, còn địa ngục Vô Gián thì 

không đƣợc ngừng nghỉ. 

Thứ  tƣ  là “Mạng  Vô  Gián,  vị  bỉ  địa  ngục,  thọ  mạng  nhất  trung  kiếp” (Mạng  Vô 

Gián nghĩa là thọ mạng trong địa ngục ấy là một trung kiếp), quý vị thấy thọ mạng của 

họ là một trung kiếp. Một trung kiếp là hai mƣơi tiểu kiếp. Tiểu kiếp đƣợc tính nhƣ thế 

nào? Trong kinh Phật cũng có nhiều cách giải thích. Thuở trƣớc, chúng tôi học Phật, 

thầy có dạy một cách giải thích đơn giản. Thọ mạng con ngƣời ngắn nhất là mƣời tuổi. 

Chúng  ta  nói tới  tuổi  trung  bình thì  tuổi trung bình  hiện  nay  là  bảy  mƣơi  tuổi.  Mƣời 

tuổi là nhƣ thế nào? Mƣời tuổi là ngắn nhất, mỗi một trăm năm bèn tăng lên một tuổi, 

tăng tới tám vạn bốn ngàn tuổi, đây là tuổi thọ dài nhất, đấy là trong Kiếp Tăng. Từ 

thấp dần dần tăng lên, tăng tới tám vạn bốn ngàn tuổi là cao nhất. Sau đó, tám vạn bốn 

ngàn tuổi cứ mỗi một trăm năm giảm một tuổi, giảm cho đến mƣời tuổi. Nay chúng ta 

đang trong Kiếp Giảm, một lần tăng một lần giảm [nhƣ vậy] gọi là một tiểu kiếp. Hiện 

thời chúng ta đang thuộc kiếp giảm. Lúc Thích Ca Mâu Ni Phật ra đời, tuổi thọ trung 

bình là một trăm tuổi,  mỗi  một trăm năm giảm  một tuổi, Thích Ca Mâu Ni Phật tịch 

diệt tới nay là ba ngàn lẻ ba mƣơi bảy năm, đã giảm hết ba mƣơi lần. Do đó, hiện nay 

tuổi thọ trung bình là bảy mƣơi tuổi. Một trăm năm sau lại giảm một tuổi, pháp vận của 

đức Phật Thích Ca còn đƣợc chín ngàn năm, sau chín ngàn năm đó còn bao nhiêu năm 

mới tới [tuổi trung bình] là mƣời tuổi? Hiện nay là bảy  mƣơi, [cứ đếm] hai, ba, bốn, 

năm, sáu, bảy, sáu ngàn năm, [sẽ thấy] sáu ngàn năm sau bèn giảm tới mƣời tuổi. Sáu 

ngàn năm sau thì [cứ một trăm năm] lại tăng lên một tuổi, còn tăng thêm ba ngàn năm 

nữa. Pháp vận của đức Phật Thích Ca còn chƣa hết, lúc đó, Phật pháp còn chƣa dứt, 

vẫn còn tồn tại trong thế gian này. Do vậy, ngƣời khác nói chuyện địa cầu hủy diệt thì 

ngƣời học Phật không tin, pháp vận của đức Phật hãy còn chín ngàn năm, chẳng mau 

nhƣ vậy, nhƣng chắc chắn là tai nạn sẽ xảy ra, chẳng có cách nào tránh khỏi, chẳng 

phải là ngày tận thế trên trái đất vì pháp vận của đức Phật hãy còn. 

Một chu kỳ tăng và giảm gọi là một kiếp, tức là một tiểu kiếp. Hai mƣơi tiểu kiếp 

là  một  trung  kiếp.  Quý  vị  nghĩ  coi,  thọ  mạng  của  kẻ  đọa  vào  địa  ngục  Vô  Gián  dài 

chừng nào? Hai mƣơi tiểu kiếp! Nhƣ vậy thì phiền phức lớn lắm! Nếu quý vị đọa vào 

đó, sẽ phải đọa một thời gian dài nhƣ vậy. Quý vị thấy một tiểu kiếp là [khoảng thời 

gian tuổi thọ của con ngƣời] từ mƣời tuổi tăng đến tám vạn bốn ngàn tuổi, rồi từ tám 

vạn bốn ngàn tuổi lại giảm đến mƣời tuổi, đó là một tiểu kiếp. [Trải qua chu kỳ] một 

trăm năm tăng một tuổi rồi [một chu kỳ mỗi trăm năm] giảm một tuổi, có thể tính ra 

chuyện này. Tôi không giỏi toán lắm, quý vị có thể tự mình tính thử xem, tính xong, 

quý vị sẽ biết dễ sợ lắm! Do đó, nhất định là chớ nên tạo tội Ngũ Nghịch, Thập Ác! 

Ngƣời hiện thời tạo tội này rất nhiều, ngƣời nào tạo tội nhiều? Bất hiếu với cha mẹ, 

chẳng tôn kính sƣ trƣởng, đó chính là tội đọa địa ngục A Tỳ. Trong tội Ngũ Nghịch, 

thứ nhất là giết cha, [thứ hai là] giết mẹ, bất hiếu với cha mẹ. Quý vị chƣa giết cha, giết 

mẹ, nhƣng quý vị không tôn kính cha mẹ, bất hiếu với cha mẹ, đó là tội nhẹ nhất trong 

tội giết cha, giết mẹ, nhƣ vậy thì trong tám tầng địa ngục, đại khái là có thể đọa vào hai 

tầng trên cùng! Nếu thật sự giết cha giết mẹ, chắc chắn sẽ đọa vào địa ngục Vô Gián, 

quý vị nghĩ có đáng sợ hay không? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              248/21 

Bởi lẽ đó, đời  này  chịu khổ  một  chút, không sao hết!  Tuyệt đối  đừng  nên tạo tội 

nghiệp. Chịu khổ là gì? Chịu khổ là tiêu tội nghiệp. Đời quá khứ chẳng tích công lũy 

đức, chẳng tu thiện nghiệp, nên đời này mới nghèo hèn, mới khổ não. Hiểu nhƣ thế rồi 

sẽ an phận nghèo hèn. Giống nhƣ Nhan Hồi, ông ta hiểu đạo lý này. So với Nhan Hồi, 

hiện thời chúng ta đỡ hơn ông ta quá nhiều. Đó là một vị thánh hiền, Khổng Tử hết sức 

tán thán. Nhan Hồi là học trò ngoan, ngộ tánh rất cao, Phu Tử nói chuyện, ngƣời khác 

chƣa hiểu, ông ta đã hiểu rồi. Quý vị thấy đời sống của ông ta nhƣ sau:  “Cư lậu hạng, 

 nhất  đan  thực,  nhất  biều  ẩm”   (sống  trong  hẻm  nghèo,  một  giỏ  cơm,  một  bầu  nƣớc). 

Phu Tử nói: Nếu là ngƣời khác, sẽ cảm thấy đời sống nhƣ vậy khổ sở chẳng nói nổi, 

nhƣng Nhan Hồi thì mỗi ngày đều vui vẻ khôn sánh:  “Hồi dã, bất cải kỳ lạc” (Nhan 

Hồi  cũng  chẳng  thay  đổi  niềm  vui  ấy).  Ông  ta  vui  ở  chỗ  nào?  Đời  sống  vật  chất  vô 

cùng nghèo nàn, hàn vi, nhƣng đời sống tinh thần quá phong phú. Điều khiến ông ta 

vui với đạo, vui với thanh tịnh, vui với điều thiện! Nhan Hồi làm mẫu, nêu gƣơng cho 

chúng ta. Trong Phật pháp, so giữa đời sống của đức Phật Thích Ca với Nhan Hồi, chỉ 

có  hơn,  chứ  chẳng  thua  kém.  Nhan  Hồi  còn  có  một  căn  nhà  dột  nát  để  ở,  đức  Phật 

Thích Ca chẳng có, Ngài chỉ ở dƣới gốc cây, mỗi ngày ăn một bữa, phải đi khất thực. 

Đối với chúng ta mà nói, Ngài sống cuộc đời của kẻ ăn xin, đức Phật Thích Ca sống 

cuộc đời nhƣ vậy, vui sƣớng khôn cùng! Mỗi ngày dạy học, khuyên ngƣời ta đoạn ác 

tu thiện, vui sƣớng, không mệt chán. Đức Phật làm gƣơng cho chúng ta thấy, chúng ta 

noi theo gƣơng này để tu học, lẽ đâu chẳng vui sƣớng cho đƣợc? Sau khi chết sẽ đi về 

đâu? Sanh lên trời. Nhƣng đức Phật không sanh lên trời, vì sao? Cõi trời chẳng rốt ráo, 

Ngài phải vƣợt thoát hai mƣơi tám tầng trời, vƣợt thoát mƣời pháp giới, Ngài đi làm 

Phật.  “Phật”  ở đây là nói theo cảnh giới; giữa các cảnh giới trong vũ trụ, đây là một 

cảnh giới cao nhất, Ngài đến cảnh giới đó, chẳng phải là chuyện đơn giản. 

A Di Đà Phật rất phi phàm, nói tới chỗ này, tự nhiên chúng ta khởi lên niềm tôn 

kính, khởi lên tâm niệm cảm ân Ngài. Nếu Ngài không xây dựng thế giới Cực Lạc, tiếp 

dẫn chúng ta đến đó tu học, trong đời này, chúng ta muốn dựa vào sức mình để đoạn 

phiền não, chứng Bồ Đề, mấy ai có thể làm đƣợc? Từ lúc Phật pháp đƣợc truyền vào 

Trung Quốc đến nay đã gần hai ngàn năm, trong hai ngàn năm ấy, ngƣời thật sự thành 

tựu, chúng ta chẳng có cách nào tính hết, chỉ có thể phỏng đoán sơ lƣợc mà thôi, tối 

thiểu cũng phải trên ba ngàn ngƣời, tỷ lệ không cao lắm. Trong vòng hai ngàn năm dài 

lâu nhƣ vậy, nhân số đông nhƣ vậy, ngƣời thật sự thành tựu là hơn ba ngàn ngƣời, đây 

là nói những ngƣời thành tựu thông thƣờng. Ngƣời niệm Phật thành công không phải 

chỉ có bao nhiêu đó thôi, tôi cho rằng những ngƣời niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ tối 

thiểu cũng gấp mƣời lần con số ba ngàn đó, khẳng định là trên ba vạn ngƣời. Điều này 

đã  tỏ  rõ sự  khó  và dễ,  tu  các pháp  môn  khác  khó khăn,  tu  pháp  môn  Niệm  Phật  dễ 

dàng. Đặc biệt là trong thời đại ngày nay, nếu chúng ta bỏ pháp môn này, làm sao quý 

vị  thành  tựu  cho  đƣợc?  Chẳng  thể  đoạn  phiền  não!  Pháp  môn  này  không  cần  đoạn 

phiền não, đới nghiệp vãng sanh, tuy là sanh trong cõi Đồng Cƣ, nhƣng cõi Đồng Cƣ 

chính là cõi Thật Báo. Trong hết thảy các kinh khác, đức Phật chẳng nói đến chuyện 

này, chỉ riêng bộ kinh này là có. Bình đẳng chẳng khác sai biệt, sai biệt bằng với bình 

đẳng, đây là pháp môn chẳng thể nghĩ bàn. Các bạn đồng học chúng ta đã hiểu rõ ràng, 

rành rẽ, từ hôm nay trở đi phải đặt A Di Đà Phật trong tâm mình, dẹp sạch hết những 

rác rƣởi trong tâm. Những tâm niệm bất kể thiện, ác, tốt, xấu, tất cả đều quét sạch hết. 

Trong tâm chỉ có A  Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, thứ gì cũng chẳng có, đƣợc 

nhƣ vậy thì quý vị sẽ nắm chắc Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới, chắc chắc vãng sanh. 

Lúc  nào  sẽ  vãng  sanh  cõi  Cực  Lạc  chỉ  là  vấn  đề  thời  gian  mà  thôi,  chắc  chắn  đƣợc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              249/21 

vãng sanh, tại sao không chịu làm? Đây là chuyện ai cũng có thể làm đƣợc! Thích Ca 

Mâu Ni Phật đã nói rõ ràng  “hết thảy chúng sanh vốn đều là Phật” , nghĩa là nói quý vị 

vốn là Phật, bây giờ đặt A Di Đà Phật trong tâm, cũng tức là nói “đời này tôi nhất định 

sẽ làm Phật”. Quý vị thấy [chúng ta] vốn là Phật, lại hạ quyết tâm nhất định phải làm 

Phật, còn sai chạy chỗ nào nữa chăng? Khẳng định là quý vị sẽ làm Phật. Học Phật có 

lợi ích gì? Làm Phật có lợi ích gì? Bộ kinh này nói rất thấu triệt, một bộ kinh này là đủ 

rồi, [học một bộ kinh này] sẽ hiểu rõ ràng, sẽ rành rẽ. 

Mọi ngƣời đều biết hiện thời tai nạn xảy ra rất nhiều, cũng có rất nhiều ngƣời tiết 

lộ tin tức cho tôi biết. Tự độ nhƣ thế nào? Cũng là làm thế nào để tự cứu mình, làm thế 

nào cứu ngƣời nhà, làm thế nào cứu bà con, bạn bè, giúp xã hội này, giúp các chúng 

sanh đang chịu khổ nạn trên thế giới này? Một bộ kinh Vô Lƣợng Thọ, một câu A Di 

Đà Phật là đủ rồi! Do vậy, hiện nay tôi đang nóng lòng làm sao để có thể giảng hoàn 

tất  bộ  kinh  này  sớm  hơn.  Hy  vọng  mỗi  ngày  tôi  có  thể  giảng  bốn  giờ,  dự  tính  tới 

khoảng giữa năm sau có thể giảng xong. Đối với địa phƣơng Hƣơng Cảng này, chỗ tôi 

ở cách nơi đây khá xa, giao thông thƣờng bị kẹt xe, chẳng thuận tiện, buổi trƣa chẳng 

có thời gian nghỉ ngơi. Nếu buổi trƣa có thể có chỗ rất an tịnh để nghỉ ngơi một giờ, 

buổi  sáng  tôi giảng hai  tiếng đồng  hồ, buổi  chiều giảng hai  giờ,  đƣợc nhƣ  vậy  thì sẽ 

giảng nhanh hơn. Nếu tôi ở Úc hoặc ở Mã Lai Á, chỗ tôi ở rất gần phòng thâu hình, 

nên đều có thể giảng bốn giờ đồng hồ, rút ngắn thời gian. Chỉ có thật sự nghe hiểu bộ 

kinh  này,  thật  sự  hiểu  rõ  ràng,  củng  cố  vững  chắc  lòng  tin,  củng  cố  tâm  nguyện  của 

quý vị, quý vị mới cam tâm hết lòng niệm câu Phật hiệu này đến cùng. Buông xuống 

vạn duyên, đối với hết thảy sự việc trong thế gian, tùy duyên, đừng phan duyên, đƣợc 

nhƣ vậy, quý vị sẽ tự tại biết bao! Thật sự là hạnh phúc, thật sự là sự hƣởng thụ cao 

nhất trong đời ngƣời. Trong vũ trụ này, tánh, tƣớng, Lý, Sự, nhân, quả, đều thông suốt, 

tự tại biết bao. 

Điều thứ năm trong Ngũ Vô Gián là  “Hình Vô Gián”.  Hình là thân thể,  “vị bỉ địa 

 ngục thọ tội chúng sanh, sanh nhi phục tử, tử dĩ hoàn sanh, thân hình vô hữu gián yết”  

(ý nói: Chúng sanh thọ tội trong địa ngục, sanh rồi lại chết, chết rồi lại sanh, thân hình 

chẳng có lúc gián đoạn). [Chúng sanh trong] địa ngục là hóa sanh, do tâm tƣởng của họ 

biến hóa ra. Địa ngục lớn chừng nào, thân thể của họ sẽ lớn chừng ấy. Do đó, đối với 

những hình phạt trong địa ngục, quý vị đều phải chịu phạt cùng lúc, vì thân thể của quý 

vị lớn bằng địa ngục. Nhƣ trong kinh đã nói:  “Địa ngục quảng đại, bát vạn do-tuần” 

(địa ngục rộng lớn tám vạn do-tuần), thân thể của quý vị cũng là tám vạn do-tuần, các 

hình phạt trong địa ngục chẳng thể tránh đƣợc thứ nào! Nhƣng sau khi chết đi, gió vừa 

thổi  qua  liền  sống  lại.  Sống  lại  liền  phải  tiếp  tục  chịu  tội,  chẳng  ngƣng  nghỉ.  Chẳng 

phải là chết đi sống lại còn có  một thời gian có thể tạm dừng, chẳng hề ngƣng nghỉ! 

Chịu những hình phạt ấy, thân hình chịu khổ chẳng gián đoạn. Đó là địa ngục Ngũ Vô 

Gián, trong đoạn này, chúng tôi giới thiệu đơn giản tới đây. 

Xem  tiếp  đoạn  kế,  “dĩ  thượng  bát  đại  địa  ngục  ngoại,  cánh  hữu  bát  hàn  băng 

 ngục”   (phía  ngoài  tám  địa  ngục  trên  đây,  lại  có  tám  địa  ngục  lạnh),  địa  ngục  Hàn 

Băng. Tám đại địa ngục nói trên là địa ngục nóng, đó là phần chính, xếp theo chiều dọc 

từng tầng từng tầng xếp lớp. Tám địa ngục lạnh ngang hàng, xếp theo chiều ngang; do 

vậy   “cánh  hữu  bát  hàn  băng  ngục,  y  thứ  hoành  liệt” (lại  có  tám  địa  ngục  lạnh  hàn 

băng, xếp theo chiều ngang theo thứ tự). Tên gọi của các địa ngục ấy quá nửa là dựa 

theo tình hình của tội nhân để đặt tên tức là dùng hình dung từ để đặt tên. 

Thứ nhất là  “Ngạch Bộ Ðà”.  Ngạch Bộ Đà là tiếng Phạn,    dịch nghĩa là Pháo (皰: 

phồng rộp lên),   “nghiêm hàn bức thân, thể thượng sanh pháo” (Thân bị rét cóng nên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              250/21 

sƣng phồng lên). Giống nhƣ ở Trung Quốc, vào mùa Đông chúng ta có thể thấy [hiện 

tƣợng  đƣợc  gọi  là]   “đống  sang”   (凍瘡:  bị  thƣơng  vì  lạnh  cóng,  frost  bite),  da  sƣng 

phồng lên. Lúc nhỏ, chúng tôi cũng đã bị rồi, ở nhà quê thiết bị giữ ấm chẳng đủ nên 

thân sƣng phồng lên. Ngạch Bộ Đà tức là một loại thƣơng tích vì lạnh cóng, đó là còn 

nhẹ. 

Nghiêm  trọng  hơn nữa  là   “Ni  Lạt  Bộ  Đà,  cực  hàn bức thân,  thể  phân pháo  liệt” 

(Ni  Lạt  Bộ  Đà:  Thân  bị  rét  quá,  mình  mẩy  nứt  nẻ,  vỡ  ra).  Lúc  lạnh  hơn  nữa  thì  vết 

thƣơng vì lạnh cóng sẽ vỡ ra, vỡ ra thì càng đau đớn. 

Thứ ba là  “A La La” ,   đây là hình dung từ, quá lạnh đến nỗi trong miệng phát ra âm 

thanh kỳ lạ, [dùng từ ngữ này] để hình dung sự khổ trong địa ngục này. 

Thứ tƣ là  “A Bà Bà” , thứ năm là  “Hổ Hổ Bà” ,   đều là dùng âm thanh để hình dung 

sự đau khổ khi bị lạnh cóng. 

Thứ sáu là  “Ốt Bát La” ,   Ốt Bát La (Utpala) dịch sang nghĩa tiếng Hán là hoa sen 

xanh,  “nghiêm hàn bức bách, thân phân” (bị lạnh buốt quá mức, mình mẩy nứt gẫy), 

lúc thân thể bị lạnh quá nên bị nứt toác ra, nứt toác ra giống nhƣ thế nào? Giống nhƣ 

hoa sen xanh, đây là dùng hoa sen để hình dung. 

Thứ bảy là  “Bát Ðặc Ma” (Padma) nghĩa là hoa sen đỏ. Thân thể gãy nát [tƣơm 

máu] nhƣ hoa sen hồng, nghiêm trọng hơn loại trƣớc. 

Thứ tám là nặng nhất  “Ma Ha Bát Ðặc La” ,    nghĩa là hoa sen đỏ lớn, thân thể gãy 

nát nhƣ hoa sen đỏ lớn.    

Ở đây, tôi bổ sung một câu, thọ mạng ngắn nhất trong địa ngục, nếu dùng thời gian 

trong cõi ngƣời để tính, ngắn nhất là ba ngàn bảy trăm năm mƣơi năm bằng một ngày ở 

địa ngục. Nếu tính nhƣ trong nhân gian, một tháng có ba mƣơi ngày, một năm mƣời 

hai tháng, hãy nhớ một ngày ở địa ngục bằng ba ngàn bảy trăm năm mƣơi năm trong 

cõi ngƣời. Trung Quốc thƣờng nói có năm ngàn năm lịch sử, còn chƣa bằng hai ngày 

trong địa ngục! Thọ mạng ở địa ngục dài bao nhiêu? Trong phần trƣớc đã nói là một 

trung kiếp, tức hai mƣơi tiểu kiếp. Có ngƣời dùng toán học để tính, thọ mạng ngắn nhất 

ở địa ngục là một vạn tuổi, nhƣ tôi vừa nói hồi nãy, một ngày ở địa ngục bằng ba ngàn 

bảy trăm năm mƣơi năm [trong nhân gian], vậy thì một vạn tuổi trong địa ngục bằng 

mƣời ba tỷ rƣỡi năm trong nhân gian (13.500.000.000 năm)! Quý vị thấy đọa địa ngục 

rất dễ, thoát ra quá khó! Cách tính toán ấy có chép trong Phật Học Đại Tự Điển, quý vị 

có thể xem. Tạo tội nghiệp ấy làm chi? Ai khiến quý vị tạo tội ấy? Đến lúc nào mới có 

thể thoát khỏi? 

Nói theo Lý, Lý ở đây là chân lý, chẳng phải là giả, địa ngục hoàn toàn là biến hóa. 

Lục đạo của chúng ta cũng là huyễn hóa, khi giác ngộ, nó sẽ không còn nữa. Nếu quý 

vị chấp trƣớc, nếu quý vị chƣa giác ngộ, nó là có thật. Giống nhƣ gì? Giống nhƣ nằm 

mộng, mộng là thật hay giả? Lúc quý vị nằm mộng, mộng ấy rất giống thật, vô cùng 

chân thật, đến lúc quý vị tỉnh mộng, mới biết nó là giả. Đức Phật dạy  “phàm những gì 

 có tướng đều là hư vọng” , lục đạo chẳng thật, địa ngục cũng thuộc về lục đạo. Trong 

Chứng Đạo Ca, thiền sƣ Vĩnh Gia đã nói rất hay:  “Trong mộng rành rành phô sáu nẻo, 

 giác rồi ba cõi rỗng toang hoang”.  Lúc quý vị chƣa giác ngộ, nó là thật sự có, lục đạo 

đều có; hễ quý vị giác ngộ, lục đạo chẳng còn nữa. Giác ngộ nhƣ thế nào? Trừ học Phật 

ra, quý vị chẳng có cách nào giác ngộ! Thuở Phật Thích Ca tại thế, có thể nói Ấn Độ 

thời ấy là một nƣớc có nhiều tôn giáo nhất trên toàn thế giới, [là một nƣớc có] tôn giáo 

và triết học phát triển nhất. Giới học thuật và tôn giáo của họ đều tu Thiền Định, Thiền 

Định ở mức độ cao có thể đột phá các tầng cấp không gian, nay ta gọi là “các chiều 

không  gian”,  họ  có  thể  đột  phá.  Khi  chiều  không  gian  bị  đột  phá,  các  nhà  khoa  học 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              251/21 

hiện  thời  đã  chứng  thực  chuyện  này,  không  gian  chẳng  tồn  tại,  mà  thời  gian  cũng 

chẳng tồn tại. Trong phần trƣớc, chúng tôi có nói thời gian một trăm ba mƣơi lăm ức 

năm là thọ mạng của ngƣời đọa địa ngục. Do sau khi giác ngộ, không gian và thời gian 

đều chẳng còn nữa, nên lục đạo chẳng còn nữa. Nếu mức Thiền Định sâu hơn bèn có 

thể  đột  phá nhiều hơn,  mƣời  pháp  giới  chẳng  còn, lúc  đó  cõi Thật  Báo của  chƣ  Phật 

Nhƣ Lai sẽ hiện tiền. Cõi Thật Báo là vô lƣợng thọ. Nếu tập khí vô thỉ vô minh cũng 

đoạn, lúc đó sẽ xuất hiện một cảnh giới mới, cõi Thật Báo cũng không còn nữa, đúng 

nhƣ đức Phật đã nói  “phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng” , ngay cả cõi Thật 

Báo  Độ  cũng  mất  luôn, lúc đó  sẽ  có  hiện  tƣợng gì xảy  ra?  Quay  về  tự  tánh,  Thƣờng 

Tịch Quang hiện tiền là quay về tự tánh. Vì vậy, chỉ có trong Phật pháp mới đạt đến 

cảnh giới rốt ráo viên mãn này. 

Hiện nay khoa học, triết học đƣợc tôn sùng coi trọng. Khoa học và Triết học càng 

ngày  càng  tiếp  cận Đại  Thừa.  Vì  thế,  vào  thập  niên  bảy  mƣơi  trong  thế  kỷ  hai  mƣơi 

này,  tiến  sĩ  Thang  Ân  Tỷ  (Arnold  Joseph  Toynbee)  ở  Anh  đã  nói  một  câu  rất  có  lý. 

Ông ta nói:  “Muốn giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ hai mươi mốt, chỉ có học thuyết 

 Khổng  Mạnh  của  Trung  Quốc  và  Đại  Thừa  Phật  pháp  mà  thôi”.   Học  thuyết  Khổng 

Mạnh và Đại Thừa Phật pháp đều ở Trung Quốc. Đại Thừa Phật pháp ở Trung Quốc đã 

lâu hai ngàn năm, thành tích vô cùng ƣu tú, ngƣời Trung Quốc phải nên học hỏi cho tốt 

để  giải  quyết  những vấn  đề của chính  mình, vấn  đề gia  đình, vấn  đề xã hội,  vấn đề 

quốc gia, thậm chí vấn đề của toàn thế giới. Chúng ta phải trân quý kho tàng quý báu 

này do tổ tiên, Phật, Bồ Tát, tổ sƣ đại đức để lại cho chúng ta, chúng ta thọ dụng chẳng 

hết. Nhƣng muốn hƣởng thụ kho tàng này, cần phải có điều kiện căn bản, tức là đức 

hạnh. Tổ tiên ban cho chúng ta luân thƣờng, đạo đức, chúng ta phải thực hiện. Phật, Bồ 

tát ban cho chúng ta Ngũ Giới, Thập Thiện, chúng ta cũng phải thực hiện. Sau đó, dùng 

thời gian hai năm để học văn chƣơng Văn Ngôn, đƣợc nhƣ vậy thì quý vị mới có phần 

nơi kho tàng ấy. Ai thật sự có khả năng này, tôi sẽ tặng sách cho ngƣời đó. Gần đây, tôi 

đặt Thế Giới Thƣ Cục ở Đài Loan in một trăm bộ Tứ Khố Hội Yếu. Nếu có vị nào thật 

sự đã có gốc rễ luân lý, đạo đức, mà văn chƣơng Văn Ngôn cũng học giỏi rồi, quý vị 

hãy viết thƣ cho tôi, nếu tôi cảm thấy văn chƣơng Văn Ngôn của quý vị chẳng có vấn 

đề gì, tôi sẽ gởi tặng quý vị một bộ sách, bộ sách ấy hết sức hay! Tôi còn có thể tặng 

quý  vị  một  bộ  Đại  Tạng  Kinh,  đây  là  Phật  pháp.  Những  thứ  thuộc  về  truyền  thống 

Trung Quốc [đều ở trong] Tứ Khố Hội Yếu, tôi sẽ tặng quý vị một bộ. Quý vị hãy học 

cho tốt, học trong vòng mƣời năm. Nếu quý vị học Nho giáo, sẽ thành thánh hiền. Nếu 

quý vị học Đạo giáo, sẽ thành thần tiên. Nếu quý vị học Phật pháp, sẽ là Phật, Bồ Tát. 

Tôi sẽ cúng dƣờng quý vị những bộ sách ấy, hy vọng mọi ngƣời hãy sốt sắng nỗ lực. 

Chúng ta hãy xem tiếp  “Thử thượng vi căn bản địa ngục, hạ tự cận biên địa ngục, 

 cô  độc  địa  ngục” (Trên  đây  là  căn  bản  địa  ngục,  tiếp  theo  đây,  sẽ  lƣợc  thuật  về  cận 

biên địa ngục và cô độc địa ngục). Đây là những địa ngục nhỏ ở cạnh căn bản địa ngục, 

dành cho những kẻ tạo tội nhẹ hơn một chút, họ tạo tội gì? Hết thảy đều chẳng tách rời 

Ngũ Nghịch Thập Ác. Vì thế, chúng tôi thấy phải để cho các vị pháp sƣ trẻ tuổi giảng 

kỹ tội Ngũ Nghịch Thập Ác cho quý vị biết; có giảng kỹ về Ngũ Nghịch Thập Ác thì 

quý  vị  mới  biết  rõ.  Thứ  nhì  là   “thập  lục  du  tằng  địa  ngục” (mƣời  sáu  du  tằng  địa 

ngục), đây là cận biên địa ngục, ở cạnh đại địa ngục.  “Bát đại địa ngục trung, mỗi nhất 

 đại ngục giai hữu tứ môn”  (trong số tám đại địa ngục nói trên, mỗi đại địa ngục đều có 

bốn  cửa),     giống  nhƣ  cửa  thành,  có  bốn  cửa.  “Mỗi  nhất  môn  ngoại,  mỗi  phụ  tăng  tứ 

 ngục” (ngoài  mỗi  cửa  lại  có  thêm  bốn  ngục  phụ),  “danh  vi”   (tên  là),  ngục  thứ  nhất 

mang  tên   “Ðường  Ổi  Tăng” .  Chữ   “Đường  Ổi  (Úy)”   (煻煨)  này  chắc  nhiều  ngƣời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              252/21 

không hiểu, nó có nghĩa là lửa đốt bằng than, bên ngoài [lớp tro] nhìn không thấy lửa, 

nhƣng bên trong có lửa. Bên ngoài là một lớp tro, bên trong rất nóng. Lúc nhỏ, chúng 

tôi  ở  thôn  quê,  sống  trong  làng  quê,  trẻ  nhỏ  hái  các  loại  dƣa,  khoai  lang  ngoài  đồng 

đem về vùi vào bếp tro. Trong bếp nấu cơm xong còn tro, vùi khoai vào đống tro ấy, 

hai giờ sau khoai sẽ chín, chín nhừ luôn. Quý vị thấy tro đó nóng ghê lắm, vùi khoai 

trong tro nóng khoảng hai giờ là chín khét. Nếu ngƣời ta ở trong đống tro đó thì sao? 

Cũng sẽ chín khét luôn. Đây là một loại địa ngục nhỏ. Thứ hai là  “Thi Phẩn Tăng” , 

phân đã hôi thối khó ngửi. Chẳng phải là phân ngƣời, mà là phân của xác chết, quý vị 

mới có thể hình dung sự hôi thối ấy! Trƣớc kia, thầy Lý giảng kinh nói thầy không sợ 

địa ngục, nhƣng khi nói tới địa ngục Thi Phẩn này, thầy rùng mình. Thầy nói địa ngục 

này quá đáng sợ, con ngƣời bị chôn trong đống phân xác chết, cảm giác đó quả thật rất 

khủng khiếp, trông thấy liền kinh hãi, những thứ khác thì còn đƣợc, không dễ sợ. Thứ 

ba là  “Phong Nhận Tăng” ,   [hình dung] những mũi dao giống nhƣ núi đao, rừng kiếm, 

[ngƣời ta thƣờng nói] “lên núi đao, rừng kiếm” tức là thuộc loại này. Thứ tƣ là  “Liệt 

 Hà Tăng” ,    sông ở đây   là sông máu, ngƣời rơi vào đó bị chết ngộp. Một đại địa ngục có 

bốn cửa, [phía ngoài] mỗi cửa có bốn ngục phụ, nên bốn cửa có tất cả mƣời sáu ngục. 

Mƣời sáu ngục ấy gọi là Du Tằng địa ngục .  Tám đại địa ngục có tất cả một trăm hai 

mƣơi tám ngục phụ, [các ngục phụ ấy] còn gọi là Cận Biên địa ngục, nghĩa là những 

địa ngục nhỏ ở kế bên địa ngục lớn. Đây là loại thứ nhì. 

Còn một loại nữa, tội nhẹ hơn một chút, gọi là Cô Độc địa ngục . “Cô độc địa ngục, 

 tại  sơn  gian,  khoáng  dã,  thụ  hạ,  không  trung.  Kỳ  loại  vô  số,  thọ  khổ  vô  lượng.  Địa 

 ngục khổ quả, kỳ tối trọng xứ, nhất nhật chi trung bát vạn tứ thiên sanh tử, kinh kiếp vô 

 lượng” (Cô  Độc  địa  ngục  ở  giữa  núi,  đồng  hoang,  dƣới  cội  cây,  hoặc  không  trung. 

Loại này có vô số, chịu khổ vô lƣợng. Chỗ khổ quả nặng nề nhất trong địa ngục là một 

ngày có đến tám vạn bốn ngàn lần chết đi, sống lại, trải qua vô lƣợng kiếp). Tám vạn 

bốn ngàn lần chết đi sống lại nghĩa là thọ tội xong ngƣời ấy liền chết, gió thổi qua bèn 

sống lại, sống lại để tiếp tục thọ tội, mỗi ngày cứ lập đi lập lại [nhƣ vậy] để thọ tội này. 

Chúng ta biết điều khổ nhất trong thế gian này là gì? Là sanh tử, sanh ra đã khổ, mà 

chết càng khổ hơn! Cớ sao biết sanh tử là khổ? Quý vị thấy trẻ thơ mới sanh, quý vị 

hãy quan sát kỹ, trẻ thơ vừa sanh ra liền khóc oa oa. Tại sao vậy? Vì khổ quá! Nếu nó 

không khổ, nó khóc để làm gì? Quý vị có thấy trẻ con vừa sanh ra liền cƣời hì hì bao 

giờ chƣa? Đó là vui. Nếu vui thì nó mới cƣời; nếu khổ thì nó khóc [chứ cƣời sao nổi]. 

Từ chỗ này, chúng ta lắng lòng quan sát, sẽ biết nó rất khổ, vô cùng đau khổ. Quý vị 

thấy lúc ngƣời ta chết, chỉ có ngƣời niệm Phật vãng sanh, cả đời tích lũy công đức thì 

lúc ngƣời ấy chết mới cƣời hì hì ra đi. Thông thƣờng, lúc ngƣời ta chết, gƣơng mặt rất 

dễ sợ, khổ chẳng nói nổi mà! Nỗi khổ sanh lão bệnh tử, hễ lắng lòng quan sát, quý vị 

sẽ biết. Nỗi khổ lớn nhất trong đời ngƣời là tử khổ, không biết khổ gấp bao nhiêu lần 

nỗi khổ lúc bệnh. Mỗi ngày chết đi sống lại tám vạn bốn ngàn lần, làm sao chịu nổi? 

Đó là nỗi khổ trong địa ngục, trải qua vô lƣợng kiếp. 

Sách  Phụ  Hoằng  Ký  nói    nghiệp  nhân  của  tội  này :  “Phụ  Hoằng  Ký  vân:  “Tác 

 thượng phẩm Ngũ Nghịch, Thập Ác giả cảm chi (chỉ tối cực ác nghịch giả)” (Sách Phụ 

Hoằng Ký chép: “Kẻ tạo tội Ngũ Nghịch, Thập Ác thƣợng phẩm (chỉ tạo tội ác nghịch 

nặng nhất) sẽ cảm lấy [quả địa ngục này] (chỉ kẻ ác nghịch tột bậc)”). Tội Ngũ Nghịch 

Thập Ác nặng nhất sẽ đọa vào Vô Gián địa ngục. Ở đây, chúng tôi nói sơ sài mà thôi, 

hai danh  từ  này  nhất  định  phải  tìm  thời  gian để  trình  bày  kỹ  càng  với  quý  vị,  đây  là 

giáo dục nhân quả. Trong tội Ngũ Nghịch,  “giết cha, giết mẹ”  là hai tội đầu. Thứ ba là 

 “giết A La Hán” , trong thế gian này, A La Hán có phƣớc báo, quý vị chẳng giết nổi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              253/21 

Tội giống nhƣ tội này đƣợc gọi là  “đẳng lưu tội”  (tội tƣơng đƣơng), tội gì vậy? Giết 

thầy. Phàm những ngƣời theo đuổi công tác giáo dục luân lý, đạo đức, bất luận tại gia 

hay xuất gia, nam, nữ, già, trẻ, nếu quý vị giết họ thì tội tƣơng đƣơng với tội giết A La 

Hán, chúng ta phải biết điều này. Vì sao? Những ngƣời ấy xả mình vì ngƣời, chẳng vì 

chính mình. Tự hành, dạy ngƣời khác, chính họ học thánh, học hiền, học Bồ Tát, học 

Phật,  làm  gƣơng  mẫu  đạo  đức  cho  đại  chúng  trong  xã  hội.  Nếu  quý  vị  giết  họ,  tổn 

thƣơng họ, tạo tội không phải là tạo tội đối với cá nhân họ. Những ngƣời nhƣ họ, dù 

quý vị giết họ, họ cũng chẳng trách quý vị, họ cũng sẽ không trả thù, cũng không ghi 

nhớ hận thù. Do đó, chẳng phải là có tội đối với họ, mà là có tội với ai? Có tội đối với 

những kẻ đƣợc họ dạy dỗ, giáo dục. 

Quý vị  giết  một  vị thầy  giáo giỏi,  cơ hội  đƣợc giáo  dục của nhiều ngƣời bị  đoạn 

dứt, sự giáo huấn của họ có ảnh hƣởng bao lớn, thời gian ảnh hƣởng bao lâu, món nợ 

này  sẽ  tính  trên  thân  quý  vị.  Chúng  ta  gọi  những  vị  ấy  là   “thiện  tri  thức”.  Luận  tội 

chẳng  dính líu  gì đến vị thiện tri  thức hay  vị  thầy  ấy.  Vị  thầy  ấy  thấy  chuyện bị  giết 

chẳng sao cả, tuyệt đối chẳng trách quý vị, chẳng ghim chuyện bị hại trong lòng. Giống 

nhƣ Thích Ca Mâu Ni Phật đời trƣớc hành Bồ Tát đạo, làm  Nhẫn Nhục Tiên Nhân. 

Quý vị thấy vua Ca Lợi róc thịt trên thân thể Ngài, hại Ngài, thuộc loại tội này. Vua Ca 

Lợi đọa địa ngục, sau khi thoát khỏi địa ngục, lời nguyện của Nhẫn Nhục Tiên Nhân đã 

phát  thuở  đó  đã  trở  thành  hiện  thực.  Ngài  nói:  “Trong  tƣơng  lai,  lúc  tôi  thành  Phật, 

ngƣời đầu tiên tôi độ sẽ là vua Ca Lợi”. Quý vị thấy Ngài chẳng kết tội nhà vua, cớ sao 

vua Ca Lợi đọa địa ngục? Do vua phạm tội đối với chúng sanh, chúng sanh bị mất đi 

một vị thầy tốt, đoạn mất Pháp Thân huệ mạng của chúng sanh, tội ấy phiền phức lớn 

lắm! Giết ngƣời là tội nhỏ, đoạn mất huệ mạng của ngƣời ta mắc tội lớn lắm. Do vậy 

chúng ta phải hiểu sự luận tội này, phải hiểu rõ ràng, đối với một ngƣời thì tội nhỏ, đối 

với chúng sanh thì tội lớn. Quý vị giết hại cha mẹ, tại sao tội đó rất nặng? Thứ nhất, 

cha mẹ có ân dƣỡng dục với chúng ta, quý vị không biết báo ân mà còn báo oán, còn 

giết hại cha mẹ, đó là tánh tội. Thứ nhì, quý vị gây ảnh hƣởng xấu cảnh giới xã hội: 

Nếu cha mẹ kẻ khác giáo huấn con cái nghiêm khắc đôi chút, hừm, [đứa con ấy] thấy 

quý vị giết cha mẹ, nó cũng bắt chƣớc giết cha mẹ. Lề thói ấy một khi đƣợc khai mào, 

làm sao chịu nổi? Quý vị có phải chịu trách nhiệm nhân quả hay không? Do đó, phải 

nêu gƣơng tốt cho đại chúng trong xã hội, chớ nên nêu gƣơng xấu. Tạo gƣơng xấu sẽ 

có ảnh hƣởng rất lớn, tội đó nặng lắm! Sự phán định tội có đạo lý nhƣ vậy đó, chúng ta 

phải hiểu đạo lý này, phải hiểu rõ ràng. 

Thứ tƣ là  “làm thân Phật chảy máu” . Hiện thời, đức Phật chẳng tại thế, điều này 

chỉ chuyện gì? Phá hoại Phật giáo là tội tƣơng đƣơng với tội này, tức là tội giống nhƣ 

tội làm thân Phật chảy máu, [tức là tội] do ác niệm, ác ý mà phá hoại Phật giáo. Phật 

giáo là nền giáo dục tốt đẹp trong thế gian, chúng ta phải biết điều này. Nó có lợi ích to 

lớn đối với hết thảy đại chúng, giúp chúng sanh trong đời này siêu phàm nhập thánh, 

vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi. Tìm đâu ra một nền nền giáo dục tốt đẹp dƣờng ấy? Quý 

vị phá hoại Phật giáo, khiến cho nhiều ngƣời không đƣợc hƣởng sự giáo dục tốt đẹp, 

đoạn dứt cơ hội thoát khỏi luân hồi của rất nhiều ngƣời. Vì lẽ đó, tội này là tội đọa địa 

ngục A Tỳ. Địa ngục A Tỳ tức là địa ngục Vô Gián. [Tội làm thân Phật chảy máu] là 

tội đọa địa ngục Vô Gián. 

Thứ  năm  là   “phá  hòa  hợp  Tăng” ,  tức  là  phá  hoại  Tăng  đoàn.  Tăng  đoàn  [nói  ở 

đây]  nhất  định  phải  là  Tăng  đoàn  tu  Lục  Hòa  Kính.  Nếu  chẳng  có  Lục  Hòa  Kính, 

chẳng thể gọi là Tăng đoàn. Thuở tôi mới học Phật, khi ấy, đã đi giảng kinh, nhằm lúc 

bốn mƣơi mấy tuổi. Tôi theo thầy Lý học Phật pháp, khi đó, thầy Lý quy định nếu chƣa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              254/21 

đầy bốn mƣơi tuổi, chẳng đƣợc đi ra ngoài giảng kinh, chỉ đƣợc luyện tập giảng kinh 

trong nhà. Đài Trung có hai nơi luyện tập giảng kinh, một là chùa Linh Sơn, hai là Đài 

Trung Liên Xã, hai nơi ấy là nơi thầy Lý huấn luyện học trò học giảng kinh. Chùa Linh 

Sơn là [đạo tràng] của phái nam, Đài Trung Liên Xã là [đạo tràng] của phái nữ. Mỗi 

tuần,  bốn  ngƣời  lên  giảng  đài  giảng  một  lần:  Buổi  sáng  hai  ngƣời,  buổi  chiều  hai 

ngƣời.  Những  ngƣời  không  lên  giảng  đài  luyện  tập  thì  không  đi  giảng  ở  những  nơi 

khác. Không chỉ chẳng đƣợc ra ngoài giảng, mà phải trên bốn mƣơi tuổi mới đƣợc ra 

ngoài  giảng.  Ngƣời  quá  trẻ  sợ  bị  xã  hội  dụ  dỗ,  mê  hoặc,  nên  thầy  [đặt  ra  luật  lệ] 

nghiêm ngặt này để ngăn ngừa. Phong khí xã hội ngày nay so với thuở trƣớc ngày càng 

đi xuống. Thế hệ của chúng tôi cách biệt hiện tại sáu mƣơi năm, phong khí xã hội sáu 

mƣơi năm trƣớc kể ra cũng còn khá. Hiện thời, sức dụ dỗ quá mạnh, nên bốn chục tuổi 

vẫn chƣa đƣợc, có lẽ tối thiểu cũng phải là sáu mƣơi tuổi thì mới không bị dụ dỗ, mê 

hoặc, dƣới sáu mƣơi tuổi vẫn không chắc. Thầy Lý yêu cầu chúng tôi ở mức bốn mƣơi 

tuổi, còn nay chúng tôi yêu cầu các vị đồng học ở mức sáu mƣơi tuổi, thật vậy, chẳng 

giả! Do đó, ngƣời thật sự y giáo phụng hành, thật sự hoằng pháp lợi sanh, bất luận tại 

gia hay xuất gia, nam, nữ, già, trẻ, chớ nên giết hại những ngƣời ấy. Nếu giết hại họ, 

phải đọa địa ngục Vô Gián. Đó là nói về tội Ngũ Nghịch. Đối với Thập Ác, trong kinh 

Thập Thiện Nghiệp Đạo có nói: Khi quý vị có ác ý sát sanh, trộm cắp, tà dâm, nói dối, 

nói lƣỡi đôi chiều, nói lời ác độc, nói lời thêu dệt, tham, sân, và si, trong tâm quý vị có 

mƣời thứ ấy [thì là Thập Ác]. Mƣời thứ ấy càng mạnh thì tội càng nặng. Mƣời quan 

niệm ấy nhẹ thì quý vị tạo nghiệp nhẹ. Kết tội nặng hay nhẹ dựa trên quan niệm của 

quý vị, sau đó mới xét sự việc quý vị đã làm, dựa trên hai phƣơng diện này để luận tội. 

Đây là đoạn thứ nhất nói về địa ngục. Phải nhớ câu cuối cùng trong sách Phụ Hoằng 

Ký là:  “Người tạo tội Ngũ Nghịch Thập Ác thượng phẩm chiêu cảm [quả báo địa ngục 

 Vô Gián]” . Trong ba cõi ác, đây là nói về cõi thứ nhất, tức cõi địa ngục. 

Lại xem tiếp cõi thứ hai:  “Ngạ Quỷ giả, Đại Thừa Nghĩa Chương bát viết: Dĩ tùng 

 tha  cầu  cố,  danh  ngạ  quỷ” (cõi  Ngạ  Quỷ,  trong  quyển  tám  sách  Ðại  Thừa  Nghĩa 

Chƣơng, chữ “ngạ quỷ” đƣợc giảng nhƣ sau: “Do cầu nơi ngƣời khác nên gọi là ngạ 

quỷ”). Ngạ quỷ phải thƣờng xin thức ăn của ngƣời khác, thƣờng phải chịu đói khổ, nên 

gọi là Ngạ Quỷ (quỷ đói).  “Hựu thường cơ hư, cố danh vi Ngạ. Khủng khiếp, đa úy, cố 

 danh vi Quỷ”  (Lại thƣờng đói khát, nên gọi là Ngạ, khủng khiếp, lắm nỗi sợ hãi, nên 

gọi là Quỷ). Hiểu điều này, con ngƣời khỏi phải sợ quỷ, có một câu ngạn ngữ rất có lý: 

 “Người có ba phần sợ quỷ, quỷ có tới bảy phần sợ người”.  Do đó, quỷ sợ ngƣời nhiều 

hơn là ngƣời sợ quỷ. Nếu quý vị không hiểu đạo lý này, sẽ bị quỷ dọa, rất oan uổng. 

Nếu quý vị nói lớn tiếng một chút thì quỷ chạy mất. Do đó phải biết quỷ còn nhát gan 

hơn con ngƣời, con ngƣời to gan hơn quỷ. Do đây là hiểu lầm, nên quý vị mới sợ quỷ. 

Nếu quý vị liễu giải chân tƣớng sự thật, từ nay trở đi chẳng sợ quỷ nữa! Chỉ có quỷ sợ 

ngƣời, lẽ nào ngƣời lại sợ quỷ? Nếu quý vị sợ quỷ, tức là còn thua quỷ, sai mất rồi! 

  “Bà Sa Luận vân” (Tỳ Bà Sa Luận chép), trong luận Đại Tỳ Bà Sa có ghi:  “Quỷ 

 giả úy dã, vị hư khiếp đa úy” (Quỷ là sợ, tức là khủng khiếp, lắm nỗi sợ hãi). Câu này 

nói  rõ  tâm  của  quỷ  luôn  luôn  sợ  sệt,  cái  gì  cũng  sợ.  Do  đó,  mới  có  câu  ngạn  ngữ: 

 “Nhát gan như quỷ” . Câu ấy rất đúng, nhát gan giống nhƣ quỷ vậy, chuyện gì cũng 

không dám làm, cái gì cũng sợ!  “Hựu oai dã, năng linh tha úy kỳ oai”  (Quỷ cũng có 

nghĩa là oai, vì có thể khiến kẻ khác sợ cái oai của mình), đây là quỷ nhát gan; con quỷ 

nhát gan sợ [những con] quỷ khác.  “Hựu hy cầu danh quỷ, vị bỉ ngạ quỷ hằng tùng tha 

 nhân, hy cầu ẩm thực tự dĩ hoạt tánh mạng”  (Lại do mong cầu nên gọi là Quỷ, tức là: 

Loài  ngạ  quỷ  thƣờng  đi  theo  ngƣời  khác,  mong  đƣợc  thức  ăn  để  duy  trì  tánh  mạng). 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              255/21 

Quỷ đến kiếm ngƣời ta nhất định là phải có điều cầu xin gì đó. Các đồng tu học Phật 

trong quá khứ cũng thƣờng nằm mộng thấy ngƣời nhà, quyến thuộc, nhƣng lâu quá nên 

đã  quên  mất,  mà  cũng  chẳng  mộng  thấy,  chứ  lúc  học  Phật  chƣa  đƣợc  bao  lâu  thì 

thƣờng  mộng  thấy  ngƣời nhà,  quyến  thuộc.  Vì  sao?  Kinh  Địa  Tạng giải  thích  rất  rõ 

ràng, đó là vì quý vị học Phật bèn có khả năng giúp đỡ họ, nên họ đến tìm quý vị. Lúc 

quý vị chƣa học Phật, họ không tìm quý vị, có tìm thì cũng chẳng giúp đƣợc vì quý vị 

không tin. Họ tìm quý vị để làm gì? Để xin quý vị đốt cho họ một số tiền giấy, cúng 

dƣờng họ chút ít, đến xin những thứ đó, xin quý vị giúp đỡ, chúng ta phải hiểu điều 

này. Mộng thấy ngƣời nhà, quyến thuộc đã qua đời, ngƣời học Phật chúng ta bèn vào 

ngày mồng Một, ngày Rằm cúng ít đồ chay cho họ, giống nhƣ mời họ dùng cơm, tốt 

nhất là tụng kinh hồi hƣớng cho họ, khuyên họ niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Thay họ 

xin thọ Tam Quy, giảng Ngũ Giới, Thập Thiện cho họ, hay giảng Đệ Tử Quy cho họ 

đều đƣợc. Những điều ấy sẽ giúp họ rất nhiều, họ còn cảm ơn nữa. Đối với chúng ta, 

đây là cơ hội giáo dục, nếu họ không đến tìm chúng ta, chúng ta không biết, họ đến tìm 

thì chúng ta nên làm cho họ. Mỗi ngày, chúng ta niệm Phật, tụng kinh, hoặc nghe giảng 

kinh đều nên hồi hƣớng công đức cho họ. Đây là nói rõ: Do họ cần, nên đến xin quý vị 

giúp đỡ. Lúc chƣa học Phật, chẳng thƣờng nằm mộng thấy, quý vị chẳng có cách nào 

giúp họ, mà cũng không hiểu những sự thật này. Do quý vị rất khó tiếp nhận, nên họ 

không đến tìm quý vị. 

 “Hựu vân, hữu thuyết cơ khát tăng”  (Luận còn viết thêm: “Có thuyết bảo do chúng 

(các ngạ quỷ) đói khát dữ dội) ,  chữ  “tăng”  (增) nghĩa là tăng thêm, thêm nhiều hơn, 

họ cảm thấy hết sức đói khát.    Trong loài ngạ quỷ, đặc biệt là Diệm Khẩu Quỷ, do trong 

đời  quá  khứ  đã  tạo  nghiệp  rất  nặng,  nên  thức  ăn  vừa  tới  miệng  liền  phực  lửa,  cháy 

thành tro. Do vậy, loài quỷ này rất đáng thƣơng, phải chịu đói khát rất lâu. Nhà Phật từ 

bi,  có  một  phƣơng  pháp  gọi  là  Phóng  Diệm  Khẩu,  chuyên  nhờ  sức  kinh  chú  gia  trì 

khiến cho loài quỷ này có thể ăn đƣợc đôi chút đồ ăn. [Do đó, lễ] Phóng Diệm Khẩu 

mang ý nghĩa mời quỷ ăn cơm, mời họ dùng cơm. Đây là một hình thức bố thí, trong 

đó có tụng kinh, có tài bố thí, có pháp bố thí.  “Hữu thuyết bị khu dịch cố, danh Quỷ” 

(Có thuyết bảo do chúng thƣờng bị sai phái, nên gọi là Quỷ). Họ bị quỷ thần cấp cao 

hơn thƣờng sai khiến làm chuyện này, chuyện nọ.  “Hằng vi chư thiên xứ xứ khu dịch 

 trì tẩu”  (Ở nơi nào cũng thƣờng bị chƣ thiên sai khiến phải rong ruổi). Phần đông là bị 

ai sai phái? Tứ Thiên Vƣơng, Tứ Thiên Vƣơng còn gọi là Quỷ Vƣơng, họ cai quản các 

quỷ thần, các loại quỷ thần đều nghe lệnh của Tứ Thiên Vƣơng. Cõi trời Đao Lợi cũng 

có,  từ  trời  Dạ  Ma  trở  lên  thì  ít  [sai  khiến  các  loài  quỷ  thần  này],  tại  sao vậy?  Địa  vị 

càng  cao,  chẳng  cần dùng  những loài này.  Quá  nửa là những tầng  trời phía dƣới  của 

Dục Giới thƣờng dùng các loài quỷ này để phục dịch, sai khiến. 

  “Thử đạo diệc biến chư thú” (Loài này có mặt trong mọi cõi) ,  nghĩa là loài quỷ có 

mặt khắp các cõi trời, cõi ngƣời, A Tu La, La Sát,  “hữu phước đức giả, tác sơn lâm 

 trủng  miếu  thần” (những  ngƣời  có  phƣớc  đức  thì  làm  thần  trong  núi,  rừng,  gò  mả, 

miếu thờ), đây là những vị có phƣớc đức thì làm thần núi, thần thổ địa, họ là quỷ có 

phƣớc  đức.  Trong  loài  quỷ,  họ  là  hạng  có  địa  vị,  [địa  vị]  to  nhƣ  Thành  Hoàng  thì 

phƣớc đức càng cao hơn nữa. Thành Hoàng cũng giống nhƣ thị trƣởng, huyện trƣởng 

trong cõi ngƣời. Chúng ta gọi chung là Thành Hoàng, thật ra, họ có cấp bậc cao thấp. 

Cao hơn nữa, nhƣ Ngũ Nhạc, Đông Nhạc Thái Sơn đƣợc gọi là Đế, tức Đông Nhạc Đại 

Đế.  Trung  Quốc  có  Ngũ  Nhạc,  Nam  Nhạc  là  Hành  Sơn,  Trung  Nhạc  là  Tung  Sơn, 

[những vị cai quản Ngũ Nhạc] là đại quỷ vƣơng, đều thuộc về quỷ đạo, chẳng thuộc 

thiên đạo.   “Vô phước đức giả” (những kẻ thiếu phƣớc đức), đời trƣớc không tu phƣớc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              256/21 

đức, hoặc họ tu phƣớc đức nhƣng còn tham, sân, si, sẽ đọa ác đạo. Trong ác đạo cũng 

hƣởng phƣớc, làm đại quỷ vƣơng là phƣớc báo rất lớn. Những kẻ chẳng có phƣớc đức, 

[tức là làm] quỷ mà chẳng có phƣớc đức thì  “cư bất tịnh sở, bất đắc ẩm thực, thường 

 thọ tiên đả, điền hà tắc hải, thọ khổ vô lượng” (ở chỗ chẳng sạch, chẳng đƣợc ăn uống, 

luôn bị đánh đập, ngăn sông, lấp biển, chịu khổ vô lƣợng) .  Đây là nói những kẻ chẳng 

có phƣớc, tạo tội nghiệp tham, sân, si, chẳng tu phƣớc. Ngƣời tu phƣớc, nói thật ra, quá 

nửa đều tu trong cửa Phật. Trong Nho giáo, Phật giáo, và Đạo giáo thì tu phƣớc trong 

cửa Phật có hiệu quả nhất, đƣợc quả báo cũng nhanh nhất. Chẳng bỏ tham, sân, si mà 

tu phƣớc, sẽ đọa vào cõi quỷ hoặc cõi súc sanh để hƣởng phƣớc. Trong cõi quỷ, những 

quỷ  có  phƣớc  đức  ngần  ấy,  đƣợc  nhân  gian  cúng  tế,  lễ  bái,  họ  hƣởng  thụ  những  sự 

cúng tế ấy. Đối với cõi súc sanh thì hiện thời thƣờng thấy nhất là những con thú cƣng 

(pet), chúng nó thuộc loài súc sanh, nhƣng đƣợc cƣng yêu, chiều chuộng. Ai trong gia 

đình nuôi nó cũng thích nó, chăm sóc từng chút, còn hƣởng phƣớc hơn bất cứ ai trong 

nhà. Súc sanh cũng có nhiều phƣớc nhƣ vậy! Cũng có thể là nó đến để đòi nợ, ngƣời 

trong nhà thiếu nợ nó nên nay phải trả nợ cho nó. Quý vị thiếu nó tiền tài, nên quý vị 

phải  chăm  sóc  nó  thật  tốt.  Quý  vị  còn  thiếu  nó  thân  tình,  nên  quý  vị  hết  sức  thƣơng 

yêu, chiều chuộng nó. Nghiệp nhân quả báo tơ hào chẳng sai, chúng ta phải hiểu những 

đạo  lý  này.  Chúng  nó  là  những  kẻ  sanh  vào  cõi  súc  sanh  để  hƣởng  phƣớc,  toàn  là 

những kẻ [tu phƣớc nhƣng] chẳng buông bỏ tham, sân, si, nguyên nhân là nhƣ vậy. 

   Tiếp đó,   “Phụ Hoằng Ký vân, hạ phẩm Ngũ Nghịch, Thập Ác giả cảm chi” (sách 

Phụ Hoằng Ký nói: “Hạ phẩm Ngũ Nghịch Thập Ác cảm lấy [quả báo ngạ quỷ]). Tôi 

thấy ở chỗ này, chữ Hạ phải đổi thành chữ Trung, vì hạ phẩm sanh trong súc sanh đạo, 

phải đổi thành  “trung phẩm Ngũ Nghịch Thập Ác cảm lấy quả báo ngạ quỷ” , nghĩa là 

tội nghịch ác khá nhẹ, chẳng phải là nhẹ nhất, nhẹ nhất là hạ phẩm. Tức là lúc họ còn 

sống tạo tội Ngũ Nghịch Thập Ác khá nhẹ, chẳng nghiêm trọng nhƣ đã nói trên đây. 

Nghiêm trọng nhất bèn cảm lấy quả báo địa ngục, nhẹ hơn bèn đọa ngạ quỷ. Ngạ quỷ 

khổ hơn súc sanh, đoạn sau sẽ nói về súc sanh. Theo đúng lẽ, súc sanh phải là hạ phẩm 

Ngũ Nghịch Thập Ác, nghĩa là họ tạo các tội ấy, nhƣng tạo tội nhẹ. Tuy vậy, ở đây 

chúng ta phải ghi nhớ, tạo tội Ngũ Nghịch Thập Ác mà không biết sám hối, chẳng biết 

quay  lại  [thì  sẽ  đọa  ác  đạo].  Nếu  họ  biết  sám  hối,  biết  quay  lại,  chẳng  đọa  ác  đạo! 

Trong Phật pháp đã nói điều này rất rõ ràng, rành rẽ. 

Cổ nhân Trung Quốc hết sức chú trọng sửa lỗi. Có câu:  “Con người chẳng phải là 

 thánh hiền, ai có thể không có lỗi. Có lỗi mà có thể sửa đổi thì chẳng có điều thiện nào 

 lớn hơn” ,   đây là đạo lý sửa lỗi. Có lỗi đừng sợ, nhƣng phải biết sửa lỗi đổi mới! Nhờ 

đó mà thánh hiền tu thành tựu, Phật, Bồ Tát cũng nhờ vậy mà thành tựu, chúng ta hãy 

nên biết điều này. Đặc biệt là các vị tổ sƣ đại đức thƣờng nhắc nhở chúng ta  “chẳng sợ 

 niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm” ,  niệm  là  ý  niệm,  có  thiện  niệm  và  ác  niệm.  Nói  thông 

thƣờng, đặc biệt trong là thời đại hiện tại, chắc chắn là ác niệm nhiều, thiện niệm ít, 

chắc chắn là nhƣ vậy. Nếu không, lẽ đâu có lắm tai nạn ngần ấy? Nhƣng bất kể là thiện 

niệm hay ác niệm, ý niệm vừa khởi lên bèn lập tức giác ngộ, lập tức biết ngay, vừa biết 

nhƣ vậy, liền dùng câu Phật hiệu để thay thế nó. Nhƣ vậy là biết niệm Phật. Thật sự 

biết  niệm  Phật,  ý  niệm  vừa  dấy  lên,  bèn  “A  Di  Đà  Phật”,  quay  trở  về  A  Di  Đà  Phật 

ngay! A Di Đà Phật là ý niệm thiện nhất trong thế gian và xuất thế gian, là ý niệm vô 

cùng thiện, tại sao vậy? Vì nó có thể giúp quý vị vãng sanh thế giới Cực Lạc để làm 

Phật. Quý vị xem thử còn có ý niệm nào có công đức to tát ngần ấy hay chăng? Chẳng 

thể nào kiếm đƣợc. Chỉ có ý niệm này, niệm niệm thông đến Tây Phƣơng Cực Lạc thế 

giới, niệm niệm cảm ứng đạo giao cùng A Di Đà Phật. Ngƣời thật sự niệm Phật, mỗi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              257/21 

niệm đều đƣợc mƣời phƣơng chƣ Phật hộ niệm, long thiên thiện thần bảo vệ, hộ trì quý 

vị,  vì  sao  quý  vị  không  chịu  niệm  Phật?  Ngƣời  niệm  Phật  thân  tâm  khoẻ  mạnh,  gia 

đình hòa thuận, tai nạn xa lìa. Cổ nhân có câu  “dẫn cát, tránh hung, gặp nạn hóa thành 

 cát tường” . Vì lẽ đó, phải nên niệm Phật, đổi hết thảy tâm niệm thành A Di Đà Phật, 

nhƣ vậy thì mới là đúng. Hôm nay đã hết thời gian, chúng ta học tới đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

-------------------------------------------------------------------------------------------- 





Tập 196 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:15.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 231, hàng thứ hai, bắt đầu xem từ câu thứ hai. Xem từ câu 

“Địa ngục”. “Địa ngục, là Hán Dịch”, đây là tiếng Trung quốc. “Tiếng phạn là Na Lạc 

Già, Nê Lê đẳng”, đẳng nghĩa là rất nhiều danh xƣng của tiếng phạn. Đơn giản đƣa ra 

hai  loại.  “Nhiếp  Đại  Thừa  Luận  Âm  Nghĩa  nói:  Dịch  ra  bốn  nghĩa”,  nghĩa  là  trong 

tiếng Phạn có bốn nghĩa. Thứ nhất là “bất khả lạc”, tức là ở đây không có an lạc, an vui 

càng không đƣợc nói đến, chỉ có khổ không có vui, chúng ta thƣờng nói khổ không thể 

tả.  Nghĩa  thứ  hai  là  “bất  khả  cứu  tế”,  đến  Phật  Bồ  Tát  muốn  giúp  cũng  không  giúp 

đƣợc, vì sao vậy? Là do nghiệp lực bất thiện của họ chiêu cảm nên. 

Trƣớc  đây,  khi  tôi  mới  học  Phật,  cƣ  sĩ  Chu  Kính  Vũ  kể  cho  tôi  nghe  một  câu 

chuyện, câu chuyện này là thật. Nhạc phụ của ông, tức ba của vợ ông, là Chƣơng Thái 

Viêm. Cái tên này đƣơng thời rất nổi tiếng, hầu nhƣ ngƣời đọc sách không ai không 

biết đến Chƣơng Thái Viêm. Đầu năm dân quốc là bậc thầy nổi tiếng dạy quốc học, có 

một thời gian, đƣợc đại đế Đông Nhạc  mời làm phán quan, đại đế Đông Nhạc là đại 

quỷ vƣơng. Trung quốc có Ngũ Nhạc, chia thành năm khu vực. Mỗi khu vực phải quản 

lý  mấy  tỉnh, đại  đế Đông  Nhạc  ở  Thái  sơn, miếu  của ông ở Thái sơn tỉnh  Sơn đông, 

mời ông đến làm phán quan. Địa vị của phán quan là gì? Tƣơng đƣơng với bí thƣ bây 

giờ vậy, địa vị này rất cao. Mỗi tối có hai tiểu quỷ đem kiệu đến đƣa ông đi làm, khi 

trời sắp sáng lại đƣa về. Ban ngày bận rộn việc của nhân gian, ban đêm lo việc của quỷ 

đạo, vất vả vô cùng. Ông nói có một hôm dùng giấy vàng viết tờ giấy xin nghỉ phép, 

đem tờ giấy đó đốt ở trƣớc cửa, tối đó tiểu quỷ không đến đón ông, giống nhƣ đại đế 

Đông Nhạc đồng ý cho ông nghỉ vậy. Đây là một ngƣời có học thức, rất giỏi. Có lần 

ông kiến nghị với đại đế Đông Nhạc, ông nói rằng, nghe nói trong địa ngục hình phạt 

ôm cột đồng cháy rất tàn khốc. Nghĩa là dùng trụ sắt, đốt đỏ trụ sắt, để ngƣời chịu tội 

ôm lấy trụ sắt này, một hình phạt nhƣ thế. Ông nói hình phạt này không có nhân đạo, 

có thể phế bỏ nó chăng? Đại đế Đông Nhạc nghe xong liền nói, ông đến đó xem thử. 

Liền phái hai tiểu quỷ đƣa ông đến hiện trƣờng xem. Đi khá lâu cũng đến, tiểu quỷ nói 

với ông đã đến nơi, họ nói ngay ở trƣớc, nhƣng ông không thấy gì. Lúc này ông mới 

bừng tỉnh ngộ, ông cũng là Phật giáo đồ, là đệ tử Phật môn. Ông lập tức nghĩ đến, đây 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              258/21 

là nghiệp lực của ngƣời chịu tội biến hiện ra, không liên quan đến vua Diêm la. Không 

phải do vua Diêm la thiết kế, không phải thần thiết kế, cũng không phải Bồ Tát, đều 

không liên quan. Là do nghiệp lực chính mình tạo ra, tự làm tự chịu, không có nghiệp 

lực này muốn nhìn cũng không thấy đƣợc. Mới biết đƣợc điều này gọi là không thể cứu. 

Quý vị xem lão cƣ sĩ Chƣơng Thái Viêm có tâm từ bi, hy vọng phế bỏ những hình phạt 

này. Nhƣng vừa thấy đã hiểu, hình phạt này không bỏ đƣợc, trừ khi trong tâm mình 

quay đầu là bờ, thật sự sám hối, sửa đổi bản thân, cảnh giới này sẽ không còn nữa. 

Nhƣng ngƣời ta khi đang chịu tội quá khổ, quên mất chuyện sám hối, vấn đề là ở đây. 

Cho nên ngƣời có thiện căn sâu dày, trong địa ngục cũng có Phật Bồ Tát, Bồ Tát Địa 

Tạng thƣờng ở trong địa ngục. Nhắc nhở hạng ngƣời nào? Đối với những ngƣời muốn 

giác ngộ mà chƣa giác ngộ, hạng ngƣời này vừa đƣợc nhắc nhở họ lập tức sám hối, liền 

ra khỏi địa ngục. Nếu không phải thời khắc then chốt đó, quý vị nhắc nhở họ cũng vô 

ích, họ không nghe thấy, bởi vì họ quá khổ. Mọi chú ý của họ đều tập trung vào nỗi 

khổ của mình, chịu khổ chịu nạn, không chú ý đến bên cạnh có ngƣời nhắc nhở mình. 

Đây  chính là nói Chƣ  Phật  Bồ  Tát độ  chúng sanh,  giúp đỡ  chúng sanh đều  có nhân 

duyên, cơ duyên nhất định. Họ sắp ngộ mà chƣa ngộ, lúc đó là một cơ hội, Bồ Tát có 

thể nắm bắt cơ hội này. Cho nên chúng sanh trong địa ngục có niệm Phật vãng sanh 

Tịnh độ chăng? Có. Phật Bồ Tát vừa nhắc nhở, họ lập tức sám hối, sửa đổi bản thân. 

Họ liền ra khỏi địa ngục, địa ngục biến mất. Nếu nhất niệm này họ niệm Phật, vì sao 

họ  niệm  Phật?  Trong  đời  quá  khứ  từng  là  ngƣời  niệm  Phật,  trong  A  lại  da  thức  có 

chủng tử. Phật Bồ Tát vừa nhắc đến, họ liền lập tức niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Họ 

niệm  câu  A  Di  Đà  Phật  này,  một  niệm  mƣời  niệm  nhất  định  vãng  sanh.  Đây  là  thật, 

không  phải  giả.  Chúng  sanh  trong  địa  ngục  còn  có  thể  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc, 

huống gì cõi ngƣời! Then chốt là có thể quay đầu hay không, có thể đoạn ác tu thiện 

hay không, có thể đoan chánh tâm niệm mình hay không, thật sự giác ngộ. Đây là ý thứ 

hai. 

Ý thứ ba là “ám minh”, trong địa ngục nhìn không thấy mặt trời, không thấy đƣợc 

mặt  trăng, cũng  không thấy  đƣợc  ánh  sao. Mỗi  ngày  bầu  trời  đều  tối  đen, giống nhƣ 

nhân gian chúng ta có lúc mƣa vậy, khi mƣa to mây mù dày đặc. Nó không có nƣớc 

mƣa, nó không có nƣớc nhƣng mây đen dày đặc, là một hoàn cảnh nhƣ thế. Địa ngục 

càng nghiêm trọng thì mức độ đen tối càng lớn. 

Ý thứ tƣ nghĩa là “địa ngục”, ngục là nhà lao, nhà ngục ở dƣới đất. Nó có bốn ý 

nghĩa nhƣ thế. “Trong kinh này nói địa ngục là một trong bốn nghĩa này”, bốn nghĩa 

này thông thƣờng chúng ta dịch là địa ngục, lấy một trong bốn ý nghĩa này để dịch. 

Bên  dƣới  trích  dẫn  Bà  Sa  Luận,  chính  là  Đại  Tỳ  Bà  Sa  Luận  nói:  “Bên  dƣới 

Thiệm Bộ Châu”, Thiệm Bộ Châu này gọi là Nam Thiệm Bộ Châu, tức là chỉ địa cầu 

chúng ta. Ở dƣới địa cầu, cho nên địa ngục là lửa, chúng ta biết trung tâm của địa cầu 

đích thực là lửa. Hiện nay các nhà khoa học cũng chứng minh, nó đúng là lửa. Trong 

đó khổ không thể tả, nhƣ một biển lửa. 

“Qua 500 Du thiện na”, Du thiện là một danh từ, bên dƣới có giải thích. Trong đó 

có địa ngục. “Du thiện na cũng gọi là Do tuần, tên gọi của tổng số dặm của Thiên trúc”. 

Thiên trúc nghĩa là Ấn độ, danh xƣng tổng số dặm của Ấn độ cổ. Duy Ma Kinh Triệu 

Chú,  là  chú  giải  của  đại  sƣ  Tăng  Triệu.  “Thƣợng  do  tuần  60  dặm”,  giống  với  Trung 

quốc.  “Trung  do  tuần  50  dặm,  hạ  do  tuần  40  dặm”,  đây  là  đại  sƣ  Tăng  Triệu  nói. 

Nhƣng chúng ta cũng thấy có pháp sƣ khác phiên dịch, họ nói thƣợng do tuần là 80 

dặm, trung do tuần 60 dặm, hạ do tuần 40 dặm. Có hai tƣ tƣởng nhƣ thế, cả hai đều có 

căn cứ, rốt cuộc bên nào chính xác rất khó nói. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              259/21 

Tóm lại, đơn vị lý trình của nó lớn hơn Trung quốc. Nhƣ tiểu do tuần mà nói, hạ 

do  tuần,  tiểu  do  tuần  cũng  có  40  dặm.  Điều  này  đại  khái  không  có  vấn  đề,  vì  có  rất 

nhiều  ngƣời  nói  tiểu  do  tuần  40  dặm,  nhƣng  trung  do  tuần  và  đại  do  tuần  cách  nói 

không giống nhau. Cho thấy, căn cứ theo tiểu do tuần, một do tuần là 40 dặm, vậy 500 

do tuần đi về phía dƣới, ở đó chính là địa ngục. “Cho nên nói đại ngục, ngục là ở bên 

dƣới”, nó ở bên dƣới. “Nhƣng phải biết rằng, địa ngục không chỉ ở bên dƣới”, điều này 

kinh Phật ghi chép rất nhiều. “Hoặc ở giữa núi”, ở trong núi lớn có, bên bờ biển cũng 

có, trong rừng hoang cũng có, trong rừng cây cũng có, trong không trung cũng có. Do 

đây có thể biết, địa ngục và chúng ta đích thực khác tầng không gian, khắp nơi đều có. 

Ở sau giới thiệu tƣờng tận cho chúng ta biết, tuy tƣờng tận, nói tƣờng tận hơn ở 

đây một chút. Thật sự hiểu rõ về nó, trong kinh Đức Phật nói rất nhiều, trong rất nhiều 

kinh luận đều có giải thích tƣờng tận. Chúng tôi từng tra, tra tất cả hơn 20 bộ kinh luận, 

Đức Phật nói về địa ngục, nói rõ ràng hơn Đạo giáo. Chúng tôi tập hợp những đoạn 

liên quan đến địa ngục, biên tập thành một cuốn sách, tên là Chƣ Kinh Phật Thuyết Địa 

Ngục Tập Yếu. Chúng ta muốn biết Đức Phật nói về địa ngục, trong cuốn sách này có 

thể thấy đƣợc toàn bộ. 

Chúng ta cũng vô cùng hy vọng, tƣơng lai có nhân duyên, có nhà họa sĩ phát tâm 

vẽ  một  bức  Địa  Ngục  Biến  Tƣớng  Đồ,  vẽ  theo  trong  kinh  Phật.  Trƣớc  đây  từng  có 

ngƣời vẽ, nhƣng đều y theo Ngọc Lịch Bảo Sao của Đạo giáo, y theo nó vẽ rất nhiều. 

Vì Ngọc Lịch Bảo Sao lƣu hành rất rộng, trong nhân gian có rất nhiều ngƣời đọc qua. 

Về  phƣơng  diện  giáo  dục  nhân  quả,  nó  khởi  tác  dụng  rất  lớn.  Trong  Ngọc  Lịch  Bảo 

Sao nói về quả báo rất nhiều, nhƣng có một số quả báo, nghiệp nhân của nó là gì, trong 

này không nói rõ, điều này trong kinh Phật có. Trong kinh Phật đem nhân nhƣ thế nào, 

quả  ra  sao,  đều  nói  một  cách  thấu  đáo,  hay  hơn  nhiều  so  với  Đạo  giáo.  Càng  có  thể 

nhắc nhở chúng ta có tâm cảnh giác trong cuộc sống hằng ngày, tuyệt đối không đƣợc 

tạo tội nghiệp địa ngục. Vì sao vậy? Nghiệp này quá khổ, quả báo thật đáng sợ, thời 

gian lại dài, điều này ở sau chúng ta sẽ nói đến. 

Câu sau cùng, “tóm lại địa ngục có ba loại”. Ở đây giới thiệu sơ lƣợc cho chúng ta, 

giải thích về ba loại này. Thứ nhất, “căn bản địa ngục, là tám địa ngục lớn, và tám địa 

ngục lạnh”, đây là tên gọi chung của địa ngục, là địa ngục lớn. “Tám địa ngục lớn là 

đối với tám địa ngục lạnh mà nói, cũng gọi là tám địa ngục nóng”. Địa ngục là một 

biển lửa, vì nó ở bên dƣới. Bây giờ chúng ta đều biết, trung tâm của địa ngục là lửa, 

mức độ thiêu đốt rất cao. 

“Dƣới Nam Thiệm Bộ Châu 500 do tuần có địa ngục gọi là Đẳng Hoạt, từ đó y 

theo thứ tự xuống đến địa ngục thứ tám gọi là Vô gián”. Đây là nói chung, căn bản địa 

ngục có tám ngục, tám danh xƣng này ở đây đều có. Ngục phụ của tám địa ngục này 

rất nhiều, nhiều vô cùng. Thứ nhất, từ mặt đất chúng ta đi xuống, địa ngục thứ nhất gọi 

là Đẳng Hoạt. Thực tế mà nói, địa ngục này chịu tội nhẹ nhất, nghiêm trọng nhất là địa 

ngục thứ tám, là địa ngục Vô gián, đáng sợ nhất là địa ngục Vô gián. “Tám ngục này 

từng tầng liên tiếp nhau”, từ trên này từng tầng từng tầng đi xuống, địa ngục Vô gián ở 

tầng thấp nhất. Càng về dƣới chịu khổ càng nhiều, đây là sắp xếp theo chiều dọc. 

“Căn cứ Câu Xá Luận và khảo sát Đại Luận”, Đại Luận là Đại Trí Độ Luận, khảo 

là căn cứ khảo sát. Câu Xá Luận và Đại Trí Độ Luận nói rõ về tám địa ngục này. “Tám 

địa ngục này, thứ nhất gọi là Đẳng Hoạt. Ngƣời chịu tội trong địa ngục này lãnh chịu 

vô số đau đớn nhƣ chặt, đâm, mài, giả. Chƣớc là chặt, chúng ta gọi là chặt đầu. Thích 

là thích sát, ma và đảo, những điều này đều không khó hiểu lắm. “Khổ cực đến thân 

chết, sau đó gió lạnh thổi vào, da thịt hoàn sanh, sống lại nhƣ trƣớc”. Đây là do ngƣời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              260/21 

nhân gian tạo tội ngũ nghịch thập ác, đọa địa ngục là tạo tội nghiệp rất nặng, tội ngũ 

nghịch thập ác cực nặng, họ phải chịu quả báo này. Tội này trong Phật pháp gọi là tánh 

tội, bản thân đã có tội. Ngoài chịu tội ở địa ngục ra, tƣơng lai ra khỏi địa ngục, chịu hết 

tội này, giống nhƣ hình phạt, quý vị phạm tội phải chịu hình phạt vậy. Phán hình phạt 

bao nhiêu năm, hết thời hạn sẽ đƣợc ra, địa ngục cũng nhƣ thế. Sau khi chịu hết những 

tội nghiệp này, quý vị ra khỏi địa ngục, ra khỏi địa ngục đi về đâu? Quý vị còn có quả 

báo nhẹ, đầu thai vào đƣờng ngạ quỷ, súc sanh, sau cùng có thể đạt đƣợc thân ngƣời. 

Đƣợc thân ngƣời, nhƣng ở nhân gian rất khổ, gọi là bần cùng hạ tiện, rất khổ. Ở trong 

đƣờng súc sanh và cõi ngƣời còn phải trả nợ, nợ mạng phải trả bằng mạng, nợ tiền trả 

bằng tiền. Thật sự hiểu thấu đáo những lý luận sự tƣớng của nhân quả, trong đời này 

chúng ta làm ngƣời sẽ rất cẩn thận, tuyệt đối không kết oán thù với ngƣời khác. Chịu 

thiệt một chút không sao, cổ nhân dạy chúng ta, chịu thiệt là phƣớc, vì sao vậy? Vì mở 

đƣợc  gút  oán  kết.  Ta  nợ  ngƣời  khác  cần  phải  trả,  ngƣời  khác  nợ  mình  thì  thôi  vậy, 

không  cần  nữa,  nhƣ  vậy  mới  có  thể  mở  đƣợc  gút  thắt  này,  trên  con  đƣờng  đạo  mới 

thuận buồm xuôi gió. Bây giờ rất nhiều ngƣời học Phật đều biết, rất nhiều oán thân trai 

chủ tìm đến thân ta, chính là những trói buộc này. Nói thật, chúng ta từ vô thỉ kiếp đến 

nay chƣa từng nghe đƣợc Phật pháp, chƣa nghe đƣợc giáo huấn của thánh nhân, tạo rất 

nhiều tội nghiệp nặng nề! Quý vị mới biết, vì sao có nhiều sự vƣớng mắc đến thế. Điều 

này đúng nhƣ cổ nhân nói: “cắt không đứt lý vẫn loạn”, vấn đề rất phức tạp. Sau khi 

học  Phật  dần dần hiểu đƣợc, khế  nhập vào  cảnh giới của  kinh  giáo  mới  thật sự nhận 

thức đƣợc, không đƣợc làm điều sai quấy. Làm ngƣời điều đầu tiên phải biết thừa nhận 

số phận, đây không phải là tinh thần AQ, không phải, thừa nhận số phận là thuận theo 

lẽ trời. 

Trong đời này bất luận là giàu có hay nghèo hèn, ta nhất định phải an phận thủ 

thƣờng, không vƣợt ra ngoài bổn phận của mình. Nghèo thì ta sống cuộc sống nghèo 

khó, không tạo tội nghiệp. Giàu có ta sống cuộc sống giàu có, dƣ giả thì giúp đỡ ngƣời 

khác, hành thiện tích đức. Nhƣ vậy tiền đồ của quý vị từng bƣớc đi lên, kiết tƣờng nhƣ 

ý. Nếu không giữ bổn phận, lợi dụng chức quyền, tham danh lợi trƣớc mắt, có thể làm 

đƣợc chăng? Không làm đƣợc, có ngƣời làm đƣợc thì sao? Có ngƣời làm đƣợc là do số 

mạng họ có, số mạng không có dùng thủ đoạn nhƣ thế nào cũng không phát tài đƣợc, 

cũng không thăng quan đƣợc. Quý vị làm quan lớn đến đâu, đều do số mạng chủ định. 


Phát  tài  nhiều  bao nhiêu, cũng  là  do  số mạng  chủ  định. Không  thể  nói vƣợt  qua vận 

mệnh, không có đạo lý này. Nếu vƣợt qua, không bị bệnh nặng cũng gặp phải tai họa, 

vì sao vậy? Vì không có phƣớc phần đó, đạo lý này rất sâu sắc. Sự việc rất phức tạp, 

không  phải  là  điều  đơn  giản.  Ta  dùng  thủ  đoạn  không  chính  đáng,  đƣợc  quyền  cao 

chức lớn, đƣợc giàu có sung túc, không phải dùng thủ đoạn chính đáng, những gì đạt 

đƣợc đều do số mạng có, không chỉ số mạng có, còn bị giảm sút. Ví dụ số mạng quý vị 

có địa  vị là bộ  trƣởng,  bị giảm  sút thì sao?  Giảm  sút thì  chỉ đƣợc giám  đốc,  trƣởng 

phòng, địa vị của ta thấp hơn rất nhiều. Ví dụ số mạng ta có của cải trăm ức, nhƣng vì 

dùng thủ đoạn không chính đáng, nên chỉ đạt đƣợc 50 ức. Quý vị đã cảm thấy rất nhiều, 

thật ra nó đã giảm sút một nửa, sai lầm! Nếu ta giữ quy củ, những gì ta có đƣợc nhiều 

hơn hiện tại rất nhiều. Nếu biết dùng vận mệnh giàu sang, để giúp ngƣời nghèo khó 

làm nhiều việc tốt, chức bộ trƣởng của quý vị có thể thăng lên tổng thống, đây là thật. 

Chƣ vị cố gắng đọc Liễu Phàm Tứ Huấn sẽ hiểu đƣợc. “Một miếng cơm manh áo, đều 

do tiền định”, làm gì có chuyện tranh đoạt đƣợc. Bây giờ gọi là cạnh tranh, không tranh 

đƣợc. Nếu cạnh tranh mà có thể đạt đƣợc, Khổng tử sẽ cạnh tranh, Đức Phật Thích Ca 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              261/21 

Mâu Ni cũng cạnh tranh, nhƣng không cạnh tranh đƣợc! Không có đạo lý này, bởi vậy 

đạo lý nhân quả này rất thâm sâu, không thể không biết. 

Nhân quả từ đâu đến, ở trƣớc chúng ta nói đến rất nhiều. Lý và sự này đều xuất 

hiện  đồng  thời  với  vũ  trụ, phát  sinh  đồng  thời với  vũ  trụ, nó chính  là  A  lại  da. Nhất 

niệm bất giác mà có vô minh, vũ trụ xuất hiện. Đại sƣ Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh 

năng sanh vạn pháp”, nhân quả sanh khởi cùng một lúc với năng sanh vạn pháp. Chúng 

ta không thể không biết điều này. 

Tuy chịu thống khổ cùng cực, thân đã chết, nhƣng một ngọn gió thổi qua họ liền 

sống lại, sống lại tiếp tục chịu hình phạt. Phải chịu đến bao giờ mới hết? Phiền phức 

quá lớn! Địa ngục, ngƣời thọ hình trong mỗi địa ngục, thời gian dài ngắn không giống 

nhau. Tội nghiệp của họ có nặng có nhẹ, cho nên hình phạt họ chịu cũng có nặng nhẹ, 

thời gian dài ngắn khác nhau. Nhƣng ở sau chúng ta thấy có một loại tội nhẹ, thời gian 

chịu tội nhẹ đó, chúng ta cũng không thể tƣởng tƣợng đƣợc. Địa ngục đầu tiên này gọi 

là Đẳng Hoạt. 

Thứ hai là Hắc Thằng địa ngục. “Trƣớc tiên dùng sợi dây đen cột vào cơ thể tội 

nhân, sau đó chặt cƣa”. Đây gọi là ngục Hắc Thằng. Từ đây chúng ta nghĩ, họ đã tạo ra 

những tội nghiệp gì? Tội này đại khái là ngũ nghịch thập ác, mà tâm còn rất độc ác, rất 

khắc bạc, rất so đo. So đo mọi thứ, họ mới có dây đen, dần dần dày vò quý vị. Phải biết 

mọi  hình  phạt  trong  này,  đều  là  do  nghiệp  lực  của  mình  biến  hiện  ra,  không  phải  có 

ngƣời đến đó thiết kế. Hình phạt của thế gian chúng ta là ngƣời thiết kế, trong địa ngục 

không phải ngƣời thiết kế, là tự nhiên hiện ra. Đây gọi là địa ngục Hắc Thằng, chịu tội 

ở địa ngục này nặng hơn địa ngục Đẳng Hoạt. 

Thứ ba là Địa ngục Chúng hợp. “Rất nhiều khổ cụ, đều đến bức thân, hợp đảng 

tƣơng hại”. Đảng nghĩa là đồng ý, tức là cùng nhau, đồng thời phải chịu rất nhiều hình 

phạt  khác  nhau,  đây  gọi  là  Địa  ngục  Chúng  Hợp.  Trong  địa  ngục  có  bao  nhiêu  hình 

phải, phải lãnh chịu cùng một lúc, đều phải chịu. 

Thứ  tƣ  là  địa  ngục  Hiệu  Khiếu.  “Nhiều  điều  khổ  bức  ngặt,  phát  ra  âm  thanh  bi 

thƣơng ai oán”. Đây là chịu khổ đến cùng cực, cho nên họ kêu la, cầu tha mạng. Họ 

không biết sám hối, lại còn ôm lòng oán hận. Đến khi cầu tha thứ, là có khởi lên ý sám 

hối. 

Thứ năm là địa ngục Đại Khiếu. “Nỗi khổ cùng cực bức ép, càng phát ra tiếng kêu 

khóc gào thét”. Đây đều là hình dung từ những hình phạt mà họ phải chịu, tên gọi này 

từ đây mà có. 

Thứ sáu là địa ngục Viêm Nhiệt. “Lửa cháy lên từ nơi thân, đốt cháy xung quanh, 

nóng khổ không chịu đƣợc”. Trong địa ngục chủ yếu chính là lửa. 

Thứ bảy là địa ngục Đại Nhiệt. “Trong đó nóng cùng cực, nên gọi là đại nhiệt”. 

Thứ tám, là địa ngục sau cùng, Địa ngục Vô Gián. “Thọ khổ vô gián, không có 

lúc nào ngừng nghỉ”. 

Trong Tam Tạng Pháp Số, trích dẫn một đoạn ghi chép trong Thành Thật Luận, 

nói rõ về địa ngục Ngũ Vô Gián. Năm loại, vô gián nghĩa là nó không có gián đoạn. 

Hay nói cách khác bảy loại địa ngục ở trên, trong lúc chịu tội còn có lúc nghỉ, địa ngục 

này không có kẽ hở. Từ ngày ta vào địa ngục là bắt đầu thọ tội, mãi đến lúc chịu hết tội 

mới  dừng. Chịu  tội  nhƣ  vậy, hay  nói cách  khác, không  có  một  giây  một  phút nào để 

cho  quý  vị  ngừng  chịu  tội. Bảy  loại  ở  trên  còn  có  lúc  ngừng, lúc đổi  hình  phạt  khác 

đƣợc ngừng một chút, còn địa ngục Vô gián này không có. 

Thứ nhất, “thú quả vô gián, có tội nặng cực kỳ”. Tội cực nặng này đều thuộc về 

ngũ nghịch thập ác, ở sau có giải thích với quý vị về tội cực nặng này. “Tức ở trong địa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              262/21 

ngục này, chịu quả báo của nó không có thời gian ngừng nghĩ”. Đạo lý của nó, tội này 

là  thuận  theo  ác  nghiệp  hiện  tại  họ  tạo  ra,  những  tội  hiện  đang  tạo,  hoặc  thuận  theo 

sanh nghiệp  của họ. Sanh  nghiệp  và  hiện  nghiệp không  giống  nhau, nhƣng đều  là  ác 

nghiệp.  Hiện  nghiệp  là  bây  giờ  ta  đang  tạo,  sanh  nghiệp  là  trong  tâm  ta_chúng  ta 

thƣờng nói, tâm quý vị quá độc ác. Tuy không hiện tiền, nhƣng tâm đó rất hung dữ, rất 

độc ác. Mỗi niệm đều nghĩ cách hại ngƣời, đều nghĩ cách làm khó dễ ngƣời khác. Tâm 

sân  hận  cực  kỳ  sâu  nặng,  tâm  tranh  danh  đoạt  lợi  vô  cùng  mãnh  liệt.  Trong  lúc  tạo 

nghiệp và  thọ báo  không  có  gián  đoạn, vừa  đọa  vào  trong  địa  ngục_ví  dụ  nhƣ  thông 

thƣờng chúng ta nói, sau khi con ngƣời chết có thân trung  ấm, thân trung  ấm thông 

thƣờng đều là 49 ngày. Địa ngục Vô gián không có thân trung ấm, ở đây vừa tắt thở là 

đến thẳng địa ngục, ở giữa không có gián đoạn. Bình thƣờng họ có bảy ngày đến 49 

ngày không giống nhau, đây là thân trung ấm. Địa ngục Vô gián không có thân trung 

ấm. 

Có ba loại ngƣời sau khi chết không có thân trung ấm, quả báo lập tức hiện tiền. 

Thứ nhất chính là địa ngục, địa ngục Vô gián, không có thân trung ấm. Thứ hai là sanh 

lên cõi trời, đó là phƣớc báo lớn, ở đây vừa tắt thở liền đến thẳng cõi trời. Thứ ba là 

vãng sanh về thế giới Cực Lạc, cũng là ở đây vừa tắt thở liền đến thế giới Cực Lạc. Ba 

hạng ngƣời này không có thân trung ấm, ngoài ba hạng ngƣời này ra đều có thân trung 

ấm. Trung ấm nghĩa là họ có một giai đoạn, con ngƣời ở trong luân hồi lục đạo, khi họ 

chƣa đến luân hồi lục đạo, họ có một đoạn trung ấm. Vô gián nghĩa là họ không có thời 

gian này, không có trung ấm, đây là loại thứ nhất. 

Thứ hai là “Thọ khổ vô gián”. Thứ nhất là không có trung ấm, thứ hai là chịu khổ. 

“Vào trong địa ngục này, chịu các đau đớn không có lúc nào ngừng”. Trong địa ngục 

này, địa ngục rất lớn, địa ngục lớn hay nhỏ cũng là nghiệp lực chính mình chiêu cảm 

nên. Trong địa ngục có bao nhiêu hình phạt, phải chịu bao nhiêu khổ, đều là do ta tạo 

ra vô số ác nghiệp khác nhau, tất cả đều phải thọ báo. Không phải báo từng tội một, nó 

đến báo cùng một lúc, cho nên trong địa ngục này quả rất phiền phức! Sự đau đớn này, 

khi chịu khổ không có gián đoạn, từ khi vào địa ngục chịu khổ cho đến ngày ra khỏi đó 

mới thôi, vì thế phiền phức rất lớn. 

Thứ ba là “thời vô gián”, là thời gian. “Vào trong địa ngục này, chịu khổ thời tiết 

không  có  ngừng  nghỉ”,  không  có  nghỉ  ngơi.  Nhƣ  nhân  gian  chúng  ta  làm  việc,  ban 

ngày làm việc, tối về có nghỉ ngơi, ở đó họ chịu khổ không đƣợc nghỉ ngơi. Ngục tù 

của  thế  gian, ban  ngày  chịu  hình  phạt, đêm  về  có  thể  nghỉ  chút  ít, địa  ngục  Vô  gián 

không có ngừng nghỉ. 

Thứ tƣ là “mạng vô gián. Ở trong địa ngục này, thọ mạng một trung kiếp”. Quý vị 

xem, thọ mạng rất dài, thọ mạng là một trung kiếp. Một trung kiếp bằng 20 tiểu kiếp, 

tiếp kiếp tính nhƣ thế nào? Trong kinh Phật cũng có nhiều tƣ tƣởng khác nhau. Trƣớc 

đây chúng tôi học Phật, thầy giáo đƣa ra một cách rất đơn giản. Nhân thọ, thọ mạng 

của con ngƣời ngắn nhất là mƣời tuổi, chúng ta nói là tuổi bình quân, bây giờ tuổi bình 

quân khoảng 70 tuổi. 10 tuổi là tính nhƣ thế nào? Mƣời tuổi là ít nhất. 100 năm thêm 

một tuổi, qua 100 năm nữa lại thêm một tuổi, thêm đến tám vạn bốn ngàn tuổi, đây là 

thọ mạng dài nhất của con ngƣời, gọi là kiếp tăng. Từ ít dần dần thêm nhiều, đến tám 

vạn bốn ngàn tuổi. Đến tám vạn bốn ngàn tuổi rồi, sau khi đƣợc tám vạn bốn ngàn tuổi, 

cứ 100 năm giảm một tuổi, lại giảm đến mƣời tuổi, bây giờ chúng ta đang sống trong 

kiếp giảm. Một tăng một giảm gọi là một tiểu kiếp, bây giờ chúng ta là ở thời kỳ kiếp 

giảm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              263/21 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ra đời, lúc đó thọ mạng bình quân của con ngƣời là 

100 tuổi, mỗi 100 năm giảm 1 tuổi. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ đến nay là 3037 

năm, vừa đúng giảm 30 tuổi, cho nên tuổi bình quân hiện nay là 70 tuổi. Về sau cứ 100 

năm giảm một tuổi, pháp vận của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni về sau còn 9000 năm. 

9000 năm, còn có bao nhiêu năm là đến mƣời tuổi? Hiện nay là 70 tuổi, hai ba bốn 

năm sáu bảy, 6000 năm, 6000 năm sau là giảm còn mƣời tuổi. 6000 năm sau, tức là 

một năm lại tăng thêm một tuổi, còn phải tăng đến 3000 năm, đây là pháp vận của Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni. Phật pháp vẫn chƣa đoạn, vẫn còn ở thế gian. Cho nên ngƣời ta 

nói về vấn đề địa cầu hủy diệt, ngƣời học Phật không tin. Pháp vận của Phật ở sau vẫn  

còn 9000 năm, đâu có hủy diệt nhanh thế. Chắc chắn có thiên tai thảm họa, điều này 

không thể tránh khỏi, nhƣng tuyệt đối không có tận thế. Ở đây là nói đến Pháp vận của 

Phật. 

Một lần tăng giảm gọi là một kiếp, một tiểu kiếp, 20 tiểu kiếp là một trung kiếp. 

Quý vị xem, địa ngục Vô gián thọ mạng dài bao nhiêu? Dài 20 tiểu kiếp, điều này rất 

phiền phức. Nếu nhƣ đọa vào trong địa ngục này, phải chịu khổ thời gian dài nhƣ thế. 

Quý vị xem, một tiểu kiếp là từ 10 tuổi tăng đến tám vạn bốn ngàn tuổi, tám vạn bốn 

ngàn tuổi lại giảm lui 10 tuổi, đây là một tiểu kiếp. 100 năm tăng giảm một tuổi, điều 

này có thể tính đếm đƣợc, có thể tính ra. Tôi tính không giỏi, bản thân quý vị có thể 

tính thử, nếu tính ra quý vị sẽ cảm thấy sợ hãi. Vì thế tuyệt đối không đƣợc phạm tội 

ngũ nghịch thập ác! 

Hiện nay rất nhiều ngƣời phạm phải, phạm tội gì nhiều? Bất hiếu cha mẹ, bất kính 

tôn trƣởng, đây chính là tội của địa ngục Vô gián. Trong tội ngũ ngịch, đầu tiên là giết 

hại cha mẹ, bất hiếu cha mẹ. Quý vị chƣa giết hại cha mẹ, nhƣng bất kính đối với cha 

mẹ,  bất  hiếu  đối  với  cha  mẹ,  tội  này  nhẹ  nhất  trong  giết  hại  cha  mẹ.  Giống  nhƣ  tám 

tầng địa ngục này, chắc chắn có phần trong tầng đầu tiên. Nếu thật sự giết hại cha mẹ, 

nhƣ vậy phải đọa vào vô gián, đọa vào trong địa ngục Vô gián. Quý vị thử nghĩ xem, 

điều  này  đáng  sợ  biết  bao.  Cho  nên  con  ngƣời,  đời  này  chịu  khổ  không  sao,  nhƣng 

tuyệt đối không tạo tội. Chịu khổ là gì? Chịu khổ là tiêu tội nghiệp.Trong đời quá khứ 

không tích lũy công đức, không tu thiện nghiệp, đời này mới nghèo hèn, mới khổ não. 

Khi hiểu đƣợc điều này cần biết an phận. Nhƣ  Nhan Hồi, ông hiểu đƣợc đạo lý này. 

Ngày nay nếu chúng ta so với Nhan Hồi, chúng ta hơn ông rất nhiều. Đó là thánh hiền 

nhân,  Khổng  tử  rất  khen  ngợi,  một  học  sinh  tốt  nhƣ  thế,  ngộ  tánh  rất  cao.  Những  gì 

Khổng tử dạy, các học sinh khác chƣa hiểu thì ông đã hiểu. Quý vị thấy đời sống của 

ông, sống trong con hẻm nghèo hèn, ăn bát tre, uống gáo dừa. Khổng tử nói, cuộc sống 

này đối với ngƣời khác mà nói, thì khổ không sao tả xiết, nhƣng Nhan Hồi ngày ngày 

an  vui  vô  cùng.  “Nhan  Hồi  cũng  không  thay  đổi  niềm  vui  này”,  ông  vui  vì  điều  gì? 

Cuộc sống vật chất vô cùng bần hàn, nhƣng cuộc sống tinh thần rất phong phú. Cái ông 

vui là đạo, vui là thanh tịnh, vui là thiện! Nhan Hồi là mô phạm, làm tấm gƣơng tốt cho 

chúng ta. 

Trong Phật giáo, cuộc sống của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni so với Nhan Hồi, có 

hơn chứ không thua. Nhan Hồi còn có căn nhà rách để ở, Đức Phật chúng ta không có, 

đêm ngủ dƣới gốc cây, ngày ăn một bữa, ra bên ngoài khất thực. Chúng ta thƣờng gọi, 

đây là cuộc sống của ngƣời xin ăn, cuộc sống đi xin. Đức Phật Thích Ca sống đời nhƣ 

thế, nhƣng an vui vô cùng! Mỗi ngày dạy học, khuyên ngƣời đoạn ác tu thiện, vui vì 

điều này mà không cảm thấy mệt. Đức Phật làm gƣơng cho chúng ta nói theo, chúng ta 

nƣơng theo tấm gƣơng ngài tu học, sao không an vui đƣợc? Sau khi chết đi về đâu? 

Sanh lên cõi trời, nhƣng Đức Phật không đến cõi trời, vì sao vậy? Vì cõi trời chƣa rốt 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              264/21 

ráo. Ngài muốn vƣợt ra 28 tầng trời, vƣợt ra mƣời pháp giới, ngài đi làm Phật. Phật là 

nói từ cảnh giới, là cảnh giới cao nhất trong tất cả cảnh giới giữa vũ trụ, ngài đi đến đó, 

đây không phải là điều đơn giản. 

Phật A Di Đà rất đáng nể, nói đến đây chúng ta rất sùng kính ngài, từ đó mà sanh 

lòng cảm ân đối với ngài. Nếu không phải ngài kiến tạo nên thế giới Cực Lạc, tiếp dẫn 

chúng ta đến đó tu học. Trong đời này chúng ta, muốn dựa vào bản thân để đoạn phiền 

não, chứng bồ đề, mấy ai làm đƣợc? 

Từ khi Phật pháp truyền đến Trung quốc, đến nay gần 2000 năm. Trong 2000 năm 

này, ngƣời thật sự thành tựu chúng ta không cách nào thống kê đƣợc, chỉ có thể tính 

khái lƣợc. Ít nhất là 3000 ngƣời trở lên, tỷ lệ không lớn. Hơn 2000 năm, thời gian dài 

nhƣ thế, nhân khẩu nhiều nhƣ thế, hơn 3000 ngƣời thật sự thành tựu. Đây là nói thành 

tựu  thông  thƣờng,  ngƣời  niệm  Phật  thành  tựu  không  chỉ  chừng  đó.  Niệm  Phật  vãng 

sanh Tịnh độ thành tựu, tôi cho rằng ít nhất là con số gấp mƣời lần, chắc chắn hơn 3 

vạn ngƣời. Nếu so sánh khó và dễ sẽ hiển thị ra rất rõ ràng. Tu các pháp môn khác khó, 

pháp môn này dễ. Đặc biệt là trong thời hiện tại, nếu chúng ta từ bỏ pháp môn này, làm 

sao  quý  vị  thành  tựu  đƣợc?  Không  đoạn  đƣợc  phiền  não!  Pháp  môn  này  không  cần 

đoạn phiền não, là đới nghiệp vãng sanh. Tuy sanh vào cõi đồng cƣ, cõi đồng cƣ chính 

là cõi thật báo, điều này trong tất cả kinh điển Đức Phật không có nói, chỉ có bộ kinh 

này nói. Bình đẳng không có gì sai biệt, sai biệt giống nhƣ bình đẳng, đây là pháp môn 

không thể nghĩ bàn. 

Chƣ vị học Phật đã minh bạch rõ ràng, bắt đầu từ hôm nay, cần phải để Phật A Di 

Đà trong lòng. Đem những thứ rác rƣởi trong lòng, bất luận là thiện hay ác, là xấu hay 

là tốt, đều đoạn sạch tất cả. Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra thì 

không  còn  điều  gì  nữa,  quý  vị  chắc  chắn  đƣợc  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,  nhất  định 

đƣợc vãng sanh. Khi nào vãng sanh thế giới Cực Lạc, đó là thời gian mà thôi, nhất định 

đƣợc sanh, vì sao không làm? Là việc ngƣời ngƣời có thể làm đƣợc. Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni nói rất rõ ràng: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, nghĩa là nói quý vị vốn là 

Phật. Bây giờ quý vị để Phật A Di Đà trong lòng, ý này nghĩa là nói trong đời này ta 

nhất định làm Phật. Quý vị xem, vốn là Phật, lại hạ quyết tâm nhất định phải làm Phật, 

nhƣ vậy có thể sai đƣợc sao? Quý vị nhất định đi làm Phật. Học Phật có lợi ích gì? 

Làm Phật có lợi ích gì? Bộ kinh điển này nói rất thấu triệt, chỉ bộ kinh này là đủ, đã rõ 

ràng minh bạch. 

Hiện nay thiên tai rất nhiều, mọi ngƣời đều biết, cũng có rất nhiều ngƣời báo tin 

này cho tôi. Làm sao để tự độ? Nghĩa là làm sao để cứu bản thân, làm sao cứu ngƣời 

nhà, làm sao để cứu thân thích bạn bè, giúp xã hội này, giúp chúng sanh khổ nạn ở thế 

gian này? Một bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ, một câu A Di Đà Phật này là đủ. Cho nên hiện 

nay tôi lo lắng, là làm sao để sớm ngày giảng viên mãn bộ kinh này. Hy vọng mỗi ngày 

tôi có thể giảng 4 tiếng đồng hồ, dự đoán giảng xong trong vòng nửa năm sang năm. Ở 

HongKong này, nơi tôi ở cách đây hơi xa một chút, thƣờng hay kẹt xe, không phƣơng 

tiện. Buổi trƣa không có thời gian nghỉ, buổi trƣa có thể có một nơi an tịnh, nghỉ ngơi 

một tiếng. Nhƣ vậy sáng giảng hai tiếng, chiều giảng hai tiếng, thì tiến độ của chúng ta 

sẽ nhanh hơn. Tôi ở Úc Châu, ở Malaysia, phòng thu hình của chúng tôi gần nơi tôi ở, 

vì vậy mà có thể giảng bốn tiếng một ngày, rút ngắn thời gian lại. Chỉ có thật sự nghe 

hiểu bộ kinh này, thật sự thấu triệt. Lòng tin quý vị kiên định, tâm nguyện quý vị cũng 

kiên định, nhƣ vậy mới thiết thực niệm rốt ráo câu Phật hiệu này, buông bỏ vạn duyên. 

Đối với hết thảy mọi việc của thế xuất thế gian, tùy duyên mà không phan duyên, quý 

vị tự tại biết bao! Đây quả thật gọi là hạnh phúc, đúng nhƣ thầy Phƣơng nói hƣởng thụ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              265/21 

cao nhất của đời ngƣời. Tánh tƣớng, lý sự, nhân quả giữa vũ trụ đều có thể thông đạt, 

tự tại biết chừng nào. 

Thứ năm của ngũ vô gián là “hình vô gián”. Hình là thân thể. “Chúng sanh thọ tội 

trong địa ngục này, sanh rồi lại chết, chết rồi lại sanh, thân hình không có nghỉ ngơi”. 

Địa ngục là hóa sanh, là do tâm tƣởng biến hóa ra. Địa ngục lớn bao nhiêu, thân thể 

quý vị sẽ lớn bấy nhiêu. Cho nên tội trong địa ngục, quý vị đồng thời đều phải chịu, vì 

thân thể chúng ta với địa ngục lớn giống nhau. Nhƣ trong kinh nói: “Địa ngục rộng lớn, 

tám vạn do tuần”, thân thể của ta cũng là tám vạn do tuần, tội trong địa ngục cũng nhƣ 

vậy, đều không tránh đƣợc. Nhƣng sau khi chết, ngọn gió thổi đến lại sống, sống lại lập 

tức chịu khổ, không có gián đoạn. Không phải sau khi chết sống lại đƣợc nghỉ một thời 

gian, không có, không đƣợc dừng nghỉ. Tội khổ này, thân hình thọ khổ không hề gián 

đoạn, đây gọi là địa ngục Ngũ vô gián. 

Đoạn này chúng ta giới thiệu sơ lƣợc đến đây, tiếp tục xem bên dƣới: “Ở trên, 

ngoài tám địa ngục lớn ra, còn có tám địa ngục hàn băng”, địa ngục hàn băng. Tám địa 

ngục lớn là tám địa ngục nóng, đó là chủ yếu. Sắp dọc lên, sắp dọc lên từng tầng từng 

tầng. Tám địa ngục lạnh là bằng, sắp hàng ngang, có tám địa ngục sắp ngang. Cho nên 

có tám ngục hàn băng sắp ngang theo thứ tự. Danh xƣng đa phần cũng xem hình dáng 

ngƣời thọ tội, dùng hình dung từ nói ra. 

Thứ  nhất  là  “ngạch  bộ  đà”.  Ngạch  bộ  đà  là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  tiếng  Trung 

nghĩa là “pháo”. “Nghiêm hàn bức thân, thân thể sanh mụn nhọt”. Nhƣ vào mùa đông, 

chúng ta thƣờng thấy nứt da, đó chính là sanh mụt nhọt. Lúc nhỏ chúng tôi ở nông thôn 

cũng từng bị nhƣ thế, không đủ thiết bị giữ ấm, dễ sinh ra mụn nhọt.  Ngạch bộ đà, tức 

thuộc  loại  nhƣ  bị  nứt  nẽ,  đây  là  nhẹ.  Nghiêm  trọng  hơn  gọi  là  Ni  thích  bộ  đà.  “Cực 

lạnh bức thân, mụn nhọt trên thân bung ra”. Khi quá lạnh lẽo, nứt nẻ trên da bị vỡ ra, 

vỡ ra sẽ càng đau hơn. Thứ ba là “Ha la la”. Đây đều là hình dung. “Hàn lạnh bức bách 

mà từ trong miệng phát ra”, âm thanh đó rất khác thƣờng, hình dung cái khổ phải chịu 

trong  địa  ngục  này.  Thứ  tƣ  là  “A  bà  bà”.  Thứ  năm  là  “Hổ  hổ  bà”.  Đều  là  dùng  âm 

thanh để hình dung, sức chịu lạnh khổ cực ở trong này. Thứ sáu là “Miệt bát la”, Miệt 

bát la dịch sang tiếng Trung nghĩa là hoa sen xanh. “Băng hàn bức bách, thân phân”, 

khi thân thể đông lạnh, đông lạnh nên bị nứt ra, nứt ra nhƣ thế nào? Giống nhƣ hoa sen 

xanh vậy, dùng nó để hình dung. Thứ bảy là “Bát đặc ma”, Bát đặc ma là hoa sen hồng, 

thân thể nứt ra giống nhƣ hoa sen hồng vậy, nghiêm trọng hơn loại trƣớc. Thứ tám là 

nghiêm trọng nhất, “Ma ha bát đặc la”, là hoa sen hồng lớn, thân thể đứt ra nhƣ hoa sen 

hồng lớn vậy. Ở đây bổ sung thêm một câu, thọ mạng của địa ngục ngắn nhất, tính theo 

thời gian của nhân gian, ngắn nhất. Nhân gian 3750 năm là một ngày ở địa ngục, cũng 

nhƣ cách tính của nhân gian vậy, một tháng 30 ngày, một năm 12 tháng. Nên nhớ, một 

ngày của địa ngục, là nhân gian 3750 năm. Trung quốc hiệu xƣng 5000 năm lịch sử, 

trong địa ngục chƣa đến hai ngày. 

Địa ngục thọ mạng dài bao nhiêu? Ở trƣớc có nói, là một trung kiếp, bằng 20 tiểu 

kiếp. Cũng có ngƣời dùng chữ số để nói, thọ mạng ngắn nhất trong địa ngục là 10 ngàn 

năm. Nhƣ vừa mới nói, một ngày ở địa ngục bằng 3750 năm ở nhân gian. Họ 10 ngàn 

năm, 10 ngàn năm bằng nhân gian chúng ta 135 ức năm. Quý vị xem, đọa địa ngục rất 

dễ, muốn ra khỏi đó quá khó! Cách tính này trong Phật Học Đại Từ Điển có, quý vị có 

thể xem trong Phật Học Đại Từ Điển, hà tất tạo tội nghiệp này? Ai bảo quý vị tạo? Đến 

bao giờ quý vị mới có thể ra đƣợc? 

Từ lý mà nói, lý này là chân lý, đây không phải giả. Từ lý mà nói, địa ngục hoàn 

toàn do biến hóa  mà  ra, lục đạo cũng  là huyễn hóa. Khi giác ngộ nó không còn, nếu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              266/21 

nhƣ chấp trƣớc, nếu nhƣ không giác ngộ, nó có thật. Giống nhƣ điều gì? Giống nhƣ 

nằm mộng vậy. Mộng là thật hay là giả? Khi ta nằm mộng, trong mộng giống nhƣ thật, 

rất chân thật, sau khi tỉnh dậy nó là giả. Đức Phật dạy: “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ 

vọng”. Lục đạo không phải thật, địa ngục là một loại trong lục đạo. 

Trong Chứng Đạo Ca, thiền sƣ Vĩnh Gia nói rất hay: “mộng lý minh minh hữu lục 

thú, giác  hậu  không không vô đại  thiên”. Khi chƣa giác ngộ là  có thật, lục đạo  là có 

thật, một khi giác ngộ, lục đạo liền biến mất. Giác ngộ nhƣ thế nào? Ngoài học Phật ra, 

thì không còn cách nào có thể giác ngộ. 

Lúc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, thời đại đó có thể nói Ấn độ là đất 

nƣớc Tôn giáo trên toàn thế giới. Tôn giáo phát đạt nhất, triết học phát đạt nhất. Học 

thuật và Tôn giáo của họ phổ biến đều tu Thiền định, trong Thiền định thâm sâu có thể 

đột phá tầng không gian, bây giờ gọi là có thể đột phá tầng không gian. Đột phá tầng 

không gian, hiện nay các nhà khoa học cũng chứng minh, không gian không còn, thời 

gian cũng không còn. Điều này với chúng ta nói 135 ức năm, đây là thời gian, nói đến 

thời gian thọ mạng trong địa ngục. Cho nên sau khi giác ngộ, thời gian và không gian 

đều không tồn tại, lục đạo không còn. Còn phải đột phá, còn phải nhập vào thiền định 

thâm sâu. Tiếp tục đột phá, mƣời pháp giới không còn, lúc này xuất hiện cõi thật báo 

của Chƣ Phật Nhƣ Lai, cõi thật báo nghĩa là vô lƣợng thọ. Nếu đoạn tận tập khí vô thỉ 

vô minh, nhƣ vậy lại xuất hiện một cảnh giới mới, cõi thật báo cũng không còn. Chính 

nhƣ Đức Phật nói: “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, đến cõi thật báo cũng không 

còn, xuất hiện hiện tƣợng gì? Trở về tự tánh, thƣờng tịch quang hiện tiền, trở về tự tánh. 

Cho nên chỉ có trong Phật pháp, mới đạt đến cảnh giới cứu cánh viên mãn này. 

Hiện nay tôn sùng khoa học và triết học, khoa học và triết học ngày càng tiếp cận 

đại thừa. Cho nên vào niên đại 70 của thế kỷ 20, tiến sĩ Townenbe ngƣời Anh nói một 

câu  rất có  đạo lý.  Ông  nói:  muốn  giải quyết  vấn đề xã  hội  của  thế kỷ  21, chỉ  có  học 

thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa. Học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại 

thừa  đều  ở  chỗ  chúng  ta.  Phật  pháp  đại  thừa  ở  Trung  quốc  2000  năm,  thành  tích  vô 

cùng ƣu tú, chúng ta cần phải cố gắng học tập. Giải quyết vấn đề bản thân chúng ta, 

vấn  đề  gia  đình,  vấn  đề  xã  hội,  vấn  đề  quốc  gia,  cho  đến  vấn  đề  trên  toàn  thế  giới. 

Chúng ta phải quý trọng phần bảo tạng này, là tổ tông, là Phật Bồ Tát, các bậc cao tăng 

tổ  sƣ  lƣu  lại  cho  chúng  ta,  lợi  ích  chúng  ta  hƣởng  không  bao  giờ  hết.  Nhƣng  muốn 

hƣởng thụ phần bảo tạng này, cần có điều kiện cơ bản, đó nghĩa là đức hạnh. Tổ tông 

lƣu lại cho chúng ta luân thƣờng, đạo lý, chúng ta phải thực hành nó. Phật Bồ Tát dạy 

cho chúng ta ngũ giới, thập thiện, cũng phải thực hiện nó. Sau đó dùng thời gian hai 

năm học thật tốt văn cổ, bảo tạng này bản thân quý vị có phần. Thật sự có năng lực này, 

tôi sẽ tặng sách cho quí vị. Gần đây tôi đặt tại nhà sách Thế Giới ở Đài Loan 100 bộ Tứ 

Khố  Hội  Yếu.  Nếu  vị  nào  thật  sự  đặt  vững  nền  tảng  luân  lý  đạo  đức,  văn  ngôn  học 

không tệ. Viết phong thƣ cho tôi, tôi cảm thấy văn cổ của quý vị không có vấn đề, sẽ 

tặng cho quý vị một bộ sách, bộ sách này rất hay. Còn có thể tặng cho quý vị một bộ 

Đại Tạng Kinh, là Phật pháp. Còn về truyền thống văn hóa xƣa, thì tặng cho quý vị 

một bộ Tứ Khố Hội Yếu. Quý vị nỗ lực học tập, học mƣời năm. Nếu học Nho quý vị là 

thánh hiền, nếu học Đạo quý vị là thần tiên, nếu học Phật quý vị là Phật Bồ Tát. Tôi sẽ 

cúng dƣờng quý vị, hy vọng mọi ngƣời tinh tấn nỗ lực. 

Chúng ta xem tiếp ở dƣới: “Những điều ở trên là địa ngục căn bản, ở dƣới nói là 

địa ngục cận biên, địa ngục cô độc”. Đây là những địa ngục nhỏ phụ của địa ngục căn 

bản, đó là những ngƣời tạo tội nhẹ một chút, tạo tội gì? Tất cả đều không tách rời ngũ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              267/21 

nghịch thập ác. Ngũ nghịch thập ác, tôi thấy chúng ta để pháp sƣ trẻ tuổi giảng giải cho 

quý vị nghe. Phải giảng tƣờng tận về ngũ nghịch thập ác quý vị mới biết. 

Thứ hai là “địa ngục thập lục du tăng”. Đây chính là địa ngục cận biên, bên cạnh 

địa  ngục  lớn.  “Trong  tám  địa  ngục  lớn,  mỗi  ngục  lớn  đều  có  bốn  cửa”,  có  bốn  cửa 

giống nhƣ cửa thành vậy. “Bên ngoài mỗi cửa, đều có thêm bốn ngục”, bên ngoài mỗi 

cửa  đều  có  thêm  bốn  địa  ngục  phụ.  Tên  là,  thứ  nhất  “đƣờng  ôi  tăng”.  Đƣờng  ôi  này 

chắc rất nhiều ngƣời không hiểu, là đốt than lửa, bên ngoài không thấy lửa, lửa ở trong. 

Bên trong có lửa, bên ngoài chỉ thấy tro, nhƣng ở trong rất nóng. Lúc nhỏ chúng tôi ở 

nông  thôn,  ở  quê,  vùng  nông  thôn.  Bọn  trẻ  đào  khoai  sắn  ngoài  rẫy,  đem  về  để  vào 

trong bếp than. Đây là bếp lò, nấu cơm xong vẫn còn than, đem khoai vùi vào trong đó, 

sau  hai  tiếng  đồng  hồ  nó  chín,  chín  mềm.  Quý  vị  xem  lò  than  đó  rất  nóng,  ngƣời  ở 

trong đó nhƣ thế nào? Nhƣ vậy thì cũng chín mềm. Đây thuộc về một loại địa ngục nhỏ. 

Thứ hai là “thi phấn tăng”, phân này mùi của nó hôi thối vô cùng, đây không phải 

phân  của ngƣời, là  phân  của  xác  chết. Quý  vị  sẽ  biết  mùi  hôi thối này  đến  mức  nào. 

Trƣớc đây thầy Lý giảng kinh cho chúng tôi, giảng đến địa ngục thầy cũng không sợ 

hãi. Khi nói đến địa ngục Thi phấn, thầy liền giật mình, thầy nói địa ngục này không dể 

chịu. Nếu đem ngƣời vùi trong đống phân ngƣời chết đó, mùi vị này ai chịu thấu. Thấy 

địa ngục này thầy sợ, những địa ngục khác không sợ. 

Thứ ba là “phong nhận tăng”, đây là cây dao sắc, nhƣ núi dao rừng kiếm vậy, núi 

dao rừng kiếm là thuộc về loại này. 

Thứ tƣ là “liệt hà tăng”, là con sông máu, con ngƣời ở trong đó, đây chính là bị 

chết đuối. 

Một địa ngục lớn có bốn cửa, mỗi cửa có bốn địa ngục. Bốn cửa có 16 ngục, 16 

ngục này gọi là địa ngục Du tăng. Tám địa ngục hợp lại để tính, tổng cộng có 128 chỗ, 

cũng gọi là “địa ngục Cận biên”, địa ngục nhỏ bên cạnh địa ngục lớn, đây là loại thứ 

hai. 

Còn  có  một  loại,  tội  nhẹ  hơn  một  chút,  “địa  ngục  Cô  độc”.  Địa  ngục  Cô  độc  ở 

giữa núi, trong  rừng hoang, dƣới  rừng  cây, trong không trung.  “Loại  này  vô số, chịu 

khổ vô cùng, quả khổ trong địa ngục, đây là chổ nặng nhất. Trong một ngày, có tám 

vạn bốn ngàn lần sống chết, trải qua vô lƣợng kiếp”. Tám vạn bốn ngàn lần sống chết, 

tức vừa chịu tội ngƣời lập tức chết đi, ngọn gió vừa thổi đến là sống lại, vừa sống lại 

liền chịu tội. Ngày nào cũng chịu tội nhƣ thế. 

Chúng ta biết, con ngƣời ở nhân gian khổ nhất là gì? Là sống chết, sống khổ chết 

cũng khổ. Làm sao biết đƣợc sống chết là khổ? Quý vị xem đứa trẻ vừa ra đời, nếu 

quan sát tƣờng tận, đứa trẻ vừa ra đời đều gào khóc. Vì sao vậy? Vì chúng thấy quá 

khổ, không khổ chúng có thể khóc ƣ? Quý vị thấy đứa trẻ nào vừa sinh ra đã cƣời, có 

chăng? Nhƣ vậy là vui, vui sẽ cƣời, khổ thì khóc. Từ đây chúng ta quan sát tƣờng tận, 

biết rằng chúng rất khổ, vô cùng thống khổ. Khi chết, chỉ có niệm Phật vãng sanh, suốt 

đời tích lũy công đức, khi chết họ mỉm cƣời ra đi. Những cái chết thông thƣờng khác, 

nhìn mặt họ rất khó coi, đau đớn cùng cực! Sanh già bệnh chết là khổ, quan sát tỉ mỉ sẽ 

biết, cái khổ lớn nhất của đời ngƣời là chết khổ, so với bệnh khổ không biết gấp bao 

nhiêu lần. Trong một ngày có tám vạn bốn ngàn lần sống chết, đều này không đáng sợ 

ƣ? Đây là khổ của địa ngục, trải qua vô lƣợng kiếp. 

Trong Phủ Hoằng Ký có nói về nghiệp nhân này, Phủ Hoằng Ký nói: “đây là do 

thƣợng  phẩm  ngũ  nghịch  thập  ác  chiêu  cảm,  chỉ  cho  tội  ác  nghịch  nặng  nhất”.  Ngũ 

nghịch thập ác cực nặng, họ đọa vào địa ngục Vô gián. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              268/21 

Ở  đây  chúng  ta  nói  sơ  lƣợc  qua,  hai  danh  từ  này  nhất  định  phải  có  thời  gian, 

chuyên môn giảng giải rõ cho mọi ngƣời, đây thuộc về giáo dục nhân quả. 

Tội ngũ nghịch: “Giết cha, giết mẹ”, hai loại trƣớc. 

Thứ ba là “Giết A la hán”, thế gian này A la hán có phƣớc báo, quý vị không giết 

đƣợc  họ.  Ngang bằng  với  A  la  hán  gọi là  đẳng  lƣu  tội,  đó  là  ai?  Ngƣời thầy.  Phàm 

những  ngƣời  ở  thế  gian, làm  công  tác  giáo  dục  luân  lý  đạo  đức,  bất  luận  tại  gia  hay 

xuất gia, nam nữ già trẻ. Nếu giết hại họ, tội bằng tội giết hại A la hán, phải biết điều 

này,  vì  sao  vậy?  Vì  những  ngƣời  này  quên  mình  vì  ngƣời,  họ  không  vì  bản  thân,  tự 

hành hóa tha. Bản thân họ học thánh, học hiền, học Bồ Tát, học Phật, làm tấm gƣơng 

sáng về đạo đức cho đại chúng trong xã hội. Nếu quý vị giết hại họ, tổn thƣơng họ, kết 

tội không phải kết với họ. Nhƣ hàng thiện nhơn này, nếu giết hại họ, họ cũng không 

trách quý vị, không trả thù quý vị, cũng không hề oán hận, cho nên không phải kết tội 

với họ. Kết tội với ai? Kết tội với những ngƣời tiếp thu giáo dục. Quý vị đã giết một 

ngƣời thầy giỏi nhƣ vậy, đoạn mất cơ hội tiếp thu giáo dục của rất nhiều ngƣời. Sự 

giáo dục của họ ảnh hƣởng lớn bao nhiêu, thời gian ảnh hƣởng bao lâu, món nợ này 

đều tính vào trên thân quý vị. Chúng ta nói về thiện tri thức, vị thiện tri thức này, ngƣời 

thầy giỏi này, hoàn toàn không liên quan đến họ. Họ giống nhƣ không có việc gì, tuyệt 

đối  không  trách  quý  vị,  không  để  chuyện  quý  vị  hại  họ  trong  lòng.  Giống  nhƣ  Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni lúc hành đạo Bồ Tát, làm Nhẫn Nhục Tiên Nhân vậy. Vua Ca 

Lợi cắt thân thể ngài, hại ngài, là thuộc về điều này. Vua Ca Lợi đọa địa ngục, sau khi 

ra  khỏi  địa  ngục,  Nhẫn  Nhục  Tiên  Nhân  thực  hiện  lời  nguyện  của  mình.  Ngài  nói, 

tƣơng lai ta thành Phật, ngƣời đầu tiên ta độ là ông. Quý vị xem, không kết tội với ngài, 

vậy tại sao Vua Ca Lợi đọa địa ngục? Vì ông kết tội với chúng sanh, chúng sanh mất đi 

một vị thầy giỏi, đoạn mất pháp thân tuệ mạng của chúng sanh, tội này quá lớn! Giết 

thân mạng con ngƣời tội nhẹ, đoạn tuệ mạng con ngƣời tội lớn. Cho nên chúng ta phải 

hiểu rõ ràng minh bạch kết tội này. Đối với cá nhân tội nhẹ, đối với chúng sanh tội lớn. 

Vậy quý vị giết hại cha mẹ vì sao tội nặng? Thứ nhất là cha mẹ có ân dƣỡng dục, đã 

không biết báo ân lại còn báo oán, sát hại họ, đây là tánh tội. Thứ hai, quý vị có ảnh 

hƣởng không tốt đẹp đối với xã hội. Cha mẹ họ giáo huấn nghiêm khắc một chút, thấy 

quý vị giết hại cha mẹ, họ cũng học theo giết cha mẹ, mở ra tiền lệ này tội lỗi không 

lớn đƣợc sao? Quý vị có gánh trách nhiệm nhân quả chăng? Cho nên phải làm gƣơng 

cho đại chúng trong xã hội, không đƣợc làm tấm gƣơng xấu. Làm tấm gƣơng xấu, sức 

ảnh hƣởng này rất lớn, tội lỗi sẽ rất nặng, đạo lý kết tội là nhƣ thế. Nhất định phải hiểu 

và thấu triệt ý này. 

Thứ tƣ gọi là “làm thân Phật chảy máu”. Bây giờ Đức Phật không tại thế, đây là 

chỉ điều gì? Là phá hoại Phật pháp, với làm thân Phật chảy máu là đẳng lƣu tội, nghĩa 

là đồng với tội làm thân Phật chảy máu. Dùng ý niệm ác, dùng ác ý phá hoại Phật giáo. 

Phật giáo ở thế gian là một nền giáo dục tốt, phải hiểu điều này. Đem đến lợi ích rất 

lớn cho tất cả mọi ngƣời, giúp chúng sanh ngay trong đời này siêu phàm nhập thánh, 

vĩnh thoát luân hồi, đến đâu để tìm đƣợc nền giáo dục nhƣ thế! Quý vị phá hoại nó, 

khiến rất nhiều ngƣời không tiếp thu đƣợc nền giáo dục này, đoạn mất cơ hội thoát ly 

luân hồi, cho nên đây là tội của địa ngục A tỳ. Địa ngục A tỳ chính là địa ngục Vô gián, 

tội nghiệp trong địa ngục Vô gián rất nặng. 

Thứ năm là “phá hòa hợp tăng”, nghĩa là phá hoại tăng đoàn. Tăng đoàn nhất định 

là tu lục hòa, nếu không có lục hòa, không đƣợc gọi là Tăng đoàn. 

Trƣớc đây khi tôi học Phật, lúc đó tôi đã đi giảng kinh, khoảng hơn 40 tuổi. Tôi 

theo thầy Lý học Phật, lúc đó thầy quy định, chƣa đƣợc 40 tuổi không đƣợc đi giảng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              269/21 

kinh, ở nhà luyện tập giảng kinh. Đài Trung có hai nơi để luyện tập, một nơi là Chùa 

Linh Sơn, một nơi là Liên Xã Đài Trung, hai nơi này là chỗ thầy đào tạo học sinh học 

tập. Chùa Linh Sơn là chúng nam, Liên Xã Đài Trung là chúng nữ, mỗi tuần một lần. 

Bốn  ngƣời  lên  bục  giảng,  buổi  sáng  hai  ngƣời  lên  giảng,  buổi  chiều  cũng  hai  ngƣời 

giảng.  Không  lên  bục  giảng  luyện  tập,  giảng  khó  thành  công.  Nhƣng  không  đƣợc  ra 

bên  ngoài  giảng,  40  tuổi  trở  lên  mới  đƣợc  đi,  còn  trẻ  sợ  bị  xã  hội  mê  hoặc,  cho  nên 

thầy phòng phạm rất nghiêm. 

Xã  hội  hiện  nay  so  vơi  chúng  tôi  lúc  đó,  gọi  là  nếp  sống  ngày  càng  đi  xuống. 

Chúng tôi lúc đó cách bây giờ là 60 năm, 60 năm trƣớc nếp sống không tệ lắm. Hiện 

nay sức mê hoặc quá lớn, 40 cũng không đƣợc, ít nhất phải 60 tuổi, có thể không bị mê 

hoặc, trƣớc 60 tuổi không chắc lắm. Thầy yêu cầu chúng tôi là 40 tuổi, bây giờ chúng 

ta yêu cầu ngƣời khác, khuyên họ phải 60 tuổi. Đây là thật, không phải giả. 

Ngƣời thật sự y giáo tu hành, ngƣời hoằng pháp lợi sanh, bất luận là tại gia hay 

xuất gia, hay nam nữ già trẻ, tuyệt đối không đƣợc giết hại những ngƣời này, giết hại 

họ là mang tội của địa ngục Vô gián, đây gọi là ngũ nghịch. 

Thập ác, trong thập thiện nghiệp đạo có nói. Quý vị là ác ý sát sanh, trộm cắp, tà 

dâm, vọng ngữ, lƣỡng thiệt, ác khẩu, ỷ ngữ, tham, sân, si, mƣời loại. Trong tâm ta có 

mƣời loại này, mƣời thứ này càng mạnh thì tội càng nặng, mƣời quan niệm này nhẹ 

hơn một chút thì tạo nghiệp nhẹ hơn. Kết tội nặng hay nhẹ đều tùy theo quan niệm của 

quý vị, lại xem những việc mà quý vị tạo, kết tội từ hai phƣơng diện này. 

Đây là đoạn thứ nhất nói về địa ngục, nên nhớ câu sau cùng trong Phủ Hoằng Ký: 

“đều do thƣợng phẩm ngũ nghịch thập ác chiêu cảm nên”, đây là đƣờng địa ngục đầu 

tiên trong ba đƣờng ác. 

Xem tiếp bên dƣới, thứ hai là ngạ quỷ. “Đại Thừa Nghĩa Chƣơng Bát nói: cầu xin 

ngƣời khác, gọi là ngạ quỷ”, ngạ quỷ đều là cầu xin ăn uống từ ngƣời khác. “Thƣờng 

bị đói khát, cho nên gọi là ngạ quỷ. Lại thƣờng đói không có thức ăn, cho nên gọi là 

ngạ, thƣờng hay khiếp sợ nên gọi là quỷ”. Hiểu đạo lý này, ngƣời không cần sợ quỷ. 

Ngạn ngữ nói rất có lý: Ngƣời có ba phần sợ quỷ, quỷ có bảy phần sợ ngƣời. Cho nên 

quỷ sợ ngƣời nghiêm trọng hơn ngƣời sợ quỷ, nếu không biết đạo lý này dể bị quỷ làm 

cho  sợ hãi,  rất  oan  uổng. Nếu nhƣ quý  vị  lớn tiếng la lên  quỷ  sẽ chạy  mất. Phải biết 

rằng, chúng nhát gan hơn ngƣời, con ngƣời chúng ta can đảm hơn. Đều là do ngộ nhận, 

nên ta mới sợ quỷ. Nếu hiểu rõ chân tƣớng sự thật, từ đây về sau không còn sợ quỷ nữa. 

Chỉ có quỷ sợ ngƣời, đâu có chuyện ngƣời sợ quỷ! Nếu ta sợ quỷ, thì ta không bằng 

quỷ, nhƣ vậy là sai. 

Bà Sa Luận nói, trong Đại Tỳ Bà Sa Luận nói: “Quỷ tức là sợ hãi, đói khát nhiều 

sợ hãi”. Đây đều nói rõ, trong lòng họ luôn có sự khiếp sợ, sợ bất kỳ điều gì. Cho nên 

ngạn ngữ gọi là đứa nhát gian, điều này rất có đạo lý. Ngƣời nhát gan giống nhƣ quỷ 

vậy, không dám làm gì cả, cái gì cũng sợ. “Uy tức có thể khiến họ sợ uy lực này”, đây 

đúng là nhát gan, nhát gan nên sợ quỷ. “Lại mƣu cầu nên gọi là quỷ”. “Ngạ quỷ luôn 

theo ngƣời khác mƣu cầu ăn uống để nuôi sống tánh mạng”. Quỷ đến tìm ngƣời, nhất 

định là có cầu xin quý vị. 

Chƣ vị học Phật, thƣờng mơ thấy gia thân quyến thuộc trong quá khứ. Từ lâu đã 

quên,  cũng  không  mơ  thấy,  học  Phật  chƣa  đƣợc  bao  lâu,  họ  lại  thƣờng  mơ  thấy  gia 

thân quyến thuộc mình. Đây là nguyên nhân gì? Trong Kinh Địa Tạng nói rất rõ ràng, 

vì quý vị học Phật có thể giúp đƣợc họ, vì thế họ đến tìm quý vị. Nếu không học Phật, 

họ không đến tìm, tìm cũng vô ích, vì quý vị không tin. Tìm quý vị để làm gì? Đốt cho 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              270/21 

họ ít giấy tiền, cúng cho họ ít thức ăn, họ đến cầu ta giúp đỡ điều này, phải hiểu điều 

này. Mơ thấy những gia thân quyến thuộc trong đời quá khứ. 

Chúng ta học Phật, 30 và rằm cúng thức ăn cho họ, giống nhƣ mời họ ăn cơm. Tốt 

nhất  là  tụng  kinh  hồi  hƣớng  cho  họ,  khuyên  họ  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  độ,  truyền 

Tam  quy  cho  họ,  giảng  cho  họ  nghe  về  ngũ  giới  thập  thiện,  giảng  Đệ  Tử  Quy  cũng 

đƣợc. Điều này đối với họ rất có lợi ích, mà còn rất cảm ân. Đối với chúng ta mà nói, 

đây là cơ hội giáo dục. Họ không đến tìm, chúng ta không biết, họ đến tìm chúng ta 

cần  phải  làm  cho  họ.  Bản  thân  chúng  ta  ngày  ngày  niệm  Phật  tụng  Kinh  hoặc  nghe 

kinh, có thể đem công đức này hồi hƣớng cho họ. Đây là chứng tỏ họ muốn đến cầu 

xin  quý  vị.  Khi  chƣa  học  Phật  không  thƣờng  mơ  thấy,  vì  ta  không  có  cách  nào  giúp 

đƣợc họ, cũng không biết những chân tƣớng sự thật này. Cho nên ta rất khó tiếp nhận, 

vì thế họ không đến tìm. 

“Lại  nói,  có  đói  khát  ngày  càng  tăng”,  tăng  nghĩa  là  tăng  nhiều,  tăng  thịnh,  họ 

cảm thấy vô cùng đói khát. Trong đói khát, đặc biệt là Quỷ diệm khẩu, đây là do trong 

quá khứ tạo nghiệp quá nặng. Thức ăn vừa đƣa đến miệng thì lửa trong miệng họ bốc 

lên, đốt cháy hết thức ăn, họ rất đáng thƣơng, thời gian rất dài không đƣợc ăn uống. 

Cho nên Phật giáo rất từ bi, dùng phƣơng pháp cúng thí thực. Đó nghĩa là chuyên môn 

dùng kinh chú gia trì, khiến quỷ diệm khẩu này đƣợc chút ít thức ăn. Cúng thí là mời 

quỷ ăn cơm, nghĩa là mời khách, đây thuộc về bố thí. Trong này có tụng kinh, có bố thí 

tài, có bố thí pháp. 

“Lại bị sai khiến, gọi là quỷ”, họ cũng bị quỷ thần cao hơn họ một bậc, thƣờng 

phái họ đi  làm  một  số  việc. “Thƣờng đi làm  những  việc của  Chƣ  Thiên”, đa phần  là 

làm cho những ai? Là Tứ thiên vƣơng, cho nên Trời tứ vƣơng cũng là quỷ vƣơng. Họ 

thống  lĩnh  những  quỷ  thần  này,  những  quỷ  thần  này  đều  nghe  theo  họ.  Trời  đao  lợi 

cũng có, Trời dạ ma trở lên ít hơn, vì sao vậy? Vì địa vị của họ ngày càng cao, không 

cần dùng những ngƣời này. Đây đa phần là mấy tầng trời bên dƣới Dục giới, thƣờng để 

những quỷ thần này đến hầu hạ họ, chịu sự chi phối và đốc thúc của họ. 

“Đƣờng này cũng biến khắp các thú”, đây là nói quỷ đạo, trong cõi trời, nhân gian, 

A tu la đều có. “Ngƣời có phƣớc đức, làm thần ở núi rừng gò miếu”, đây là ngƣời tu có 

phƣớc đức, làm thần núi, thổ địa, gọi họ là quỷ có phƣớc, tức họ có địa vị trong quỷ 

đạo. Lớn thì nhƣ miếu Thành hoàng, những ai ở trong đây phƣớc đức càng cao, Thành 

hoàng giống nhƣ huyện thị trƣởng ở nhân gian chúng ta vậy, chúng ta đều gọi là Thành 

hoàng, thật ra Thành hoàng cũng có cấp bậc. Ở trên, đi lên trên nhƣ Ngũ Nhạc, Đông 

Nhạc Thái Sơn gọi là đế, Đông Nhạc đại đế. Trung quốc có Ngũ Nhạc, Nam Nhạc là 

Hằng Sơn, Trung Nhạc là Tung Sơn, đây chính là đại quỷ vƣơng. Họ thuộc về quỷ đạo, 

không phải thuộc về cõi trời. 

“Ngƣời không có phƣớc đức”, khi ở đời không tu phƣớc đức, ngƣời tu phƣớc đức 

lớn họ vẫn có tham sân si, vì thế họ sanh vào đƣờng ác. Trong ác đạo cũng có hƣởng 

phƣớc, làm đại quỷ vƣơng phƣớc báo rất lớn. Ngƣời không có phƣớc đức, quý vị thấy 

quỷ không có phƣớc đức, “ở chỗ không sạch sẽ, không đƣợc ăn uống, thƣờng bị đánh 

đập, lấp sông lấp biển, chịu khổ vô lƣợng”, đây là nói không có phƣớc. Tạo nghiệp 

tham sân si, không có tu phƣớc. Ngƣời tu phƣớc, thực tế mà nói đa phần đều tu trong 

nhà  Phật. Ba  nhà  Nho  Thích  Đạo, tu  phƣớc  trong  Phật  giáo  là  có  hiệu  quả nhất, báo 

cũng nhanh nhất. 

Không từ bỏ tham sân si, phƣớc tu đƣợc đó sanh vào ngạ quỷ, súc sanh để hƣởng 

phƣớc. Trong đƣờng ngạ quỷ, chính là quỷ có nhiều phƣớc đức, đƣợc nhân gian cúng 

tế,  nhân  gian  bái  lạy,  họ  hƣởng  thụ  những  điều  này.  Còn  đƣờng  súc  sanh,  hiện  nay 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              271/21 

thƣờng thấy chính là nuôi thú cƣng. Họ biến thành súc sanh, súc sanh biến thành thú 

cƣng, ngƣời trong nhà này đều yêu thích nó, chăm sóc nó rất chu đáo. Hƣởng phƣớc 

hơn bất kỳ ngƣời nào trong gia đình, súc sanh, do nó có phƣớc! Có thể nó cũng đến đòi 

nợ, ngƣời nhà  quý vị  nợ nó, bây  giờ phải  trả cho nó. Nợ  nó tài  vật, cho nên  bây  giờ 

phải chăm sóc nó thật tốt. Nếu nợ nó tình thân, thì bây giờ rất yêu thƣơng nó. Nghiệp 

nhân quả báo không sai chút nào, phải hiểu đạo lý này, vào hƣởng phƣớc trong đƣờng 

súc sanh. Đều là chƣa từ bỏ tham sân si, nguyên nhân là nhƣ vậy. 

Ở sau, Phủ Hoằng Ký nói: “do hạ phẩm ngũ nghịch thập ác chiêu cảm”. Tôi cảm 

thấy chữ “hạ” phải sửa đổi một chút, phải là trung phẩm. Hạ phẩm là đƣờng súc sanh, 

phải  sửa  thành  “do  trung  phẩm  ngũ  nghịch  thập  ác  chiêu  cảm,  chỉ  tội  nhẹ  trong  ác 

nghịch”. Không phải nhẹ nhất, nhẹ nhất là hạ phẩm. Nghĩa là lúc còn ở đời, tạo tội ngũ 

nghịch thập ác nhẹ hơn một chút, không nghiêm trọng nhƣ ở trƣớc. Nghiêm trọng nhất 

là quả báo trong địa ngục, nhẹ hơn một chút là trong đƣờng ngạ quỷ, ngạ quỷ khổ hơn 

súc sanh. Cho nên đoạn bên dƣới nói đến súc sanh, súc sanh là hạ phẩm ngũ nghịch 

thập ác. Đây là họ tạo ngũ nghịch thập ác, tạo nhƣng nhẹ hơn. Ở đây chúng ta cần phải 

nhớ, tạo ngũ nghịch thập ác không biết sám hối, không biết quay đầu. Nếu họ sám hối, 

quay đầu, họ không bị đọa vào đƣờng ác, điều này trong Phật pháp nói một cách rất rõ 

ràng minh bạch. Cổ nhân nhấn mạnh sự sửa đổi, gọi là ngƣời không phải thánh hiền, ai 

có thể không có tội, sai mà biết sửa đổi, không có thiện nào lớn bằng, đây là đạo lý sửa 

đổi lỗi lầm. Đừng sợ lỗi lầm, chỉ cần biết sửa đổi chính mình, thánh hiền cũng là tu 

nhƣ thế, Phật Bồ Tát cũng thành tựu nhƣ thế, chúng ta phải biết điều này. Đặc biệt các 

bậc cao tăng tổ sƣ thƣờng nhắc nhở chúng ta: “không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. 

Niệm  là  ý  niệm,  trong  ý  niệm  có  thiện  có  ác.  Thông  thƣờng  nói, đặc  biệt  là  thời  đại 

hiện nay, chắc chắn là niệm ác nhiều, niệm thiện ít, chắc chắn nhƣ vậy. Nếu không làm 

gì có nhiều thiên tai thảm họa đến thế? Nhƣng bất luận là thiện niệm hay ác niệm,  ý 

niệm vừa khởi lên lập tức giác ngộ, khi giác ngộ nên dùng Phật hiệu để thay vào đó. 

Đây gọi là biết niệm Phật, thật sự biết cách niệm Phật. Ý niệm vừa khởi lên, lập tức “A 

Di Đà Phật”, họ liền trở về với Phật A Di Đà. Ý niệm A Di Đà Phật là thiện niệm bậc 

nhất trong pháp thế xuất thế gian, thiện niệm không gì sánh đƣợc, vì sao vậy? Ngài có 

thể giúp ta vãng sanh thế giới Cực Lạc để làm Phật. Quý vị nói, còn có ý niệm nào có 

công đức lớn nhƣ thế? Tuyệt đối không có, chỉ có một niệm này. Mỗi niệm thông đến 

thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  mỗi  niệm  cảm  ứng  đạo  giao  với  Phật  A  Di  Đà.  Một 

ngƣời niệm Phật chơn chánh, mỗi niệm đƣợc tất cả Chƣ Phật trong mƣời phƣơng hộ 

niệm,  thiên  lonh  Thiện  Thần  gia  hộ,  vậy  tại  sao  không  niệm  Phật?  Ngƣời  niệm  Phật 

thân tâm mạnh khỏe, gia đình hòa thuận, xa rời thiên tai. Cổ nhân nói: “hƣớng đến điều 

lành tránh điều dữ, gặp nạn thành kiết tƣờng”, cần phải niệm Phật, chuyển tất cả mọi ý 

niệm thành A Di Đà Phật, hoàn toàn chính xác. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 











Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              272/21 

Tập 197 

Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không 

Thời gian: Ngày 5 tháng 04 năm 2010 

Địa điểm: Hương Cảng Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội 

Chuyển ngữ: Minh Tiến 

Giảo chánh & nhuận văn: Huệ Trang, Đức Phong và Như Hòa 

 



Chƣ  vị  pháp  sƣ,  chƣ  vị  đồng  học,  xin  hãy  ngồi  xuống.  Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang thứ hai trăm ba mƣơi ba, hàng thứ bảy, xem từ chữ  “súc 

 sanh”. 

 “Súc sanh, tân dịch vi bàng sanh, chỉ bàng hành chi sanh loại. Tân Tỳ Bà Sa Luận 

 vân: Kỳ hình bàng, cố hành diệc bàng, dĩ hành bàng, cố hình diệc bàng. Thị cố danh 

 bàng sanh. Bàng giả, hoành dã” (Chữ “súc sanh” tân dịch4 là “bàng sanh”, ngụ ý: Các 

loài sanh vật có thân hình nằm ngang. Tân Bà Sa Luận nói: “Do thân hình chúng nằm 

ngang nên cũng đi ngang. Hoặc do đi ngang, nên thân hình cũng nằm ngang”. Vì vậy, 

chúng đƣợc gọi là “bàng sanh”. “Bàng” có nghĩa là nằm ngang).    Nói đơn giản thì có 

nghĩa là: Bàng (傍) là bất chánh; tâm không chánh trực thì kẻ đó hành xử bất chánh, 

cho  nên  đọa  vào  loài  súc  sanh.  Tâm  hạnh  đoan  chánh,  sẽ  sanh  trong  cõi  trời  và  cõi 

ngƣời.  Tâm  hạnh  bất  chánh,  sẽ  đọa  vào  cõi  súc  sanh.  Trong  những  kẻ  tạo  tội  Ngũ 

Nghịch Thập Ác, đây là những kẻ tạo tội nhẹ nhất, nhẹ hơn kẻ [tạo tội] đọa ngạ quỷ, 

nên mới xếp sau ngạ quỷ. Trong kinh văn, [có trích dẫn lời] Tân Tỳ Bà Sa Luận5 nói 

rất hay: Hình trạng của chúng,  “hình”  (形) là nói đến hình trạng, hình trạng của chúng 

(súc sanh) chẳng chánh đáng. Trong kinh giáo và trong giáo huấn của thánh nhân đều 

nhắc tới oai nghi của chƣ thiên, súc sanh đạo và ngạ quỷ đạo không có oai nghi. Nói 

thông tục một chút, oai nghi thuộc về lễ tiết, bọn chúng (súc sanh và ngạ quỷ) không 

hiểu lễ tiết. Nếu con  ngƣời thiếu lễ độ, không hiểu lễ tiết, chẳng  có  tâm  yêu  thƣơng, 

không có [ý niệm] “suy từ mình mà nghĩ đến ngƣời khác”, thì gọi là “tâm hạnh không 

đoan chánh”. Trong “tham, sân, si”, không đoan chánh thuộc về ngu si; do đó, ngu si 

chiêu cảm cõi súc sanh. Đó là nghiệp nhân của súc sanh. Tâm hạnh lệch lạc, tà vạy, tà 



4 Tân Dịch: Cách dịch kinh theo phong cách của ngài Huyền Trang, đối lập với Cựu Dịch là cách dịch 

kinh theo phong cách của pháp sƣ Cƣu Ma La Thập. Ngài Huyền Trang chủ trƣơng bám sát nguyên 

bản, không bỏ bớt chữ nào dù kinh văn rƣờm rà đến cách mấy. Ngài La Thập chủ trƣơng dịch thoát ý, 

chỉ gạn lọc lấy ý chính. 

5 Tân Tỳ Bà Sa Luận là bản dịch Tỳ Bà Sa Luận của ngài Huyền Trang, gọi là Tân nhằm phân biệt 

với  bản dịch trƣớc đó của các vị Phù Đà Đạt  Ma và Đạo Thái  dƣới  thời  Bắc  Lƣơng.  Bản  cựu dịch 

gồm 100 quyển, nay chỉ còn sót lại 60 quyển. Bản dịch của ngài Huyền Trang gồm 200 quyển. Tỳ Bà 

Sa  (Vibhāṣā)  có  nghĩa  là  chú  giải  (còn  dịch  là  Quảng  Giải,  Khái  Yếu,  Khái  Luận,  Thắng  Thuyết, 

Quảng Thuyết v.v…). Tên gọi đầy đủ của Tỳ Bà Sa Luận là A Tỳ Đạt Ma Đại Tỳ Bà Sa Luận, nhƣ 

vậy Tỳ Bà Sa Luận chính là tác phẩm nghị luận nhằm giải thích những ý nghĩa chánh yếu trong Luận 

Tạng. Sách này đƣợc viết ra để chú giải bộ Phát Trí Luận (Jñāna-prasthāna) của ngài Ca Chiên Diên 

Ni Tử thuộc truyền thống Nhất Thiết Hữu Bộ. Theo truyền thống, bộ luận này thƣờng đƣợc xem là do 

các vị Thi Đà Bàn Ni, Đạt Tất và Bễ La Ni hợp soạn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              273/21 

tri, tà kiến, chúng ta thƣờng nói là “làm xằng, làm  quấy”;  đó là  nghiệp nhân  của súc 

sanh. Tiếp đó nói tới hành vi, hành vi của chúng cũng không đoan chánh. Do tâm hạnh 

bất chánh, nên hành vi bất chánh, nên gọi là “bàng sanh”. 

Sách Hội Sớ nói:  “Thử đạo biến tại chư xứ, phi mao, đới giác, lân giáp, vũ mao, tứ 

 túc, đa túc, hữu túc, vô túc”  (Loài này có mặt khắp nơi, đeo lông, đội sừng, vảy, mai, 

lông mao, lông vũ, bốn chân, nhiều chân, có chân, không chân), đây là nói hình dáng 

của loài súc sanh, chúng nó sống ở đâu? Khắp nơi đều có thể trông thấy chúng, dƣới 

nƣớc, trên mặt đất, bay trên không trung, đều có thể trông thấy.  “Đeo lông, đội sừng”  

là loài thú. Loài có vảy, có mai là loài sống dƣới nƣớc; Trên mặt đất cũng có loài có 

mai,  có  vảy  (thí  dụ  nhƣ  rùa,  rắn).  Loài  có  lông  mao,  lông  vũ  là  loài  chim  bay  trên 

không trung. Loài có bốn chân, loài có nhiều chân đều là những loài chúng ta thƣờng 

thấy;  còn  có  loài  không  chân,  có  loài  có  chân,  [thí  dụ  nhƣ]  rắn  là  loài  không  chân. 

Trong loài rắn, có rất nhiều loại khác nhau. Do đó,  “thủy, lục, không hành, hỗ tương 

 thôn đạm, thọ khổ vô lượng” (sống dƣới nƣớc, trên mặt đất, bay trên không, ăn nuốt 

lẫn nhau, chịu khổ vô lƣợng).    Sách Phụ Hoằng Ký6 nói : “Tác trung phẩm Ngũ Nghịch 

 Thập  Ác giả  cảm  chi” (tạo  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác bậc trung  cảm  lấy  quả này). Trong 

phần trƣớc, chúng tôi đã có nói: Loài súc sanh đáng lẽ xếp vào [kẻ tạo tội Thập Ác] hạ 

phẩm, có lẽ sách đã viết sai ở chỗ này. Sách xếp ngạ quỷ vào hạ phẩm, xếp súc sanh 

vào trung phẩm. Tạo tội Ngũ Nghịch Thập Ác cảm lấy quả báo này, tội của kẻ đọa súc 

sanh nhẹ hơn kẻ đọa ngạ quỷ. Trong cái nhân, tuy không có tâm hại chúng sanh, nhƣng 

tâm hạnh của họ bất thiện, nên cảm quả báo nhƣ vậy. 

Đoạn kế tiếp đặc biệt giới thiệu Diêm La Vƣơng Giới, chúng ta thƣờng gọi là vua 

Diêm La. Đây là điện thứ năm trong Thập Điện Diêm Vƣơng, tức Ngũ Điện Diêm La 

Vƣơng. Ngài cai quản địa ngục, nên đặc biệt giới thiệu Ngài ở đây.  “Diễm Ma La Giới 

 giả, chỉ  Diễm  Ma  La  Vương chi thế giới” (Diễm Ma La  Giới là chỉ thế giới của vua 

Diễm Ma La - Yamaraja). Chúng ta nên biết: Bất luận cõi nào trong lục đạo, chúng ta 

đều  đã  từng  sanh  trong  đó.  Lại  còn  chắc  chắn  là  không  phải  chỉ  một  lần,  mà  là  rất 

nhiều lần; đời này sanh trong cõi ngƣời, vừa đầu thai làm ngƣời liền quên tuốt những 

chuyện  đời  trƣớc.  Nếu  có  thể  biết  chuyện  đời  trƣớc,  đời  này  chúng  ta  sẽ  không  làm 

chuyện xấu ác nữa. Vì sao? Đã chịu khổ đau quá nhiều! Vì mê hoặc, vì mê khi cách 

ấm,  “cách ấm”  (隔陰) là sanh tử. Lúc chết đau khổ, mà lúc sanh ra cũng khổ. Sự khổ 

đau  kịch  liệt  ấy  khiến  cho  chúng  ta  mất  trí  nhớ,  chẳng  thể  nhớ  chuyện  đời  trƣớc. 

Nhƣng hiện thời ngƣời ngoại quốc lẫn ngƣời Trung Quốc cũng có một phƣơng pháp, 

dùng thuật thôi miên có thể khiến cho ngƣời ta nhớ lại đời trƣớc. Đây là dùng sức của 

con ngƣời để giúp đỡ, chẳng phải là Phật, Bồ Tát gia trì, cũng chẳng phải là quỷ thần 

gia trì, mà do sức ngƣời giúp đỡ, nên quý vị có thể nhớ lại chuyện đời quá khứ, có thể 

thuật  lại  những  chuyện  đời  trƣớc.  Cảnh  giới  trong  lúc  bị  thôi  miên  giống  nhƣ  nằm 

mộng,  nhƣng  không  phải  là  mộng,  kể  lại  rất  rõ  ràng,  họ  dùng  máy  thâu  âm  thu  lại 

những chuyện ấy, đợi khi quý vị tỉnh lại, cho quý vị nghe lời chính mình đã nói trong 

lúc bị thôi miên, nói chuyện một đời trƣớc, hai đời, ba đời, bốn đời trƣớc. Chúng tôi đã 

nghe báo cáo một bà đƣợc thôi miên có thể nhớ lại chuyện mấy chục đời về trƣớc, hơn 

bốn ngàn năm về trƣớc, muốn nhớ chuyện bảy chục, tám chục đời trƣớc đúng là chẳng 



6 Tác phẩm này có tên gọi đầy đủ là Tứ Giáo Nghi Chú Vựng Bổ Phụ Hoằng Ký gồm mƣời quyển. 

Tác phẩm  này thoạt  đầu do ngài  Đế Quán  ghi  chép những lời  dạy của tổ Trí  Giả  về giáo nghĩa Tứ 

Giáo (Tạng, Thông, Biệt, Viên), sau đó đƣợc ngài Mông Nhuận chú giải, tỳ-kheo Thanh Tịnh bổ sung 

thêm những lời giải thích, nên gọi là Phụ Hoằng Ký. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              274/21 

dễ! Những chuyện thôi miên sâu nhƣ vậy tƣơng đối rất ít gặp, nhƣng đôi lúc cũng có, 

đều là tùy thuộc duyên phận! 

Tiếp đó, sách giới thiệu  “Diễm Ma La, hựu tác Viêm Ma” (Diễm Ma La còn đƣợc 

phiên âm là Viêm Ma) .  Mấy danh xƣng [đƣợc liệt kê] kế tiếp cho đến  “Diêm Ma La 

 v.v…”, đều là các cách phiên âm khác nhau, nhƣng đều có cùng một nghĩa. Chữ này có 

nghĩa là  “dịch vi Phược, phược tội nhân chi nghĩa”  (dịch là Phƣợc, nghĩa là trói buộc 

tội nhân) ,  giống nhƣ dùng dây thừng trói tội nhân lại, có ý nghĩa nhƣ vậy. “Diễm Ma 

 La Vương, nghĩa dịch vi Bình Đẳng Vương” (Diễm Ma La Vƣơng dịch nghĩa là Bình 

Ðẳng  Vƣơng).    Đây  là  Ngũ  Điện  Diêm  Vƣơng,  tức  Bình  Đẳng  Vƣơng,  Diêm  La  có 

nghĩa là Bình Đẳng.  “Thử vương đăng lục”  (Vị vua này ghi chép, [xử đoán]), những tƣ 

tƣởng, lời nói, hành động thiện hay ác của chúng sanh trên thế gian này đều đƣợc ghi 

chép lại. Sau khi [ngƣời đó] đã chết, Ngài sẽ dựa trên tâm hạnh thiện hay bất thiện của 

kẻ đó để phán xử. Thiện có thiện quả, ác có ác báo, nên nói  “trị lý thế gian sanh tử tội 

 phước chi nghiệp” ([vua Diêm La] quản trị cai quản cái nghiệp sanh tử, tội phƣớc của 

thế  gian),     Ngài  cai  quản  chuyện  này.  Ngài  rất  công  bằng,  chẳng  xử  oan  quý  vị, nhất 

định dựa trên tâm hạnh trƣớc kia của quý vị để phán xử. Quý vị có thiện hạnh, Ngài sẽ 

đƣa quý vị đến cõi trời. Cõi trời có rất nhiều tầng, [tùy thuộc] thiện hạnh của quý vị to 

hay nhỏ, sẽ đƣợc đƣa đến tầng trời thích hợp. Nếu quý vị tạo tội nghiệp, phạm lầm lỗi, 

tội cũng có các mức độ khác nhau, phải đáng nên đọa trong địa ngục nào? Nói thật ra, 

đó là để tiêu nghiệp cho quý vị. Cõi trời để tiêu thiện nghiệp, tạo thiện nghiệp sẽ hƣởng 

phƣớc, cho quý vị hƣởng phƣớc để tiêu thiện nghiệp. Cõi địa ngục là nơi hứng chịu 

khổ báo, [thọ khổ] sẽ tiêu ác nghiệp. Do vậy, chúng ta thật sự hiểu rõ sự việc trong lục 

đạo  rốt  cuộc  là  nhƣ  thế nào.  [Chúng ta  phải]  đừng  tạo nghiệp!  Chẳng tạo nghiệp  sẽ 

không  thọ  quả  báo,  nhƣ  vậy  thì  mới  tốt.  Không  tạo  nghiệp  thì  đi  đâu?  Không  tạo 

nghiệp sẽ vƣợt thoát lục đạo. 

Do đó, ở đây, chúng ta có thể hiểu lục đạo là gì? Trong lục đạo, đã tạo nghiệp trong 

cõi ngƣời, bèn sanh trong tam thiện đạo và tam ác đạo để tiêu nghiệp. Trong khi tiêu 

nghiệp, lại tạo thêm nghiệp mới, đặc biệt là ở cõi ngƣời, cõi ngƣời là cõi thiện, vừa tiêu 

nghiệp lại tạo nghiệp; cõi trời tiêu nghiệp nhiều, tạo nghiệp ít; cõi súc sanh, ngạ quỷ 

tiêu ác nghiệp nhiều, tạo nghiệp cũng ít; cõi địa ngục hoàn toàn tiêu nghiệp, chẳng tạo 

nghiệp. Do đó, sau khi tiêu nghiệp xong, họ sanh trở lại trong nhân gian. Khi đó, nếu 

gặp thiện tri thức, nếu họ may mắn gặp Tịnh Tông, sẽ có thể vƣợt thoát lục đạo, vƣợt 

thoát mƣời pháp giới, cơ duyên này vô cùng khó có. Ai có thể gặp đƣợc? Nay chúng ta 

đã gặp đƣợc, phải biết đó là chuyện may mắn khôn sánh! Thân ngƣời khó đƣợc, chúng 

ta  đã  đƣợc  làm  thân  ngƣời;  Phật  pháp  khó  đƣợc  nghe,  chúng  ta  đã  đƣợc  nghe  Phật 

pháp; đặc biệt là pháp môn thù thắng khôn sánh trong Phật pháp, chúng ta đã đƣợc gặp. 

Đã gặp mà còn làm những chuyện để bị kẹt lại trong lục đạo hay sao? Ở đây, chỉ nói sơ 

lƣợc trạng huống trong lục đạo mà thôi, nếu nói cặn kẽ sẽ nói không hết. Chúng tôi có 

soạn  một  cuốn  sách  mang  tựa  đề  là  Chƣ  Kinh  Phật  Thuyết  Địa  Ngục  Tập  Yếu.  Nếu 

giảng kỹ cuốn kinh ấy từ đầu tới cuối phải mất mấy năm, sẽ là một khóa học rất dài. 

Học xong, sẽ  có  lợi  ích to  lớn. Lợi ích  ấy  chính là chẳng dám  khởi ác niệm  nữa. Ác 

niệm  còn  không dám  khởi, đƣơng  nhiên sẽ  không  dám  tạo  ác nghiệp, chắc  chắn  nhƣ 

vậy. Quý vị sẽ mong vƣợt thoát luân hồi, mong vƣợt thoát mƣời pháp giới. Trong mƣời 

pháp giới, lục đạo khổ lắm, lục đạo là uế độ. Tối thiểu cũng phải sanh trong tứ thánh 

pháp giới, đó là Tịnh Độ trong thế gian. Trong đó, có tạo nghiệp hay không? Chỉ tạo 

nghiệp nhẹ! Chẳng ở trong lục đạo nữa, vĩnh viễn thoát khỏi lục đạo. Con ngƣời chẳng 

thể không giác ngộ! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              275/21 

Vua Diêm La cai quản nghiệp sanh tử tội phƣớc của thế gian,  “chủ thủ địa ngục, 

 bát hàn, bát nhiệt, cập kỳ quyến thuộc chư tiểu ngục đẳng” (làm chúa địa ngục, tám 

ngục nóng, tám ngục lạnh và các tiểu địa ngục quyến thuộc v.v…). Trong phần trƣớc, 

chúng ta đã đọc thấy những nơi ấy đều do Ngài cai quản. Tám đại địa ngục nóng, tám 

địa ngục lạnh, tiểu địa ngục, kể cả mƣời sáu du tằng địa ngục, còn có cô độc địa ngục, 

đều  do  Ngài  cai  quản.  “Quyết  đoán  thiện  ác,  dịch  sử  quỷ  tốt,  ư  ngũ  thú  trung,  truy 

 nhiếp tội nhân, chúy khảo trị phạt, cánh vô hưu tức”  (quyết đoán thiện ác, sai sử quỷ 

tốt truy bắt tội nhân trong năm đƣờng, tra khảo, trừng phạt chẳng lúc nào ngơi), mấy 

câu này nói về chức trách của vua Diêm La. Vì vậy, quỷ thần, [tức là] những vị thần 

trong quỷ đạo đều công bằng, chánh trực. Tại sao lại đến làm thần trong quỷ đạo? Họ 

có duyên với cõi quỷ. Phật chẳng độ chúng sanh thiếu duyên! Cùng một đạo lý, bất cứ 

một ngƣời nào trong lục đạo nếu không có duyên, dẫu ở ngay trƣớc mặt cũng không 

gặp gỡ. Vì vậy, duyên rất quan trọng. Nhà Phật nói nhân, duyên, và quả, đặc biệt xem 

trọng duyên; nhà Phật chẳng nói Nhân Sanh, mà nói Duyên Sanh, trong đó có đạo lý 

sâu xa. Nói tới Nhân thì trong A Lại Da Thức của mỗi chúng sanh đều có đầy đủ hạt 

giống (chủng tử) của các pháp thế gian và pháp xuất thế gian. Pháp nào dấy lên hiện 

hành cũng đều phải nhờ vào duyên. Nếu không có duyên, tuy có hạt giống, vẫn chẳng 

thể dấy lên hiện hành. 

Bồ Tát hiểu đạo lý này; do vậy, phàm những duyên bất thiện, họ sẽ xa lìa, nên quả 

báo bất thiện vĩnh viễn chẳng hiện hành. Chúng ta đã hiểu, bèn có thể học theo Bồ Tát. 

Từ vô thỉ kiếp trong quá khứ, chúng ta đã tạo rất nhiều nhân ác, đời này khi chƣa gặp 

Phật pháp, cũng tạo không ít nhân ác, có thể nào chẳng có quả báo ƣ? Không thể nào! 

Có nghiệp nhân bèn nhất định có nghiệp báo. Muốn những nhân ác ấy chẳng khởi quả 

ác, biện pháp duy nhất là chúng ta không tạo duyên ác, xa lìa duyên ác. [Đƣợc nhƣ vậy 

thì] hạt giống ác sẽ không thể hiện hành. Vậy thì chúng ta tạo gì? Nay tôi nghĩ mỗi vị 

đồng học đều biết: Chúng ta phải tạo duyên A Di Đà Phật. Trong A Lại Da Thức của 

chúng ta có nhân của A Di Đà Phật, nay dốc hết tâm lực để tạo duyên A Di Đà Phật, 

tạo  duyên  ấy  ra  sao?  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đã  dạy:   “Nhớ  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền, 

 tương lai nhất định thấy Phật” . Thấy Phật là quả, còn nhân là hai câu đầu:  “Nhớ Phật, 

 niệm Phật” .  “Nhớ Phật”  là tâm thƣờng nghĩ tới A Di Đà Phật, [ “niệm Phật”  là] miệng 

thƣờng niệm A Di Đà Phật.  “Nhớ Phật, niệm Phật”  là nhân,  “nhất định thấy Phật”  là 

quả. Lời này vô cùng khẳng định, khiến cho ngƣời nghe chẳng có mảy may nghi ngờ, 

đó là thật, chẳng giả. 

Trong thời gian gần đây, chúng ta thƣờng nghe nói tai nạn rất nhiều. Lúc trƣớc, nói 

thật ra, một năm trƣớc, chẳng lâu lắm, trong nhiều trƣờng hợp, chúng tôi chẳng nghe 

có ai nói đến về tai nạn, nhƣng nội trong năm nay, hình nhƣ đây là một chủ đề thƣờng 

đƣợc đƣa ra để bàn luận. Chúng ta hãy suy nghĩ cặn kẽ, ngày càng cảm thấy mức độ 

nghiêm trọng của vấn đề này. Tai nạn do đâu mà có? Đức Phật biết, đệ tử Phật chúng 

ta biết. Đức Phật biết là do Ngài có công phu định lực, có trí huệ. Chúng ta biết là nhờ 

Phật dạy. Trong kinh, đức Phật thƣờng nói, chúng ta nghe đức Phật dạy mới biết. Đức 

Phật dạy:  “Hết thảy các pháp sanh từ tâm tưởng” . Kinh Hoa Nghiêm nói hết thảy các 

pháp đều do  “duy tâm hiện, duy thức biến” . Chữ Tâm và Thức trong câu ấy đều có 

nghĩa là “tâm”. Tâm là chân tâm, Thức là vọng tâm. Vọng tâm chẳng lìa chân tâm. Nói 

tóm  lại,  hết  thảy  các  pháp  chẳng  lìa  Tâm.  Vì  sao  tâm  biến  thành  hết  thảy  các  pháp? 

Tâm động liền biến thành hết thảy các pháp, tâm không động thì hết thảy các pháp đều 

chẳng  còn.  Chữ   “động”   này  là   “ba  động”   (波動,  dao  động).  Các  khoa  học  gia  hiện 

thời cũng đã chứng minh vạn sự vạn vật trong vũ trụ thật ra đều là các hiện tƣợng dao 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              276/21 

động. Do đó, khoa học đề ra một lý luận “dây đàn”, giống nhƣ các nhạc khí thuộc bộ 

dây, họ nêu ra lý luận về hiện tƣợng dao động. 



Hiện  thời, tai  nạn  đang xảy  đến. Tai  nạn biến  hiện  nhƣ  thế  nào?  Nhất  định  là do 

dao  động  bất  thƣờng,  chẳng  bình  thƣờng,  cũng  có  thể  nói  là  một  thứ  dao  động  trái 

nghịch  lẽ  thƣờng.  Dao  động  bình  thƣờng  sẽ  tƣơng  ứng  với  Tánh  Đức.  Dao  động  bất 

thƣờng  bèn  trái  nghịch  với  Tánh  Đức.  Do  vậy,  ngay  cả  các  nhà  khoa  học  cũng  bảo 

những tiên đoán về năm 2012 chẳng đáng sợ…. Họ nói [tai nạn ấy] đáng lý là một lời 

cảnh  giác  cao  độ  đối  với  toàn  thể  nhân  loại  trên  địa  cầu,  là  một  cơ  hội  tốt  để  [con 

ngƣời] sửa đổi chính mình. Sửa bằng cách nào? Phải đoạn ác tu thiện, phải cải tà quy 

chánh, phải đoan chánh thân tâm, [đƣợc nhƣ vậy thì] nhân loại sẽ đƣa địa cầu này tiến 

tới một cảnh giới tốt đẹp hơn. Đó là chuyện tốt đẹp, nói rất có lý, giống nhƣ cách nói 

của Phật pháp. Nếu không sửa đổi, phiền phức sẽ xảy đến, tai nạn ngày càng nghiêm 

trọng. Ý niệm nào là ý niệm tốt nhất? Hiện thời, các vị đồng học đều biết: Đọc tụng 

kinh Vô Lƣợng Thọ là ý niệm tốt nhất,  “nhớ Phật, niệm Phật”  là ý niệm tốt nhất, mọi 

ngƣời chúng ta cùng chia sẻ, báo cáo tâm đắc khi học kinh Vô Lƣợng Thọ là ý niệm tốt 

nhất. Mật độ tai nạn đúng là ngày càng nhiều, ngày càng nghiêm trọng, chúng tôi nỗ 

lực báo cáo tâm đắc khi học tập bộ kinh này với mọi ngƣời, chia sẻ cùng mọi ngƣời. 

Tôi hy vọng tới tháng Sáu hoặc tháng Bảy năm sau sẽ giảng hoàn tất kinh này. Vì thế, 

mỗi ngày phải giảng thêm hai tiếng đồng hồ, mỗi ngày giảng bốn tiếng đồng hồ chắc 

sẽ giảng hết, đây là việc cần thiết phải làm. Đối với tuổi tác của tôi hiện thời, giảng bốn 

giờ  chẳng  thành  vấn đề, phải  giảm  bớt  việc  thù  tạc, hy  vọng quý  vị  nghe  kinh  nhiều 

hơn, tụng kinh nhiều hơn, bớt đến thăm tôi. Đến thăm tôi thì sao? Tôi mệt, mà quý vị 

cũng mệt, hai bên đều mệt. Có thêm một chút giờ giấc để nghỉ ngơi, dƣỡng thần; nghe 

kinh nhiều hơn, niệm Phật nhiều hơn thì mới nên, nhƣ vậy thì chúng ta mới là thật sự 

chăm sóc, thật sự quan tâm, hỗ trợ hợp tác lẫn nhau. 

Tiếp đó, lão cƣ sĩ trích một câu trong kinh Tam Khải, “Cố Tam Khải Kinh vân: - 

 Tương phó Diễm Ma vương, tùy nghiệp nhi thọ báo. Thắng nhân sanh thiện đạo, ác 

 nghiệp đọa Nê Lê” (Vì vậy, kinh Tam Khải7 nói: “Giao cho vua Diễm Ma, theo nghiệp 

mà thọ báo. Nhân thù thắng thì sanh vào đƣờng lành, ác nghiệp đọa Nê Lê”). Chúng ta 

phải ghi nhớ bài kệ này.  “Tương phó Diễm Ma vương”  tức là dắt ngƣời tạo tội đi, dắt 

tới đâu? Dắt tới chỗ vua Diêm La, cho vua Diêm La trị tội và phán xét kẻ đó. Nếu họ 

có thiện tâm, thiện hạnh, vua Diêm La sẽ đƣa họ đến cõi lành, trong Phật pháp gọi [các 

cõi lành ấy] là ba thiện đạo. Nếu tâm hạnh của họ đều chẳng thiện, sẽ đƣa họ đến địa 

ngục. Bốn câu kệ này chẳng phải nhằm dọa dẫm ngƣời khác, mà là sự thật, chúng ta 

chớ nên xem thƣờng nó. Bốn câu kệ ấy nói rõ sự nghiệp của vua Diêm La, đây là sự 

nghiệp của Ngài. Kế tiếp là giới thiệu kèm thêm:  “Hựu dịch Song Vương”  ([Diêm Ma 

Vƣơng] còn đƣợc dịch là Song Vƣơng),  “dịch”  (譯) là phiên dịch, vua Diêm La còn 

đƣợc  dịch  thành  Song  Vƣơng,  vì  sao?  “Huynh  cập  muội  giai  tác  địa  ngục  vương, 

 huynh trị nam sự, muội lý nữ sự, cố viết Song Vương”  (vì anh và em gái cùng làm vua 

địa ngục. Anh xem đàn ông, em xem đàn bà, nên gọi là Song Vƣơng) ,  kinh Phật có nói 

nhƣ vậy. Nam hay nữ đều là vua Diễm Ma, đều là bình đẳng, đâu có nói nam nữ không 

bình đẳng! Đây là nam nữ bình đẳng, thật sự bình đẳng. Vua Diêm La nam thì xem đàn 

ông, nữ thì xem đàn bà, nên gọi là Song Vƣơng.   



7 Đây  là  tên  gọi  khác  của  Phật  Thuyết  Vô  Thƣờng  Kinh,  do  ngài  Nghĩa  Tịnh  dịch  vào  đời  Đƣờng. 

Đầu kinh và cuối kinh có bài tán thán Tam Bảo của Mã Minh Bồ Tát, cũng nhƣ thuyết minh ý nghĩa 

kinh. Do vậy, nhìn vào cấu trúc bài kinh này, dƣờng nhƣ có ba đoạn, nên gọi là Tam Khải. Theo Nam 

Hải Ký Quy Truyện, tăng đồ Ấn Độ thuở ấy dùng kinh này làm kinh nhật tụng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              277/21 

 “Diễm Ma La giới giả, tức thử vương chi quản giới” (Diễm Ma La Giới là cõi vua 

Diêm La cai quản). Chữ  “giới”  (界) có nghĩa là phạm vi, là phạm vi cai quản của họ. 

Luận Câu Xá chép:  “Diễm Ma vương quốc, ư thử Thiệm Bộ châu hạ, quá ngũ bách du-

 thiện-na” (Cõi nƣớc vua Diễm Ma: Ở phía dƣới Thiệm Bộ châu chừng năm trăm du-

thiện-na) ,  du-thiện-na  (yojana)  tức  là  do-tuần ,   hơn  năm  trăm  do-tuần   “hựu  Diễm  Ma 

 vương  quốc,  tung  quảng  lượng  diệc  nhĩ,  tùng  thử  triển  chuyển,  tán  cư  dư  xứ”   (có 

vƣơng quốc Diễm Ma. Cõi nƣớc có kích thƣớc cũng cỡ đó, lần lƣợt thay phiên nhau 

mà  trụ. Hễ  cõi này  tan hoại thì dời qua  cõi khác). Chỗ làm  việc  chủ  yếu  của họ là  ở 

dƣới lòng đất đại địa. Chúng ta đều biết phía dƣới đại địa là lõi địa cầu. Lõi địa cầu là 

một biển lửa; do vậy, địa ngục đƣợc gọi là “tám địa ngục nóng”, đó là chỗ ở và cũng là 

chỗ Ngài làm việc.  “Tung quảng lượng diệc nhĩ”  nghĩa là [kích thƣớc ngang dọc] cũng 

giống  nhƣ  vậy.  “Tùng  thử  triển  chuyển,  tán  cư  dư  xứ”,  “dư  xứ” (những  chỗ  khác)  

giống nhƣ trong phẩm Địa Ngục của kinh Trƣờng A Hàm có nói: “Diêm Phù Đề Nam, 

 Đại  Kim  Cang  sơn  nội,  hữu  Diêm  La  vương  cung,  vương  sở  trị  xứ,  tung  quảng  lục 

 thiên  do-tuần” (Phía  Nam  châu  Diêm  Phù  Ðề, trong  núi  Ðại Kim  Cang  có  cung  vua 

Diêm  La  là  chỗ  vua  Diêm  La  cai  trị,  ngang  dọc  sáu  ngàn  do-tuần).  Dƣờng  nhƣ  bao 

gồm  toàn  thể  địa  cầu,  toàn  bộ  trái  đất  đều  thuộc  phạm  vi  cai  quản  của  Ngài.  Do  đó, 

trong phần trƣớc có nói: Địa ngục ở trong biển cả, trong núi cao, trong rừng cây, trong 

hang động, và cũng ở trên hƣ không, chỗ nào cũng có. Nói theo thuật ngữ khoa học 

hiện  thời,  sẽ  là  “kích  thƣớc  không  gian  khác  nhau”,  chúng  ta  có  thể  tin  tƣởng  hiện 

tƣợng này. 

Địa ngục là nhƣ vậy, thật ra, cõi nào cũng chẳng phải là ngoại lệ, chỉ là kích thƣớc 

không gian khác nhau mà thôi! Nếu một ngày nào đó, chắc chắn là có ngày ấy, chúng 

ta có khả năng đột phá các chiều không gian, trong Phật pháp có nói điều này, khi tâm 

địa thanh tịnh thì các chiều không gian [khác biệt] chẳng còn tồn tại nữa. Các chiều 

không gian do đâu mà có? Các khoa học gia biết đích thực là có chuyện này, nhƣng 

chẳng biết nó từ đâu mà có. Đức Phật biết, Ngài biết nguyên do rành rẽ: Đó là do phân 

biệt và chấp trƣớc biến hiện. Chúng ta có tâm phân biệt, có tâm chấp trƣớc, bèn có các 

chiều không gian. Nếu buông phân biệt, chấp trƣớc xuống, các chiều không gian khác 

biệt sẽ chẳng còn nữa. Lúc đó, quý vị sẽ thấy hoàn toàn. Vì lẽ đó, mỗi pháp giới trong 

mƣời pháp giới đều chứa đựng hết thảy vũ trụ. Kinh Phật giảng rất thấu triệt: Một sợi 

lông  hoặc  một  vi  trần  là  vật  nhỏ  nhất,  trong  đó  chứa  đựng  trọn  khắp  pháp  giới  hƣ 

không giới, tất cả hết thảy thông tin đều đƣợc chứa trong đó. Mỗi vi trần, mỗi sợi lông 

đều là nhƣ vậy. Quý vị thấy: Đó chẳng phải là  “một tức là hết thảy, hết thảy tức là 

 một”  hay sao? Kinh Hoa Nghiêm đã nói chuyện này, thật sự đã nói thấu triệt, rõ ràng 

nhƣ vậy. Kinh luận Đại Thừa đã nói, đúng là đã nói chân thật:  “Tức tại đương hạ”  

(chính  ngay  trong  lúc  này), tức  là  hiện  tiền, chẳng  có  quá khứ, chẳng  có  vị  lai, cũng 

chẳng có thế giới này hay thế giới phƣơng khác! Sống ngay trong giây phút hiện tại, 

giây phút hiện tại chính là nhất niệm! 

Tiếp đó, giải thích tam ác đạo là gì? “Tam ác đạo hựu danh tam ác thú” (Ba đƣờng 

ác  còn  gọi  là  tam  ác  thú),  “thú”  là  thú  hƣớng  (趣向:  hƣớng  về,  hƣớng  đến).  Thú  và 

Đạo có ý nghĩa giống nhau. “Hựu danh tam đồ, vị nhất thiết chúng sanh tạo ác sở sanh 

 chi xứ; cố danh ác đạo” (còn gọi là tam đồ, là chỗ sanh về của hết thảy chúng sanh tạo 

nghiệp, nên gọi là “ác đạo”),    tại sao gọi là ác đạo? Hết thảy chúng sanh tạo ác sẽ sanh 

về chỗ ấy. Do các sự ác chiêu cảm, nên gọi là  “ác thú”.  Do các điều thiện chiêu cảm, 

nên  gọi là   “thiện thú” , đó  là  cõi  trời. Cõi  ngƣời  là nơi  thiện  ác  hỗn  tạp, nửa  ác, nửa 

thiện.  Nếu  tâm  hạnh  của  chúng  ta  thiện  nhiều,  ác  ít, sẽ  sanh  lên  cõi  trời.  “Địa  ngục, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              278/21 

 ngạ  quỷ,  súc  sanh  tam  đạo,  danh  tam  ác  đạo” (ba  đƣờng  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  và  súc 

sanh gọi là tam ác đạo) .  Phẩm Phƣơng Tiện của kinh Pháp Hoa có câu:  “Dĩ chư dục 

 nhân  duyên,  đọa  tam  ác  đạo  (Do  nhân  duyên  các  dục,  đọa  lạc  tam  ác  đạo) ,  “cái  vị 

 chúng sanh, như nội hữu tham cầu dục lạc chi niệm thị vi nhân, ngoại phan duyên dục 

 cảnh” (nghĩa  là:  Nếu  chúng  sanh  trong  tâm  có  ý  niệm  tham  cầu  dục  lạc  làm  nhân, 

ngoài vin nắm dục cảnh), tức là cảnh giới ngũ dục lục trần, dục cảnh là gì? Đức Phật 

dạy: Đó là tiền tài, sắc đẹp, tiếng tăm, ăn uống, ngủ nghỉ,  “thị  vi duyên, dĩ  thử  nhân 

 duyên  khởi niệm  tạo ác, chung  đọa ác  đạo” (để  làm  duyên, thì  do  nhân duyên  ấy  sẽ 

khởi niệm tạo ác; cuối cùng sẽ đọa ác đạo). Cuối cùng, quý vị nhất định đọa trong ác 

đạo vì quý vị có nhân, có duyên. Tổ tiên ngƣời Trung Quốc thật ra cũng rất phi thƣờng, 

tôi cảm thấy họ chẳng phải là phàm nhân, chẳng phải phàm phu. Vào thời thƣợng cổ, 

Phật  giáo  chƣa  truyền  đến  Trung  Quốc,  quý  vị  phải  biết:  Khi  Phật  giáo  chánh  thức 

truyền tới Trung Quốc dƣới thời Hán Minh Đế, vào năm Vĩnh Bình thứ mƣời, tức năm 

67 Công Nguyên, do quốc gia phái đặc sứ chánh thức lễ thỉnh [các cao tăng] đến Trung 

Quốc.  Trƣớc  năm  67,  [ở  Trung  Quốc]  có  [Phật  pháp]  hay  không?  Chắc  chắn  là  có, 

nhƣng chƣa phải là chánh thức. “[Phật pháp] chƣa chánh thức” có thể đã bắt đầu hiện 

diện  [tại  Trung  Hoa]  vào  khoảng  giữa  đời  Châu;  những  ngƣời  từ  Ấn  Độ  đến  Trung 

Quốc du lịch hoặc buôn bán, chắc chắn  cũng đem  [Phật  pháp]  đến  Trung  Quốc. Lúc 

đó, [Phật giáo đồ] số lƣợng ít, ảnh hƣởng không lớn. 

Quý vị thấy ngƣời Trung Quốc giảng về triết lý tánh mạng qua ba cƣơng lãnh đƣợc 

nói trong phần đầu của sách Đại Học.  “Đại Học chi đạo”, “đại”  là đại nhân, đại nhân 

là gì? Là thánh nhân.  “Đại Học chi đạo”  chính là đạo học của thánh nhân  “tại minh 

 minh đức, tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện” (ở chỗ làm sáng tỏ Minh Đức, ở chỗ thân ái 

hết thảy ngƣời dân, đạt đến mức tốt lành tột cùng). Chúng ta dùng giáo nghĩa của kinh 

Hoa Nghiêm để giải thích ba cƣơng lãnh  ấy. Kinh Hoa Nghiêm nói về Thể, Tƣớng, 

Dụng, đó là ba cƣơng lãnh của pháp Đại Thừa, dùng ba chữ  “Đại Phương Quảng”  (大

方廣) làm đại biểu. Đại (大) là Thể, Minh Đức là Thể, Thân Dân là Tƣớng, Thân Dân 

là gì? Thân (親) là thân ái, yêu mến hết thảy chúng sanh, có ý nghĩa nhƣ vậy. Quảng (

廣) là nói về Dụng, Dụng là gì?  “Chỉ ư chí thiện”  (止於至善). Ba câu này rất phù hợp 

với  Đại  Phƣơng  Quảng,  là  tổng  cƣơng  lãnh,  là  nguyên  tắc  chung  để  giáo  hóa  chúng 

sanh của thánh nhân, của Phật, Bồ Tát. Minh Đức là Tánh Thể, [tức là] Lý Thể của Tự 

Tánh. Thân Dân là tƣớng mạo, là hình dáng của Tự Tánh.  “Chỉ ư chí thiện”  là Đức 

Dụng của Tự Tánh. Nhập môn từ chỗ nào? Làm thế nào để viên mãn? Làm thế nào để 

viên mãn  “chỉ ư chí thiện” ? Đấy là tác dụng. Tám cƣơng mục tiếp đó sẽ nói rõ, bắt đầu 

từ Cách Vật (格物). Vật đƣợc nói ở đây là dục vọng, tức Vật Dục (ham muốn vật chất), 

[Cách  Vật  là]  phải  buông  bỏ  Vật  Dục.  Vật  Dục  chẳng  tốt,  là  ô  nhiễm,  là  bất  thiện. 

Buông xuống những gì? Trong mấy chục năm dạy học, chúng tôi thƣờng nói  “buông 

 xuống  tự  tư,  tự  lợi,  buông  xuống  tiếng  tăm,  lợi  dưỡng,  buông  xuống  tham,  sân,  si, 

 mạn” ,  đó  là  Cách  Vật.  Chúng  tôi  dùng  Phật  pháp  để  giải  thích  thì  mọi  ngƣời  sẽ  dễ 

hiểu. 

Khi đã Cách Vật, trí huệ sẽ hiện tiền, [tức là] đã Trí Tri! Trí Tri (致知) là gì? Trong 

kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật,  điều  thứ  ba  trong  Tam  Phƣớc  có  nói   “phát  Bồ  Đề 

 tâm”, Bồ Đề là gì? Là giác ngộ, chẳng còn mê hoặc nữa, đã thật sự giác ngộ. Ngƣời 

thật  sự  giác  ngộ,  chắc  chắn  sẽ   “tin  sâu  nhân  quả,  đọc  tụng  Đại  Thừa”,  trí  huệ  mở 

mang.  “Khuyến tấn hành giả” : Không chỉ thành tựu chính mình, mà còn phải giáo hóa 

kẻ khác. Thích Ca Mâu Ni Phật giác ngộ, sau khi đã giác ngộ, suốt đời theo đuổi việc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              279/21 

dạy học. Bốn câu ấy chính là Trí Tri. Đã Trí Tri thì Ý Thành, [nghĩa là] ý niệm chân 

thành  bèn  hiện  hữu.  Thành  (誠)  là  gì?  Một  vọng  niệm  cũng  chẳng  có.  Trong  Cầu 

Khuyết  Trai  Bút  Ký,  ông  Tăng  Quốc  Phiên  đã  giải  thích  và  định  nghĩa  chữ  Thành 

trong Chân Thành, lão nhân gia định nghĩa chữ Thành giống nhƣ cách nói trong kinh 

Phật:  “Một niệm chẳng sanh gọi là Thành” . Ý thành thì tâm sẽ chánh, tâm chẳng lệch 

lạc, không tà vạy, chẳng nhiễm, chẳng tịnh, Phật pháp gọi đó là Trung Đạo Đệ Nhất 

Nghĩa Đế. Đó là gì? Là cái Dụng của Tâm, tâm khởi tác dụng. Thể của Tâm là gì? Thể 

của Tâm là Thành Ý. Thành Ý khởi tác dụng tức là  “nhị biên bất lập, Trung Đạo bất 

 tồn” (Hai bên chẳng lập, Trung Đạo không còn), mới có thể  “chỉ  ư chí thiện” . Hiệu 

quả  của   “chỉ  ư  chí  thiện”   là   “thân  tu,  gia  tề,  quốc  trị,  thiên  hạ  bình” .  Có  thiện  tâm 

thiện hạnh thì vua Diêm La đƣa quý vị tới thiện đạo. Do vậy, tam ác đạo chính là “tự tƣ 

tự lợi, tiếng tăm, lợi dƣỡng, ngũ dục, lục trần, tham, sân, si mạn”. Buông bỏ những thứ 

này sẽ là thiện đạo, là trở về tự tánh.   

 “Thử  chương  cụ  nhị  nguyện” (chƣơng  này  nêu  lên  hai  nguyện).  Kinh  văn  trong 

trong  chƣơng  này  có  hai  nguyện  là   “quốc  vô  ác  đạo  nguyện,  cập  bất  đọa  ác  thú 

 nguyện” (nguyện cõi nƣớc chẳng có ác đạo và nguyện chẳng đọa trong đƣờng ác).   Đây 

là chƣơng thứ nhất.  “Thủ sổ cú” (mấy câu đầu) là nói chung, bốn câu mở đầu,  “chi 

 văn ý vi: Ngã nhược chứng đắc Như Lai Quả Giác, thành tựu Vô Thượng Chánh Đẳng 

 Chánh Giác, tức dĩ cứu cánh thành Phật, thị thời ngã sở trụ trì chi Phật độ, cụ túc vô 

 lượng bất khả tư nghị công đức trang nghiêm” (ý của kinh văn là: Nếu tôi chứng đắc 

Nhƣ Lai Quả Giác, thành tựu Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác tức là đã rốt ráo 

thành Phật, thì ngay khi ấy, trong cõi Phật mà tôi trụ trì, sẽ có đầy đủ vô lƣợng công 

đức trang nghiêm chẳng thể nghĩ bàn) . Đây là ý nghĩa của kinh văn, cụ Hoàng dùng 

văn Bạch Thoại để giải thích, chúng ta đọc thấy rất dễ hiểu.  “Dĩ thượng sổ cú”  ([Kinh 

văn] dùng mấy câu trên đây) ,  bốn câu ấy,  “tổng biểu Cực Lạc thế giới chi vi diệu thù 

 thắng, cố ư đệ nhất nguyện thủ tuyên thuyết chi” (để diễn tả một cách tổng quát những 

sự vi diệu thù thắng của thế giới Cực Lạc. Vì vậy, những câu ấy đƣợc tuyên nói ở đầu 

nguyện thứ nhất).    Phần mở đầu của nguyện thứ nhất nói rõ sự vi diệu thù thắng trong 

Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới. Nói thật ra, cõi Cực Lạc là nơi thực hiện ba cƣơng lãnh 

đã nói trong sách Đại Học, Tam Cƣơng Bát Mục đều đƣợc thực hiện trọn hết. Ngƣời 

Trung Quốc gọi thế giới Cực Lạc là  “đại đồng chi trị” . Trong cảnh giới đó, mọi sự đều 

viên mãn, chẳng có mảy may khiếm khuyết. Nhân dân khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, 

tạo tác đều tùy thuận Tánh Đức. Tánh Đức nhƣ ngƣời Trung Quốc đã nói, [chính là] 

Ngũ Luân, Ngũ Thƣờng, Tứ Duy, Bát Đức, hết thảy đều đƣợc áp dụng trong đời sống 

hằng ngày, quý vị đã thấy, đã thấu hiểu: Những thứ ấy tƣơng ứng với Tánh Đức. Đấy 

là cảnh giới thánh hiền, là xã hội thánh hiền, là nền chánh trị của thánh hiền. 

Con  ngƣời  toàn  là bậc  thánh  hiền,  sự  vật  toàn  là  sự vật thánh  hiền,  cảnh  giới  là 

cảnh giới thánh hiền. Ngƣời đời sau vô cùng hâm mộ, ngƣỡng mộ, hy vọng có thể thực 

hiện.  Có  thể  làm  đƣợc  hay  không?  Có  thể!  Dùng  phƣơng  pháp  gì?  Dùng  dạy  học. 

Chánh phủ Trung Quốc chánh thức thiết lập quan chức chăm  sóc việc giáo học. Vào 

thời vua Nghiêu đã lập ra một quan chức trông nom giáo dục là Tƣ Đồ (司徒), đó là 

danh xƣng của một chức quan. Tƣ Đồ trông nom việc gì? Trông nom giáo dục, giống 

nhƣ Bộ Trƣởng Bộ Giáo Dục hiện nay. Họ dạy gì? Dạy Ngũ Luân, Bát Đức. Chúng ta 

thấy trong chƣơng thứ nhất sách Ngũ Chủng Di Quy của tiên sinh Trần Hoằng Mƣu đã 

nói về chuyện này, nói về sự khởi đầu của nền giáo học Trung Quốc, rất hay! Trung 

Quốc tiếp nhận sự giáo dục của thánh hiền quân tử suốt mấy ngàn năm nay, nên nƣớc 

này trải qua lịch sử mấy ngàn năm vẫn còn có thể tồn tại. Trong bốn nền văn minh cổ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              280/21 

xƣa trên thế giới, ba quốc gia khác đã chẳng tồn tại, vì sao? Họ bỏ quên nền giáo dục 

thánh hiền, nên mới bị diệt vong. Ngƣời Trung Quốc xem trọng giáo dục thánh hiền, 

nên ngày nay vẫn còn đứng vững trên thế gian, chớ nên không biết chuyện này! Nếu 

không biết chuyện này, ngƣời Trung Quốc sẽ cảm thấy rất xấu hổ, chẳng biết những 

thứ quý báu của tổ tiên để lại, ngay cả ngƣời ngoại quốc còn biết mà! 

Bốn câu ấy, “dĩ hạ tắc phân tự tứ thập bát nguyện các các nội dung” (kế đó, lần 

lƣợt  trình  bày  nội  dung  của  từng  nguyện  trong  bốn  mƣơi  tám  nguyện).  Trong  Khoa 

Phán,  tôi  gọi  [những  phần  ấy]  là  Biệt  Đề,  gọi  bốn  câu  trƣớc  là  Tổng  Thuyết  (nói 

chung).  Bốn  mƣơi  tám  nguyện  sau  đó  là  Biệt  Thuyết  (nói  riêng),  báo  cáo  từng  điều 

riêng rẽ. 

“Kỳ hạ đệ nhất nguyện viết: Vô hữu địa ngục, ngạ quỷ, cầm thú, quyên phi nhuyễn 

 động  chi  loại” (tiếp  theo  đó  là  nguyện  thứ  nhất:  “Chẳng  có  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc 

sanh,  cầm  thú,  các  loài  ngọ  nguậy,  bay  lƣợn,  bò  trƣờn”),  đây  là  nói  đến  tam  ác  đạo.   

 “Nãi quốc trung vô hữu tam ác đạo nguyện, thử chánh biểu Di Đà đại bi tâm thiết, cố 

 thủ  lưỡng  nguyện  duy  nguyện  chúng  sanh  vô  khổ,  tam  ác  đạo  nãi  khổ  trung  chi  cực 

 dã” (đó là nguyện “cõi nƣớc không có ác đạo”. Nguyện này thật sự thể hiện đức Di Ðà 

do tâm đại bi thiết tha, nên ngay trong hai nguyện đầu đã chỉ mong chúng sanh không 

khổ. Sự khổ trong ba ác đạo là nỗi khổ nặng nề nhất). Ở đây đã nêu hết sức rõ ràng: 

Đức Phật tạo ra cõi Cực Lạc, vô cùng từ bi, thƣơng yêu hết thảy chúng sanh, khiến cho 

chúng ta cảm ân, cảm động. Quý vị thấy trong quan niệm của Ngài, khế nhập từ chỗ 

nào? “Chúng sanh khổ nhất, hết thảy chúng sanh sanh về cõi nƣớc của tôi sẽ không 

phải chịu khổ nữa!” Trong cõi nƣớc của Ngài, không có tam ác đạo. Trong kinh Hoa 

Nghiêm,  chúng  ta  đọc  phẩm  Hoa  Tạng  Thế  Giới  và  phẩm  Thế  Giới  Thành  Tựu,  hai 

phẩm ấy giới thiệu thế giới to lớn trong vũ trụ, các khoa học hiện thời gọi [cách nhìn 

ấy] là Vũ Trụ Vĩ Mô. Kinh nói rất rõ ràng, vũ trụ do đâu mà có? Khởi nguyên của vũ 

trụ là gì? Hiện thời, phần kinh văn  ấy đƣợc gọi là “khoa học cao cấp”. Không chỉ là 

triết học cao cấp, mà còn là khoa học cao cấp. 

Nhiều thế giới, nhiều cõi nƣớc chƣ Phật đều có lục đạo luân hồi. Có nơi nào hoàn 

toàn  là  Tịnh  Độ hay  không?  Có  chứ!  Không nhiều!  Vũ trụ quả  thật  quá  lớn, do vậy, 

cũng không thể nói [Tịnh Độ] là thiểu số. Đó là Báo Độ của chƣ Phật, Bồ Tát, trong đó 

không có mƣời pháp giới, trong kinh gọi [các cõi ấy] là “thanh tịnh quốc độ”. Cũng có 

cõi nƣớc chỉ có tứ thánh pháp giới, chứ không có lục đạo luân hồi. Do đây biết rằng: 

Nếu nói theo cách hiện thời, giáo dục thánh hiền ở thế giới đó rất phát triển. Vì vậy, cƣ 

dân ở đó đều đƣợc giáo dục rất tốt, tâm hạnh đều đoan chánh, chẳng có ác niệm, nên ở 

đó không có ác đạo. Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới do A Di Đà Phật từ bi vô hạn tạo 

lập dành cho chúng sanh khổ nạn, thậm chí kiến lập cho chúng sanh trong tam ác đạo, 

nên nó có lục đạo; nhƣng chúng sanh từ tam ác đạo sanh về cõi Cực Lạc, quả báo thấp 

nhất  cũng là  đƣợc  làm  thân ngƣời, chẳng  phải  là  súc  sanh, dĩ nhiên  chẳng phải  là ác 

quỷ, địa ngục, điều này thật phi thƣờng! Do đó, thế giới Cực Lạc không có lục đạo, chỉ 

có tam đạo, [tức là] có ba thiện đạo, chẳng có tam ác đạo. Thế giới Cực Lạc còn có một 

đặc điểm nữa, bốn cõi [Tịnh Độ] ở đó đều bình đẳng, đây là điểm không thể tìm đƣợc 

trong  các  cõi  nƣớc  chƣ  Phật  khác.  Trọn pháp giới,  hƣ không  giới  đều chẳng  có, chỉ 

riêng cõi Cực Lạc là nhƣ vậy. Bình đẳng nhƣ thế nào? Bốn cõi bình đẳng, cõi Thƣờng 

Tịch Quang, cõi Thật Báo Trang Nghiêm, cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ, cõi Phàm Thánh 

Đồng Cƣ, có bốn cõi rõ ràng, nhƣng chƣ Bồ Tát ở đó đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, 

đều bình đẳng. Đây là cảnh giới thù thắng vi diệu cùng cực, chẳng thể nghĩ bàn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              281/21 

Nếu chúng ta có Túc Mạng Thông, biết hạnh nghiệp chính mình đã tạo trong đời 

quá khứ, biết những quả báo chính mình đã hứng chịu, chúng ta sẽ thật sự giác ngộ, sẽ 

không dám làm nữa, mệt quá rồi, rất đáng thƣơng! Tạo nghiệp sanh tử luân hồi trong 

lục đạo chẳng có ý nghĩa gì cả, mê hoặc, điên đảo, đối với chúng sanh oan oan tƣơng 

báo chẳng bao giờ dứt, nhiều đời nhiều kiếp đều là nhƣ vậy! Đối với ngƣời giác ngộ thì 

chuyện  này  rất  đáng  thƣơng.  Vì  thế,  ngƣời  thật  sự  giác  ngộ  sẽ  không  muốn  làm 

[chuyện  luân  hồi]  nữa.  Đến  nơi  đâu?  Các  cõi  nƣớc  chƣ  Phật  tuy  thanh  tịnh  trang 

nghiêm, nhƣng đòi hỏi điều kiện rất cao, không thể đến đƣợc. Điều kiện gì vậy? Phải 

đoạn phiền não! Đoạn Kiến Tƣ phiền não thì mới có thể sanh trong cõi Phƣơng Tiện 

Hữu Dƣ, tức là tứ thánh pháp giới. Mấy ai có thể đoạn Kiến Tƣ phiền não? Chúng ta 

đừng nói mức cao lắm, chỉ nói mức thấp nhất, Tiểu Thừa Sơ Quả là mức thấp nhất, ví 

nhƣ lớp Một của Tiểu Học. [Sơ Quả Tiểu Thừa] đòi hỏi điều kiện là phải buông xuống 

những cách nhìn sai lầm đối với vũ trụ và nhân sinh. Cách nhìn sai lầm rất nhiều, trƣớc 

hết, phải bắt đầu từ những chỗ nghiêm trọng nhất. Thứ nhất là quan niệm có thân thể, 

chúng  sanh  trong  lục  đạo  đều  chấp  trƣớc  thân  thể  này  là  Ta,  nên  họ  không  thể  thoát 

khỏi lục đạo luân hồi. Vì sao có lục đạo? Vì chấp trƣớc thân hình này là Ta, đây là một 

nhân tố chủ yếu của lục đạo luân hồi, chỉ cần có chấp trƣớc ấy, chắc chắn quý vị chẳng 

thể  thoát  nổi,  đó  là  chuyện  phiền  phức.  Sơ  Quả  Tiểu  Thừa  đã  hiểu  rõ,  nên  các  Ngài 

không còn chấp trƣớc nữa. Tuy không chấp trƣớc, nhƣng họ chƣa đoạn dứt tập khí, vẫn 

còn tập khí sót lại, nên vẫn chƣa thoát khỏi lục đạo luân hồi, phải đạt đến Tứ Quả thì 

mới thoát khỏi lục đạo luân hồi. Sơ Quả Tu Đà Hoàn, Nhị Quả Tƣ Đà Hàm, Tam Quả 

A Na Hàm đều chẳng thoát khỏi lục đạo; nhƣng đạt tới A Na Hàm thì đã thoát khỏi 

Dục Giới, trong lục đạo, các Ngài chẳng sanh trong Dục Giới nữa, chỉ ở trong các cõi 

trời thuộc Sắc Giới, trụ trong Tứ Thiền, tức Đệ Tứ Thiền của Sắc Giới Thiên. Ngƣời 

thông minh lợi căn từ Sơ Thiền bèn có thể vƣợt khỏi lục đạo. Nếu căn tánh kém hơn, 

phải trải qua Tứ Không Thiên, tu Tứ Không Định đến tầng cao nhất là Phi Phi Tƣởng 

Xứ  Thiên,  lại  tăng  cao  hơn  nữa,  bèn  vƣợt  khỏi  lục  đạo,  quý  vị  nghĩ  xem,  quá  khó! 

Chúng ta tu học, hiểu rõ đạo lý này, sẽ biết phải tu nhƣ thế nào. Niệm Phật cũng đã biết 

niệm, đừng chấp trƣớc cái thân là chính mình! Thân là giả, bất cứ lúc nào cũng có thể 

buông bỏ. Thân chẳng phải là ta, thân [là vật] thuộc về ta, thân chẳng phải là Ta, giống 

nhƣ quần áo, đây là quần áo của tôi, chẳng phải là tôi. Quan niệm này rất quan trọng. 

Quan niệm, tức cách nhìn sai lầm thứ nhì là Biên Kiến, tức là “đối lập”. Quý vị có 

ƣa thích, có chán ghét. Những gì mình ƣa thích sẽ không chịu chia sẻ với ngƣời khác; 

những  gì  mình  chán  ghét  bèn  chẳng  chịu  ở  chung  với  họ,  đó  là  đối  lập  nặng  nề,  là 

chuyện phiền phức! Quý vị thấy đức Phật xếp nó vào tầng thứ hai, [có nghĩa là] chuyện 

này quan trọng lắm, chỉ thua chấp trƣớc thân thể mà thôi, đó là Biên Kiến, phiền phức 

lắm! Phải tu hành nhƣ thế nào, đặc biệt là đối với những ngƣời mình chán ghét nhất? 

Lúc trƣớc, tôi ở Đài Loan, hoặc ở Mỹ, có các đồng tu đến hỏi tôi về vấn đề này, phải 

làm sao? Tôi bảo họ, hãy lập một bài vị Trƣờng Sanh ghi tên ngƣời mà họ ghét nhất, 

không ƣa nhất. Trong nhà quý vị chẳng phải là có thờ tƣợng Phật ƣ? Hãy đặt bài vị đó 

cạnh tƣợng Phật, mỗi ngày lạy Phật xong, hƣớng về bài vị, lạy ngƣời đó ba lạy, [làm 

nhƣ vậy sẽ dần dần] hóa giải [sự đối lập] ấy. Có nhiều ngƣời thật sự làm, có hiệu quả, 

[sự  chán  ghét  ấy]  giảm  bớt  rất  nhiều.  Có  ngƣời  lạy  hết  hai,  ba  năm,  nhƣng  mỗi  lần 

nhắc tới [kẻ đó] thì trong tâm vẫn còn ghét, “vậy thì tôi phải làm sao?” Tôi nói: Công 

phu của quý vị còn chƣa đủ, hãy nỗ lực tiếp tục lạy. Oan gia hãy nên giải, đừng nên 

kết. Đối xử với hết thảy chúng sanh, hãy giữ tâm cung kính, hãy giữ tâm cảm ơn. Tại 

sao phải cảm ơn? Hết thảy chúng sanh từng giờ từng phút đều nhắc nhở chúng ta, nhắc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              282/21 

nhở gì vậy? Nhắc nhở chúng ta giáo dục nhân quả, họ đang biểu diễn. Quý vị thấy kẻ 

đó làm lành, đạt đƣợc thiện báo; làm ác mắc ác báo, đều là biểu diễn cho chúng ta thấy 

 “nhân quả báo ứng tơ hào chẳng sai” . Đó là đại ân đại đức đối với chúng ta, rốt cuộc 

chúng ta thấy rõ ràng, hiểu rành rẽ. Sau khi thật sự hiểu rõ, quý vị nhất định sẽ đoạn ác, 

tu thiện, đã có trí huệ. “Đoạn ác tu thiện, chẳng có phân biệt, chấp trƣớc” là mức cao 

hơn,  là  Bồ  Tát.  Dứt  ác  mà  không  chấp  trƣớc  tƣớng  dứt  ác,  tu  thiện  mà  không  chấp 

trƣớc tƣớng tu thiện, chuyện ấy thƣờng đƣợc nói là  “xem trọng thực chất, không xem 

 trọng hình thức, không chấp tướng” . Không chấp tƣớng là Bồ Tát, hễ còn chấp trƣớc 

thì là phàm phu. Chớ nên không hiểu đạo lý này. 

Vì vậy, nếu quý vị quan sát cặn kẽ thì hết thảy sự việc, ở mọi chỗ, trong mọi lúc 

đều đang dạy chúng ta, chúng ta đang đƣợc giáo dục. Giáo dục gì vậy? Giáo dục của 

Phật, giáo dục của Bồ Tát, năm mƣơi ba lần tham học của Thiện Tài Đồng Tử nhằm 

dạy chuyện này, quý vị thật sự học sẽ thật sự giác ngộ. Thật sự đã hiểu thì quý vị mới 

hiểu một câu trong kinh Phật:  “Hết thảy chúng sanh vốn là Phật”.  Họ đang thị hiện, 

đều nhằm dạy ta. Vậy thì xin chúc mừng quý vị, trong đời này, quý vị sẽ thành Phật rất 

nhanh, vì  sao?  Quý vị đã  thấy  Phật. Hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  Phật, đều đang biểu 

diễn  cho  chúng  ta  xem,  đều  đang  dạy  chúng  ta;  họ  chẳng  dạy  bằng  lời  nói,  mà  dạy 

bằng hành động, làm sao không cảm ân cho đƣợc! Thiện Tài đồng tử có thể thành tựu 

trong  một  đời  là  vì  đạo  lý  này:  Đối  với  hết  thảy  chúng  sanh  đều   “luyến  đức  lễ  từ” , 

 “luyến”  (戀) nghĩa là cảm kích. Họ biểu diễn mọi thứ cho ta xem, có ân đức với ta, ta 

phải cảm kích họ.  “Lễ”  (禮) là cung kính đối với họ,  “từ”  (辭) là không học theo họ. 

Họ  làm  ác,  ta  không  bắt  chƣớc;  họ  làm  thiện,  ta  bắt  chƣớc  theo,  nhƣng  không  chấp 

trƣớc. Nói cách khác, chẳng có mảy may ý niệm danh lợi gì hết. Cổ nhân có hai câu rất 

hay, [câu thứ nhất là]  “vi thiện mạc cận danh” , [nghĩa là] quý vị làm việc thiện chẳng 

cần nổi danh. Hễ nổi danh là hỏng rồi! [Câu thứ hai là đối với] chuyện làm việc ác thì 

 “mạc cận hình” , [ý nói] có thể làm việc ác, nhƣng không thể làm việc phạm pháp, phải 

giữ  vững  [nguyên  tắc  này].  Do  đó  thiện  và  ác  đều  có  phạm  vi  “không  thể  đến  gần”, 

[nghĩa là] thiện không thể gần gũi cái danh, ác không thể tiếp cận chuyện phạm pháp, 

dạy quý vị giữ nơi Trung Đạo. Ngƣời giữ Trung Đạo là ngƣời có phƣớc. 

Tiếp đó, sách Chú Giải viết:  “Mật Giáo trung viết: „Đại bi vi căn, Bồ Đề vi nhân, 

 phương tiện vi cứu cánh‟. Hựu Hoa Nghiêm Kinh Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm viết: 

 „Chư Phật Như Lai dĩ đại bi tâm nhi vi Thể cố‟. Cố nguyện quốc trung vĩnh vô ác thú” 

(Trong Mật giáo có nói: “Ðại bi làm căn, Bồ Đề làm nhân, phƣơng tiện làm cứu cánh”. 

Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện của kinh Hoa Nghiêm cũng nói: “Chƣ Phật Nhƣ Lai lấy 

tâm đại bi làm Thể”, nên Phật nguyện trong nƣớc Ngài vĩnh viễn chẳng có đƣờng ác). 

Những câu này hình dung tâm đại bi thiết tha của A Di Đà Phật, tâm đại bi thƣơng xót 

hết thảy chúng sanh trong ác đạo. Ngài tạo phƣơng tiện cho chúng ta, phƣơng tiện là 

cứu  cánh.  Bồ  Tát  có  thể  xả  mình  vì  ngƣời,  siêng  dạy  chúng  sanh,  chẳng  mệt,  chẳng 

chán, sức mạnh gì thúc đẩy các Ngài? Ngƣời trong thế gian nỗ lực hết lòng làm việc, 

động lực gì thúc đẩy họ? Danh lợi thúc đẩy! Có danh, có lợi, quý vị sẽ làm hết mình. 

Nếu không có danh lợi, quý vị sẽ không làm. Sau khi Trung Quốc cải cách, mở cửa, 

nhân dân cần mẫn, phấn khởi [làm việc]. Trƣớc kia, chúng tôi ở nƣớc ngoài nghe thấy, 

có không ít ngƣời đã đến Trung Quốc, khi trở về, họ nói nhƣ thế nào? Họ nói: “Dân 

Trung  Quốc  biếng  nhác  nhất  thế  giới!  Họ  chẳng  làm  việc,  chẳng  chịu  làm  việc,  vô 

cùng tiêu cực”. Đó là gì? Lúc đó ngƣời dân sống theo kiểu công xã, chẳng có danh lợi, 

quý vị làm nhiều hơn thì cũng hƣởng bấy nhiêu, quý vị không làm thì cũng hƣởng bấy 

nhiêu, do đó, ai cũng không chịu làm. Sau cải cách, làm đƣợc bao nhiêu đều là của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              283/21 

chính mình, nên ai cũng ra sức làm việc trối chết, làm cả ngày lẫn đêm, đó không phải 

là một chứng minh cụ thể cho [sự thúc đẩy của danh lợi] hay sao? Phật, Bồ Tát chẳng 

cần gì hết, tại sao các Ngài lại làm hết mình nhƣ vậy? Vì tâm từ bi, là bi tâm. Do đó, 

động lực này còn mạnh mẽ hơn động lực của danh lợi rất nhiều. [Vì danh lợi] thì lợi 

nhuận không còn, sẽ không làm việc; nhƣng tâm từ bi thì các Ngài chẳng thể không có, 

tâm ấy vĩnh hằng bất diệt. Do tâm từ bi thúc đẩy, nên các Ngài vĩnh viễn không nghỉ 

ngơi, vĩnh viễn không ngƣng nghỉ. Trong thế gian, không thể tìm động lực nào có thể 

sánh bằng tâm từ bi ấy, tìm không ra! Do đó, ngƣời không học Phật thấy dƣờng nhƣ 

những ngƣời học Phật tinh tấn ngần ấy, họ không có danh, mà cũng chẳng có lợi, tại 

sao lại khờ nhƣ vậy? Thật ra, họ chẳng khờ tí nào, đó là vì tâm từ bi của họ lƣu lộ, họ 

đang tu Bồ Tát hạnh, chẳng kỳ lạ, hiếm  hoi chút nào! Chúng ta chớ nên không biết 

điều này. 

Bồ Đề là nhân, Bồ Đề là giác, chẳng còn mê hoặc. Quý vị thấy đó: Đại bi là gốc rễ, 

bi tâm thúc đẩy quý vị, có trí huệ sẽ không có phiền não, đó là Bồ Đề. Phƣơng tiện: 

Phƣơng (方) là phƣơng pháp, Tiện (便) là phƣơng pháp vô cùng thích đáng. Phƣơng 

tiện chẳng có nhất định, hết thảy đều do đối tƣợng, do thời điểm, do sự việc, do nhiều 

thứ khác nhau, nhƣng nói chung đều gom về  “chỉ ư chí thiện”.  Làm đến mức tốt nhất, 

viên  mãn  nhất  thì  phƣơng  tiện  mới  có  thể  thực  hiện  đƣợc,  chẳng  phải  [chỉ]  là  một 

phƣơng pháp [cố định]. Do đó, nhà Phật thƣờng thêm hai chữ  “thiện xảo”  (善巧: khéo 

léo) sau chữ  “phương tiện”.  [Nói việc gì đó] vô cùng tốt lành, vô cùng khéo léo, việc 

đó làm đƣợc viên mãn dƣờng ấy thì mới gọi là  “cứu cánh”  (究竟: rốt ráo). Phẩm Phổ 

Hiền  Hạnh  Nguyện  cũng  nói  nhƣ  vậy   “chư  Phật  Như  Lai  dĩ  đại  bi  tâm  nhi  vi  Thể”  

(Chƣ Phật Nhƣ Lai dùng tâm đại bi làm Thể), chỉ rõ A Di Đà Phật lúc tu nhân, tức là 

tỳ-kheo Pháp Tạng, kiến lập thế giới Cực Lạc, dũng mãnh tinh tấn là do nguyên nhân 

gì? Đại bi, Bồ Đề, phƣơng tiện khéo léo. Đích thực là rất giống với ý nghĩa  “minh đức, 

 thân  dân,  chỉ  ư  chí  thiện”  đƣợc  nói  trong  sách  Đại  Học.  “Chỉ  ư  chí  thiện”   nghĩa  là 

dùng phƣơng tiện để đạt đến cứu cánh,  “thân dân”  là dùng Bồ Đề làm nhân,  “minh 

 đức”  là dùng đại bi làm gốc rễ. Ba cƣơng lãnh ấy (minh đức, thân dân, chỉ ƣ chí thiện) 

là bản tánh của hết thảy chúng sanh. Tam Tự Kinh nói:  “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”  

(con ngƣời lúc ban đầu tánh vốn thiện), ba cƣơng lãnh ấy chính là tánh vốn lành, mỗi 

ngƣời đều có. Tại sao nay chúng ta không có? Vì đã mê mất tự tánh, tức là mê mất ba 

cƣơng lãnh ấy, chúng ta mê mất  “minh đức, thân dân, chí thiện” . Minh Đức biến thành 

vô minh, chẳng sáng suốt, hồ đồ, chẳng hiểu rõ. Thân Dân biến thành phiền não; vốn là 

trí huệ, Bồ Đề biến thành phiền não. Phƣơng tiện thiện xảo biến thành tạo nghiệp; tạo 

hết  thảy  ác  nghiệp, điên  đảo  mất  rồi, đảo ngƣợc  một  trăm  tám  mƣơi  độ. Đó  là phàm 

phu,  phải  xoay  trở  lại  thì  mới  là  thánh  nhân,  Phật,  Bồ  Tát.  Đây  là  nguyện  thứ  nhất, 

nguyện  “cõi nước không có ác đạo”.  

Lại  xem  nguyện  thứ  nhì:   “Bất  đọa  ác  thú  nguyện,  hoặc  viết  bất  cánh  ác  thú 

 nguyện” (Nguyện chẳng đọa vào đƣờng ác, hoặc còn gọi là nguyện chẳng đọa đƣờng 

ác lần nữa), tức là nguyện chẳng còn đọa trong ác đạo.  “Vi đệ nhị nguyện. Thử thừa đệ 

 nhất nguyện nhi ngôn, ngã quốc bất đản vô tam ác đạo, thậm chí ư tùng Diễm Ma La 

 giới”  (là nguyện thứ hai. Nguyện này thừa tiếp ý nghĩa trong nguyện thứ nhất: Cõi ta 

không chỉ chẳng có ba đƣờng ác, mà thậm chí từ cõi vua Diêm La), từ cõi vua Diêm La 

sanh  về, tức  là  đến  từ  cõi  địa  ngục,  “đẳng  ác  đạo  trung,  lai  sanh  ngã  quốc  chi  nhất 

 thiết chúng sanh, thọ Phật chi giáo hóa” (hết thảy các chúng sanh từ các nẻo ác v.v… 

sanh về cõi ta, nhận lãnh sự giáo hóa của Phật), câu này vô cùng quan trọng,  “bất đản 

 vĩnh bất cánh nhập ác thú, tịnh tất giai thành A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”  (thì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              284/21 

không chỉ vĩnh viễn chẳng bị sanh vào ác đạo lần nữa, mà còn đều thành Vô Thƣợng 

Chánh Đẳng Chánh Giác), tuyệt diệu thay! Đây thật sự là dùng phƣơng tiện để thực 

hiện cứu cánh, phƣơng tiện khéo léo đạt đến rốt ráo chính là  “chỉ ư chí thiện” . Dùng 

kinh Phật để giải thích những đạo lý của Nho gia sẽ giảng rất thấu triệt. Dùng Phật giáo 

để giải thích một cƣơng lãnh do Nho gia đƣa ra, sẽ giảng giải rõ ràng, rành rẽ, thấu 

triệt, chúng ta sẽ giác ngộ. Do đó, Tiến Sĩ Thang Ân Tỷ (Arnold Joseph Toynbee) từng 

nói:   “Tâm  lượng  của  cổ  nhân  Trung  Quốc  rất  lớn,  có  thể  bao  dung  văn  hóa  của  dị 

 tộc”, [văn hóa dị tộc] chính là Phật giáo” . Phật giáo chẳng phải là văn hóa bản địa của 

Trung  Quốc,  mà  là  văn  hóa  nƣớc  ngoài.  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  Quốc,  ngƣời 

Trung Quốc bao dung, hấp thụ, và học tập Phật giáo. Nhờ đó, Phật giáo phong phú hóa 

nền văn hóa vốn sẵn có của Trung Quốc. Chúng ta dùng những điều này để giảng giải 

Tứ Thƣ, Ngũ Kinh, sẽ nói rất có ý vị, thật sự giảng giải thấu triệt. Do đó, Phật giáo có 

cống hiến rất lớn đối với nền văn hóa truyền thống của Trung Quốc, quá to lớn. Văn 

hóa Trung Quốc vĩnh viễn không thể tách lìa Phật giáo. Quý vị thấy  “chỉ ư chí thiện”  

đƣợc thể hiện ở chỗ này. 

Thậm chí những chúng sanh đến từ ác đạo, đến từ chỗ vua Diêm La, chúng ta biết, 

vua Diêm La cai quản rất nhiều địa ngục, rất phức tạp. Bất luận từ địa ngục nào thoát 

ra, nếu gặp gỡ chúng sanh hữu duyên, chúng ta có thể lý giải chuyện này, các chúng 

sanh đọa trong ác đạo ấy, trong đời quá khứ đã từng học Phật, nếu họ không học Phật, 

sẽ  chẳng  có  cái  nhân  này,  ngƣời  khác  chẳng  thể  giúp  họ  đƣợc.  Ngƣời  nào  giúp  họ? 

Nhân vật tiêu biểu là Địa Tạng Bồ Tát. Chƣ vị phải biết: Địa Tạng Bồ Tát chẳng phải 

là  một  ngƣời.  Phàm  những  ai  tu  pháp  môn  Địa  Tạng,  phát  nguyện  vào  trong  ác  đạo 

giáo hóa chúng sanh, đều gọi là Địa Tạng Bồ Tát. Do đó, Địa Tạng Bồ Tát là một danh 

hiệu chung, có rất nhiều ngƣời mang danh hiệu này. Ngƣời phát nguyện học theo Địa 

Tạng Bồ Tát rất nhiều, tâm rất từ bi, tâm rất hiếu thảo, ngƣời nhƣ vậy có duyên với Địa 

Tạng Bồ Tát, ở trong các địa ngục khác nhau, trong các phần trƣớc đã nói [về địa ngục] 

rất nhiều, họ ở trong đó giáo hóa những ngƣời hữu duyên. Hữu duyên, có duyên với Bồ 

Tát thì trong A Lại Da Thức đã có chủng tử Phật pháp, họ chịu khổ trong địa ngục, đau 

khổ  đến  cùng  cực,  ngƣời  ấy  khuyên  họ  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  họ  nghe  xong, 

liền thật sự niệm A Di Đà Phật, thật sự phát tâm cầu sanh Tịnh Độ, thật sự vãng sanh. 

Quý vị thấy đó: Nhanh ngần ấy, chỉ trong vòng một niệm! Ngƣời có nghiệp chƣớng rất 

nặng, nhắc nhở một lần, họ đã nghe, nhƣng vì quá khổ, nên chƣa cảm nhận đƣợc, còn 

chƣa tiếp nhận đƣợc, vậy thì phải tiếp tục chịu khổ, đến lúc cơ duyên thích hợp, Bồ Tát 

sẽ nhắc họ một lần nữa. Có ngƣời phải đƣợc nhắc nhở nhiều lần mới giác ngộ, vừa giác 

ngộ liền thoát ra. Thọ mạng trong địa ngục rất dài, rất dài là nhƣ thế nào? Ngƣời không 

gặp duyên sẽ rất dài; nếu gặp những duyên này, sẽ thoát khỏi rất nhanh. Từ địa ngục có 

thể trực tiếp vãng sanh Cực Lạc thế giới, quý vị thấy pháp môn này thù thắng biết bao! 

 

Chúng  sanh cõi địa ngục còn vãng sanh dễ dàng ngần ấy, huống hồ nhân 

gian!  Nhân  gian  khó  [vãng  sanh]  nhất,  vì  sao  không  thể  vãng  sanh?  Do  chính 

mình tự tạo, tự mình nghĩ hoàn cảnh trước mắt hãy còn khá lắm, còn tốt đẹp lắm, 

tham luyến hoàn cảnh ấy, chẳng nỡ lìa bỏ, đó là ngu si! Vì lẽ đó, quý vị niệm Phật 

không có cảm ứng, niệm Phật mà chẳng thể tức khắc vãng sanh. Tại sao phải đọc 

kinh  cho  nhiều?  Tại  sao  phải  nghe  giảng  kinh  cho  nhiều?  Dụng  ý  ở  chỗ  nào? 

Dụng ý là muốn làm cho quý vị có thể buông xuống, muốn cho quý vị thật sự hiểu 

rõ hết thảy mọi sự mọi vật trên thế giới này đều là hư vọng. Người xưa có nói hai 

câu rất hay:  “Sanh không đem theo đến, chết chẳng mang theo đi”. Hai câu ấy rất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              285/21 

có lý! Lúc quý vị tới đầu thai, chẳng mang gì đến. Trong tương lai, lúc quý vị chết 

đi, chẳng mang một thứ nào theo được! Nói với quý vị “tất cả đều là giả, toàn là 

để cho quý vị tạm thời nhìn thấy, quý vị chấp trước làm chi!” Mục đích thật sự 

của  nghe  kinh  là  ở  chỗ  này!  Nếu  quý  vị  đã  hiểu  rõ  ràng,  hiểu  rành  rẽ,  có  thể 

không  cần nghe  kinh nữa. Cứ  thật  thà  niệm  một  câu A  Di  Dà  Phật  là  được  rồi. 

Nếu chưa buông xuống được thì không thể chẳng nghe kinh, vì sao? Quý vị còn 

chưa hiểu rõ ràng. Thật sự đã hiểu rõ, chẳng bao giờ không chịu buông xuống, 

chẳng cần người khác khuyên bảo, sẽ tự động buông xuống. Một khi buông xuống, 

cảm  ứng  sẽ  hiện  ra,  “một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm  tương  ứng 

 niệm niệm Phật”,  chẳng thể không buông xuống! 

 

Chúng sanh từ ác đạo đến, được đức Phật giáo hóa. Câu này quan trọng, họ 

sanh về thế giới Cực Lạc, hằng ngày học hành trong thế giới Cực Lạc. Quý vị hãy 

tra duyệt kinh điển, cuộc sống hằng ngày của người trong thế giới Cực Lạc là làm 

chuyện gì? Trong thế giới ấy chẳng có sĩ, nông, công, thương. Thế giới Cực Lạc 

chẳng có các ngành nghề như trong thế giới này. Quý vị thấy đó, tra duyệt trọn 

bản kinh điển này, đây là đại kinh bậc nhất của Tịnh Tông, [sẽ thấy kinh] chẳng 

nói bên đó có mua bán, làm quan, hoặc làm bất cứ nghề nghiệp nào, đều chẳng 

thấy nói! Nếu có, đương nhiên [kinh Vô Lượng Thọ] sẽ nói, trong bốn mươi tám 

đại nguyện nhất định sẽ nói, nhưng chẳng có! Vì vậy, thế giới Cực Lạc chỉ có hai 

hạng người: Một là thầy, hai là trò. Trừ hai hạng người ấy ra, chẳng có hạng thứ 

ba!  Thế  giới  Cực  Lạc  chẳng  có  tổ  chức  chánh  trị,  chẳng  có  hình  thức  quốc  gia, 

chẳng có quốc vương, chẳng có thiên vương, mà cũng chẳng có Tổng Thống, cũng 

chưa nghe nói thế giới Cực Lạc có quốc gia, chẳng có! Chẳng có gia đình! Có Bồ 

Tát, A La Hán, đều là học trò. Phật là thầy, hằng ngày dạy học, hằng ngày lên lớp. 

Không chỉ nghe A Di Đà Phật giảng dạy, mỗi ngày nghe A Di Đà Phật giảng kinh, 

dạy học, mà đồng thời còn nghe mười phương chư Phật giáo hóa. Sanh về bên đó 

đều có thần thông. Mười phương vô lượng vô biên thế giới, mỗi thế giới đều có 

Phật giáo hóa chúng sanh. Những người ấy có bản lãnh, chẳng rời khỏi A Di Đà 

Phật, đang nghe kinh dưới tòa của A Di Đà Phật, mà phân thành vô lượng vô biên 

thân, trong vũ trụ có bao nhiêu thế giới, họ đều có thể phân thành bấy nhiêu thân, 

mỗi phân thân đến thân cận một vị Phật.  



Thân cận Phật là cúng dường, cúng dường là vun bồi phước, nghe pháp là vun 

bồi trí huệ, phước huệ song tu! Đến thế giới Cực Lạc tu phước tu huệ thù thắng lắm! 

Mỗi ngày quý vị tu được bao nhiêu phước huệ? Ở thế giới này, tu ức vạn năm cũng 

chẳng bằng tu một ngày trong thế giới Cực Lạc. Chúng ta muốn tăng trưởng phước 

huệ mỗi ngày thì đến thế giới Cực Lạc mới thật sự tăng trưởng phước huệ. Tăng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              286/21 

trưởng phước huệ trong thế giới này chẳng phải là chuyện dễ! Trong thế giới này, 

tăng trưởng phiền não dễ dàng, tăng trưởng phước huệ rất khó khăn. Thật sự muốn 

phước huệ viên mãn, hãy mau chóng đến thế giới Cực Lạc, đúng như vậy, chẳng giả! 

Do vậy, quý vị thấy đó: Tiếp nhận sự giáo hóa của Phật, không chỉ là vĩnh viễn chẳng 

còn đọa ác đạo. Chỉ có một ngoại lệ, họ vào ác đạo để độ chúng sanh trong ác đạo có 

duyên với họ. Do có cảm, nên họ hiện thân Bồ Tát, hoặc hiện thân Phật vào trong ác 

đạo nhằm hóa độ chúng sanh. Vào ác đạo không phải để chịu tội, mà là Phật, Bồ Tát 

chẳng có nơi nào không hiện thân. Nơi nào có cảm, bèn có ứng nơi đó. Vì vậy, hết 

thảy đều thành Phật, và đều thành tựu A-Nậu-Đa-La Tam-Miệu Tam-Bồ-Đề, tức Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Đó là cứu cánh, đó là  “chỉ ư chí thiện” , chẳng có gì 

cao hơn, đúng là  “chỉ ư chí thiện”. 

 “Tịnh Độ Luận Chú viết: Phật sở đắc pháp, danh vi A Nậu Đa La Tam Miệu Tam 

 Bồ Đề” (Tịnh Độ Luận Chú ghi: “Pháp do đức Phật đạt đƣợc gọi là A Nậu Đa La Tam 

Miệu Tam Bồ Đề”), đây là chú giải cho chúng ta, nhằm giải thích A-Nậu-Đa-La Tam-

Miệu Tam-Bồ-Đề là gì? Từ ngữ này là tiếng Phạn, tức ngôn ngữ của Cổ Ấn Độ.  “Hựu 

 Pháp Hoa Huyền Tán viết” (Pháp Hoa Huyền Tán lại ghi), [sách ấy] giải thích  “A vân 

 Vô”, [nghĩa là] chữ A trong tiếng Phạn có nghĩa là Vô (không), tức là chữ Vô trong từ 

ngữ  “Hữu  Vô”  (Có,  Không),  “Nậu-Đa-La”   nghĩa  là  Thƣợng.  Hợp  lại  là  vô  thƣợng. 

 “Tam”  nghĩa là Chánh,  “Miệu”  nghĩa là Đẳng. Sau đó lại có một chữ  “Tam”  nghĩa là 

Chánh,  “Bồ Đề”  dịch sang nghĩa tiếng Hán là Giác. Do đó, dịch hoàn toàn sang tiếng 

Hán sẽ là Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác, tiếng Phạn gọi là A-Nậu-Đa-La Tam-

Miệu Tam-Bồ-Đề. Có thể hoàn toàn phiên dịch từ ngữ ấy, vì sao lại không phiên dịch? 

Trong  quá khứ, dịch  kinh có  một  thể  lệ, thể lệ  ấy  chính  là   “do  tôn trọng, nên  không 

 phiên  dịch” .  Học  Phật  thì  rốt  cuộc  là  quý  vị  cầu  gì?  Cầu  Vô  Thƣợng  Chánh  Đẳng 

Chánh Giác, chẳng cầu gì khác. Trong đó, tuyệt đối không có tiếng tăm, lợi dƣỡng, tôi 

chỉ cầu Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác, đấy là mục đích cao nhất của ngƣời học 

Phật, tức là  “chỉ ư chí thiện”  nhƣ sách Đại Học đã nói. Chí Thiện chính là Vô Thƣợng 

Chánh Đẳng Chánh Giác. Do đó, đây là pháp bậc nhất trong nhà Phật, vì tôn trọng nên 

không dịch nghĩa, chỉ dịch âm, thật ra là có thể dịch, nhƣng do tôn trọng không dịch. 

Sách Pháp Hoa Huyền Tán giải thích rõ ràng nhƣ vậy khiến cho chúng ta hiểu rõ. Hôm 

nay đã hết thời gian, chúng ta học tập tới đây mà thôi. 

  

 Tập 198 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              287/21 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin hãy ngồi xuống. Xin xem Đại Thừa Vô 

Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  thứ  hai  trăm  ba  mươi  lăm,  hàng  thứ  bảy  đếm  từ 

dưới lên:  

 “Đại Trí Ðộ Luận Bát Thập Ngũ viết” (quyển thứ tám mƣơi lăm trong Đại Trí Độ 

Luận có nói). Đại Trí Độ Luận gồm có một trăm quyển,  “bát thập ngũ”  nghĩa là quyển 

thứ tám mƣơi lăm, trong đó có một đoạn nhƣ sau: “Duy Phật nhất nhân trí huệ vi A-

 Nậu-Đa-La  Tam-Miệu  Tam-Bồ-Đề” (chỉ  có  trí  huệ  Phật  gọi  là  A-Nậu-Đa-La  Tam-

Miệu Tam-Bồ-Đề). Trong phần trƣớc, chúng ta đã học: Câu kinh văn này là hy vọng 

của ngƣời học Phật; mục tiêu cuối cùng, mục tiêu cao nhất, chính là Vô Thƣợng Chánh 

Đẳng Chánh Giác. Câu nói của Đại Luận (Đại Trí Độ Luận) rất hay,  “duy Phật nhất 

 nhân trí huệ vi A-Nậu-Đa-La Tam-Miệu Tam-Bồ-Đề” (chỉ có Phật mới chứng đắc Vô 

Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác), chữ  “nhất nhân”  chỉ địa vị ấy (quả vị Phật) .  Quả vị 

do Bồ Tát chứng đắc, ngay cả quả vị của Đẳng Giác Bồ Tát, đƣợc gọi là Chánh Đẳng 

Chánh Giác, không thêm hai chữ Vô Thƣợng. Chữ Vô Thƣợng chỉ đƣợc thêm vào khi 

đã  thành  Phật.  Thật ra,  đó  đều là  trí  huệ Bát  Nhã vốn  có sẵn  trong  tự  tánh  của  mỗi 

chúng sanh, trí huệ Bát Nhã chính là Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác. Nay trí huệ 

của  chúng  ta  biến  thành  phiền  não,  do  đó,  trong  kinh  thƣờng  nói   “phiền  não  tức  Bồ 

 Đề” , đây là sự thật. Khi giác ngộ, sẽ là trí huệ Bát Nhã sẵn có trong tự tánh. Khi mê trí 

huệ ấy biến chất, biến thành phiền não. Vì lẽ đó, phiền não vô lƣợng vô biên, mà trí 

huệ  cũng  vô  lƣợng  vô  biên.  Đức  Phật  thấy  chúng  ta  mê  mất  tự  tánh,  hết  sức  đáng 

thƣơng. Đức Phật cùng các Bồ Tát, đặc biệt là Pháp Thân Bồ Tát, Pháp Thân Bồ Tát 

cũng đã thành Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác, nói thông thƣờng thì các Ngài đều 

có  cùng  một  đẳng  cấp,  cùng  một  địa  vị,  đều  lấy  tâm  đại  bi  làm  gốc,  dùng  thiện  xảo 

phƣơng tiện để giúp đỡ hết thảy chúng sanh phá mê, khai ngộ, lìa khổ, đƣợc vui. Nói 

thật  ra,  hoàn  cảnh  cƣ  trú  của  chúng  ta  còn  thù  thắng  hơn  thế  giới  Cực  Lạc!  Thƣờng 

Tịch Quang Tịnh Độ là quê cũ của chúng ta, là cội rễ của chúng ta. Mục tiêu cuối cùng 

của sự học Phật là trở về cõi Thƣờng Tịch Quang, chứng đắc quả vị Diệu Giác. Quả 

Diệu Giác chính là Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Nguyện  này  thù  thắng  khôn  sánh!  Chúng  ta  xem  tiếp:   “Ác  đạo  chúng  sanh  thiện 

 căn vi nhược, phục đa túc nghiệp, mông Phật nguyện lực gia bị, nhiếp thọ vãng sanh. 

 Sanh  bỉ  độ  dĩ,  tất  linh  thành  Phật.  Thử  thật  A  Di  Đà  Như  Lai  từ  bi  chí  cực  chi  vô 

 thượng thánh nguyện” (chúng sanh trong ác đạo thiện căn kém cỏi, lại lắm túc nghiệp, 

đƣợc nhờ nguyện lực của Phật gia bị, nhiếp thọ vãng sanh, sanh sang cõi kia rồi thảy 

đều thành Phật. Ðây thật là thánh nguyện vô thƣợng từ bi đến cùng cực của Di Ðà Nhƣ 

Lai). Câu này có nghĩa là gì? Chúng sanh trong địa ngục có thể thành Phật hay không? 

Có thể. Vì sao? Chúng ta có thể nói là trong A Lại Da Thức của hết thảy chúng sanh 

đều  có  đầy  đủ  chủng  tử  (hạt  giống)  của  mƣời  pháp  giới.  Chủng  tử  là  nhân,  khi  gặp 

duyên,  nó  sẽ  dấy  lên  hiện  hành.  Nếu  hạt  giống  Phật  trong  A  Lại  Da  Thức  của  các 

chúng sanh trong địa ngục gặp duyên của Phật, đƣơng nhiên họ sẽ thành Phật, lại còn 

chỉ trong một niệm! Đây là điều chúng ta có thể tin tƣởng, có thể chấp nhận. Vấn đề là 

họ có thể gặp duyên hay không? Khi gặp đƣợc duyên họ có thể tiếp nhận hay không? 

Then chốt là ở chỗ này. Tại sao chúng sanh trong địa ngục chịu khổ nhiều nhƣ vậy? 

Tội địa ngục đã hết, vẫn phải sanh trong các cõi ngạ quỷ, súc sanh? Đó là vì trong địa 

ngục,  tuy  Địa  Tạng  Bồ  Tát  giáo  hóa  trong  đó,  ngoài  Địa  Tạng  Bồ  Tát  ra,  còn  có  rất 

nhiều Phật, Bồ Tát [giáo hóa chúng sanh nơi đó], chúng sanh có cảm, Phật, Bồ Tát liền 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              288/21 

ứng, vấn đề quan trọng ở đây là túc nghiệp của họ. Nếu thiện căn của họ kém cỏi, dù 

có gặp duyên của Phật, họ vẫn bỏ lỡ, vấn đề ở chỗ này! 

Những  chuyện  giống  nhƣ  vậy  chúng  ta  cũng  đã  từng  trải  qua.  Hãy  suy  nghĩ  về 

chính mình, đời này đã gặp Phật pháp, hãy nên nghĩ tới những ngƣời trong địa ngục 

cũng giống nhƣ chúng ta. Chúng tôi từ nhỏ đã có duyên gặp Phật pháp. Lúc ấy, còn ở 

dƣới quê, những phụ nữ mê tín trong làng quê thƣờng đến chùa miếu để thắp hƣơng 

cầu bình an, cầu gia hộ; lúc nhỏ chúng tôi cũng theo cha mẹ đến chùa miếu cúng bái. 

Sau này, lớn lên đi học, hấp thụ giáo dục trong nhà trƣờng, biết đó là tôn giáo, là mê 

tín. Sau khi học mấy năm trong trƣờng, chúng tôi chẳng tin tƣởng chuyện [cúng kiếng] 

nữa, chẳng còn tiếp xúc nữa, đó là gì? Bị túc nghiệp ảnh hƣởng, thiện căn yếu kém, có 

ý nghĩa ấy. 

Nếu đời này tôi không gặp tiên sinh Phƣơng Đông Mỹ, làm sao có thể học Phật cho 

đƣợc? Nếu quý vị kể với những bạn học và giáo viên trong ngôi trƣờng tôi đã học rằng 

tôi đã xuất gia, chắc chắn chẳng có ai tin lời quý vị! Ngay cả bản thân tôi cũng không 

ngờ mình sẽ xuất gia, chuyện này không thể nào xảy ra đƣợc! Tôi theo học Triết với cụ 

Phƣơng Đông Mỹ, Ngài là một triết gia lỗi lạc đƣơng thời, là một vị giáo sƣ đại học 

nổi tiếng ở Đài Loan và cũng nổi tiếng trên quốc tế. Do vậy, những gì tôi học là Triết 

học. Cụ Phƣơng giảng khái luận triết học cho tôi, đề mục cuối cùng là giảng về triết 

học  trong  kinh  Phật, tôi  cảm  thấy  hết  sức  ngạc  nhiên.  Lúc  giới  thiệu  Triết  học  trong 

kinh Phật, cụ nói:  “Thích Ca Mâu Ni Phật là một triết gia vĩ đại nhất trên thế giới” , 

chúng tôi chƣa hề nghe lời ấy, làm sao chúng tôi biết Phật Thích Ca là triết gia, đây là 

lời khẳng định đƣợc thốt ra từ miệng của một triết gia. Cụ nói:  “Triết học trong kinh 

 Phật là Triết học cao nhất trên toàn thế giới, học Phật là sự hưởng thụ cao nhất trong 

 đời người” , câu này rất hấp dẫn, có sức lôi cuốn rất mạnh. Từ bài giảng ngày hôm đó, 

chúng tôi thay đổi quan niệm sai lầm trƣớc đó, dần dần tìm tòi và hiểu rõ hơn, và cũng 

đến các chùa miếu. Đến chùa chẳng phải là để thắp hƣơng, cúng bái, mà cũng không 

phải là để tham  dự  các  hoạt  động của  họ;  đến  chùa là để tìm  kinh  sách. Lúc đó, bên 

ngoài chẳng bán kinh sách. Thầy bảo:  “Hiện thời, Triết học trong kinh Phật chẳng ở 

 trong chùa” , ở nơi đâu? Ở trong kinh điển, nhất định phải tìm trong kinh điển thì mới 

đƣợc. Tôi nói: “Đấy là chuyện tốt đẹp!” Tôi bƣớc vào cửa nhà Phật nhƣ vậy đó. Sau 

khi  nhập  môn,  bèn  [học  tập]  chân  thật,  vì  sao?  Có  tâm  cung  kính.  Đấy  là  nghiệp 

chƣớng!  Nếu  không  có  tâm  cung  kính,  dẫu  đƣợc  thầy  giỏi  đến  mấy  chỉ  dạy,  quý  vị 

cũng chẳng đạt đƣợc lợi ích. Quý vị sẽ nghi ngờ, chẳng tôn kính họ, sẽ không thể tìm 

đƣợc cửa vào. Ấn Quang đại sƣ đã dạy, dạy rất có lý:  “Một phần thành kính, đạt được 

 một phần lợi ích. Mười phần thành kính, sẽ được mười phần lợi ích”.  Quý vị có thể đạt 

đƣợc bao nhiêu, hoàn toàn tùy thuộc mức độ thành kính đối với Phật pháp. Chẳng ăn 

nhằm gì đến thầy giáo, mà là do cái tâm thành kính. Sau đó, chúng tôi liễu giải, pháp 

thế gian và xuất thế gian đều dựa trên lòng thành kính. Không cung kính công khóa mà 

chính mình đang học, chẳng coi trọng và cung kính thầy giáo, chắc chắn là kẻ đó chẳng 

học đƣợc gì! Đấy chính là túc nghiệp và thiện căn đang đƣợc đề cập ở đây. 

Chúng ta có thể suy tƣởng: Chƣ Phật, Bồ Tát đều từ bi đến cùng cực, toàn tâm toàn 

lực giúp đỡ hết thảy khổ nạn chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ, đƣợc vui, đấy là sự 

nghiệp của các Ngài, là sự nghiệp vĩnh hằng, vĩnh viễn chẳng thay đổi. Hết thảy thời, 

hết thảy chỗ, khi gặp chúng sanh, liền sanh khởi tâm từ bi. Nếu thiện căn của chúng 

sanh  phát  hiện,  họ  chịu  tiếp  nhận  [giáo  huấn  của  Phật,  Bồ  Tát],  họ  sẽ  đƣợc  lợi  ích, 

chúng sanh ở địa ngục cũng chẳng phải là ngoại lệ. Chúng tôi tin tƣởng: Chúng sanh 

trong địa ngục tuy tạo nghiệp bất thiện nên đọa địa ngục, nhƣng trong đời quá khứ, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              289/21 

nhất  định  có  thời  gian  huân  tập  Phật  pháp  khá  dài.  Do  đó, thiện  căn  trong  A  Lại  Da 

Thức  sâu  dầy,  vừa  gặp  [Phật,  Bồ  Tát  hóa  độ]  liền  quay  đầu, tin  tƣởng,  một  niệm  tín 

tâm ấy giúp họ vãng sanh Tịnh Độ. Quá nửa sanh trong Biên Địa Nghi Thành, đây là 

chuyện rất có thể xảy ra. Tuy có nghi hoặc, nhƣng họ chịu nghe lời dạy, thử làm theo: 

“Nếu thật sự là đúng, chẳng phải là đã chiếm đƣợc tiện nghi ƣ? Nếu không có thì thôi”, 

họ mang cái tâm ấy nên sanh vào Biên Địa Nghi Thành. Họ thật sự sanh sang thế giới 

Cực  Lạc, chẳng  giả. Trong  thế  giới  Cực Lạc  có  ngƣời  giúp  họ  tu hành.  “Mông  Phật 

 nguyện lực gia bị” (nhờ nguyện lực của Phật gia bị)   chính là nguyện thứ hai. 

Nguyện  thứ  nhất  nói  rõ  thế  giới  Cực  Lạc  không  có  ba  đƣờng  ác;  nói  cách  khác, 

không ai có tham, sân, si. Vì sao? Tham, sân, si là nghiệp nhân của ba ác đạo, cũng tức 

là  nói  ngƣời  trong  thế  giới  Cực  Lạc  hoàn  toàn  không  có  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi. 

Chẳng có nhân, chẳng có duyên, đƣơng nhiên sẽ chẳng có quả báo. Vì lẽ đó, cõi Phàm 

Thánh Đồng Cƣ của thế giới Cực Lạc chỉ có hai loại quả báo là trời và ngƣời. Tuy là 

thân phận trời ngƣời, vẫn đƣợc Phật lực gia trì, hƣởng đầy đủ sự đãi ngộ của A Duy 

Việt  Trí  Bồ  Tát,  chẳng  khác  gì  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  đây  là  điều  thù  thắng  khôn 

sánh! Sau khi đến Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới, nhất định thành Phật trong một đời, 

chỉ  là  thời  gian  sớm  hay  trễ  khác  nhau.  Sớm  hay  trễ  có  liên  quan  tới  tập  khí  và  túc 

nghiệp.  Vì  vậy,  có  ngƣời  dũng  mãnh,  tinh  tấn,  thời  gian  chứng  quả  sẽ  rút  ngắn;  có 

ngƣời hơi giải đãi, biếng nhác thì thời gian thành Phật của họ sẽ kéo dài, nhƣng chắc 

chắn đều là ngay trong đời này. Thọ mạng của ngƣời trong cõi Cực Lạc lâu dài, đều là 

vô lƣợng thọ; do đó, họ có đầy đủ thời gian để tu học. Câu kế tiếp là lời tán thán của cụ 

Hoàng,  cụ  nói:  Đây  đích  thực  là   “A  Di  Đà  Như  Lai  từ  bi  chí  cực  vô  thượng  thánh 

 nguyện” (vô thƣợng thánh nguyện từ bi đến cùng cực của A Di Đà Nhƣ Lai), Ngài có 

nguyện ấy, khiến cho chúng sanh trong ba ác đạo đều có cơ duyên vãng sanh bất thoái 

thành Phật. 

Chúng ta xem đoạn kế tiếp:  “Cái dĩ tùng ác thú đới nghiệp vãng sanh chi chúng 

 sanh, túc cụ ác nghiệp, ưng đọa ác đạo”  (Ấy là vì chúng sanh từ trong đƣờng ác mang 

theo nghiệp vãng sanh, vốn đầy dẫy ác nghiệp, đáng lẽ đọa vào ác đạo). Nếu họ không 

gặp Phật pháp, [khi nào] thời gian thọ quả báo trong ác đạo đã hết thì mới có thể thoát 

ra, thoát khỏi địa ngục. Sau khi thoát khỏi địa ngục, quá nửa là sanh trong ngạ quỷ đạo 

hoặc súc sanh đạo, cũng có khi sanh trong cõi ngƣời hay cõi trời, do gặp duyên khác 

nhau. Có khi có duyên gặp Phật, tuy gặp Phật, Bồ Tát, họ chẳng thể sanh về Cực Lạc, 

mà  sanh  vào  cõi  Trời  hay  cõi  Ngƣời;  nhƣng  sanh  trong  cõi  trời  hay  cõi  ngƣời, trong 

tƣơng  lai  chẳng tránh  khỏi  phải  đọa trong  ba  ác  đạo  lần nữa,  không  có  cách  nào né 

tránh! Do vậy bèn nói: Thoát khỏi lục đạo luân hồi vô cùng khó khăn! Những ngƣời 

này  vì  đƣợc  nguyện  lực  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì,  đƣợc  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,   

 “vãng sanh Cực Lạc, bất phục cánh đọa tam đồ, cố viết bất đọa ác thú” (vãng sanh 

Cực  Lạc,  chẳng  đọa  trong  tam  đồ  nữa,  nên  bảo  là  “chẳng  đọa  đƣờng  ác”).  Những 


ngƣời này dù sanh đến cõi Cực Lạc, chƣ vị nhất định phải nhớ, chẳng phải sanh trong 

Biên Địa. Nếu họ có thể hạ hạ phẩm vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ, liền 

đƣợc nguyện lực của A Di Đà Phật gia trì, tức là đƣợc nguyện A Duy Việt Trí này gia 

trì. Những chúng sanh có duyên với Ngài trong ba ác đạo có cảm, Ngài sẽ có ứng, Ngài 

cũng có thể hóa sanh trong ba ác đạo để giúp đỡ và độ họ. Ngài có đọa vào ba ác đạo 

hay không? Không thể nào. Ngài từ Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới đến ba ác đạo, dùng 

thân  phận  Bồ  Tát,  đến  đó  để  hóa  độ  chúng  sanh, nên  vĩnh  viễn  chẳng  còn  đọa  trong 

tam đồ nữa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              290/21 

Tiếp đó, sách viết:  “Cố Long Thọ đại sĩ viết: Nhược nhân sanh bỉ quốc, chung bất 

 đọa tam thú” (Vì vậy, Ðại Sĩ Long Thọ nói: “Nếu kẻ nào sanh về cõi kia thì trọn chẳng 

đọa trong ba đƣờng ác nữa”). Tam Thú (三趣) là ba đƣờng ác, vĩnh viễn thoát khỏi ba 

đƣờng ác. Chúng ta phải lắng lòng thấu hiểu câu này, mới biết sự thù thắng trong đó. 

Tội nghiệp ba đƣờng ác của mỗi ngƣời chúng ta nặng cỡ nào? [Nghiệp nhân của] tam 

đồ là tham, sân, si, chúng ta phải thêm vào hai thứ, thành tham, sân, si, mạn, nghi, [gọi 

chung là] Ngũ Độc, [chúng ta] có hay không? Những ý niệm ấy thƣờng thƣờng khởi 

lên,  chẳng  biết  mỗi  ngày  khởi  lên  bao  nhiêu  lần,  quý  vị  sẽ  biết  nghiệp  nhân  của  ba 

đƣờng ác này nặng đến mức nào! Duyên bên ngoài gồm có tài, sắc, danh, thực, thùy 

(tiền tài, sắc đẹp, tiếng tăm, ăn uống, ngủ nghỉ), bên trong có gốc rễ tham, sân, si, mạn, 

nghi. Bịnh độc trong A Lại Da Thức là gốc rễ. Duyên bên ngoài là tài, sắc, danh, thực, 

thùy. Khi nhân gặp duyên, quý vị liền tạo nghiệp, tạo nghiệp của ba đƣờng ác, quý vị 

nói xem: Chuyện này có đáng sợ hay không? Mỗi lần khởi lên một ý niệm là một lần 

tạo nghiệp; mỗi ngày quý vị khởi lên bao nhiêu ý niệm? Quý vị tạo bao nhiêu nghiệp 

nhân trong ba đƣờng ác? Chúng ta lắng lòng suy nghĩ sẽ biết.    Mỗi ngày tôi niệm A Di 

Đà Phật là tạo tịnh nghiệp của Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới. Thời gian niệm Phật ít, 

thời gian khởi ác niệm nhiều! Ý niệm thiện đang niệm “A Di Đà Phật, A Di Đà Phật”, 

niệm mấy câu liền chẳng thấy [thiện niệm] đâu nữa, chẳng biết đã quên khuấy từ lúc 

nào. Lúc ý niệm ác khởi lên thì niệm niệm liên tục, quý vị thấy chuyện này lợi hại hay 

không, có đáng sợ hay không? Lắng lòng suy nghĩ, quan sát, mới biết phiền phức lớn 

lắm. 

Đặc biệt là hiện thời tai nạn đang xảy ra, xã hội động loạn, sống trong thế gian này 

có ý nghĩa gì đâu? Lƣu luyến thế gian này tức là không muốn thoát khỏi lục đạo luân 

hồi. Trong lục đạo, cõi trời và cõi ngƣời kể ra vẫn còn đỡ một chút, nhƣng thời gian 

ngắn ngủi, tạm bợ, một trăm năm giống nhƣ thời gian khảy ngón tay, đến lúc quý vị 

bảy tám chục tuổi sẽ biết, chẳng đáng lƣu luyến tí nào! Đƣợc làm thân ngƣời, phải nên 

tu  hành,  phải  nên  thoát  khỏi  lục  đạo  luân  hồi.  Chuyện  tốt  trên  thế  gian  chỉ  có  một 

chuyện, đó là giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ, đó là chuyện tốt. Những chuyện tốt 

khác đều chẳng thể thoát khỏi lục đạo luân hồi, đều là nghiệp luân hồi. Chỉ có niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Độ là chuyện tốt. Đã thật sự hiểu rõ ràng, minh bạch, hãy dốc hết 

tâm lực để niệm Phật. Có nghi hoặc thì phải nghe giảng kinh, phải đọc kinh, giúp quý 

vị phá mê, sanh tín. Quý vị có nghi hoặc, tín tâm chẳng đủ [nên phải nghe kinh, đọc 

kinh hòng] giúp quý vị đoạn nghi, sanh tín. Khi tín nguyện đã vững chắc, có thể không 

đọc kinh, có thể không nghe giảng, nhất tâm niệm Phật là đƣợc rồi! Nếu còn nghi hoặc, 

tín tâm còn chƣa vững chắc, kinh giáo sẽ giúp đỡ quý vị rất nhiều. Nếu không có kinh 

giáo, rất dễ đọa lạc, tự  mình chống đỡ không nổi! Do đó, kinh giáo là trợ duyên của 

Phật, Bồ Tát đối với chúng ta.  “Hựu Thiện Đạo đại sư viết: „Nãi chí thành Phật, bất 

 lịch sanh tử‟. Thị tắc hoành xuất ư lục thú hỹ” (Ðại sƣ Thiện Ðạo cũng dạy: “Cho đến 

khi thành Phật, chẳng lăn lóc trong sanh tử nữa”. Ðấy chính là vƣợt ngang ra khỏi sáu 

đƣờng  vậy) .  Sanh  tới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  thế  giới,  chắc  chắn  sẽ  thành  Phật,  chắc 

chắn không đọa trong ba đƣờng ác nữa. 

Sau đó, còn có một đoạn:  “Hựu thử chương đại nguyện, nhiếp nhị thù thắng. Nhất 

 giả, ác thú chúng sanh diệc đắc vãng sanh Cực Lạc, bất phục cánh đọa ác đạo, biểu Di 

 Đà bi tâm vô tận, độ hóa vô dư dã”  (Lại nữa, đại nguyện trong chƣơng này bao gồm 

hai điều thù thắng. Một là chúng sanh trong đƣờng ác cũng đƣợc vãng sanh Cực Lạc, 

chẳng bị đọa vào ác thú nữa, biểu thị Di Ðà bi tâm vô tận, hóa độ không sót). Chúng ta 

có  thể  hiểu  đƣợc  ý  nghĩa  này.  “Nhị  giả,  phàm  vãng  sanh  giả,  tất  giai  tác  Phật,  cứu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              291/21 

 cánh  Bồ  Đề”   (Hai  là  hễ  đƣợc  vãng  sanh,  thảy  đều  thành  Phật,  rốt  ráo  Bồ  Ðề).  Pháp 

môn này chỉ cần quý vị vãng sanh, phẩm vị cao hay thấp không quan trọng. Trong Di 

Đà Kinh Yếu Giải, Ngẫu Ích đại sƣ đã bảo, đấy là Ngài tự nói, Ngài hy vọng nhất định 

đƣợc sanh về Tịnh Độ trong đời này, phẩm vị gì? Hạ hạ phẩm là đủ rồi, đƣợc nhƣ vậy 

thì Ngài đã mãn nguyện. Thật vậy sao? Thật đó! Ngài đã thật sự thông suốt, vì sao? 

Quý vị vãng sanh  thƣợng thƣợng  phẩm,  bèn  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát, nhƣng  hạ hạ 

phẩm vãng sanh cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới là một 

thế giới bình đẳng, bình đẳng với ai? Bình đẳng với Phật, bình đẳng với A Di Đà Phật. 

Trong đoạn sau, chúng ta có thể thấy đƣợc [điều này], khiến cho chúng ta bái phục A 

Di Đà Phật năm vóc sát đất, chẳng có lời nào diễn tả nổi! Ngài là ngƣời tốt bậc nhất 

trong thế gian và xuất thế gian, chúng ta sanh về thế giới Cực Lạc sẽ không thua Ngài 

một tí nào, đều giống nhƣ Ngài! Ngay cả thân thể và tƣớng mạo cũng giống Ngài.  “Do 

 thử khả kiến Di Đà bổn tâm, niệm niệm nguyện nhất thiết chúng sanh thành Phật” (do 

vậy, ta thấy đƣợc tấm lòng của Phật Di Ðà, niệm niệm đều nguyện chúng sanh thành 

Phật), chúng ta phải học theo tâm niệm ấy. Thật ra, ngƣời thế gian chƣa thể thành Phật, 

mỗi  ngày  đều tạo  nghiệp, là  vì họ khởi lên  ý niệm  gì?  Hy  vọng  tôi tốt hơn bất cứ  ai 

khác! Kẻ nào tốt hơn tôi một chút, tôi liền đố kỵ, liền sanh phiền não. Có ý niệm nhƣ 

vậy  thì  làm  sao  thành  Phật  cho  đƣợc?  Có  ý  niệm  ấy  làm  sao  vãng  sanh  cho  đƣợc? 

Ngƣời thật sự muốn có thể vãng sanh trong một đời này, ở đây, quý vị phải đặc biệt 

chú ý, trong các buổi giảng, chúng tôi thƣờng nhắc nhở đại chúng: Thật sự cầu vãng 

sanh  thì  tâm  phải  giống  nhƣ  tâm  Phật, nguyện  phải  giống  nhƣ  nguyện  của  Phật, đức 

phải giống nhƣ  đức của  Phật, hạnh  phải giống nhƣ  hạnh  của Phật. Nếu tâm, nguyện, 

đức, hạnh của quý vị giống nhƣ Ngài, chắc chắn quý vị sẽ vãng sanh. Chân tâm là nhƣ 

vậy đó, mỗi ngày quý vị có niệm Phật hay không đều không sao cả, tự nhiên cảm ứng 

đạo giao. A Di Đà Phật có tâm nhƣ thế nào? Niệm niệm đều mong mỏi hết thảy chúng 

sanh mau chóng thành Phật. Há Ngài còn có oan gia, còn có đối đầu nữa sao? Chẳng 

hề có! Tại sao? Vì hết thảy chúng sanh vốn là Phật, bất luận họ phạm lỗi gì, [nguyên 

nhân khiến họ phạm lỗi] là gì? Do mê hoặc tạm thời, đó chẳng phải là bổn tánh của họ. 

Điên đảo tạm thời, xử sự bằng tình cảm, chẳng cần phải bận tâm! Nếu ghim trong lòng 

thì  họ  đâu  có  bị  thiệt  thòi,  mà  là  chúng  ta  phải  chịu  thiệt  thòi.  Quý  vị  phải  suy  nghĩ 

thông suốt chân lý này! 

Vì vậy, ngƣời thật sự niệm Phật, thật sự cầu vãng sanh phải thấy nhƣ thế nào? Phải 

thấy  tất  cả  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  A  Di  Đà  Phật,  khởi  tâm  cảm  ân!  Phải  thật  sự 

thấy nhƣ vậy, không phải là “tôi nên thấy nhƣ vậy”, [nếu nói] “nên” thì đã sai mất rồi! 

Sự  thật  là  nhƣ  vậy,  chẳng  giả  tí  nào!  Ai  làm  đƣợc?  Thiện  Tài  đồng  tử  đã  làm  đƣợc. 

Quý vị xem kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử thành tựu trong một đời, chứng đắc 

quả vị Phật viên mãn trong một đời, dựa vào gì? Dựa vào điều này. Ngƣời giúp đỡ, tán 

thán,  có  ân  với  tôi,  tôi  niệm  niệm  đều  không  quên,  những  ngƣời  ấy  là  Phật,  Bồ  Tát 

chăm sóc tôi. Ngƣời hủy báng, sỉ nhục, hãm hại tôi cũng là Phật, Bồ Tát, chẳng sai 

khác gì hết! Đó là Phật, Bồ Tát khảo nghiệm, xem tôi có sanh phiền não hay không. 

Vừa sanh phiền não liền phải nên cảm kích, vì sao? Thi chƣa đậu! Rõ ràng là họ có ân 

đối với tôi, tại sao tôi lại lấy oán báo ân? Há chẳng phải là hồ đồ hay sao? Họ tham 

muốn những vật ngoài thân, những vật ở ngoài cái thân này đều là giả, tiền để tôi dùng 

hay cho họ dùng chẳng phải là đều giống nhƣ nhau hay sao? Cần gì phải so đo? Toàn 

là rỗng tuếch! Do đó, tâm cảm ân phải từ chỗ này mà khởi lên, chẳng có ai ta không 

cảm ơn cả! Đƣợc nhƣ vậy thì chúng ta mới có thể thành tựu viên mãn trong một đời 

này. Khi khởi tâm động niệm, hãy nghĩ xem A Di Đà Phật có bao giờ khởi lên ý niệm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              292/21 

ấy hay chăng? Do đó, phải hiểu đạo lý này: Chân lý chỉ là mê và ngộ. Mê chứ không 

giác bèn tạo nghiệp, tạo nghiệp thì sẽ luân hồi. Giác chứ không mê là con đƣờng vãng 

sanh. Nếu ngƣời học Phật cảm thấy có kẻ khiến ta chƣớng mắt, có sự việc ta cảm thấy 

chƣớng mắt, sai mất rồi! Quý vị thật sự sai lầm! Ngƣời học Phật gặp chuyện gì cũng 

hoan hỷ. Khi trƣớc, chúng tôi thƣờng nói:  “Người nào cũng là người tốt, việc gì cũng 

 là  việc  tốt” .  Hãm  hại  ta  cũng  là  chuyện  tốt!  Nếu  tôi  vƣợt  qua  sự  khảo  nghiệm  đó, 

chẳng  ghim  việc  đó  trong  tâm,  chẳng  oán  hận,  chẳng  phiền  não,  vẫn  vui  vẻ  nhƣ 

thƣờng, pháp hỷ sung mãn, nhƣ vậy là đúng. Đó là đã thi đậu, phải cảm ơn ngƣời đã 

khảo nghiệm ta. Nếu thi trƣợt, cũng phải cảm ơn họ. Không đủ điểm, thi trƣợt thì sao? 

Ta phải nỗ lực dụng công nhiều hơn, ta chƣa qua đƣợc thử thách đó. Đã thi đậu thì phải 

cảm ơn họ, ta đã vƣợt qua sự thử thách ấy. Vĩnh viễn sống trong thế giới cảm ơn, quý 

vị nghĩ  xem:  Quý  vị  sẽ  vui  sƣớng, hạnh  phúc biết  bao!  Khi  xƣa, thầy  dạy  Phật  pháp 

cho tôi, thầy nói:  “Học Phật là sự hưởng thụ cao nhất trong đời người” . Đúng là sự 

hƣởng thụ tối cao, vĩnh viễn cảm ơn, vĩnh viễn hoan hỷ, vĩnh viễn tự tại. Vì thế, chúng 

ta phải học điều này:   “Niệm niệm đều nguyện cho hết thảy chúng sanh thành Phật” . 

Trong lúc quý vị xích mích với kẻ khác, bất kể là ai, trong tâm chẳng tự tại, chẳng sảng 

khoái, hãy niệm câu này:  “A Di Đà Phật niệm niệm nguyện cho hết thảy chúng sanh 

 thành Phật” , oán hận sẽ đƣợc hóa giải, phiền não sẽ tiêu trừ hết.   

 “Nhi thử nguyện ký dĩ thành tựu” (nhƣng nguyện này đã thành tựu) ,  A Di Đà Phật 

đã thành Phật trong thế giới Cực Lạc, thành Phật nghĩa là những nguyện mà Ngài đã 

phát đều viên mãn, đều trở thành hiện thực, “túc chứng Di Đà trí huệ, công đức, oai 

 thần, lực dụng bất khả tư nghị” (đủ chứng tỏ trí huệ công đức, oai thần, lực dụng của 

Phật Di Ðà thật chẳng thể nghĩ bàn), đúng vậy! Quý vị hãy xem nhé, biến toàn bộ tập 

khí phiền não thành trí huệ, công đức, chính mình đã đạt đƣợc và thành tựu thanh tịnh, 

bình đẳng, giác, vô thƣợng thanh tịnh - bình đẳng - giác, tự lợi, lại còn lợi tha. Do đó, 

niệm niệm nguyện cho chúng sanh thành Phật là lợi tha, tự lợi lợi tha. Vì vậy, oai thần 

và lực dụng chẳng thể nghĩ bàn.   

 “Mạt vân”,  nghĩa là cuối cùng bèn nói,  “đắc thị nguyện, nãi tác Phật”, [nghĩa là] 

Ngài phát nguyện nếu thỏa nguyện này thì mới thành Phật, “bất đắc thị nguyện, bất thủ 

 Vô  Thượng  Chánh  Giác” (chẳng  thỏa  nguyện  này,  chẳng  giữ  lấy  vô  thƣợng  Chánh 

Giác), Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác.  “Biểu thử nguyện thành tựu, ngã phương 

 thành Phật”  (ý nói:   Nguyện này thành tựu, ta mới thành Phật).    Chữ Ta là   Pháp Tạng 

Bồ Tát tự xƣng. “Nhược thử nguyện bất thành, ngã chung bất thành Phật. Cố viết: Bất 

 thủ  Vô  Thượng  Chánh  Giác.  Dĩ  hạ  các  nguyện,  giản  vi  bất  thủ  Chánh  Giác” (nếu 

nguyện  này  chẳng  thành,  ta  trọn  chẳng  thành  Phật,  nên  nói  rằng:  “Chẳng  giữ  lấy  vô 

thƣợng  Chánh  Giác”.  Trong  các  nguyện  sau,  chỉ  nói  gọn  là  “chẳng  giữ  lấy  Chánh 

Giác”).  Nhƣ  vậy  là  lƣợc  bớt,  chỗ  này  nói  đầy  đủ  sẽ  là   “chẳng  giữ  lấy  Vô  Thượng 

 Chánh  Đẳng  Chánh  Giác” ,  những  nguyện  sau  đều  ghi  gọn   “chẳng  giữ  lấy  Chánh 

 Giác” . Câu văn càng đơn giản, càng dễ thọ trì. 

Chúng ta xem kinh văn trong chƣơng thứ hai. Ở đây, [phần lời nguyện đƣợc] chia 

thành hai mƣơi bốn chƣơng, gồm bốn mƣơi tám nguyện, bao gồm đầy đủ các ý trong 

năm bản dịch gốc, chẳng bỏ sót. Chúng ta đọc chƣơng thứ hai, gồm có ba nguyện: 



 Ngã tác Phật thời, thập phương thế giới sở hữu chúng sanh, linh sanh ngã sát, 

 giai cụ tử ma chân kim sắc thân, tam thập nhị chủng đại trượng phu tướng, đoan 

 chánh tịnh khiết, tất đồng nhất loại. Nhược hình mạo sai biệt, hữu hảo xú giả, bất 

 thủ Chánh Giác 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              293/21 

我  作  佛  時，十方  世  界，所  有  眾  生，令  生  我  剎，皆  具  紫  磨  真  金  色 

身，三 十 二 種 大 丈 夫 相。端 正 淨 潔，悉 同 一 類。若 形 貌 差 別，有 好 醜 

者，不 取 正 覺。  

 (Lúc tôi thành Phật, khiến cho tất cả chúng sanh trong mười phương thế giới sanh 

 về cõi tôi đều được đầy đủ thân sắc vàng ròng trau giồi sáng bóng, ba mươi hai tướng 

 đại trượng phu đoan chánh, tịnh khiết, giống hệt như nhau. Nếu họ hình dáng sai khác, 

 có xấu đẹp, thì chẳng giữ lấy Chánh Giác).  



Trong phần trƣớc, tôi đã tiết lộ tin tức, ở đây, ta thấy điều đó: Thế giới bình đẳng, 

mƣời phƣơng thế giới chẳng có chuyện này! Thứ nhất là  “thân tất kim sắc nguyện” , 

tức là  “giai cụ tử ma chân kim sắc thân”  (đều đƣợc đầy đủ sắc thân vàng ròng trau giồi 

sáng  bóng).  Thứ  nhì  là   “tam  thập  nhị  tướng  nguyện”   (nguyện  có  đủ  ba  mƣơi  hai 

tƣớng).  Từ  chữ   “đoan  chánh  tịnh  khiết”   trở  đi  là  nguyện  thứ  ba:   “Thân  vô  sai  biệt 

 nguyện”   (nguyện  thân  chẳng  sai  khác).  Chúng  ta  không  có  ngôn  từ  gì  để  tán  thán, 

khiến cho chúng ta cảm ân chẳng hết! Các cõi nƣớc trong mƣời phƣơng đều chẳng có 

[chuyện này], đặc biệt là chúng sanh trong lục đạo, sanh đến thế giới Cực Lạc, [dẫu là] 

hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh, hết  thảy  đều  trọn  đủ, thật  là  phi  phàm.  Sanh  trong  Biên  Địa, 

kinh đã nói rất rõ: Sanh về Biên Địa là vì lúc vãng sanh, quý vị có nghi hoặc, tín tâm 

trọn chẳng vững chắc. Nếu quý vị đoạn trừ lòng nghi ấy, sẽ lập tức nhập phẩm (thoát ra 

khỏi Biên Địa, dự vào chín phẩm vãng sanh), [nghĩa là] hạ hạ phẩm vãng sanh chính là 

 “nhập phẩm” . Nhập phẩm thì những điều đã nói trong nguyện thứ hai quý vị đều trọn 

đủ. Sanh trong Biên Địa Nghi Thành, thời gian dài nhất là năm trăm năm, tức là năm 

trăm năm trong nhân gian. Kẻ ấy nhất định phải đoạn nghi sanh tín. Do đó, có ngƣời ở 

Biên Địa trong một thời gian rất ngắn, chỉ mấy ngày liền [giác ngộ và] quay lại. Chúng 

ta thƣờng nghe kinh, thƣờng tụng kinh Vô Lƣợng Thọ, công đức và lợi ích rất lớn, vì 

sao? Có thể tăng trƣởng tín tâm. Dù cho tƣơng lai sanh trong Biên Địa Nghi Thành thì 

cũng có thể thoát ra rất mau. Chẳng uổng công nghe giảng kinh này, chẳng uổng sức 

đọc kinh này! Nghe giảng, tụng kinh có tác dụng nhƣ vậy. 

Chúng ta đọc lời chú giải của cụ Hoàng:  “Thử chương cụ tam nguyện” (chƣơng 

này gồm ba nguyện). Trong chƣơng thứ hai có đủ ba nguyện. “Thập phương thế giới 

 sở hữu chúng sanh, linh sanh ngã sát, giai cụ tử ma chân kim sắc thân” (khiến cho tất 

cả chúng sanh trong mƣời phƣơng thế giới sanh về cõi tôi đều đầy đủ thân màu vàng 

ròng trau giồi sáng bóng) là nguyện thứ ba  “thân tất kim sắc nguyện”  trong bốn mƣơi 

tám  nguyện.     Chẳng  nói  không  kể  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ  Độ,  chẳng  nói  hạ  hạ  phẩm 

vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ Độ không đƣợc bao gồm trong nguyện này. 

Tức là nói rõ: Chỉ cần sanh về thế giới Cực Lạc, tất cả đều có thân vàng ròng, chẳng có 

ngoại  lệ.  “Sanh bỉ  độ  giả, thân  giai  tử  ma  chân  kim  chi  sắc” (Đã  sanh  trong  cõi  ấy, 

thân đều có màu nhƣ màu của vàng ròng đƣợc trau chuốt đến mức sáng bóng). Kế đó 

là phần giải thích: “Chân kim sắc giả, cái vi Như Lai chi thân sắc. Thiện Đạo đại sư 

 viết:  Chư  Phật  dục  hiển  thường  trụ  bất  biến  chi  tướng,  thị  cố  hiện  hoàng  kim  sắc” 

(màu vàng ròng là màu nơi thân Nhƣ Lai. Ðại sƣ Thiện Ðạo nói: “Chƣ Phật muốn hiển 

thị  tƣớng  thƣờng  trụ  bất  biến  nên  hiện  ra  sắc  hoàng  kim”) .  Trong  năm  thứ  kim  loại, 

vàng, bạc, đồng, sắt, thiếc, ngoài vàng ra, bốn thứ kia đều dễ bị rỉ sét, màu sắc dễ bị 

thay đổi, chỉ có vàng là không bị sét, nên ngƣời ta mới coi vàng là quý giá. Màu của 

vàng  vĩnh  viễn  không  thay  đổi,  có ý  nghĩa  nhƣ  vậy.  Do  đó,  tƣớng  đức  Phật  hiện  ra 

chính là tƣớng màu này, vĩnh hằng chẳng biến đổi. Pháp Sƣ Nhật Khê nói:  “Thử biểu 

 Trung Đạo Thật Tướng sắc” (màu đó tiêu biểu màu của Trung Đạo Thật Tƣớng). Vĩnh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              294/21 

viễn không đổi màu cũng có ý nghĩa tiêu biểu pháp, biểu thị Trung Đạo Thật Tƣớng. 

“Kim thử đại nguyện, dục linh nhất thiết vãng sanh chi nhân, đồng Phật thân tướng, 

 giai chân kim sắc” (Nay trong đại nguyện này, Phật muốn khiến cho hết thảy ngƣời đã 

vãng sanh đều có thân tƣớng giống hệt nhƣ thân Phật, đều có màu vàng ròng), đây là 

nói theo phƣơng diện thể chất, thân Kim Cang bất hoại. Nguyện kế tiếp nói theo tƣớng 

mạo, đều giống nhau!  “Thử hiển sanh Phật bất nhị, chân thật bình đẳng” (Nguyện ấy 

tỏ  rõ  chúng  sanh  và  Phật  không  hai,  chân  thật  bình  đẳng).  Trong  các  thế  giới  khác 

chẳng bình đẳng! 

Trên địa cầu, thuở Thích Ca Mâu Ni tại thế, địa cầu là cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ 

của Thích Ca Mâu Ni. Tuy đức Phật trụ trong cõi Thật Báo, Ngài thị hiện có ba mƣơi 

hai tƣớng, tám mƣơi thứ hảo trong nhân gian, chẳng bình đẳng với nhân loại. Thể chất 

của  chúng  ta  khác  đức  Phật,  tƣớng  mạo  cũng  không  giống  nhau.  [Thể  chất  và  tƣớng 

mạo của] Ngài thù thắng hơn chúng ta nhiều lắm. Nhƣng trong thế giới Cực Lạc, chẳng 

tìm thấy ai có tƣớng mạo khác biệt A Di Đà Phật! Hết thảy đều có cùng hình tƣớng, 

thân thể giống nhau. Lúc mới bắt đầu học, chúng ta thƣờng có nghi vấn: Sanh về đó, 

làm sao biết ngƣời nào là ai? Rốt cuộc ai mới là A Di Đà Phật? Ai là ngƣời mới vãng 

sanh? Chẳng lẽ không thể nhận ra ƣ? Đừng bận tâm chuyện ấy! Đến đó, nhờ Phật lực 

gia trì, quý vị đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, nên biết rõ ràng, rành rẽ, vị nào là Phật, vị 

nào là Quán Âm Bồ Tát, vị nào là đồng tham đạo hữu mà quý vị quen biết, đều biết cả, 

tuyệt đối chẳng nhận lầm! Vì vậy, trong hiện tại, mà từ xƣa đến nay cũng là nhƣ vậy, 

hình Biến Tƣớng Đồ của Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới luôn vẽ [Phật, chƣ Bồ Tát và 

nhân  dân]  tƣớng  mạo  không  giống nhau,  tức  là  chẳng  tƣơng  ứng  với bốn  mƣơi  tám 

nguyện! Vẽ tƣợng Phật rất lớn, rất cao, còn tƣớng những ngƣời vãng sanh cõi đó đều 

vẽ nhỏ hơn, sai mất rồi! Thế giới Cực Lạc là liên hoa hóa sanh; hoa sen vừa nở, khi ấy, 

tƣớng của ngƣời vãng sanh giống hệt nhƣ tƣớng của A Di Đà Phật.   

 “Cố Hội Sớ viết: Thị cố nguyện ngôn, ngã quốc nhân dân, thuần nhất kim sắc, vô 

 hữu hảo ác” (Vì vậy, sách Hội Sớ nhận xét: “Do đó, nguyện rằng nhân dân trong cõi 

tôi thuần một sắc vàng, chẳng có xấu, đẹp”), mọi ngƣời đều giống nhau,   “bỉ ngã bình 

 đẳng, tình tuyệt vi thuận” (ta và ngƣời đều bình đẳng, dứt tuyệt ý tƣởng trái, thuận) . Ý 

này rất hay! Tại sao A Di Đà Phật thị hiện nhƣ vậy? Quý vị thử nghĩ xem, Ngài đến 

mƣời phƣơng thế giới khảo sát, tham quan, lấy điều hay, bỏ điều dở trong hết thảy các 

cõi nƣớc chƣ Phật, [Ngài nhận thấy] thân thể và tƣớng mạo của chúng sanh sai khác sẽ 

đem đến rất nhiều phiền phức. Ngƣời có tƣớng tốt sẽ kiêu căng, ngã mạn, ngƣời có 

tƣớng xấu sẽ đố kỵ chƣớng ngại, nhƣ vậy chẳng phải là sanh ra phiền não hay sao? Do 

đó, quý vị đến Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới, đới nghiệp vãng sanh, phiền não vĩnh 

viễn sẽ chẳng dấy lên, vì sao? Vì chẳng có duyên! Trong thế giới Cực Lạc, tƣớng mạo 

của ai nấy đều giống nhau, chẳng cần phải chọn lựa, mọi ngƣời đều bình đẳng. Do đó, 

tâm của ngƣời trong cõi Cực Lạc vĩnh viễn giữ gìn thanh tịnh, bình đẳng, giác. Đây là 

trí huệ  và lợi  ích  chân  thật  của  A  Di  Đà Phật. Quý vị sanh trong  thế giới khác, chắc 

chắn sẽ có những ngoại duyên ấy khiến cho tập khí phiền não dấy lên, còn cõi Cực Lạc 

chẳng  có.  “Hội  Sớ  chi  thuyết, chánh  hiển  Trung  Đạo  Thật  Tướng  chi  nghĩa” (thuyết 

của sách Hội Sớ thật sự đã trình bày tỏ tƣờng ý nghĩa của Trung Ðạo Thật Tƣớng).    Vì 

lẽ đó, không thể chẳng đến thế giới Cực Lạc! Quý vị tìm đâu ra một chỗ tốt đẹp nhƣ 

vậy?  Có  những  ngoại  duyên  đó,  tức  các  duyên  bất  đồng,  sẽ  khiến  cho  quý  vị  tạo 

nghiệp. Chỉ có cõi Cực Lạc là quý vị không có cách nào tạo nghiệp, vì thể chất của mọi 

ngƣời đều giống nhau. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              295/21 

Đoạn kế tiếp nói về tƣớng mạo:  “Tam thập nhị chủng đại trượng phu tướng” (ba 

mƣơi hai tƣớng đại trƣợng phu), đây chính là “nguyện ba mƣơi hai tƣớng tốt”.  “Quốc 

 trung thiên nhân” (trời, ngƣời trong cõi nƣớc  ấy) ,  nói  rõ  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ 

“giai thị tam thập nhị chủng đại trượng phu tướng, thị vi đệ tứ nguyện, xưng vi táp nhị 

 tướng nguyện. Tam thập nhị chủng đại trượng phu tướng, hựu danh tam thập nhị đại 

 nhân tướng, giản xưng tam thập nhị tướng. Thử tam thập nhị tướng, bất hạn ư Phật, 

 Chuyển Luân Thánh Vương diệc cụ thử tướng” (đều đủ ba mƣơi hai tƣớng đại trƣợng 

phu là nguyện thứ tƣ, [nguyện này] còn gọi là “nguyện ba mƣơi hai tƣớng”. Ba mƣơi 

hai tƣớng đại trƣợng phu còn gọi là ba mƣơi hai tƣớng đại nhân, gọi tắt là ba mƣơi hai 

tƣớng. Ba mƣơi hai tƣớng này chẳng phải riêng mình đức Phật mới có, Chuyển Luân 

Thánh Vƣơng cũng có đủ ba mƣơi hai tƣớng). Đức Phật Thích Ca giới thiệu thế giới 

Cực  Lạc,  có  nhiều  chỗ  còn  dè  dặt,  [vì  phải]  tùy  thuận  kiến  thức  thông  thƣờng  của 

chúng sanh trên thế gian này, vì sao? Vì nếu nói sự thật, quý vị sẽ không tin. Nói là “ba 

mƣơi hai tƣớng tốt, tám mƣơi vẻ đẹp” thì quý vị mới tin, vì sao? Vì thế giới này có ba 

mƣơi hai tƣớng tốt, tám mƣơi vẻ đẹp. Ai có? Chuyển Luân Thánh Vƣơng có; bởi lẽ, 

tƣớng tốt là phƣớc báo.   

 “Trí  Ðộ  Luận  bát  thập  bát” (quyển  thứ  tám  mƣơi  tám  của  Trí  Độ  Luận) ,  trong 

quyển ấy có nói,   “vị Phật hiện thử đại nhân tướng giả, nhân tùy thử gian Diêm Phù Đề 

 trung Thiên Trúc quốc nhân sở thuyết, tắc vị hiện táp8 nhị tướng” (Phật hiện ra tƣớng 

đại nhân này là vì “thuận theo quan niệm của ngƣời Thiên Trúc nơi cõi Diêm Phù Ðề 

trong  thế  gian,  nên  hiện  ra  ba  mƣơi  hai  tƣớng).  Thuyết  này  rất  tuyệt ,  “Phật  bổn  ly 

 tướng, nhi hiện tướng giả, thuận thế gian tập tục cố” (Phật vốn lìa tƣớng, lại hiện có 

tƣớng, là thuận theo tập tục thế gian vậy). Nếu nói thật với quý vị thì trong đại kinh có 

nói, Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật thân có vô lƣợng tƣớng, mỗi tƣớng có vô lƣợng 

hảo, quý vị sanh về Tây Phƣơng Cực Lạc thế giới mới biết. Điều thù thắng khôn sánh 

trong cõi Cực Lạc là các hàng trời, ngƣời đều có hình tƣớng nhƣ vậy: Ai cũng có vô 

lƣợng  tƣớng,  mỗi  tƣớng  có  vô  lƣợng  hảo,  chẳng  phải  chỉ  có  ba  mƣơi  hai  tƣớng  mà 

thôi! Nói thật với quý vị, xác thực là không ai có thể sánh bằng. Trong mƣời phƣơng 

thế  giới,  tƣớng  của  chƣ  Phật,  tƣớng  của  Bồ  Tát,  Thanh  Văn,  trời,  ngƣời  đều  có  sai 

khác, chẳng giống nhau, chỉ riêng thế giới Cực Lạc là thể chất giống nhau, tƣớng mạo 

giống nhau. 

Đức Thế Tôn đã thuận theo kiến thức thông thƣờng của chúng sanh để nói. Tiếp 

theo đó, cũng giới thiệu [ba mƣơi hai tƣớng] đơn giản một chút.  “Hựu Pháp Giới Thứ 

 Đệ hạ” (lại nữa sách Pháp Giới Thứ Đệ, quyển hạ),  “hạ”  là quyển hạ , “Như Lai ứng 

 hóa chi Thể, hiện thử tam thập nhị tướng, dĩ biểu Pháp Thân chúng đức viên cực, sử 

 kiến  giả  ái  kính,  tri  hữu  thắng  đức  khả  sùng,  nhân  thiên  trung  tôn,  chúng  thánh  chi 

 vương. Cố vị hiện tam thập nhị tướng” (Nơi thân ứng hóa của đức Nhƣ Lai thị hiện ba 

mƣơi hai tƣớng này để biểu thị Pháp Thân có các đức viên mãn đến cùng cực, khiến 

cho  ngƣời  khác  trông  thấy  liền  yêu  kính,  biết  Phật  có  đức  hạnh  thù  thắng  đáng  tôn 

sùng, là bậc tôn quý trong trời ngƣời, là vua của chƣ thánh. Vì vậy, Phật thị hiện có ba 

mƣơi hai tƣớng).    Các vị đồng học chúng ta nên biết chƣ Phật, Bồ Tát, kể cả A La Hán, 

khi ứng hóa trên thế gian đều hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Trong hội Lăng 

Nghiêm, đức Phật nói:  “Tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng” (thuận theo tâm chúng 

sanh mà ứng hiện phù hợp với khả năng hiểu biết của họ). Ba mƣơi hai tƣớng ấy tƣơng 

ứng với sự hiểu biết của chúng sanh. Nếu nói  “thân có vô lượng tướng, mỗi tướng có 



8 Táp (卅) là ba mƣơi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              296/21 

 vô lượng hảo”  thì chúng sanh chƣa bao giờ nghe nói tới. Do vậy, phải dùng tri kiến 

bình thƣờng của chúng sanh, trong tâm họ thƣờng mong mỏi: “Tôi phải trọn đủ những 

tƣớng tốt nào, trong sách tƣớng số cũng có ghi [những tƣớng tốt đẹp ấy]”, [chƣ Phật 

bèn] dùng phƣơng pháp ấy để xứng hợp lòng ƣa thích của chúng sanh, cho nên hiện 

tƣớng ấy. Nhƣ trong kinh Pháp Hoa, đức Phật [có nêu ra một tỷ dụ]: Đức Phật dẫn dụ 

chúng sanh khiến cho họ tiếp nhận Đại Thừa, nhƣng họ không chấp nhận. Do đó, Ngài 

nêu ra ba loại xe. Quý vị thích xe nhỏ, đức Phật bảo quý vị ngoài cửa có một chiếc xe 

dê. Rất nhiều ngƣời thích xe dê, đủ để một ngƣời ngồi mà thôi. Lại bảo quý vị còn có 

xe nai, có rất nhiều xe nai, mọi ngƣời đều ƣa thích. Rốt cuộc, ra ngoài cửa chỉ có xe 

ngựa, xe ngựa lớn nhất, chẳng có xe dê hay xe nai, chỉ có xe ngựa, toàn là xe lớn. Đây 

là một phƣơng pháp khéo léo của Phật để dẫn dắt chúng sanh. Ở đây cũng vậy, nói với 

quý vị ba mƣơi hai tƣớng đại trƣợng phu, quý vị nghe xong vô cùng hoan hỷ, đến thế 

giới Cực Lạc, [sẽ thấy] còn thù thắng hơn nhiều, quý vị mới thật sự sanh tâm hoan hỷ 

lớn lao. 

Ở đây có một câu tiêu biểu pháp, câu này rất quan trọng  “biểu Pháp Thân chúng 

 đức viên cực”  (biểu thị Pháp Thân có các đức viên mãn đến cùng cực), viên mãn tột 

độ!  Thân  ấy  có  vô lƣợng tƣớng,  mỗi  tƣớng  có  vô  lƣợng hảo.  “Sử  kiến  giả ái  kính”  

(Làm cho ngƣời trông thấy liền yêu kính), vì sao? Tánh Đức viên mãn hiển lộ. Đây là 

nói  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh  đều  đoạn  sạch.  Khi  tập  khí  chƣa  đoạn,  tƣớng  ấy  có  hiện 

không?  Vẫn  hiện!  Tập  khí  chƣa  đoạn  dứt.  Nói  thật  ra,  lúc  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến 

tánh thành Phật thì sẽ hiện tƣớng, chẳng phải chỉ là ba mƣơi hai tƣớng, tám mƣơi thứ 

hảo. Thƣờng nói là  “thân có vô lượng tướng, mỗi tướng có vô lượng hảo” , tƣớng ấy 

hiện  ra.  Lúc  hiện  ra,  mức  độ  rõ  rệt  kém  hơn  một  chút. Thí  dụ  nhƣ  so  giữa  vô  lƣợng 

tƣớng hảo của Thập Trụ Bồ Tát và Thập Hạnh Bồ Tát thì tƣớng của Thập Hạnh Bồ Tát 

rõ ràng, Thập Trụ Bồ Tát kém hơn một chút. Thập Hạnh Bồ Tát lại kém hơn Thập Hồi 

Hƣớng Bồ Tát một chút. Thập Hồi Hƣớng Bồ Tát lại kém hơn Thập Địa Bồ Tát một 

chút, đó là gì? Do tập khí vô minh của họ chƣa đoạn. Thật ra, hết thảy [các tƣớng] đều 

có, chẳng phải là không có, nhƣng đạt đến quả vị Đẳng Giác, [các tƣớng ấy] sẽ hiện ra 

viên mãn; đến quả vị Diệu Giác thì chẳng còn nữa, quả vị Diệu Giác trở về tự tánh. Do 

vậy, đạt đến quả vị Đẳng Giác là viên mãn nhất. Khi đạt đến quả vị Diệu Giác, phàm 

những gì có tƣớng đều là hƣ vọng, tƣớng ấy cũng chẳng còn nữa, trở về tự tánh. Trong 

kinh này có nói ba thứ chân thật, cái đƣợc gọi là  “chân thật chi tế”  chính là trở về tự 

tánh. 

Chúng ta mê là mê từ tự tánh, một niệm bất giác, tự tánh biến thành A Lại Da, đến 

cuối cùng, khi nhập địa vị Diệu Giác, trở về tự tánh, giống nhƣ một sự tuần hoàn rất 

lớn. Sau đó, có còn tuần hoàn nhƣ vậy nữa hay không? Trong hội Lăng Nghiêm, tôn 

giả  Phú  Lâu  Na  đã  hỏi  giùm  chúng  ta  câu  hỏi  này,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  dạy:  Sẽ 

chẳng mê trở lại. Chúng ta có thể tin tƣởng hay không? Có thể chứ! Vì chúng ta đã trải 

qua chu trình ấy, đã tỉnh mộng rồi, đều đã từng trải qua, đều có kinh nghiệm, sẽ chẳng 

mê nữa, đều biết đó là sự việc nhƣ thế nào. Lúc chƣa có kinh nghiệm, rất khổ; lúc mê, 

chẳng hay, chẳng biết, khởi tâm động niệm, tạo tội, thọ báo, do vậy, tạo nên mƣời pháp 

giới, tạo  luân hồi, tạo  ra ba đƣờng  ác. Sau khi trở về tự  tánh, sẽ  chẳng  nhƣ vậy  nữa. 

Trong khắp pháp giới, hƣ không giới, vẫn còn có một số ngƣời chƣa quay lại, rất nhiều 

ngƣời nhƣ vậy, tự tánh khởi tác dụng, cũng là Diệu Giác Cứu Cánh Phật khởi tác dụng: 

Chỗ nào có cảm, bèn ứng hiện chỗ đó; ngay trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm cũng có 

ứng. Trong cõi Thật Báo có cảm, thì các Ngài ứng đến đó. Chuyện cảm ứng đạo giao 

này, nói thật ra là ở ngay trong lúc đó, vì nó không có thời gian và không gian. Không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              297/21 

có thời gian thì chẳng có trƣớc sau, không có không gian thì chẳng có khoảng cách, tức 

là ngay ở trong lúc đó, những chuyện này đều là sự thật. 

Chúng ta xem  lời giải thích đơn giản trong  phần kế tiếp:   “Tam  Tạng  Pháp Số  tứ 

 thập bát” (theo Tam Tạng Pháp Số, quyển bốn mƣơi tám). Hiện thời, Tam Tạng Pháp 

Số  có  rất  nhiều  bản  in,  số  trang  khác  nhau.  Trong  bản  Tam  Tạng  Pháp  Số  tôi  đang 

dùng, [điều sắp nói đƣợc ghi trong] trang năm trăm hai mƣơi tám. Trong sách ấy, [điều 

đó đƣợc chép trong] quyển bốn mƣơi tám. Chúng ta xem trang năm trăm hai mƣơi tám, 

sách ấy nói rõ hơn một chút, chúng ta hãy đọc thử .  

Tƣớng thứ nhất là:  “Túc an bình tướng” (bàn chân bằng đầy) ,  tức là lòng bàn chân 

không có chỗ nào lõm xuống, đều bằng phẳng. Chúng ta có thể thấy bàn chân của trẻ 

sơ sinh bằng phẳng, chân Phật cũng bằng phẳng, nên gọi là  “an bình tướng” , chẳng có 

chỗ  nào  bị  lõm  xuống.  Tôi  cũng  nghe  nói:  Hiện  thời,  nếu  đi  lính  mà  bàn  chân  bằng 

phẳng  nhƣ  vậy,  ngƣời  ta  sẽ  không  tuyển  ngƣời  đó.  Quý  vị  thấy  mỗi  địa  phƣơng  có 

phong tục khác nhau, ngƣời Ấn Độ cho đó là hảo tƣớng, còn nay chúng ta tuyển lính 

lại chê. Do đó, cổ nhân chú giải rất hay, nói đó là tập tục của Ấn Độ, họ cho rằng đó là 

tƣớng tốt. 

Tƣớng thứ hai:  “Thiên bức luân tướng, túc hạ hữu luân hình giả” (tƣớng bánh xe 

ngàn căm: Dƣới bàn chân có hình bánh xe) . Đây là nói tới các lằn chỉ trong bàn chân, 

giống nhƣ chỉ tay vậy, mỗi ngón tay đều có hoa tay. Dƣới chân đức Phật có hình bánh 

xe, đƣợc gọi là tƣớng bánh xe ngàn căm. Tƣớng này tƣơng đối ít thấy. 

Tƣớng thứ ba:  “Thủ chỉ tiêm trường tướng, thủ chỉ tế trường giả”  (Tƣớng ngón tay 

dài nhọn, tức là ngón tay thon dài). Đây là một tƣớng tốt. 

Tƣớng  thứ  tƣ:   “Thủ  túc  nhu  nhuyễn  tướng” (tƣớng  chân  tay  mềm  mại).  Ngƣời 

Trung Quốc cũng cho đây là tƣớng tốt. Nếu quý vị bắt tay với ngƣời giàu sang, tay họ 

mềm nhƣ bông gòn, đúng là khác hẳn. 

Tƣớng thứ năm:  “Thủ túc man tướng” (tƣớng chân tay có màng lƣới). Tƣớng này 

rất ít thấy, giữa các ngón chân và ngón tay có màng lƣới nối liền nhau giống nhƣ chúng 

ta thấy loài ngỗng hay vịt, giữa các ngón chân của chúng có màng nối liền.   Đó là tƣớng 

thứ năm. 

Tƣớng thứ sáu:  “Túc cấn mãn túc tướng, cấn thị túc chủng, chủng viên mãn vô ao 

 xứ”  (Tƣớng gót chân đầy đặn: Cấn (跟) là gót chân, gót chân đầy đặn không khuyết). 

Lũ phàm nhân chúng ta không có tƣớng viên mãn này. 

Tƣớng thứ bảy: “Túc phu cao hảo tướng” (tƣớng lƣng bàn chân vun tròn).  “Phu”  (

趺) là mu (lƣng) bàn chân. Chúng ta ngồi xếp bằng tĩnh tọa gọi là  “già phu tọa” . Đây 

là nói mu bàn chân,  “túc bối cao khởi nhi viên mãn giả”  (mu bàn chân cao đầy, tròn 

trịa). 

Tƣớng thứ tám:  “Thuyên như lộc vương tướng” (tƣớng bắp đùi nhƣ nai chúa). Ta 

gọi   “thuyên”   (腨)  là  bắp  đùi,  xác  thực  là  đùi  nai.  Nai  chạy  rất  nhanh  vì  đùi  nai  rất 

khỏe. Do vậy, quý vị thấy đùi nai tròn trịa, đây là một tƣớng khoẻ mạnh.    

Tƣớng thứ chín: “Thủ quá tất tướng” (tƣớng tay dài quá gối) ,  tay dài qua khỏi đầu 

gối. Tay ngƣời thƣờng không dài nhƣ vậy, nhƣng chúng ta thấy tay của khỉ vƣợn rất 

dài. Đây là một tƣớng tốt. 

Tƣớng thứ mƣời: “Mã âm tàng tướng, Phật chi nam căn, mật tàng thể nội, như mã 

 âm dã” (Tƣớng mã âm tàng: Nam căn của Phật ẩn kín trong cơ thể nhƣ âm ngựa). 

Tƣớng thứ mƣời một: “Thân tung quảng tướng” (tƣớng thân to rộng), thân thể cao 

ráo và  “đầu túc chi cao, dữ trương lưỡng thủ chi trường tương tề dã”  (Chiều cao từ 

chân tới đầu bằng với khoảng cách hai tay giang ra). 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              298/21 

Tƣớng  thứ  mƣời  hai:  “Mao  khổng  sanh  thanh  sắc  tướng,  nhất  nhất  mao  khổng 

 sanh thanh sắc chi mao, nhi bất tạp loạn” (tƣớng lỗ chân lông có sắc xanh: Nơi mỗi lỗ 

chân lông mọc một sợi lông có màu xanh, nhƣng các sợi lông chẳng mọc loạn xị). Đại 

khái là ngƣời Ấn Độ lắm lông hơn chúng ta. Quý vị thấy lông của ngƣời ngoại quốc 

đều rất dài, sẫm màu. Chúng ta thƣờng thấy màu tro hoặc đen, chứ màu xanh khá ít 

thấy. 

Tƣớng  thứ  mƣời  ba:   “Thân  mao  thượng  mị  tướng”   (Lông  trên  thân  mƣớt  đẹp), 

lông trên thân mịn, mọc xoáy về phía phải, hƣớng lên trên .  

Tƣớng thứ mƣời bốn:  “Thân kim sắc tướng” (tƣớng có thân sắc vàng), trong phần 

trƣớc chúng ta đã nói, thân Phật có màu vàng ròng. 

Tƣớng thứ mƣời lăm  “Thường quang9 nhất trượng tướng, thân phóng quang minh, 

 tứ  diện  các  nhất  trượng” (Tƣớng  thân  có  thƣờng  quang  chiếu  xa  một  trƣợng:  Thân 

Phật  tỏa  quang  minh,  mỗi  phía  đều  chiếu  xa  đến  một  trƣợng).  Trên  thực  tế,  ngƣời 

Trung Quốc gọi Quang là Khí. Ngƣời luyện Khí Công biết, họ có thể thấy đƣợc Khí, 

trong Phật pháp gọi là Quang. Quang lớn nhỏ khác nhau, màu sắc khác nhau. Thông 

thƣờng, nhìn vào Khí, có thể biết tình trạng sức khoẻ nơi thân thể của một ngƣời, lại 

còn có thể thấy rất chính xác. Có thể thấy rằng: Đích thực là có Quang! Hiện thời, do 

tâm chúng ta sôi nổi, tạp niệm quá nhiều, nên chẳng trông thấy, đã mất khả năng này; 

nhƣng trẻ nít có thể nhìn thấy. Trẻ nít ngây thơ, không có tạp niệm, nên có thể nhìn 

thấy.  Dần  dần  lớn  lên,  do  vọng  niệm  nhiều  sẽ  không  nhìn  thấy  nữa!  Nhƣng  trẻ  nhỏ 

ngày nay khác thuở xƣa, trẻ nhỏ thuở trƣớc, lúc tám chín tuổi vẫn còn thể thấy những 

thứ  ngƣời  thông  thƣờng  chẳng  thấy.  Tôi  nghĩ  trẻ  nhỏ  hiện  thời  ba  tuổi  thì  đã  không 

đƣợc rồi, vì sao? Mỗi ngày từ sáng tới tối xem TV, TV đã nhiễu loạn chúng nó, rối 

loạn những năng lực sẵn có của chúng. 

Tƣớng thứ mƣời sáu:  “Bì phu tế hoạt tướng” (tƣớng da dẻ mềm mại, mƣợt mà), 

tƣớng này chúng ta dễ hiểu .  

Tƣớng thứ mƣời bảy:  “Thất xứ bình mãn tướng” (tƣớng bảy chỗ bằng phẳng, đầy 

đặn). Bảy chỗ là hai lòng bàn chân, hai lòng bàn tay, hai vai và đảnh đầu. Bảy chỗ ấy 

đều bằng phẳng, đầy đặn, không bị khuyết hãm. 

Tƣớng thứ mƣời tám:  “Lưỡng dịch mãn tướng, dịch hạ sung mãn” (tƣớng hai nách 

đầy đặn, dƣới nách tròn đầy)”. Phần dƣới nách chúng ta đều bị lõm vô, nhƣng trên thân 

Phật, chỗ này tròn đầy. 

Tƣớng  thứ  mƣời  chín:   “Thân  như  sư  tử  tướng.  Thân  thể  bình  chánh,  oai  nghi 

 nghiêm túc” (tƣớng có thân hình nhƣ sƣ tử. Thân thể đầy đặn, đẹp đẽ, oai nghi đoan 

nghiêm). Oai nghi là dung mạo, cử chỉ, tất cả các tƣ thái động tác  “như sư tử vương”  

(nhƣ sƣ tử chúa). Chúng ta ít thấy sƣ tử, nhƣng trong truyền hình, trong chƣơng trình 

động vật kỳ quan thì có thể trông thấy. 

Tƣớng  thứ  hai  mƣơi:   “Thân  đoan  trực  tướng,  thân  hình  đoan  chánh,  vô  ủ  khúc 

 giả” (Tƣớng thân thể đoan trực, thân hình đoan chánh, không cong vẹo).   “Ủ khúc” (傴

曲) là nhƣ lƣng cong, hay lƣng gù. Chẳng có tƣớng [cong vẹo] ấy! 

Tƣớng thứ hai mƣơi mốt:  “Kiên viên mãn tướng. Lưỡng kiên viên mãn nhi phong 

 du giả” (tƣớng vai tròn đầy, hai vai tròn trịa, đầy đặn), có nghĩa là hai vai rất viên mãn, 

đầy đặn. 



9 Thƣờng quang là quang minh thƣờng chiếu ra nơi thân Phật. Gọi là Thƣờng Quang để phân biệt với 

Phóng Quang là quang minh do đức Phật phóng ra khi thọ ký hoặc sắp tuyên giảng đại pháp. Một 

Trƣợng là 3,33 m. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              299/21 

Tƣớng thứ hai mƣơi hai:  “Tứ thập xỉ tướng” (Tƣớng có bốn mƣơi cái răng). Phật 

có  đủ  bốn  mƣơi  cái  răng.  Ngƣời  thƣờng  chúng  ta  chỉ  có  ba  mƣơi  sáu  cái  răng,  bốn 

mƣơi cái răng là quý tƣớng. 

Tƣớng  thứ  hai  mƣơi  ba:   “Xỉ  bạch  tề  mật  tướng” (tƣớng  răng  trắng,  khít,  bằng). 

Không chỉ có bốn mƣơi cái răng, mà răng Ngài còn đều rất cứng cáp, trắng sạch, bằng 

đều nhau. 

Tƣớng thứ hai mƣơi bốn:  “Tứ nha bạch tịnh tướng” (tƣớng bốn răng nanh trắng 

sạch), đây là nói tới bốn cái răng nanh, tức bốn cái răng to  ở hàm trên và hàm dƣới, 

răng nanh đó mà! 

Tƣớng  thứ  hai  mƣơi  lăm:  “Giáp  xa  như  sư  tử  tướng” (tƣớng  má  tròn  đầy  nhƣ 

tƣớng sƣ tử). Hai gò má tròn đầy, giống nhƣ sƣ tử hai bên má đều có tóc mai, râu, hình 

thể cân đối, tròn đầy. 

Tƣớng thứ hai mƣơi sáu: “Yết trung tân dịch đắc thượng vị tướng. Phật chi yết hầu 

 trung,  thường  hữu  tân  dịch,  phàm  thực  vật,  nhân  chi  đắc  thượng  vị” (tƣớng  nƣớc 

miếng  trong  họng  có  vị  ngon  ngọt  nhất:  Trong  cổ  họng  Phật  thƣờng  có  chất  nƣớc 

miếng khiến cho ăn vật gì cũng trở thành thơm ngon nhất). Chúng ta có thể hiểu điều 

này.  Vì  thế,  thuở  đức  Phật  tại  thế,  ra  ngoài  khất  thực,  ngƣời  ta  cho  gì  Ngài  ăn  nấy, 

tuyệt  đối  chẳng  chọn  lựa.  Đã  thế,  Tăng  đoàn  thật  sự  là  một  đoàn  thể  Lục  Hòa,  bình 

đẳng. Khi thác bát (trì bát khất thực) bèn chia ra (thành nhiều nhóm nhỏ) đi khắp các 

đƣờng phố, ngõ hẻm để khất thực. Quý vị thấy một đoàn thể lớn nhƣ vậy, một ngàn hai 

trăm năm mƣơi lăm ngƣời, tôi tin là phải chia thành nhiều tổ nhỏ. Mỗi ngƣời đi khất 

thực, xin xong, trở về cùng ăn chung. Khi quay về, bèn dồn chung lại, thật đúng nhƣ 

câu nói:  “Một bát, cơm ngàn nhà”,  nên bình đẳng. Quý vị xin đƣợc thức ăn rất ngon, 

ngƣời  khác  xin  đƣợc  thức  ăn  dở,  mọi  ngƣời  đều  trộn  chung  lại.  Đã  trộn  chung  lại, 

chúng tôi tin tƣởng khi đƣợc đức Phật gia trì thì mùi vị đều trở thành món ăn ngon lành 

nhất, cảnh chuyển theo tâm mà! Ngài có năng lực ấy. 

Tƣớng thứ hai mƣơi bảy:  “Quảng trường thiệt tướng. Thiệt quảng nhi trường, nhu 

 nhuyễn, tế bạc, triển chi tắc phú diện nhi chí ư phát tế giả” (tƣớng lƣỡi rộng dài: Lƣỡi 

to mà dài, mềm mại, thanh mảnh, khi thè ra che cả khuôn mặt đến tận mí tóc). Phật có 

tƣớng lƣỡi rộng dài, lƣỡi thè ra rất mỏng, có thể che cả khuôn mặt. 

Đối với các tƣớng này, ở đây chẳng nói đến nhân. Trong ba mƣơi hai tƣớng, tám 

mƣơi thứ hảo, mỗi tƣớng hảo đều có nhân. Do vậy, kinh có nói Bồ Tát tu hành chứng 

quả, trƣớc khi thành Phật, phải dùng thời gian dài một trăm kiếp để tu tƣớng hảo. Vì 

sao? Tƣớng hảo là tu phƣớc báo. Nếu không có phƣớc báo, ngƣời ta không thích quý 

vị. Khi quý vị đến giúp ngƣời khác, họ không tiếp nhận, không chịu tiếp nhận; do vậy, 

phải  tu  phƣớc  báo.  Điều  này  cũng  nhằm  ban  cho  chúng  ta  một  sự  khải  thị,  hy  vọng 

chúng  ta  đều  có  thể  phƣớc  huệ  song  tu.  Nếu  quý  vị  tu  phƣớc,  không  tu  huệ,  tức  là 

phàm phu. Tu huệ, không tu phƣớc, quý vị sẽ chẳng thể độ chúng sanh. Tôi có đọc một 

bài văn, [tức là] một lá thƣ do ông Tăng Quốc Phiên gởi cho bạn. Trong đó, ông Tăng 

Quốc Phiên cảm thán thời thế mỗi ngày một suy vi. Ông nói rất nhiều kẻ, thậm chí là 

kẻ đọc sách mà vẫn tham danh lợi, chẳng thật lòng vì nƣớc vì dân, toàn là vì tiếng tăm, 

lợi  dƣỡng  cá  nhân,  hết  sức  đáng  cảm  khái!  Họ  làm  quan  lớn,  giữ  địa  vị  cao,  hƣởng 

bổng lộc dồi dào, trọng hậu, lại thoái thác trách nhiệm, chẳng chịu thật sự dốc sức phục 

vụ nhân dân. Ông thật sự gặp ngƣời tốt, nhƣng ngƣời tốt đó có địa vị rất thấp, lại còn 

chẳng có cơ hội, chẳng đƣợc trọng dụng. Vì vậy, suốt đời khốn đốn, sau cùng ôm hận 

mà chết. Đối với chuyện này, ông vô cùng cảm khái. Ngƣời học Phật chúng ta biết tại 

sao lại nhƣ vậy? Vì sao ngƣời tốt chẳng đƣợc hƣởng quả báo tốt? Họ có trí huệ, nhƣng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              300/21 

thiếu  phƣớc  báo, vì đời  trƣớc  tu  huệ, chẳng  tu  phƣớc, nên  họ  phải  chịu  quả  báo  nhƣ 

vậy. Những kẻ làm quan lớn, chẳng có tâm yêu nƣớc thƣơng dân chi cả, nhƣng họ lại 

có địa vị cao quý, là vì họ có tu phƣớc, chẳng tu huệ, nên có phƣớc báo lớn. Chúng ta 

hiểu  rất  rõ  ràng,  liễu  giải  chân  tƣớng  sự  thật.  Do  vậy,  gặp  Phật,  quý  vị  sẽ  đạt  đƣợc 

[phƣớc huệ], thật sự đạt đƣợc viên mãn. Nếu phƣớc không đủ thì cũng đƣợc [Phật dạy 

phƣơng pháp tu để] tăng thêm phƣớc. Nếu huệ không đủ thì sẽ đƣợc [Phật dạy phƣơng 

pháp tu để] tăng thêm huệ. Hễ gặp Phật pháp thì tất cả sẽ đầy đủ, đại viên mãn. 

 

Nếu  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  chẳng  xuất  gia,  Ngài  sẽ  làm  vua,  cho  thấy 

phước báo của Ngài rất lớn. Tuy xuất gia, dạy học, đệ tử thường theo Ngài có tới 

một  ngàn  hai  trăm  năm  mươi  người,  đó  là  những  vị  thường  đi  theo  Ngài;  còn 

những người không thường theo Ngài, hoặc chỉ theo học trong một thời gian ngắn, 

tôi phỏng đoán khoảng ba ngàn người. Có một đoàn thể đông đảo như vậy, đó là 

phước báo. Ngài được đại chúng trong xã hội cung kính, tán thán, mỗi người đều 

là học trò tốt, những người đi theo Ngài đều là phước huệ song tu, tiếp nhận lời 

dạy  của  đức  Thế  Tôn.  Sau  đó,  họ  dạy  lại  người  khác,  đi  khắp  bốn  phương  tám 

hướng để dạy học; do đó, phước huệ song tu. Đây là nói chúng ta phải xem trọng 

cả  phước  lẫn  huệ,  đức  Phật  đặc  biệt  coi  trọng  tu  phước.  Lúc  chúng  tôi  mới  bắt 

đầu  theo  học  với  thầy  Lý,  khi  thầy  chỉ  dạy  chúng  tôi  luôn  nhắc  nhở  chúng  tôi 

đừng lơ là tu phước. Nếu không có phước báo, thầy nói rất rõ ràng:  “Nếu anh có 

 Huệ, giảng kinh đến mức hoa trời rơi lả tả, nhưng sẽ như thế nào? Sẽ chẳng có ai 

 nghe, đó là gì? Vì chẳng có phước báo, chẳng có duyên với người ta” . Do đó, phải 

coi trọng tu phước, thầy thường răn nhắc chúng tôi phải kết pháp duyên, phải tu 

phước.  Đám  học  trò  chúng  tôi  cũng  rất  nghèo,  tiền  thâu  nhập  rất  ít,  tu  phước 

bằng cách nào đây? Thầy rất khéo léo. Mỗi tuần, thầy giảng kinh hai lần, một lần 

ở thư viện, một lần ở liên xã. Thầy dạy những người học giảng kinh chúng tôi, hai 

mươi mấy người, vào những ngày thầy giảng kinh, chúng tôi đến tiếp đãi. Tiếp 

đãi là tu phước. Chúng tôi đứng ở cửa chào đón mọi người đến dự, hướng dẫn 

mọi người, xếp chỗ ngồi cho họ, phát kinh sách. Thầy nói: “Nếu các anh có chút 

tiền lẻ, hãy mua đậu phộng, phát cho mỗi người một hạt, hoặc một viên kẹo. Đó 

đều  là  tu  phước,  đều  là  kết  duyên”.  Chúng  tôi  học  từ  chỗ  ấy.  Do  vậy,  sau  này 

pháp duyên thù thắng, càng kết duyên càng rộng. Phải thật sự làm thì mới được. 

 

Đức Phật dạy chúng ta đừng tích lũy tiền tài, vì  “tích tài thương đạo”  (tích 

lũy tiền tài thì tổn thương đạo). Nếu có tiền tài thì sao? Có tiền tài thì phải bố thí, 

[tiền  tài]  từ  mười  phương  đến  thì  trở  về  mười  phương,  hiệu  quả  là  ngày  càng 

nhiều, ngày càng  thù thắng. Càng thù thắng  thì  phải làm  nhiều hơn, không  làm 

không được. Phương pháp tốt nhất là gì? Đời này tôi học theo Ấn Quang đại sư, 

suốt đời Ấn Quang đại sư dùng tiền mười phương cúng dường cho Ngài để làm 

một chuyện là pháp bố thí. Quý vị thấy Ngài dùng tiền do người khác cúng dường 

cho Ngài để lập ra Hoằng Hóa Xã. Hoằng Hóa Xã giống như một nơi lưu thông 

kinh Phật. Ngài có thể tự xuất bản. Lúc đó, Ngài đã mua một bộ máy, đó là máy 

xếp khuôn chữ bằng chì. Ngài còn có công nhân, tức là có công nhân sắp chữ, có 

người giảo chánh, đối chiếu, biên tập, giống như một thư cục vậy, có thể tự in, in 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              301/21 

rất đẹp! Bản in của Hoằng Hóa Xã có khổ chữ lớn, rõ ràng, dùng giấy in cũng tốt, 

rất chú trọng phẩm chất. Quý vị đọc các bản sách ấy rất thích, vì ít chữ sai. Ít chữ 

sai thì gọi là bản in tốt. Do đó, so với những bản in tốt trong thời cận đại, có thể 

nói là sách của Hoằng Hóa Xã xứng đáng là những bản in tốt đẹp. Vì vậy, đây là 

một  chuyện  rất  khó  có,  chúng  tôi  học  theo  lão  hòa  thượng:  Suốt  đời  lão  hòa 

thượng chỉ làm một chuyện này mà thôi. Lúc gặp tai nạn, lão hòa thượng cũng 

làm việc cứu trợ, lấy tiền từ đâu [để cứu trợ]? Lấy từ ngân khoản in kinh sách để 

làm chuyện này; nhưng in kinh, ấn tống thiện thư là việc chính yếu, cả đời Ngài 

chẳng làm việc gì khác, chẳng xây chùa, ở nhờ đạo tràng của người khác, chỉ làm 

một việc này. Tôi cảm thấy làm như vậy rất tốt, đỡ bận lòng, chẳng bị vướng bận 

mảy may. Lưu thông Phật pháp trên toàn thế giới, việc này thật chẳng dễ dàng! 

 

Hiện  nay,  chúng  tôi  làm  rất  nhiều  việc.  Chúng  tôi  có  thể  phát  sóng  trên 

truyền hình, có thể làm mạng lưới Internet, có thể làm CD, DVD, có thể in sách, 

nhưng tất cả đều có tánh chất giống nhau: Khiến cho càng nhiều người biết đến 

Phật pháp, liễu giải Phật pháp, học tập Phật pháp, có thể đạt được thành tựu thù 

thắng trong Phật pháp, đó là việc tốt, vô lượng công đức. Cúng dường nhiều thì 

sao? Cúng dường nhiều thì chúng tôi đem in những bộ sách lớn. Năm kia, tôi nhờ 

Thương Vụ Ấn Thư Quán tái bản bộ Tứ Khố Toàn Thư, đặt họ in một trăm bộ. 

Năm nay đã hoàn thành, sách đã được gởi tới Hương Cảng. Chúng tôi gởi mười 

bộ tới Úc Châu, mười bộ tới Mã Lai, cũng gởi mười bộ cho Indonesia, vài bộ cho 

Nhật Bản, phần còn lại sẽ gởi đến các trường đại học ở Đại Lục. Tuần trước, Thế 

Giới Thư Cục cũng đến tìm tôi, họ muốn tái bản bộ Tứ Khố Hội Yếu. Nghe xong, 

tôi  rất  hoan  hỷ,  bộ  này  còn hay  hơn  bộ  Toàn  Thư,  giá  trị  còn  cao  hơn  bộ  Toàn 

Thư. 

 

Lúc  vua  Càn Long [xuống chiếu sai  các  quan]  biên soạn bộ  sách ấy  nhằm 

mục đích nhằm bảo tồn sách vở của Trung Quốc, chẳng để cho chúng bị mất đi, 

dụng ý rất tốt. Thuở đó đều là chép tay. Có tất cả bảy bộ Toàn Thư, chia ra cất 

giữ ở bảy chỗ. Hiện thời, do chiến tranh loạn lạc, Toàn Thư chỉ còn ba bộ rưỡi, 

[tức  là]  có  một  bộ  chẳng  đầy  đủ  và  ba bộ  hoàn chỉnh,  sách  Hội  Yếu dành riêng 

cho vua  xem. Vì  thế, trong  Toàn Thư, những  câu văn không  có  lợi đối với  triều 

đình nhà Thanh đều bị xóa mất, nhưng trong Hội Yếu thì không bị xóa; [bởi lẽ], 

Hội Yếu là sách dành cho vua xem, chẳng phải để cho người ngoài xem. Hội Yếu 

chỉ  có  hai  bộ,  một  bộ  để  ở  thư  phòng  của  nhà  vua,  bộ  thứ  nhì  để  ở  vườn  Viên 

Minh. Vườn Viên Minh bị liên quân Anh Pháp hủy diệt, nên [Hội Yếu] chỉ còn lại 

một  bộ. Bộ  này  hiện nay  được  giữ  ở  Đài  Loan, họ  dựa  trên hình chụp để in lại. 

Lần in thứ nhất, tôi mua khoảng hơn sáu chục bộ, lúc đó, xuất bản tổng cộng hai 

trăm bộ, tôi đã mua ước chừng hơn sáu mươi bộ. Tôi là khách mua sách chủ yếu 

của  họ,  nên  bây  giờ  họ  đến  tìm  tôi  muốn  tái  bản.  Tôi  nói:  “Tốt  lắm,  tôi  đồng  ý 

mua  một  trăm  bộ”.  Thật  là  tốt,  Hội  Yếu  có  giá  trị  còn  cao  hơn  bộ  Toàn  Thư, 

nhưng phân lượng chỉ bằng một phần ba của Toàn Thư. Do đóng bìa cứng thành 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              302/21 

năm trăm tập, nên chỉ bằng một phần ba bộ Toàn Thư. Nếu tiền cúng dường của 

tôi nhiều thì tôi in nhiều, in những bộ sách lớn, tiền ít thì in ít, hết thảy đều để làm 

việc này. 

 

Gần  đây  tôi  còn  in  một  bộ  sách  nhỏ  hơn.  Bộ  sách  này  cũng  là  sách  tôi 

thường tâm niệm. Có đồng tu gởi tặng, chẳng biết là ai tặng nữa, đó là bộ Quần 

Thư Trị Yếu. Ở đây, tôi giới thiệu đơn giản cùng mọi người. Sách ấy do Đường 

Thái Tông hạ lệnh biên tập. Chúng ta biết Đường Thái Tông lúc mười sáu tuổi đã 

theo cha khởi nghĩa, bình định xã hội động loạn thuở ấy, về sau, lên ngôi vua. Lúc 

làm vua, ông liền nghĩ cách cai trị quốc gia như thế nào? Nhất định phải tìm các 

tài liệu  trị  quốc  của  những  triều vua  trước, những tài  liệu ấy  nằm  rải rác trong 

Tứ Khố Toàn Thư (đương nhiên là lúc đó chưa có Tứ Khố Toàn Thư, nhưng hiện 

nay, dùng chữ Tứ Khố Toàn Thư thì mọi người đều biết), thuộc các phần Kinh, 

Sử, Tử, Tập. Ông sai Ngụy Trưng là một vị đại thần rất nổi danh đời Đường, [nhà 

vua] sai Ngụy Trưng làm chủ biên, tìm những phần văn tự có liên quan đến vấn 

đề trị quốc, tu thân, tề gia, bình thiên hạ trong các tác phẩm thuộc loại Kinh, Sách, 

Sử, Tử để chép lại, biên soạn thành một bộ sách. Hình như họ dùng đến tất cả sáu 

mươi mấy loại sách, sáu mươi mấy loại sách ấy đều có trong Tứ Khố, tổng cộng 

có  khoảng  năm  mươi  mấy  vạn  chữ.  Sau  khi  sách  được  soạn  xong,  Đường  Thái 

Tông mỗi ngày đều đọc. Do sách chẳng rời tay. Đối với nền thịnh trị thời Trinh 

Quán (Trinh Quán là niên hiệu của Đường Thái Tông), bộ sách này có cống hiến 

vô  cùng  to  tát,  rất  hay!  Vào  đời  Đường,  những  người  làm  quan  nhất  định  phải 

đọc sách này.  



Vì lẽ đó, tôi nghĩ tới bộ sách này, vì đối với chánh trị, trị gia, trị quốc, thậm chí 

để điều hành xí nghiệp hiện thời, chủ nhân hoặc các vị quản trị xí nghiệp, công ty, và 

những người làm lãnh đạo đều cần phải biết [những đạo lý trong bộ sách ấy]. Khi 

đồng học tặng sách này cho tôi, vừa đọc tôi đã rất thích. Sách này được in vào đầu 

thời Dân Quốc, tám chục năm trước. Sách tám chục năm trước mà tôi mở ra xem, 

dường như chưa có ai từng đọc, còn rất mới, còn rất sạch. Tôi cũng đưa cho Thế Giới 

Thư Cục, nhờ họ in cho tôi ba ngàn bộ. Tôi in để làm gì? Để làm quà tặng. Tặng cho ai? 

Tặng cho những người đang ở trong chánh trường, đang làm quan, làm chủ công ty, 

tôi dùng làm quà tặng họ. Lúc đó, tôi lập tức nghĩ sẽ tặng sách này cho [những người 

lãnh đạo trong] đảng Cộng Sản, đảng Quốc Dân, đảng Dân Tiến, đó là chuyện tốt! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              303/21 

Sách này in càng nhiều càng hay, từng chữ từng câu đều trân quý, rất đáng đọc. Sách 

bao gồm những đức hạnh làm người cơ bản, thảy đều đầy đủ, là một cuốn sách rất 

hay. Muốn phục hưng văn hóa truyền thống Trung Quốc, quý vị đọc sách này cũng 

như đọc sáu mươi mấy loại sách thuộc thể loại Kinh, Sử, Tử, lại có thể khơi gợi hứng 

thú tìm đọc Tứ Khố. 

 

Còn một loại nữa, lúc tôi có được bộ Hội Yếu thứ nhất, tôi đọc rất thích thú, 

nên nghĩ có thể trích yếu những phần tinh hoa tốt đẹp trong sách, soạn thành một 

cuốn sách, tôi đã có ý niệm ấy. Tôi tìm em tôi, tìm những người về hưu ở Trung 

Quốc, tìm các giáo sư dạy Quốc Văn, tìm ba bốn người, mời họ xem Hội Yếu [để 

trích  lục].  Lúc  đó,  tôi  tặng  đại  học  Phục  Đán  một  bộ.  Ở  Thượng  Hải  có  hai  bộ: 

Đại học Phục Đán một bộ, thư viện Thượng Hải giữ một bộ. Mời họ xem rồi trích 

lục.  Sau  đó,  tôi  thấy  những  phần  họ  trích  lục  cũng  không  được  hợp lý  cho  lắm, 

nên bỏ dở. Gần đây, hằng ngày vẫn nghĩ tới việc này, nào ngờ khi Thương Vụ Ấn 

Thư Quán khai trương, lúc đó là cuối đời nhà Thanh, tôi chưa ra đời, họ đã soạn 

một bộ sách gọi là Quốc Học Trị Yếu. Chữ Trị này không phải là Chính Trị, mà 

là Trị Học. Quốc Học Trị Yếu là một bộ sách gồm tám cuốn dày dường ấy. Có nội 

dung  gì?  Bao  gồm  [những  phần  trọng  yếu  về  đạo  bình  trị  trong]  Kinh,  Sử,  Tử, 

Tập  của  Tứ  Khố,  phần  Tập  họ  cũng  biên  soạn.  Toàn  Thư  chỉ  có  Kinh,  Sử,  Tử, 

chẳng  có  Tập,  bộ  này  có  Tập.  Tác  phẩm  này  chính  là  Tiểu  Tứ  Khố  Toàn  Thư. 

Quá lý tưởng! Tôi đã xem và rất thích. Trung Hoa Thư Cục xuất bản [bộ sách ấy] 

vào năm Dân Quốc mười chín (1930), tôi xem thử có tìm được nguyên bản hay 

không. Tìm được nguyên bản, tôi cũng muốn in lại với số lượng lớn để tặng thư 

viện  các  trường.  Đó  là  tinh  hoa  của  các  sách  vở  trong  Tứ  Khố,  trích  lục  những 

phần  tinh  hoa,  rất  có  giá  trị.  Phân  lượng  của  sách  này  còn  nhiều  hơn  bộ  Quần 

Thư Trị Yếu. 

 

Do  đó,  tôi  thường  nói:  Phương  pháp  để  phục  hưng văn  hóa  truyền  thống 

Trung  Quốc  là  phải  có  người  thật  sự  phát  tâm,  suốt  đời  dốc  chí  học  hỏi,  chẳng 

mong lên chức, chẳng màng phát tài, thì mới làm được chuyện này. Tâm danh lợi 

nặng  nề  sẽ  chẳng  thể  làm  chuyện  này  thành  công.  Tâm  danh  lợi  thật  đạm  bạc, 

chúng ta sống trên thế gian này có thể ăn no, mặc ấm, có căn nhà nhỏ để che mưa 

che nắng là vui sướng lắm rồi, người như vậy mới có thể làm việc này. Họ có thể 

thật sự làm được chuyện  “vị cổ thánh kế tuyệt học, vị thiên hạ khai thái bình”  (kế 

thừa  cái  học  tuyệt  diệu  của  bậc  cổ  thánh,  tạo  thái  bình  cho  thiên  hạ),  đó  là  sự 

nghiệp thánh hiền, suốt đời thích làm chuyện này, chẳng chán. Vậy thì phải làm 

sao? Trước hết, phải tu đức hạnh. Chúng tôi thường nói đức hạnh gồm có bốn cội 

rễ, phải thực hiện được [giáo huấn của] Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              304/21 

Nghiệp Đạo và Sa Di Luật Nghi, sốt sắng học tập, dốc sức thực hành. Lại còn phải 

học thuộc lòng hai trăm bài cổ văn, sẽ chẳng còn gặp chướng ngại nơi chữ nghĩa 

nữa.  Quý  vị  có  thể  đọc  Tứ  Khố,  chẳng  gặp  khó  khăn  về  mặt  văn  tự,  vì  đã  nắm 

được chìa khóa, đã lấy được chìa khóa để đọc Đại Tạng Kinh. Quý vị có thể đọc 

Đại Tạng Kinh, hoặc đọc Tứ Khố Toàn Thư, chẳng bị trở ngại về văn tự. Quý vị 

có thể đổ công dốc sức mười năm hoặc hai mươi năm học Nho giáo thì nhà Nho 

hạng  nhất  của  Trung  Quốc  sẽ  xuất  hiện.  Nếu  học  Đạo  giáo  thì  sẽ  thành  thần, 

thành tiên; học Phật bèn thành Phật, thành Bồ Tát. Dốc sức từ mười năm cho tới 

hai  mươi  năm  chắc  chắn  có  thể  đạt  được,  Trung  Quốc  sẽ  hưng  vượng.  Tiến  sĩ 

Thang Ân Tỷ đã nói:  “Thế kỷ hai mươi mốt là thế kỷ của người Trung Quốc” , xin 

thưa với chư vị, đó là thế kỷ của văn hóa Trung Quốc, phải hiểu chuyện này! Văn 

hóa Trung Quốc không chỉ có thể cứu quốc gia dân tộc của chính mình, mà còn có 

thể  cứu  cả  thế  giới,  toàn  thế  giới  đều  cần  đến.  Điều  này  dựa  trên  kinh  nghiệm 

mười năm gần đây của tôi. Tôi tiếp xúc các tôn giáo khác, các chủng tộc khác, các 

vị lãnh đạo của nhiều quốc gia, tôi giới thiệu văn hóa truyền thống Trung Quốc 

cho họ, chẳng có ai không hoan hỷ, họ đều có thể tiếp nhận, rất khó có! Chúng ta 

phải trân quý, phải nỗ lực, thật sự phát nguyện đến thế gian này để làm chuyện 

lớn lao, cuối cùng, đừng quên niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, thành Phật! Đến thế 

giới Cực Lạc để thành Phật. 

 

Tiếp  đó,  tướng  thứ  hai  mươi  tám:   “Phạm  âm  thâm  viễn  tướng” (tướng 

Phạm  âm  sâu  xa).  “Phạm  âm” nghĩa  là  thanh  tịnh,  tức  là  âm  thanh  của  Phật 

thanh tịnh, có thể nghe được từ xa, chẳng cần phải dùng máy khuyếch âm, từ rất 

xa  cũng  có  thể  nghe  rõ  ràng,  có  tướng  tốt  như  vậy.  Điều  này  cũng  khiến  cho 

chúng ta nghĩ tới lúc đức Thế Tôn tại thế, chẳng có khoa học tiên tiến như ngày 

nay, chẳng  có  thiết bị  khuyếch  âm, nhất  là  nơi  đồng  trống,  lúc  giảng  kinh phần 

lớn là trong rừng, hoặc bên bờ sông, ba ngàn người, nói chuyện mà người ta có 

thể nghe rõ ràng. Chúng ta sẽ thắc mắc [vì sao ba ngàn người có thể nghe rõ], đọc 

tới tướng hảo này, chúng ta liền hiểu: Âm thanh của Phật chẳng giống âm thanh 

của phàm phu chúng ta, có thể nghe từ xa. 

Tướng thứ hai mươi chín:  “Nhãn sắc như cám thanh tướng” (tướng màu mắt 

như màu cám thanh), [cám thanh (紺青)] là tướng tròng mắt màu xanh biếc hơi 

pha sắc đỏ. 

Tướng thứ ba mươi:  “Nhãn tiệp như ngưu vương tướng, nhãn mao thù thắng” 

(Tướng lông mi như trâu chúa, lông mày thù thắng), giống như lông mi của trâu, 

rất rõ ràng, rất ngay ngắn, chẳng rối loạn tí nào. 

Tướng thứ ba mươi mốt:  “Mi gian bạch hào tướng” (Tướng bạch hào giữa hai 

chân mày). Thật ra, [vệt tròn sáng lóng lánh giữa hai mày của tượng Phật] chẳng 

phải  là  một  hạt  châu,  mà  là  hai  sợi  lông  cuộn  tròn  ở  chính  giữa  hai  chân  mày, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              305/21 

cuộn theo chiều phải và còn phóng quang. Đức Phật thường phóng hào quang từ 

chỗ này. 

Tướng thứ ba mươi hai:  “Đảnh thành nhục kế tướng” (trên đỉnh đầu có tướng 

nhục  kế). Chúng ta thấy tượng Phật, trên phần trước của đỉnh đầu có một  khối 

màu  đỏ,  đó  là  Nhục  Kế  (肉髻),  còn  gọi  là  Vô  Kiến  Đảnh  Tướng.  Kinh  Lăng 

Nghiêm  nói  rất  rõ,  nhiều  người  có  thần  thông,  muốn  bay  lên  hư  không  để  nhìn 

đảnh đầu Phật, nhưng nhìn không được vì chỗ đó phóng quang. Đỉnh đầu phóng 

quang nên nhìn không thấy, chỗ đó gọi là Vô Kiến Đảnh Tướng10. 

 

 “Vọng Tây sư viết: Y thử nguyện cố, chúng sanh sanh giả, giai cụ chư tướng, 

 bất  giả  tu  đắc” (Sư  Vọng  Tây  nói:  “Do  bởi  nguyện  ấy,  các  chúng  sanh  đã  vãng 

sanh đều đủ các tướng, chẳng cần tu mà tự đạt được”). Quý vị thấy Bồ Tát thành 

Phật phải tu, phải dùng thời gian một trăm kiếp để tu phước thì mới có ba mươi 

hai tướng tốt. Người vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới được tiện nghi quá 

lớn, sanh về thế giới Cực Lạc, do quả báo liền đạt được, trọn đủ, chẳng cần phải 

tu.  “Cụ túc thử tướng, vi hoa khai hậu”  (Có đầy đủ các tướng đó sau lúc hoa sen 

nở), hay là trước khi hoa nở? Có người hỏi rốt cuộc là trước khi hay sau khi hoa 

sen đã nở? “Đáp: Bất đãi hoa khai, thị sanh đắc cố” (Đáp: Chẳng đợi hoa nở, vừa 

sanh đến liền có). Đúng là có sẵn các tướng ấy khi vừa sanh vào [hoa sen trong cõi 

Cực Lạc]. Lúc quý vị ở trong hoa sen, khi hoa chưa nở, các tướng hảo ấy đã hoàn 

toàn trọn đủ. Ở đây, tôi tiết lộ một tin tức cho quý vị biết: Không chỉ là ba mươi 

hai tướng, mà là thân có vô lượng tướng, mỗi tướng có vô lượng hảo. Ba mươi hai 

tướng là đức Phật nói phương tiện. Đến thế giới Cực Lạc, quý vị mới phát hiện sự 

thù thắng khôn sánh này, sẽ cảm ơn Thích Ca Mâu Ni Phật. Hôm nay đã hết thời 

gian rồi, chúng ta học tập tới đây thôi.  

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

------------------------------------------------------------------------------------------ 

 











10 Vô kiến đảnh tƣớng: Chỉ tƣớng nhục kế trên đảnh đầu Phật. Vì đảnh đầu Phật có thịt dồn lên nhƣ 

hình búi tóc, nên gọi là Nhục Kế. Từ nhục kế tỏa ra hào quang vô lƣợng, ngay cả những vị Thập Địa 

Bồ Tát chỉ thấy đƣợc một phần, ngoài ra không ai thấy đƣợc tƣớng trạng của nhục kế, nên gọi là “vô 

kiến đảnh tƣớng”. Trong kinh Bảo Tích có chép ngài Mục Kiền Liên  ỷ vào sức thần thông bay lên 

không trung, vƣợt qua vô lƣợng thế giới để nhìn cho rõ đảnh tƣớng của Phật Thích Ca, nhƣng Ngài 

vẫn không thấy đƣợc. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              306/21 

 

Tập 198 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:17.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 235, hàng thứ bảy từ dƣới đếm lên. 

“Quyển 85 trong Đại Trí Độ Luận nói”. Đại Trí Độ Luận có 100 quyển, đây là 85, 

tức là quyển thứ 85, trong này có một đoạn nói: “Chỉ có trí tuệ của Phật thành A Nậu 

Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề”. Ở trƣớc chúng ta đã học, câu kinh văn này là mục tiêu 

sau  cùng  mà  ngƣời  học  Phật  luôn  kỳ  vọng,  nghĩa  là  mục  tiêu  cao  nhất_Vô  Thƣợng 

Chánh Đẳng Chánh Giác. Trong Đại Trí Độ Luận nói câu này rất hay, chỉ có Phật mới 

chứng đƣợc Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác. Nhất nhơn là chỉ quả vị này, vị thứ 

này. Bồ Tát chứng đƣợc, mặc dù Đẳng giác Bồ Tát chứng đƣợc, chỉ gọi là Chánh Đẳng 

Chánh Giác, không đƣợc thêm hai chữ Vô Thƣợng. Hai chữ Vô Thƣợng chỉ có thành 

Phật  mới  thêm  vào  đƣợc,  đây  là  Vô  Thƣợng.  Thực  tế  đều  là  trong  tự  tánh  của  mỗi 

chúng  sanh,  vốn  đầy  đủ  trí  tuệ  bát  nhã, trí  tuệ  bát  nhã  này  tức  là  Vô  Thƣợng  Chánh 

Đẳng  Chánh  Giác.  Hiện  nay  trí  tuệ  chúng  ta  biến  thành  phiền  não,  vì  thế  kinh  điển 

thƣờng nói “phiền não tức bồ đề”, đây là thật. Khi giác ngộ là trí tuệ vốn có trong tự 

tánh, khi mê trí tuệ này liền biến chất, nó trở thành phiền não. Phiền não vô lƣợng vô 

biên, trí tuệ cũng vô lƣợng vô biên. 

Đức Phật thấy chúng ta mê thất tự tánh, rất đáng thƣơng. Phật và Chƣ Bồ Tát, đặc 

biệt là pháp thân Bồ Tát, pháp thân Bồ Tát họ cũng đã thành Vô Thƣợng Chánh Đẳng 

Chánh Giác. Thông thƣờng mà nói đều cùng một giai cấp, đồng một địa vị, đều lấy tâm 

đại bi làm gốc, dùng phƣơng tiện thiện xảo giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa 

khổ  đƣợc  vui. Vốn  hoàn  cảnh  chúng ta  ở, thực  tế  mà  nói  còn thù  thắng hơn  thế  giới 

Cực Lạc, đó là thƣờng tịch quang Tịnh độ. Đây là quê nhà của chúng ta, là nền tảng 

của  chúng  ta.  Mục  tiêu  học  Phật  sau  cùng  là  trở  về  thƣờng  tịch  quang,  chứng  đƣợc 

Diệu giác vị, Diệu giác vị tức là Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác. Nguyện này thù 

thắng vô cùng, chúng ta xem tiếp bên dƣới. 

“Chúng sanh trong đƣờng ác, thiện căn yếu ớt, lại nhiều túc nghiệp. Nhờ nguyện 

lực  của  Phật  gia  bị,  nhiếp  thọ  vãng  sanh.  Sau  khi  sanh  vào  cõi  nƣớc  này,  đều  đƣợc 

thành Phật. Đây quả thật là vô thƣợng thánh nguyện của Phật A Di Đà Nhƣ Lai, từ bi 

tột  cùng”.  Đây  là  nói  đến  điều  gì?  Nói  đến  chúng  sanh  trong  địa  ngục,  chúng  sanh 

trong địa ngục có thể thành Phật chăng? Có thể. Vì sao vậy? Chúng ta có thể nói, trong 

A lại da của tất cả chúng sanh đều đầy đủ chủng của của mƣời pháp giới. Chủng tử là 

nhân,  gặp  nhân  duyên  nó  liền  khởi  hiện  hành.  Nếu  chúng  sanh  trong  địa  ngục  này, 

chủng tử Phật trong A lại da gặp đƣợc duyên Phật, đƣơng nhiên họ sẽ thành Phật, mà 

còn là trong khoảng một niệm. Điều này chúng ta có thể tin, có thể tiếp thu. Vấn đề là 

có gặp đƣợc duyên hay không, khi gặp duyên họ có tiếp thu hay không, then chốt là 

đây. 

Vì sao chúng sanh trong địa ngục chịu nhiều đau khổ nhƣ thế, sau khi chịu hết tội 

ở địa ngục còn phải vào ngạ quỷ, súc sanh. Ở trong địa ngục, tuy có Bồ Tát Địa Tạng 

giáo hóa ở đó, ngoài Bồ tát Địa Tạng ra còn có rất nhiều Phật Bồ Tát. Chúng sanh có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              307/21 

cảm, Phật Bồ Tát liền có ứng. Then chốt ở đây là túc nghiệp của họ, cho nên thiện căn 

họ rất kém, kém nghĩa là có duyên gặp Phật nhƣng họ bỏ qua cơ hội, vấn đề là ở đây. 

Nhƣ những điều này chúng ta đều có kinh nghiệm, nghĩ lại tình hình bản thân đời 

này gặp đƣợc Phật pháp, có thể liên tƣởng đến địa ngục và chúng ta cũng gần nhƣ thế. 

Chúng tôi từ nhỏ có nhân duyên gặp đƣợc Phật pháp, đó là ở nông thôn. Phụ nữ ở nông 

thôn mê tín, đến chùa thắp hƣơng cầu bình an, cầu gia hộ, lúc nhỏ chúng tôi cũng theo 

cha  mẹ  đến  chùa thắp  hƣơng. Sau đó lớn  lên đi học, tiếp thu nền  giáo dục  ở  trƣờng, 

biết rằng đây là Tôn giáo, là mê tín. Sau mấy năm tiếp thu giáo dục ở trƣờng, chúng tôi 

không còn tin vào điều này nữa, không còn tiếp xúc nữa. Đây nghĩa là sao? Đây là ảnh 

hƣởng  của  túc  nghiệp,  thiện  căn  yếu  ớt,  là  ý  này.  Đời  này  nếu  tôi  không  gặp  thầy 

Phƣơng Đông Mỹ, làm gì có cơ hội học Phật? Những bạn học và thầy cô ở trƣờng, nếu 

nhƣ quý vị nói tôi đã xuất gia, quý vị nói với họ chắc chắn không có ngƣời nào tin, đến 

chính bản  thân tôi cũng  không  cách  nào  tin đƣợc, là  chuyện  không thể!  Tôi học triết 

học với thầy Phƣơng Đông Mỹ, đây là  một đại gia triết học đƣơng đại, một giáo thọ 

nổi tiếng ở Đài Loan, cũng là giáo thọ nổi tiếng trên thế giới. Tôi theo thầy học triết 

học, thầy dạy Triết Học Khái Luận, mục sau cùng là Triết Học Phật Giáo, tôi cảm thấy 

rất kinh ngạc. Khi thầy giới thiệu cho tôi về Triết Học Phật Giáo đã nói rằng: Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên toàn thế giới. Xƣa nay tôi chƣa từng 

nghe  nói  nhƣ  thế.  Chúng  tôi  đâu  biết  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  nhà  triết  học, 

nhƣng chính miệng một nhà triết học nổi tiếng đƣơng đại khẳng định điều này. Ông nói 

Triết Học Phật Giáo là đỉnh cao nhất của triết học trên toàn thế giới, học Phật là hƣởng 

thụ cao nhất của đời ngƣời. Câu này nghe rất xuôi tai, rất có sức cám dỗ. Từ bài học 

này, tôi đã sửa đổi những quan niệm sai lầm trƣớc đây, sau khi dần hiểu ra, chúng tôi 

cũng đến chùa. Đến chùa không phải để thắp hƣơng, không phải để lễ lạy, cũng không 

phải đi tham gia các hoạt động của họ, mà đến chùa để xem kinh sách, lúc đó kinh sách 

mua  ở  ngoài  không  có.  Thầy  nói  với  tôi,  thời  nay  Triết  Học  Phật  Giáo  không  còn  ở 

trong chùa nữa, ở đâu? Ở trong kinh điển, cần tìm trong kinh điển mới đƣợc. Tôi nói, 

điều này rất hay! Tôi đi vào cửa Phật nhƣ thế. 

Sau khi nhập môn, đây là thật, vì sao vậy? Vì đã có tâm cung kính, đây là nghiệp 

chƣớng! Nếu không có tâm cung kính, dù cho thầy giáo tốt chỉ điểm, cũng không đạt 

đƣợc lợi ích. Quý vị hoài nghi nó, không tôn trọng nó, nhƣ vậy không thể vào đƣợc 

cánh  cửa  của  nó.  Lời  của  đại  sƣ  Ấn  Quang  nói  rất  có  lý:  Một  phần  thành  kính  đƣợc 

một  phần  lợi  ích,  mƣời  phần  thành  kính  đƣợc  mƣời  phần  lợi  ích.  Quý  vị  có  thể  đạt 

đƣợc nhiều hay ít, hoàn toàn dựa vào mức độ thành kính mà quý vị đối với Phật pháp. 

Không liên quan lắm đến thầy giáo, chỉ nhờ vào tâm thành kính. Về sau chúng tôi hiểu, 

pháp  thế  xuất  thế  gian  đều  ở  chỗ  thành  kính.  Không  tôn  trọng,  xem  nhẹ  bài  học  của 

mình, không có tâm cung kính đối với thầy giáo thọ, ngƣời này khẳng định chẳng học 

đƣợc gì. Chính là ở đây nói túc nghiệp và thiện căn, chúng ta có thể tƣởng tƣợng đƣợc. 

Chƣ Phật Bồ Tát từ bi vô cùng, toàn tâm toàn lực giúp tất cả chúng sanh khổ nạn 

phá mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc vui, đây là sự nghiệp vĩnh hằng của họ, sự nghiệp mãi 

mãi  không thay  đổi. Mọi  lúc  mọi  nơi,  gặp  chúng sanh,  tâm  từ  bi  liền khởi lên.  Nếu 

chúng sanh này thiện căn phát khởi, bằng lòng tiếp thu, họ sẽ đƣợc lợi ích, chúng sanh 

trong địa ngục cũng không ngoại lệ. Chúng ta tin rằng, chúng sanh địa ngục, tuy họ tạo 

nghiệp bất thiện đọa vào địa ngục, nhƣng trong đời quá khứ nhất định họ đã huân tập 

thời gian lâu dài trong Phật pháp. Vì vậy  thiện căn của A lại da rất sâu dày, vừa gặp 

Phật pháp họ liền quay đầu, tin tƣởng. Nhất niệm tín tâm này, giúp họ vãng sanh Tịnh 

độ, đa phần sanh vào biên địa nghi thành, điều này rất có thể. Tuy có nghi hoặc, nhƣng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              308/21 

nghe lời, muốn thử xem. Nếu là thật, không phải đƣợc lợi ích sao? Còn nhƣ không có 

thì thôi vậy. Giữ tâm này sanh vào biên địa nghi thành. Họ quả thật sanh vào thế giới 

Cực Lạc, không phải giả. Ở thế giới Cực lạc cũng có ngƣời giúp họ tu hành. 

“Nhờ nguyện lực của Phật gia bị”, chính là nguyện thứ hai này. Nguyện thứ nhất 

nói rõ thế giới Cực Lạc không có ba đƣờng ác. Nói cách khác, không có ngƣời nào có 

tham sân si, vì sao vậy? Vì tham sân si là nghiệp nhân của ba đƣờng ác. Cũng chính là 

nói  tham  sân  si  mạn  nghi,  ngƣời  ở  thế  giới  Cực  Lạc  hoàn  toàn  không  có.  Không  có 

nhân, không có duyên, đƣơng nhiên không có quả báo này. Trong cõi phàm thánh đồng 

cƣ ở thế giới Cực Lạc, chỉ có hai loại quả báo là trời và ngƣời. Tuy thân phận của trời 

ngƣời, nhƣng cũng đƣợc Phật lực gia trì, hƣởng đãi ngộ của A Duy Việt Trí Bồ Tát, 

không có gì khác với A Duy Việt Trí Bồ Tát, quả là vô cùng thù thắng. 

Khi đến thế giới Cực Lạc, chắc chắn thành tựu trong một đời, chỉ là thời gian sớm 

hay muộn mà thôi. Sớm hay muộn này có liên quan đến tập khí của mỗi cá nhân, có 

liên quan đến túc nghiệp của chính mình. Cho nên có ngƣời dõng mãnh tinh tấn, thời 

gian  họ  chứng  quả  sẽ  ngắn  lại.  Có  ngƣời  hơi  giải  đãi  biếng  nhác, thời  gian  họ  thành 

Phật  lâu  hơn,  nhƣng  chắc  chắn  đều  thành  tựu  trong  đời  này.  Ngƣời  ở  thế  giới  tây 

phƣơng thọ mạng dài, đều là vô lƣợng thọ, bởi vậy họ có đủ thời gian để tu học. 

Bên  dƣới  Hoàng  Niệm  Tổ  có  một  câu  khen  ngợi,  ông  nói  đây  quả  thật  là  “vô 

thƣợng thánh nguyện từ bi tột cùng của Phật A Di Đà Nhƣ Lai”. Ngài có một nguyện 

nhƣ thế. Dạy chúng sanh trong ba đƣờng ác, đều có cơ duyên vãng sanh bất thoái thành 

Phật. 

Chúng ta xem đoạn văn ở dƣới: “chúng sanh từ trong ác thú đới nghiệp vãng sanh, 

đời trƣớc nhiều ác nghiệp, nên đọa vào ác đạo”. Nếu họ không gặp đƣợc Phật pháp, 

thời  gian  thọ  báo  trong  đƣờng  ác  đã  hết, họ  rời  khỏi  đó, rời  khỏi  địa  ngục. Rời  khỏi 

đƣờng  địa  ngục,  đa  phần  đều  vào  đƣờng  ngạ  quỷ,  đƣờng  súc  sanh,  cũng  có đến  cõi 

ngƣời, cõi trời, đều do gặp duyên khác nhau. Có khi họ gặp đƣợc Phật pháp, gặp đƣợc 

Phật  Bồ  Tát,  nhƣng  họ  không  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  họ  đến  cõi  trời,  đến  cõi  ngƣời. 

Nhƣng đến cõi trời, cõi ngƣời, chắc chắn tƣơng lai không tránh khỏi đọa vào ba đƣờng 

ác, không tránh khỏi điều này. Cho nên nói ra khỏi luân hồi lục đạo vô cùng khó khăn. 

Những ngƣời này nhờ nguyện lực của Phật A Di Đà gia trì, họ đến thế giới Cực 

Lạc. “Vãng sanh Cực Lạc, không còn đọa vào ba đƣờng ác, cho nên gọi là không đọa 

ác thú”. Những ngƣời này mặc dù đến thế giới Cực Lạc, đến đó chƣ vị nhất định phải 

nhớ, không phải biên địa. Nếu họ có thể sanh vào cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm 

vãng sanh, thân  phận  nhƣ vậy, đƣợc  nguyện lực  Phật  Di  Đà  gia  trì. Chính là nguyện 

này  gia  trì,  đều  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Trong  ba  đƣờng  ác,  chúng  sanh  có nhân 

duyên  với  họ  có  cảm,  họ  cũng  có  thể  có  ứng,  họ  cũng  có  thể  hóa  thân  vào  trong  ba 

đƣờng ác giúp chúng sanh, độ họ. Họ có bị đọa vào ba đƣờng ác không? Không. Họ từ 

thế giới tây phƣơng Cực Lạc vào ba đƣờng ác, đó là thân phận Bồ Tát, đến đó để hóa 

độ chúng sanh, cho nên vĩnh viễn không còn đọa vào ba đƣờng ác. 

Bên dƣới, “Bồ Tát Long Thọ nói: Nếu ngƣời sanh vào nƣớc này, vĩnh viễn không 

đọa vào tam thú”. Tam thú tức là ba đƣờng ác, mãi mãi rời khỏi tam đồ. Câu này chúng 

ta phải lãnh hội thật sâu sắc, mới biết đƣợc sự thù thắng của nó. 

Tội nghiệp trong ba đƣờng ác của mỗi ngƣời chúng ta nặng bao nhiêu? Tam đồ là 

tham sân si, khi chúng ta nói thƣờng thêm vào hai thứ, là tham sân si mạn nghi, năm 

độc, có chăng? Ý niệm này thƣờng khởi lên, một ngày không biết khởi bao nhiêu lần, 

quý vị  mới biết nghiệp nhân của tam đồ này nặng bao nhiêu. Duyên bên ngoài là tài 

sắc danh thực thùy, tham sân si mạn nghi là gốc bên trong, là bệnh độc và gốc rễ trong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              309/21 

A lại da, duyên bên ngoài là tài sắc danh thực thùy. Nhân và duyên này gặp nhau là tạo 

nghiệp, tạo nghiệp của ba đƣờng ác, quý vị xem nó đáng sợ biết bao. Khởi một ý niệm 

là tạo một lần, một ngày quý vị khởi bao nhiêu ý niệm? Chúng ta bình tĩnh tƣ duy sẽ 

biết. Ta một ngày niệm Phật A Di Đà, đây là tạo tịnh nghiệp của thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc, thời gian ít, ý niệm ác nhiều! Ý niệm thiện niệm A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, 

niệm  mấy  câu  thì không thấy, không biết  quên  mất  khi nào. Khi ý  niệm  ác  khởi lên, 

niệm niệm tƣơng tục, quý vị xem nó rất khủng khiếp, điều này đáng sợ biết bao! Bình 

tĩnh tƣ duy, quan sát, mới biết phiền phức rất lớn. Đặc biệt hiện nay thiên tai dồn dập, 

xã  hội  động  loạn,  sống  ở  thế  gian  này  có  ý  nghĩa  gì?  Lƣu  luyến  thế  gian,  nghĩa  là 

không  muốn  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo.  Nhân  thiên  trong  lục  đạo  coi  nhƣ  tốt  hơn  một 

chút, nhƣng thời gian ngắn ngủi, 100 năm thời gian nhƣ một khảy móng tay. Đến khi 

quý vị bảy tám mƣơi tuổi sẽ hiểu, không có gì đáng để lƣu luyến. Đƣợc thân ngƣời cần 

phải tu hành, cần phải vƣợt thoát luân hồi lục đạo. Việc tốt ở thế gian chỉ có một, là 

giúp  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  đây  là  việc  tốt  thật  sự,  những  việc  tốt  khác  đều 

không ra khỏi luân hồi lục đạo, gọi là nghiệp luân hồi. Chỉ có một việc tốt là niệm Phật 

cầu sanh Tịnh độ, phải hiểu rõ ràng minh bạch điều này, toàn tâm toàn lực niệm Phật. 

Có  nghi  hoặc  phải  nghe  kinh,  phải  tụng  kinh,  giúp  ta  phá  mê  sanh  tín.  Nếu  có  nghi 

hoặc, lòng tin không đủ, điều này giúp ta đoạn nghi sanh tín. Tín nguyện kiên định, có 

thể không tụng kinh, cũng có thể không nghe kinh, nhất tâm niệm Phật là đƣợc. Nếu 

còn nghi hoặc, niềm tin chƣa kiên định, kinh giáo giúp ích rất lớn cho chúng ta, không 

có kinh giáo rất dễ đọa lạc, bản thân không giữ vững đƣợc. Kinh giáo là Phật Bồ Tát 

trợ duyên cho chúng ta. 

Đại sƣ Thiện Đạo lại nói: “Cho đến thành Phật, không trải qua sanh tử, tức là ra 

khỏi lục đạo”. Sanh đến thế giới Cực lạc nhất định thành Phật, chắc chắn không đọa 

vào  tam  đồ.  Ở  sau  còn  có  một  đoạn:  “Đại  nguyện  ở  chƣơng  này,  nhiếp  hai  điều  thù 

thắng. Thứ  nhất  là  chúng  sanh  ác  thú  cũng đƣợc vãng sanh Cực  Lạc, không  còn đọa 

vào ác đạo, biểu trƣng lòng tự bi vô tận của Phật Di Đà, độ thoát không còn thừa”. Ý 

này chúng ta có thể lãnh hội đƣợc. “Thứ hai, phàm những ai vãng sanh đều đƣợc làm 

Phật, cứu cánh bồ đề”. Pháp môn này, chỉ cần vãng sanh, phẩm vị cao hay thấp không 

quan trọng. Trong Di Đà Kinh Yếu Giải, đại sƣ Ngẫu Ích nói, chính ngài nói, ngài hy 

vọng trong đời này đƣợc vãng sanh Tịnh độ, phẩm vị nào? Hạ hạ phẩm là đủ, ngài đã 

mãn nguyện lắm rồi. Là thật chăng? Thật vậy, thật sự ngài đã thông suốt, vì sao vậy? 

Vì thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh quý vị là A Duy Việt Trí Bồ Tát, nhƣng hạ hạ phẩm 

vãng sanh cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Thế giới Cực Lạc là thế giới bình đẳng, bình 

đẳng với ai? Bình đẳng với Phật, bình đẳng với Phật A Di Đà, về sau chúng ta có thể 

thấy đƣợc vấn đề này. Điều này khiến chúng ta đối với Phật A Di Đà, đúng là lạy sát 

đất, không có lời nào để nói. Ngài là ngƣời tốt hàng đầu trong thế xuất thế gian, chúng 

ta đến thế giới Cực Lạc không thua kém gì ngài, giống nhƣ ngài vậy! Đến thân thể và 

tƣớng mạo đều giống nhau. Do đây có thể thấy, bản tâm của Phật A Di Đà là niệm 

niệm nguyện tất cả chúng sanh thành Phật. Tâm niệm này chúng ta phải học. 

Sở dĩ ngƣời thế gian không thể thành Phật, vì ngày ngày đang tạo nghiệp, họ khởi 

niệm gì? Hy vọng ta tốt hơn bất kỳ ngƣời nào, ngƣời khác tốt hơn mình liền sanh tâm 

đố kỵ, liền sanh phiền não, ý niệm này sao thành Phật đƣợc? Ý niệm này sao vãng sanh 

đƣợc?  Ngƣời  thật  sự  muốn  vãng  sanh  ngay  trong đời, phải  đặc  biệt  chú  ý điều này. 

Trong  các  buổi  giảng  tôi  thƣờng  nhắc  nhở  mọi  ngƣời,  thật  sự  cầu  vãng  sanh  thì  tâm 

phải đồng tâm Phật, nguyện đồng với nguyện Phật, đức đồng với đức của Phật, hạnh 

đồng với hạnh của Phật. Chỉ cần có bốn cái đồng này, chắc chắn đƣợc vãng sanh, chân 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              310/21 

tâm là nhƣ vậy. Mỗi ngày niệm Phật hay không cũng không sao, tự nhiên cảm ứng đạo 

giao. 

Phật A Di Đà là tâm gì? Mỗi niệm hy vọng tất cả chúng sanh nhanh chóng thành 

Phật. Còn  có  oan gia  đối đầu sao?  Không  còn  nữa, vì sao  vậy?  Vì  tất  cả chúng sanh 

vốn  là  Phật.  Bất  luận  họ  phạm  sai  lầm  gì,  đều  gọi  là  gì?  Là  nhất  thời  mê  hoặc,  đó 

không phải là bản tánh của họ. Nhất thời điên đảo, hành động theo cảm tính, đừng để 

trong lòng, để trong lòng họ không thiệt thòi mà bản thân ta thiệt. Đây là chân lý, cần 

phải nghĩ thông suốt. 

Ngƣời niệm Phật chơn chánh, ngƣời thật sự cầu vãng sanh nên nhìn vấn đề này 

nhƣ thế nào? Xem tất cả chúng sanh đều nhƣ Phật A Di Đà. Lòng biết ơn! Thật sự có 

cách nhìn nhận nhƣ thế, không phải là tôi phải nhìn nhận nhƣ thế, sai. Họ là thật, sự 

thật là nhƣ vậy, hoàn toàn không phải giả. Ai làm đƣợc? Thiện Tài Đồng Tử làm đƣợc. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài Đồng Tử một đời thành tựu, một đời chứng đƣợc 

quả Phật cứu cánh viên mãn, ngài dựa vào điều gì? Dựa vào điều này. 

Ngƣời giúp ta, ngƣời khen ngợi ta, có ân với ta, niệm niệm không quên, là Phật 

Bồ Tát quan tâm mình. Ngƣời hủy báng ta, ngƣời sỉ nhục ta, ngƣời hãm hại ta, cũng là 

Phật  Bồ  tát,  không  có  gì  khác. Phật  Bồ  Tát  đến  thử  thách  mình, xem  mình  còn  sanh 

phiền  não  hay  không. Sanh  phiền não  càng  phải  cảm  kích, vì  sao  vậy?  Vì  không  đạt 

tiêu chuẩn. Rõ ràng họ có ân với mình, vì sao ta còn lấy oán báo ân? Không phải rất hồ 

đồ  sao?  Họ  tham  đắm  những  vật  ngoài  thân,  vật  ngoài  thân  đều  là  giả.  Tiền  tài,  họ 

dùng hay ta dùng không phải đều giống nhau sao? Có gì đâu mà so đo tính toán? Tất cả 

đều là không. Tâm biết ơn phải sanh khởi từ đây, không có ai không cảm ân, đời này 

chúng ta mới có thể thành tựu viên mãn. 

Khởi tâm động niệm, nghĩ thử xem Phật A Di Đà có khởi ý niệm này chăng? Phải 

hiểu đạo lý này. Chân lý chỉ là mê và ngộ, mê mà không giác gọi là tạo nghiệp, gọi là 

nghiệp  luân  hồi.  Giác  mà  không  mê,  đây  chính  là  con  đƣờng  vãng  sanh.  Ngƣời  học 

Phật còn có ngƣời nhìn không thuận mắt, còn có việc nhìn không thuận mắt, nhƣ vậy là 

sai, sai hoàn toàn. Ngƣời học Phật mọi thứ phải hoan hỷ. 

Trƣớc đây chúng tôi thƣờng nói, mọi ngƣời đều là ngƣời tốt, mọi việc đều là việc 

lành, hãm hại ta cũng là việc tốt. Ta đã thông qua thử thách, không hề để nó trong lòng. 

Ta không có oán hận, không có phiền não, vẫn an vui nhƣ thƣờng, pháp hỷ sung mãn, 

nhƣ vậy là đúng. Thông qua thử thách, phải cám ơn ngƣời thử thách, không thông qua 

đƣợc cũng phải cám ơn ngƣời thử thách. Không đạt chuẩn thì sao? Ta cần phải nổ lực 

hơn, cửa ải này ta chƣa thông qua. Đạt tiêu chuẩn, ta cám ơn họ vì thông qua cửa ải 

này. Vĩnh viễn sống trong thế giới biết ơn, quý vị xem an vui biết bao, hạnh phúc biết 

bao! 

Trƣớc đây thầy dạy Phật pháp cho tôi, nói rằng học Phật là hƣởng thụ cao nhất 

của đời ngƣời, đây chính là hƣởng thụ cao nhất. Mãi mãi biết ơn, mãi mãi hoan hỷ và 

luôn luôn tự tại. Phải học  theo “niệm niệm nguyện tất cả chúng sanh thành Phật”. Khi 

quý vị có điều gì khúc mắc với ngƣời khác, bất kể là ai. Khi trong lòng quý vị không tự 

tại, không thoải mái, nên đọc câu này thật nhiều. Phật A Di Đà, niệm niệm nguyện tất 

cả  chúng  sanh  thành  Phật,  nhƣ  vậy  oán  hận  đƣợc  hóa  giải,  phiền  não  đƣợc  tiêu  trừ. 

“Mà nguyện này đã thành tựu”. Phật A Di Đà thành Phật ở thế giới Cực Lạc, thành 

Phật nghĩa là nguyện ngài phát ra đều viên  mãn, đều đã thực hiện.“Chứng đầy đủ trí 

tuệ công đức oai thần lực dụng không thể nghĩ bàn của Phật Di Đà”. Đây là thật. Quý 

vị xem, biến tất cả tập khí phiền não thành công đức trí tuệ, bản thân đạt đƣợc, thành 

tựu đƣợc thanh tịnh bình đẳng giác, vô thƣợng thanh tịnh bình đẳng giác. Tự lợi còn có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              311/21 

thể lợi tha. Mỗi niệm muốn chúng sanh thành Phật nghĩa là lợi tha, tự lợi lợi tha, cho 

nên oai thần lực dụng không thể nghĩ bàn. 

“Mạt vân”, sau cùng nói: “Đƣợc nguyện này, tức làm Phật”. Phát nguyện nói, ta 

đạt  đƣợc  nguyện  này,  đây  là  thành  Phật.  “Không  đƣợc  nguyện  này,  không  thủ  vô 

thƣợng chánh giác”. Vô thƣợng chánh đẳng chánh giác. “Nói rõ nguyện này thành tựu, 

ta  mới  thành  Phật”.  Ta  là  tỳ  kheo  Pháp  Tạng,  ta  mới  thành  Phật.  “Nếu  nguyện  này 

không  thành,  ta  mãi  mãi  không  thành  Phật,  cho  nên  nói  không  thủ  vô  thƣợng  chánh 

giác. Các nguyện ở dƣới, chỉ giản lƣợc là không thủ chánh giác”, đây là tỉnh lƣợc. Ở 

đây, câu này nói là “không thủ vô thƣợng chánh đẳng chánh giác”. Những nguyện trở 

về sau, nguyện văn đều là không thủ chánh giác, câu văn càng đơn giản càng dễ thọ trì. 

Chúng ta xem bên dƣới, kinh văn của chƣơng thứ hai. Chƣơng này là 24, nguyện 

48, lấy ý trong năm loại nguyên bản dịch này, tất cả đều viên mãn nhiếp thủ mà không 

bỏ sót. Chúng ta đọc chƣơng thứ hai, chƣơng thứ hai có ba nguyện. 

“Ngã tác Phật thời, thập phƣơng thế giới, sở hữu chúng sanh, linh sanh ngã sát, 

giai cụ tử ma chân kim sắc thân, tam thập nhị tƣớng, đại trƣợng phu tƣớng, đoan chánh 

tịnh khiết, tất đồng nhất loại. Nhƣợc hình mạo sai biệt, hữu hảo xú giả, bất thủ chánh 

giác”. Điều này ở trƣớc chúng ta có nói đến, ở đây chúng ta nhìn thấy, thế giới bình 

đẳng, điều này mƣời phƣơng thế giới không có. 

Thứ nhất: “Nguyện thân đều kim sắc”, nghĩa là “đều đầy đủ tử ma chân kim sắc 

thân”.  Thứ  hai  “nguyện  32  tƣớng”.  “Đoan  chánh  tịnh  khiết”  trở  xuống  nói  “nguyện 

thân không có sai biệt”. Ba nguyện này, chúng ta không có bất kỳ ngôn từ nào có thể 

tán thán, khiến chúng ta nhìn thấy cảm ân vô cùng! Trong cõi nƣớc mƣời phƣơng Chƣ 

Phật không có, đặc biệt là đối với chúng sanh lục đạo mà nói. Sanh đến thế giới Cực 

Lạc hạ hạ phẩm vãng sanh đều đầy đủ, điều này không tuyệt vời ƣ? 

Sanh đến biên địa, trong kinh nói rất rõ ràng, biên địa là vì quý vị có nghi hoặc 

vãng  sanh,  lòng  tin  không  kiên  định.  Nếu  đoạn  đƣợc  nghi  lập  tức  nhập  phẩm,  đây 

nghĩa là hạ phẩm hạ sanh, tức đã nhập phẩm. Nhập phẩm, tức nguyện thứ hai nói quý 

vị đều đầy đủ. Sanh biên địa nghi thành thời gian dài nhất, 500 năm, là 500 năm của 

nhân  gian  chúng  ta,  là  dài  nhất.  Họ  nhất  định  đoạn  nghi  sanh  tín,  cho  nên  có  nhiều 

ngƣời ở trong biên địa rất nhanh, mấy ngày là họ quay đầu. Chúng ta bình thƣờng nghe 

kinh nhiều, thƣờng đọc tụng Kinh Vô Lƣợng Thọ, công đức lợi ích rất lớn, vì sao vậy? 

Vì  nó  có  thể  tăng  trƣởng  lòng  tin  của  chúng  ta.  Cho  dù  tƣơng  lai  chúng  ta  sanh  đến 

biên địa, rất nhanh là có thể quay đầu. Bộ kinh này không nghe suông, không đọc một 

cách uổng phí, nó sẽ khởi tác dụng. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm  Lão: “Chƣơng này đầy đủ ba nguyện”, 

trong chƣơng thứ hai đầy đủ ba nguyện. “Mƣời phƣơng thế giới, tất cả chúng sanh, nếu 

sanh vào cõi nƣớc ta, đều đầy đủ thân tử ma chân kim sắc”. 48 nguyện, chúng ta tính 

tổng số, đây là nguyện thứ ba. Nguyện thứ ba trong 48 nguyện, “nguyện thân đều kim 

sắc”,  không  nói  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ  ngoại  lệ,  không  nói  nhƣ  thế, không  nói  cõi 

phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm ngoại lệ. Ở đây nói rất rõ ràng, chỉ cần sanh đến thế 

giới Cực Lạc, đều là thân tử ma chân kim sắc, không có ngoại lệ. 

“Ngƣời sanh vào nƣớc này, thân đều là sắc tử ma chân kim”. Bên dƣới giải thích 

cho chúng ta, “chân kim sắc là sắc thân của Nhƣ Lai. Đại sƣ Thiện Đạo nói: Chƣ Phật 

muốn  hiển  lộ  tƣớng  thƣờng  trú  không  thay  đổi,  cho  nên  hiện  màu  hoàng  kim”.  Ngũ 

kim là kim ngân đồng thiết tích, bốn loại còn lại đều rất dể bị oxy hóa, màu sắc thay 

đổi, chỉ có hoàng kim không thay đổi, vì thế ngƣời ta rất coi trọng hoàng kim, chính là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              312/21 

ý này. Màu của vàng mãi mãi không thay đổi, lấy ý này. Cho nên Phật hiện tƣớng, ngài 

hiện tƣớng này, vĩnh hằng bất biến. 

Đại sƣ Nhật Khê nói: “Tiêu chuẩn này là sắc thật tƣớng trung đạo”. Không bao 

giờ thay đổi, cũng có nghĩa biểu pháp, biểu trƣng thật tƣớng trung đạo. “Đại nguyện 

này, muốn khiến tất cả những ngƣời vãng sanh, giống thân tƣớng Phật, đều thân chân 

kim sắc”. Đây là từ trên thể chất mà nói, thân kim cang bất hoại, từ trên thể chất mà 

nói, nguyện sau là từ trên tƣớng mạo mà nói, đều giống nhau! “Là hiển lộ chúng sanh 

và Phật không hai, chân thật bình đẳng”. Ở thế giới tha phƣơng không bình đẳng. Địa 

cầu này, khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, đây là cõi phàm thánh đồng cƣ của 

Phật Thích Ca Mâu Ni. Tuy Đức Phật ở cõi thật báo, ngài thị hiện ở nhân gian chúng ta, 

có  32  tƣớng  tốt  80  vẻ  đẹp,  không  bình  đẳng  với  ngƣời  chúng  ta.  Thể  chất  chúng  ta 

khác  với  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  tƣớng  mạo  cũng  không  giống  nhau,  ngài  thù 

thắng hơn chúng ta nhiều. Nhƣng ở thế giới Cực Lạc tìm không thấy ai có tƣớng khác 

với Phật A Di Đà, không thấy, hoàn toàn là một tƣớng giống nhau, thân thể giống nhau, 

tƣớng  giống  nhau.  Khi  chúng  tôi  mới  học  Phật  cũng  hay  có  nghi  hoặc  này,  đến  đó 

không phải mọi ngƣời chúng ta đều không thể nhận biết nhau ƣ? Rốt cuộc ai là Phật A 

Di Đà, ai là ngƣời vãng sanh, chẳng phải là không nhận ra đƣợc sao? Không cần lo 

lắng điều này, đến đó nhờ Phật lực gia trì, quý vị đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, quý vị 

đều rất rõ ràng minh bạch, ai là Phật, ai là Bồ Tát Quán Thế Âm, ai là ngƣời bạn mà 

quý vị từng quen biết. Đều biết hết, tuyệt đối không nhận sai. 

Chúng ta hiện nay, từ xƣa đến nay cũng có điều này, vẽ biến tƣớng đồ của thế giới 

tây phƣơng Cực Lạc, vẽ tƣớng mạo đều không giống nhau, nhƣ vậy không tƣơng ƣng 

với 48 nguyện. Tƣợng Phật vẽ rất lớn, rất cao, tƣớng ngƣời vãng sanh đều rất nhỏ bé, 

đây là sai lầm. Thế giới Cực Lạc là liên hoa hóa sanh, hoa sen vừa nở, thân ngƣời vừa 

xuất hiện, tƣớng đó giống với Phật A Di Đà. 

“Hội Sớ viết, cho nên nguyện nói, nhân dân nƣớc ta, thuần một màu vàng, không 

có tốt xấu”, mọi ngƣời giống nhƣ nhau. “Ở nƣớc ta bình đẳng, tình tuyệt đối không có 

trái hay thuận”. Ý này nói rất hay! Vì sao Phật A Di Đà phải thị hiện nhƣ thế? Quý vị 

thử nghĩ xem, trong tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật khi ngài khảo sát, tham quan, phỏng vấn, 

ngài đã lấy sở trƣờng bỏ sở đoản cõi nƣớc Chƣ Phật khắp mƣời phƣơng thế giới. Ngài 

thấy thân thể tƣớng mạo chúng sanh có sai biệt, dẫn đến rất nhiều phiền phức. Tƣớng 

mạo tốt sanh ra cống cao ngã mạn, tƣớng mạo không bằng ngƣời khác liền sanh đố kỵ 

chƣớng ngại, không phải đều sanh phiền não sao? Đến thế giới Cực Lạc, quý vị đới 

nghiệp vãng sanh, phiền não vĩnh viễn không sanh khởi đƣợc, vì sao vậy? Nó không 

gặp duyên. Đến thế giới Cực Lạc, tƣớng mạo mọi ngƣời đều giống nhau, quý vị không 

cần lựa chọn, mọi ngƣời đều bình đẳng. Ngƣời ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, họ luôn 

giữ đƣợc tâm thanh tịnh bình đẳng giác, đây là trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật của 

Phật A Di Đà. Nếu sanh vào các cõi nƣớc khác, nhất định có những ngoại duyên này 

dẫn dắt tập khí phiền não của ta. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc không có. 

“Trong  Hội  Sớ nói, chính là hiển thị nghĩa thật tƣớng trung đạo”.  Quý vị xem, 

không thể không đến đây! Quý vị còn đi tìm ở đâu? Có những ngoại duyên khác nhau 

này, nó khiến quý vị tạo nghiệp, chỉ có thế giới Cực Lạc là không thể tạo nghiệp, thể 

chất giống nhau. Ta xem tiếp về tƣớng mạo, đoạn bên dƣới nói về tƣớng mạo. 

“32 loại tƣớng đại trƣợng phu”, câu này chính là một nguyện_“nguyện 32 tƣớng”. 

“Thiên nhân trong nƣớc này”, đây là nói rõ về cõi phàm thánh đồng cƣ, “đều là 32 loại 

tƣớng đại trƣợng phu”, à, đây là nguyện thứ tƣ, gọi là nguyện 32 tƣớng. “32 loại tƣớng 

đại  trƣợng  phu,  lại  có  tên  là  32  tƣớng  đại  nhân,  gọi  tắt  là  32  tƣớng.  32  tƣớng  này, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              313/21 

không phải chỉ Đức Phật, Chuyển luân thánh vƣơng cũng đầy đủ tƣớng này”. Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta về thế giới Cực Lạc, có nhiều nơi còn rất bảo 

thủ, tùy thuận nhận thức của chúng sanh ở thế gian này, vì sao vậy? Nếu nói thật quý vị 

không tin. Nói 38 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp quý vị tin, vì sao vậy? Vì 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp, 

thế gian có, ai có? Chuyển Luân Thánh Vƣơng có, phƣớc báo lớn. Tƣớng là phƣớc báo, 

tƣớng tốt là phƣớc báo. 

Quyển 88 Đại Trí Độ Luận có nói: “Đức Phật hiện tƣớng đại nhân này, là tùy theo 

ngƣời nƣớc Thiên Trúc trong Diêm Phù Đề của thế gian này, mà hiện 32 tƣớng”, điều 

này nói rất hay. “Phật vốn lìa tƣớng mà hiện tƣớng thuận theo tập tục thế gian”. Nói 

thật với quý vị, trong kinh luận có nói, Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc, thân có vô 

lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. Quý vị sanh đến thế giới Cực Lạc mới biết, ở 

đó thù thắng vô cùng, các thiên nhân đều có tƣớng nhƣ thế này. Mỗi ngƣời đều là thân 

có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp, không chỉ có 32 tƣớng, đây là nói thật 

với  quý  vị,  quả  thực  không  ai  sánh  đƣợc.  Trong  mƣời  phƣơng  thế  giới,  tƣớng  Phật, 

tƣớng Bồ tát, tƣớng Thanh văn, tƣớng thiên nhân trong mƣời phƣơng thế giới, đều có 

khác biệt, không tƣơng đồng. Duy nhất ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc thể chất tƣơng 

đồng, tƣớng mạo tƣơng đồng. Mặc dù Thế Tôn tùy thuận thƣờng thức của thế gian mà 

nói. Bên dƣới cũng có giới thiệu sơ lƣợc. 

“Pháp  Giới  Thứ  Đệ  Hạ”,  hạ  là  quyển  hạ.  “Thể  của  Nhƣ  Lai  ứng  hóa,  hiện  32 

tƣớng này, biểu trƣng pháp thân chúng đức viên mãn. Khiến ngƣời thấy yêu kính, biết 

có thắng đức có thể tôn sùng, bậc tôn quý trong trời ngƣời, vua của các thánh, cho nên 

hiện 32 tƣớng”. Chƣ vị đồng học chắc đều biết, Chƣ Phật Bồ Tát bao gồm A la hán, 

ứng hóa ở thế gian, tất cả đều hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Trong hội Lăng 

Nghiêm Đức Phật nói: “Tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lƣợng”, 32 tƣớng này là ứng 

hiện  tùy  theo  tâm  của  chúng  sanh.  Quý  vị  nói  thân  có  vô  lƣợng  tƣớng,  tƣớng  có  vô 

lƣợng vẻ đẹp, chúng sanh chƣa từng nghe nói. Cho nên dùng tri kiến bình thƣờng của 

chúng sanh, trong lòng luôn hƣớng đến. Ta muốn đầy đủ những tƣớng hảo nào, trong 

sách  tƣớng  đều  có  ghi  chép.  Dùng  phƣơng  pháp  này  là  nhằm  vào  sự  yêu  thích  của 

chúng sanh, nên hiện tƣớng này. 

Nhƣ trong Kinh Pháp Hoa Thế Tôn khuyến dụ chúng sanh, để họ tiếp thu đại thừa, 

nhƣng họ không bằng lòng, cho nên ngài đƣa ra ba thứ xe. Nếu thích xe nhỏ, ngài nói ở 

ngay trƣớc cửa có xe dê, có rất nhiều ngƣời thích xe dê. Một ngƣời ngồi, xe này chỉ 

chở đƣợc một ngƣời. Lại nói, bên ngoài có rất nhiều xe nai, mọi ngƣời đều thích. Kết 

quả ra đến cửa chỉ có xe trâu, loại xe lớn nhất, xe dê, xe nai đều không có. Toàn là xe 

trâu, toàn là xe lớn. Đây là Đức Phật dùng một loại phƣơng tiện thiện xảo để dụ chúng 

sanh.  Ở  đây  cũng  vậy,  nói  cho  quý  vị  biết  32  tƣớng  đại  trƣợng  phu,  nghe  xong  cảm 

thấy rất hoan hỷ. Đến thế giới Cực Lạc, lại thù thắng hơn đây nhiều, quý vị mới thật sự 

sanh tâm đại hoan hỷ. 

Trong này  có  một  câu biểu pháp, câu  này  rất quan  trọng:  “biểu  trƣng pháp thân 

chúng đức viên mãn cùng cực”, viên mãn đến tột cùng, đây là thân có vô lƣợng tƣớng, 

tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. “Khiến ngƣời thấy yêu kính”, vì sao vậy? Vì hiển thị tánh 

đức viên mãn ra bên ngoài, đây là nói đã đoạn sạch tập khí vô thỉ vô minh. Tập khí 

chƣa đoạn, tƣớng này có hiện chăng? Hiện. Chƣa đoạn tận tập khí, nói thật khi minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, tƣớng này sẽ hiện ra. Nhƣng không phải 32 tƣớng 

tốt 80 vẻ đẹp, nhƣ thƣờng hay nói thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp, 

tƣớng này hiện ra. Khi hiện ra, nét rõ ràng kém hơn một chút.Ví dụ tƣớng của Bồ Tát 

thập trụ là vô lƣợng tƣớng hảo, so với Bồ Tát thập hạnh. Bồ Tát thập hạnh rõ ràng, Bồ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              314/21 

Tát thập trụ kém hơn một chút. Bồ Tát thập hạnh so với Bồ Tát thập hồi hƣớng lại kém 

hơn một chút. Bồ Tát thập hồi hƣớng so với Bồ Tát thập địa lại kém hơn một chút, đó 

là gì? Chính là họ chƣa đoạn tập khí vô minh. Thật ra tất cả đều có, không phải không 

có, toàn bộ đều có. Đến quả vị Đẳng giác, viên mãn hiện ra. Đến quả vị Diệu giác là 

không còn nữa, Diệu giác vị trở về tự tánh. Cho nên quả vị Đẳng giác là viên mãn nhất, 

khi  đạt  đƣợc  Diệu  giác  vị  là  phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng,  tƣớng  này  cũng 

không có, đã trở về tự tánh. Ba loại chân thật trong kinh này gọi là “chân thật rốt ráo”, 

nghĩa là trở về tự tánh. Chúng ta mê là mê từ tự tánh, nhất niệm bất giác tự tánh biến 

thành A lại da, sau cùng khi nhập vào Diệu giác lại trở về tự tánh. Giống nhƣ một vòng 

tuần hoàn rất lớn, về sau còn có vòng tuần hoàn này chăng? Đây là vấn đề. Trong hội 

Lăng Nghiêm, Tôn giả Phú Lâu Na đã hỏi vấn đề này, Đức Phật dạy chúng ta, không 

còn  mê  hoặc  nữa.  Chúng  ta  tin  đƣợc  chăng?  Có  thể,  vì  đã  đi  qua  vòng  này,  đã  tỉnh 

mộng, đều đã đi  qua.  Khi đã đi qua,  quý vị đều  có kinh nghiệm, không  còn  mê  nữa, 

biết nó nhƣ thế nào. Khi không có kinh nghiệm rất khổ, khi mê không biết gì cả. Khởi 

tâm động niệm, tạo nghiệp thọ báo đều trôi lăn trong mƣời pháp giới, lặn ngụp trong 

luân hồi, và đọa lạc trong ba đƣờng ác. Sau khi trở về tự tánh thì không còn nữa. 

Đối với những ngƣời chƣa hồi đầu trong biến pháp giới hƣ không giới, rất nhiều. 

Tự tánh khởi dụng, nghĩa là quả Phật Diệu giác cứu cánh khởi tác dụng. Ở đâu có cảm 

ở đó liền có ứng, họ đến cõi thật báo trang nghiêm đều ứng. Cõi thật báo có cảm, họ 

liền ứng đến đó. Ở đâu có cảm, ở đó có ứng. Vấn đề cảm ứng đạo giao, thực tế mà nói 

là ngay tại đây. Vì nó không có thời gian, nó cũng không có không gian. Không có thời 

gian là không có trƣớc sau, không có không gian là không có khoảng cách, ngay bây 

giờ, những điều này toàn là sự thật. 

Chúng ta xem bên dƣới, giải thích đơn giản về 32 tƣớng. Tam Tạng Pháp Số 48, 

hiện nay Tam Tạng Pháp Số có rất nhiều bản, số trang đều không giống nhau. Tôi dùng 

Tam Tạng Pháp Số, bản này có 528 trang. Ở đây nói 48, nhƣng chúng ta dùng là 528 

trang, có, nói còn tƣờng tận hơn đây. Chúng ta đọc qua một lƣợt. 

Thứ nhất: “Tƣớng túc an bình”. Nghĩa là dƣới bàn chân, dƣới bàn chân chúng ta 

không  có  vùng  lõm,  bàn  chân  bằng  phẳng.  Chúng  ta  có  thể  thấy  điều  này  từ  đứa  trẻ 

mới  sinh, bàn  chân  nó  bằng. Chân  Phật bằng  phẳng, gọi  là tƣớng  an  bình, chân  ngài 

không có vùng lõm vào. Tôi cũng nghe nói, bây giờ ngƣời đi bộ đội, nếu ngƣời có chân 

này, ngƣời ta không tuyển. Quý vị xem, phong tục mỗi nơi khác nhau, ngƣời Ấn Độ 

nói nhƣ vậy là tƣớng tốt, còn chúng ta hiện nay đi bộ đội họ không tuyển. Cho nên cổ 

nhân chú giải điều này rất hay, đây là tập tục của Ấn độ, họ cho rằng đây là tƣớng tốt. 

Thứ hai: “Tƣớng thiên phúc luân. Dƣới chân có hình bánh xe”, đây là nói hoa văn, 

nhƣ vân tay chúng ta vậy, ngón tay chúng ta đều có vân tay. Dƣới chân, dƣới chân Phật 

có tƣớng nhƣ bánh xe, gọi là thiên phúc luân tƣớng, tƣớng này ít thấy. 

Thứ ba: “Tƣớng thủ chỉ tiêm trƣờng”. Ngón tay thon dài, đây là tƣớng tốt. 

Thứ tƣ: “Tƣớng tay chân mềm mại”, tƣớng tay chân mềm mại. Tƣớng này giống 

ngƣời xƣa nói, đây là tƣớng quý. Đích thực khi quý vị bắt tay ngƣời phú quý, tay họ 

mềm nhƣ bông vậy, đúng là không giống nhau. 

Thứ năm: “Tƣớng tay chân trắng nhƣ lụa”, tƣớng này rất ít thấy, giữa bàn tay, bàn 

chân, đầu ngón tay có lụa trắng. Nhƣ chúng ta thấy ngỗng vịt vậy, giữa ngón chân của 

nó nối liền nhau, nó có lớp lụa nối liền, đây là thứ năm. 

Thứ sáu: “Tƣớng túc cân mãn túc”, cân là gót chân, gót chân tròn đẹp bằng phẳng. 

Ngƣời thông thƣờng chúng ta không có tƣớng viên mãn này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              315/21 

Thứ  bảy:  “Tƣớng  mu  bàn  chân cao  và  điều đặn”, phu  là  mu  bàn  chân, chúng ta 

ngồi thiền gọi là già phu tọa, xếp bằng gọi là già phu tọa, đây là mu bàn chân. “Mu bàn 

chân cao mà tròn đầy”. 

Thứ tám: “Tƣớng đùi nhƣ lộc vƣơng”, đùi là bắp chân, bắp chân đích thực giống 

nhƣ chân nai, nai chạy rất nhanh, cho nên bắp chân nó rất mạnh mẽ. Vì thế bắp chân 

của con nai quả thật nó rất tròn, đây là tƣớng mạnh khỏe. 

Thứ chín:  “Tƣớng tay dài quá gối”, hai tay buông thỏng dài quá gối. Tay ngƣời 

thông thƣờng chúng ta không dài nhƣ thế, nhƣng chúng ta thấy tay loài khỉ vƣợn rất 

dài, đây là một tƣớng tốt. 

Thứ mƣời: “Tƣớng mã âm tàng”, nam căn của Phật ẩn sâu trong nội thể, nhƣ mã 

âm vậy. 

Thứ  mƣời  một:  “Tƣớng  thân  hình  thon  cao”,  chính  là  thân  và  chân  cao  và  tay 

dang rộng bằng nhau. Tức là độ dài của hai tay chúng ta dang ra, bằng với chiều cao 

của thân Phật. 

Thứ mƣời hai: “Tƣớng lỗ chân lông mọc lông màu xanh”. Trong mỗi lỗ chân lông 

chỉ mọc ra lông xanh mà không tạp loạn”. Đây chính là chúng ta gọi là sợi lông, đại 

khái lông ngƣời Ấn Độ nhiều hơn chúng ta, lông trên ngƣời chúng ta ít hơn. Quý vị 

xem lông ngƣời phƣơng tây đều rất dài, màu rất đậm, thông thƣờng chúng ta thấy màu 

xám, ít khi thấy màu xanh. 

Mƣời ba: “Tƣớng lông trên thân phủ dài”, thân thể ngài, tức chúng ta gọi là lông 

măng, lông của nó đều xuay tròn theo chiều bên phải. 

Mƣời bốn: “Tƣớng thân kim sắc”, điều này ở trƣớc chúng ta có nói đến, thân nhƣ 

màu hoàng kim. 

Mƣời lăm: “Tƣớng thƣờng quang nhất trƣợng”. Thân phóng ánh sáng, bốn phía 

đều chiếu xa một trƣợng. Trên thực tế, ánh sáng này chúng ta gọi là khí. Ngƣời luyện 

khí công biết, họ có thể thấy đƣợc khí của ngƣời khác, trong Phật pháp gọi là ánh sáng. 

Lớn nhỏ không giống nhau, màu sắc không giống nhau. Thống thƣờng thấy khí này, là 

có thể nhận ra tình trạng sức khỏe của ngƣời đó, mà còn thấy rất chuẩn xác, cho thấy 

ánh sáng này có thật. Bây giờ chúng ta vì tâm trôi nỗi, tạp niệm quá nhiều, nên không 

thấy đƣợc, đánh mấy năng lực này. Nhƣng đứa trẻ có thể thấy đƣợc, trẻ con ngây thơ, 

chúng không có tạp niệm, chúng sẽ nhìn thấy. Lớn lên dần theo năm tháng, vọng niệm 

ngày càng nhiều, họ không còn nhìn thấy nữa. Nhƣng đứa trẻ bây giờ khác với ngày 

xƣa,  trẻ  con  ngày  xƣa  khoảng  tám  chín  tuổi,  còn  có  thể  thấy  đƣợc  những  điều  mà 

ngƣời bình thƣờng không thấy đƣợc. Tôi nghĩ trẻ con bây giờ ba tuổi là không đƣợc, vì 

sao vậy? Vì từ sáng đến tối chúng đều xem tivi, tivi vấy bẩn tâm hồn chúng, nhiễu loạn 

bản năng của chúng. 

Mƣời sáu: “Tƣớng da dẻ mịn màng láng bóng”, điều này chúng ta dể hiểu. 

Mƣời bảy: “Tƣớng bảy chổ bằng phẳng và đều đặn”. Bảy chổ này bằng phẳng là 

hai chân, hai bàn tay, hai vai và trên đỉnh đầu, bảy chỗ này bằng phẳng không có lồi 

lõm. 

Mƣời  tám:  “Tƣớng  hai  nách đầy  đặn”, dƣới  nách đầy  đặn.  Dƣới  nách  chúng ta 

lõm vào, còn dƣới nách của Phật đầy đặn. 

Mƣời chín: “Tƣớng thân nhƣ sƣ tử”. Thân thể bằng phẳng, oai nghi nghiêm túc, 

oai nghi là nói dung mạo cử chỉ, những tình hình trong cuộc sống của ngài. Nhƣ sƣ tử 

vƣơng, sƣ tử chúng ta cũng rất ít thấy, nhƣng từ chƣơng trình động vật kỳ quan trên 

truyền hình, chúng ta có thể thƣờng thấy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              316/21 

Hai  mƣơi:  “Tƣớng  thân  đoan  trực”.  Thân  hình  đoan  chánh,  không  có  cong  gù, 

cong gù tức là lƣng eo bị cong gù, ngài không có tƣớng nhƣ thế. 

Hai mƣơi mốt: “Tƣớng vai tròn đầy”. Hai vai tròn đầy mà cao lên. Vai tròn đầy, 

nghĩa là rất sung mãn. 

Hai  mƣơi  hai:  “Tƣớng  có  đủ  40  cái  răng”,  đầy  đủ  40  cái  răng.  Ngƣời  thông 

thƣờng chúng ta có 36 cái răng, 40 cái răng là tƣớng quý. 

Hai mƣơi ba: “Tƣớng răng trắng dày khít”, không những ngài có 40 cái răng, mà 

răng còn rất chắc chắn, răng trắng, ngay ngắn. 

Hai mƣơi bốn: “Tƣớng bốn răng trắng sạch”, đây là bốn răng cửa, trên dƣới bốn 

răng lớn là răng cửa. 

Hai mƣơi lăm: “Tƣớng má nhƣ sƣ tử”, hai gò má đầy đặn, nhƣ sƣ tử hình nhƣ đều 

có râu tóc vậy, hình vuông nở nang đầy đặn. 

Hai mƣơi sáu: “Tƣớng nƣớc trong cổ họng có vị ngọt thơm”. Trong cổ họng của 

Phật thƣờng có chất nhờn, phàm thực vật nuốt vào đều có mùi thơm”, điều này chúng 

ta có thể lý giải. Cho nên đƣơng thời Đức Phật đi khất thực bên ngoài, ngƣời ta cúng gì 

dùng  nấy,  tuyệt  đối  không  có  chọn  lựa,  mà  họ  thật  sự  là  một  đoàn  thể  lục  hòa  bình 

đẳng. Khất thực không phải nói_khất thực là phân, cũng giống nhƣ phân từng tổ nhỏ 

vậy, đi khất thực khắp các thôn cùng ngỏ hẹp. Quý vị xem, một đoàn thể lớn nhƣ thế, 

1255 ngƣời, tôi tin rằng phải chia ra rất nhiều tổ nhỏ, mỗi ngƣời đều đi khất thực. Khất 

thực trở về ăn cùng nhau, khi trở về trộn lẫn với nhau, quả thật gọi là một bát cơn ngàn 

nhà, cho nên họ rất bình đẳng. Thức ăn quý vị khất thực đƣợc rất ngon, họ khất thực 

đƣợc không ngon, mọi ngƣời đều bỏ chung với nhau, hổn hợp lại. Hổn hợp với nhau, 

chúng ta tin rằng Đức Phật gia trì. Khi Đức Phật gia trì, mùi vị đều trở thành thƣợng vị, 

cảnh tùy tâm chuyển! Đức Phật có năng lực này. 

Hai mƣơi bảy: “Tƣớng lƣỡi rộng dài”. Lƣỡi rộng mà dài, mềm mỏng, có thể đƣa 

đến trƣớc  mặt chạm đến chân tóc trên trán”. Lƣỡi của Phật là tƣớng lƣỡi rộng dài, lƣỡi 

ngài vừa mỏng vừa nhỏ, có thể che cả khuôn mặt. Tƣớng này ở đây không có nói nhân, 

32 tƣớng tốt 80 vẽ đẹp, mỗi vẻ đẹp đều có nhân. Cho nên trong kinh điển thƣờng nói 

đến, Bồ Tát tu hành chứng quả trƣớc khi thành Phật, phải dùng thời gian 100 kiếp để tu 

tƣớng  hảo,  vì  sao  vậy?  Tƣớng  hảo  là  tu  phƣớc  báo,  không  có  phƣớc  báo  ngƣời  ta 

không thích quý vị. Quý vị giúp đỡ ngƣời ta, ngƣời ta không chấp nhận, không muốn 

tiếp nhận, vì thế cần phải tu phƣớc báo. Đây cũng là khơi gợi cho chúng ta, hy vọng 

chúng ta đều có thể phƣớc huệ song tu. Nếu quý vị tu phƣớc không tu tuệ, đó là phàm 

phu. Tu tuệ không tu phƣớc, quý vị không thể độ chúng sanh. 

Tôi từng xem một bài viết của ông Tăng Quốc Phiên, một phong thƣ viết cho bạn 

mình, cảm thán nếp sống đƣơng thời ngày càng đi xuống. Ông đƣa ra rất nhiều ngƣời, 

thậm chí là ngƣời đọc sách, vẫn tham đồ danh lợi nhƣ thƣờng, không thật lòng vì nƣớc 

vì dân, đều là vì danh văn lợi dƣỡng cho bản thân, ông rất cảm khái. Họ làm quan lớn, 

ở địa vị cao, bổng lộc nhiều, nhƣng không tròn trách nhiệm, không chịu thật lòng làm 

việc  cho  nhân  dân. Thật  sự  gặp  đƣợc  ngƣời  tốt,  ngƣời  tốt  này  địa  vị  rất  thấp,  mà  đa 

phần đều không có nhân duyên, ngƣời ta không dùng họ, cho nên suốt đời lao đao, rất 

nhiều ngƣời sau cùng oán hận mà chết, ông ta rất cảm khái đối với điều này. 

Ngƣời học Phật chúng ta đều biết, vì sao vậy? Vì sao ngƣời tốt không đƣợc quả 

báo tốt? Vì họ có trí tuệ, nhƣng không có phƣớc báo, tức là trong đời quá khứ tu tuệ 

không tu phƣớc, họ phải chịu quả báo này. Những ngƣời làm quan lớn, không có lòng 

yêu nƣớc thƣơng dân thật sự, ngồi trên địa vị cao đó là do họ tu phƣớc không tu tuệ, họ 

có phƣớc báo lớn. Chúng ta rất rõ ràng, thấu hiểu chân tƣớng sự thật, cho nên gặp đƣợc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              317/21 

Phật pháp, đó là ta thật sự đạt đƣợc viên mãn. Phƣớc không đủ, phƣớc có thể bổ sung, 

tuệ không đủ, tuệ cũng có thể bổ sung, gặp đƣợc Phật pháp tất cả đều đƣợc viên mãn, 

đại viên mãn. 

Nếu  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  không  xuất  gia,  ngài  là  một  vị  quốc  vƣơng, 

chứng tỏ phƣớc báo của ngài rất lớn. Tuy xuất gia dạy học, quý vị xem đệ tử tùy tùng 

của  ngài  có 1255  vị,  đây  là  số  đệ tử  thƣờng đi theo  ngài. Không thƣờng  đi  theo, đột 

xuất đến tôi dự tính không dƣới 3000 ngƣời. Một đoàn thể lớn nhƣ thế, đây là phƣớc 

báo, đƣợc đại chúng xã hội cung kính khen ngợi, mỗi ngƣời đều là học sinh tốt, đi theo 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đều là phƣớc tuệ song tu. Họ tiếp thu giáo huấn của Thế 

Tôn, sau đó họ lại truyền dạy cho ngƣời khác, đi giáo hóa khắp nơi, cho nên họ phƣớc 

tuệ song tu. Đây chính là nói, phƣớc và tuệ chúng ta đều phải coi trọng, Đức Phật vô 

cùng coi trọng tu phƣớc. 

Khi  chúng  tôi  mới  theo  thầy  Lý  học,  thầy  dạy  chúng  tôi  cũng  dặn  dò  chúng  tôi 

tuyệt đối không đƣợc lơ là việc tu phƣớc. Nếu không có phƣớc báo, thầy nói rất rõ ràng, 

dù  ta  có  trí  tuệ, giảng  kinh  thật  lƣu  loát, nhƣng  sao?  Không  có  ngƣời  nghe,  nhƣ  vậy 

nghĩa  là  sao?  Vì  không  có  phƣớc  báo,  không  có  nhân  duyên.  Cho  nên  thầy  rất  chú 

trọng, thƣờng dặn dò chúng tôi phải kết pháp duyên, cần phải tu phƣớc. 

Học sinh chúng tôi đều rất nghèo, thu nhập rất thấp, phải tu nhƣ thế nào? Thầy rất 

thiện xảo, mỗi tuần thầy giảng kinh hai lần, một lần ở Thƣ viện, một lần tại Liên xã. 

Dạy những học trò học giảng kinh nhƣ chúng tôi, hơn 20  ngƣời, ngày mà thầy giảng 

kinh, học trò chúng tôi lo việc tiếp khách, tiếp đãi là tu phƣớc. Đứng trƣớc cửa, hoan 

nghênh mọi ngƣời đến, dẫn dắt mọi ngƣời, sắp đặt chổ ngồi và tặng sách cho họ. Thầy 

nói, nếu nhƣ quý vị có một ít tiền lẻ, mua một ít đậu phụng phân mỗi ngƣời một ít, là 

kẹo. Đây đều là tu phƣớc, đều là kết duyên, chúng tôi học đƣợc từ đây. Vì vậy về sau 

pháp duyên thù thắng, duyên càng kết càng rộng, phải thực hành mới đƣợc. 

Đức Phật dạy chúng ta không nên tích chứa tài sản, tích chứa tài sản là mất đạo. 

Có tài sản thì sao? Có tài sản cần phải bố thí, mƣời phƣơng đến thì mƣời phƣơng đi. 

Hiệu quả này ngày càng nhiều, ngày càng thù thắng, càng thù thắng thì càng phải làm 

nhiều, không làm không đƣợc. Phƣơng pháp tốt nhất là gì? Suốt đời tôi học theo đại sƣ 

Ấn Quang, cả cuộc đời ngài, mƣời phƣơng cúng dƣờng ngài chỉ làm một việc, là bố thí 

pháp. Quý vị xem, ngài dùng tiền ngƣời ta cúng dƣờng thành lập một Hoằng hóa xã. 

Hoằng hóa xã giống nhƣ một nơi lƣu hành kinh điển vậy, ngài có thể tự xuất bản. Lúc 

đó ngài tự mua một bộ máy, đó là sắp chữ chì, cần có nhân công. Có ngƣời sắp chữ, có 

hiệu đính, có biên tập, Hoằng hóa xã của ngài giống nhƣ tiệm sách vậy, tự mình in ấn, 

in  rất  tốt!  Bản  in  của  Hoằng  hóa  xã  chữ  lớn,  rõ  ràng,  giấy  và  đóng  đều  đẹp,  rất  chú 

trọng. Quý vị thấy sách xuất bản từ Hoằng hóa xã cảm thấy rất hoan hỷ, ít chữ sai, ít 

chữ sai gọi là bản tốt. Cho nên bản tốt trong thời cận đại nhất, có thể nói Hoằng hóa xã 

xứng với danh hiệu này, đây là sách bản đẹp. Cho nên đây là một việc rất khó đƣợc, 

học theo hòa thƣợng, suốt đời hòa thƣợng chỉ làm một việc này. 

Gặp khi có thiên tai, hòa thƣợng cũng cứu tế, tiền từ đâu mà có? Ngài rút ra một ít 

từ trong khoản tiền in kinh, ngài lấy việc in kinh, ấn tống kinh sách làm chủ. Suốt đời 

ngài  không  làm  gì  khác, không  xây  chùa,  ở  trong  đạo  tràng  của  ngƣời  khác,  chỉ  làm 

duy nhất việc này. Tôi cảm thấy rất hay, ít lo, không có gì vƣớng bận, đem Phật pháp 

lƣu thông trên toàn thế giới, điều này quả thật không dễ! 

Bây giờ việc chúng ta có thể làm rất nhiều, chúng ta có thể làm truyền hình, có 

thể  dùng  mạng  internet,  có  thể  dùng  CD,  cũng  có  thể  in  ấn  kinh  sách,  đây  đều  cùng 

một  tính  chất.  Khiến  càng  nhiều  ngƣời  biết  đến  Phật  pháp,  hiểu  Phật  pháp, học  Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              318/21 

pháp, đạt đƣợc thành tựu thù thắng trong Phật pháp, đây là việc tốt công đức vô lƣợng. 

Cúng dƣờng nhiều thì sao? Cúng dƣờng nhiều chúng ta in sách lớn. 

Năm trƣớc tôi nhờ nhà in ấn Thƣơng Vụ, họ tái bản Tứ Khố Toàn Thƣ, tôi đặt 

100 bộ. Năm này in đủ bộ này, sách đều đƣa đến HongKong. Chúng tôi tặng 10 bộ đến 

Úc Châu, tặng 10 bộ cho Malaysia, cũng tặng 10 bộ cho Indonesia, cũng sẽ tặng mấy 

bộ cho Nhật Bản, ngoài ra tôi muốn tặng cho các trƣờng đại học ở Đại Lục. Tuần trƣớc 

nhà sách Thế Giới cũng đến tìm tôi, họ cũng có ý muốn tái bản Tứ Khố Hội Yếu, tôi 

nghe vậy rất hoan hỷ. Sách này hay hơn Toàn Thƣ, có giá trị hơn Toàn Thƣ. Đƣơng 

thời vua Càn Long biên tập bộ sách này, là bảo tồn sách tịch của ngƣời xƣa, khiến nó 

không  bị  tản  thất, dụng  ý  này  quá  hay,  lúc  đó  đều  là  sao  tay,  viết  tay. Tứ  Khố  Toàn 

Thƣ tất cả có bảy bộ, phân ra cất giữ bảy nơi. Bấy giờ Toàn Thƣ do chiến loạn, nên chỉ 

còn lại ba bộ rƣỡi, có một bộ không đủ bị hƣ hoại, có ba bộ hoàn chỉnh, còn Hội Yếu là 

hoàng đế xem. Cho nên trong Toàn Thƣ, đƣơng thời đối với thời nhà Thanh, những 

văn tự không có lợi họ đều xóa bỏ. Nhƣng trong Hội Yếu không bị xóa bỏ, Hội Yếu là 

để Hoàng đế xem, không phải để ngƣời ngoài xem, sách Hội Yếu chỉ có hai bộ. Ở thƣ 

phòng của Hoàng đế một bộ, một bộ khác ở vƣờn Viên Minh, vƣờn Viên Minh bị liên 

minh Anh Pháp hủy diệt, cho nên chỉ còn lại bộ này. Bộ này bây giờ ở Đài Loan, họ 

căn cứ theo bộ này để in ấn. Lần trƣớc khi họ xuất bản lần đầu, tôi mua khoảng hơn 60 

bộ. Họ xuất bản tất cả hai trăm bộ, tôi mua của họ gần 60 bộ. Tôi là khách hàng lớn 

của họ, vì thế bây giờ họ đến tìm tôi, muốn tái bản. Tôi nói đƣợc, rất tốt, tôi cũng hứa 

mua cho họ 100 bộ, rất tốt! Giá trị bộ Hội Yếu này cao hơn Toàn Thƣ, phân lƣợng chỉ 

có 1/3 của Toàn Thƣ, 500 cuốn bìa cứng. Cũng khoảng nhƣ Càn Long Đại Tạng Kinh 

vậy, có khoảng 500 cuốn, phân lƣợng lớn nhƣ vậy. Toàn Thƣ thì rất nhiều, Toàn Thƣ 

có  1500  cuốn,  cho  nên  Hội  Yếu  chỉ  bằng  1/3  của  Toàn  Thƣ.  Đây  nghĩa  là  khi  cúng 

dƣờng tôi nhiều, tôi sẽ in nhiều với số tiền lớn, tiền ít thì in ít, tất cả đều làm vào việc 

này. 

Gần  đây  tôi  còn  in  một  bộ  số  sách  ít  hơn,  bộ  sách  này  cũng  là  trong  lòng  tôi 

thƣờng nghĩ đến, lại có đồng tu đƣa đến đây cho tôi, tôi cũng không biết ai đƣa đến, đó 

là Quần Thƣ Trị Yếu. Ở đây tôi giới thiệu sơ qua với mọi ngƣời, sách này do Đƣờng 

Thái Tông hạ lệnh biên tập. Chúng ta biết, Đƣờng Thái Tông 16 cùng cha khởi nghĩa, 

bình định xã hội động loạn đƣơng thời, về sau lên làm hoàng đế. Lên làm hoàng đế liền 

nghĩ đến làm sao để trị lý quốc gia này? Nhất định phải tìm lại những tƣ liệu trị quốc 

của lịch đại đế vƣơng trong quá khứ, những tƣ liệu này đều rải rác trong Tứ Khố Toàn 

Thƣ.  Đƣơng nhiên  lúc  đó không  có  Tứ  Khố  Toàn  Thƣ, ngày  nay  chúng ta  dùng Tứ 

Khố Toàn Thƣ mọi ngƣời dễ hiểu. Trong Kinh Sử Tử Tập. Đƣờng Thái Tông hạ lệnh 

cho Ngụy Trừng, đây là một vị đại thần rất nổi tiếng thời nhà Đƣờng, để ông làm chủ 

biên. Đem kinh, sử, tử_đem những điều liên quan đến trị quốc trong kinh sử tử nhƣ tu 

thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ, ghi chép những văn tự này lại, biên tập thành một 

cuốn sách. Họ dùng tất cả, hình nhƣ là hơn 60 loại, trong hơn 60 loại sách, những sách 

này đều ở trong Tứ Khố. Từ trong này trích dẫn ra, hình nhƣ tổng cộng có hơn mƣời 

vạn chữ, rất hay. Sau khi sách này biên tập xong, Đƣờng Thái Tông ngày nào cũng đọc, 

tay không rời sách. Trị vì thời Trinh Quán, bộ sách này cống hiến rất lớn lao, nó quá 

hay! Cuốn sách này vào thời nhà Đƣờng, ngƣời làm quan nhất định phải đọc. Tôi nghĩ 

đến  bộ  sách  này,  vì  trị  quốc  và  trị  gia,  trị  gia  trị  quốc,  thậm  chí  bây  giờ  nói  đến  xí 

nghiệp. Làm ông chủ của xí nghiệp, nếu trị lý sự nghiệp, công ty của mình, ngƣời làm 

lãnh đạo nhất định phải hiểu. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              319/21 

Cho nên đồng học tặng sách này cho tôi, tôi đọc đến rất hoan hỷ. Sách này in vào 

đầu năm dân quốc, 80 năm trƣớc, sách của 80 năm trƣớc, tôi mở ra xem hình nhƣ chƣa 

có  ai xem. Bộ  này  mới, chƣa  có ngƣời  xem,  rất  sạch  sẽ.  Tôi  cũng giao  cho  nhà sách 

Thế giới, tôi nói quý vị in cho tôi 3000 bộ. Tôi dùng sách này để làm gì? Để làm lễ vật, 

tặng cho ai? Tặng cho ngƣời làm chính trị, ngƣời làm quan, và ông chủ của công ty, tôi 

tặng cho họ, tôi dùng sách này làm lễ vật. Lúc đó tôi lập tức nghĩ đến, tôi sẽ tặng cho 

đảng cộng sản, tặng cho đảng dân quốc, tặng cho đảng dân tiến, là việc tốt! Sách này in 

càng nhiều  càng  tốt, mỗi  câu  mỗi  chữ đều  là  trân  bảo, vì  thế cần phải  đọc. Bao gồm 

đức hạnh làm ngƣời cơ bản bình thƣờng của chúng ta, tất cả đều đầy đủ, là một cuốn 

sách  rất hay. Nếu  muốn phục hƣng  truyền  thống  văn hóa  xƣa, vì  quý  vị  đọc bộ sách 

này, có nghĩa là hơn 60 bài trong kinh sử tử chúng ta đều đọc đƣợc, cũng có thể khiến 

quý vị hứng thú khi xem Tứ Khố. 

Còn có một loại, lần đầu tiên khi tôi có đƣợc bộ Hội Yếu, tôi nhìn thấy rất hoan 

hỷ. Liền nghĩ đến có thể từ trong Hội Yếu, trích lục ra những điều tinh hoa, biên tập 

thành một bộ sách, tôi có một ý niệm này. Tôi tìm em trai tôi, tìm những ngƣời về hƣu 


ở Đại Lục, những thầy giáo dạy quốc văn, tìm đƣợc ba bốn ngƣời, mời họ xem và trích 

dẫn  từ  trong  Hội  Yếu.  Đƣơng  thời  tôi  tặng  một  bộ  Hội  Yếu  cho  đại  học  Phục  Đán, 

Thƣợng Hải có hai bộ. Đại học Phục Đán  một bộ, thƣ viện Thƣợng Hải một bộ, tôi 

tặng hai bộ. Quý vị xem, trích lục ra. Sau đó tôi thấy trích lục không lý tƣởng lắm, cho 

nên cũng chƣa thỏa mãn. Gần đây, thƣờng xuyên nghĩ đến điều này. Không ngờ khi 

nhà sách sách Thƣơng Vụ khai trƣơng, là vào cuối thời nhà Thanh, tôi chƣa ra đời. Họ 

đã biên tập thành một bộ gọi là Quốc Học Trị Yếu. Trị này không phải là chính trị, là 

trị học, Quốc Học Trị Yếu. Tất cả có tám cuốn sách dày nhƣ vậy, nội dung là gì?  Là 

Tứ Khố kinh sử tử tập, trong tập nó cũng đã biên tập. Trong Toàn Thƣ chỉ có kinh sử 

tử, không có tập, còn trong bộ sách này có tập, chính là tiểu Tứ Khố Toàn Thƣ, quá lý 

tƣởng! Tôi nhìn thấy, vô cùng hoan hỷ. 

Năm dân quốc thứ 19, nhà sách Trung hoa xuất bản, tôi nghĩ không biết có tìm 

thấy  nguyên  bản  này  hay  không. Tìm  đƣợc  nguyên  bản, tôi  cũng  muốn  in  ấn  một  số 

lƣợng lớn, để ấn tống cho thƣ viện các trƣờng đại học. Đây là tinh hoa của thƣ tích tứ 

khố, trích lục tinh hoa, rất có giá trị. Phân lƣợng của nó nhiều hơn Quần Thƣ Trị Yếu, 

phân  lƣợng  nhiều.  Cho  nên  phục  hƣng  truyền  thống  văn  hóa  xƣa,  tôi  thƣờng  nói 

phƣơng pháp chính là ngƣời thật sự có tâm. Suốt đời có chí hƣớng đối với việc học tập, 

không muốn thăng quan, không muốn phát tài, mới có thể làm việc này. Nếu tâm danh 

lợi  nặng  nề,  họ  không  thể  làm  thành  công  việc  này.  Tâm  danh  lợi  đạm  bạc,  đời  này 

chúng ta ở thế gian này, có thể ăn no mặc ấm, có ngôi nhà nhỏ để che mƣa che nắng là 

đủ, ngƣời nhƣ vậy có thể làm đƣợc việc này. Họ có thể thật sự làm đƣợc kế thừa tuyệt 

học của cổ thánh, mở thái bình cho thiên hạ, đây là sự nghiệp của thánh hiền, suốt đời 

vui  vì  điều  này  không  biết  mỏi  mệt.  Nhƣ  vậy  phải  làm  sao?  Trƣớc  tiên  phải  tu  đức 

hạnh. Đức hạnh chúng ta thƣờng gọi là bốn nền tảng, phải thực hành Đệ Tử Quy, Cảm 

Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, Sa Di Luật Nghi. Siêng năng học tập, dốc sức thực 

hành, lại có thể học thuộc 200 bài cổ văn, không có chƣớng ngại về văn tự. Quý vị có 

thể xem Tứ Khố, không hề chƣớng ngại về văn tự. Lấy đƣợc chìa khóa, đã lấy đƣợc 

chìa khóa của Đại Tạng Kinh, quý vị có thể xem Đại Tạng Kinh, xem Tứ Khố Toàn 

Thƣ, không có chƣớng ngại về chữ nghĩa. Nếu quý vị có thể bỏ ra mƣời năm, 20 năm 

công phu học Nho, sẽ xuất hiện nhà Nho bậc nhất. Nếu học Đạo sẽ thành Thần, thành 

Tiên. Học Phật sẽ thành Phật, thành Bồ Tát. Thời gian mƣời năm, 20 năm chắc chắn 

đạt đƣợc, Trung Quốc sẽ hƣng thịnh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              320/21 

Tiến sĩ Townenbe nói, thế kỷ 21 là thế kỷ của ngƣời Trung Quốc, nói cho chƣ vị 

biết, là thế kỷ của văn hóa của ngƣời xƣa, nhất định phải hiểu điều này. Văn hóa xƣa 

không những có thể cứu quốc gia dân tộc mình, còn có thể cứu toàn thế giới, toàn thế 

giới đều cần đến. Đây là căn cứ kinh nghiệm mấy mƣơi năm gần đây của tôi, tôi tiếp 

xúc nhiều Tôn giáo khác nhau, dân tộc khác nhau, rất nhiều lãnh đạo của các quốc gia. 

Giới thiệu truyền thống văn hóa xƣa, không ai không hoan hỷ, đều có thể tiếp thu. Điều 

này rất khó đƣợc, chúng ta phải biết quý trọng, phải nỗ lực, phải thật sự phát nguyện, 

đến thế gian này làm  một đại sự. Sau cùng đừng quên niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, 

thành Phật! Đến thế giới Cực Lạc thành Phật. 

Tiếp theo thứ hai mƣơi tám: “Tƣớng phạm âm thâm viễn”. Phạm nghĩa là thanh 

tịnh, tức âm thanh của Phật thanh tịnh. Âm thanh có thể nghe thật xa, không cần dùng 

micro, nhƣng từ rất xa đều có thể nghe rõ ràng, ngài có tƣớng tốt nhƣ thế. Điều này 

cũng khiến chúng ta nghĩ đến, lúc Thế Tôn còn tại thế không có khoa học tiên tiến nhƣ 

hiện nay, không có thiết bị nhƣ micro. Đặc biệt ở nơi hoang dã, khi giảng kinh đa phần 

đều ở trong rừng hoặc bên bờ sông, giảng kinh cho 3000 ngƣời nghe đều có thể để họ 

nghe rõ ràng, điều này khiến chúng ta hoài nghi. Đọc đến tƣớng tốt này, chúng ta đã 

hiểu đƣợc. Âm thanh của ngài không nhƣ phàm phu chúng ta, có thể nghe đƣợc từ xa. 

Hai mƣơi chín: “Tƣớng màu mắt đen pha hồng tím”. Đây là tƣớng đôi mắt, màu 

đen pha hồng tím. 

Thứ  ba  mƣơi:  “Tƣớng  mi  mắt  nhƣ  Ngƣu vƣơng”. Lông  mi  thù  thắng, dài giống 

nhƣ lông mi trâu, rất rõ ràng, rất chỉnh tề, không hề lẫn lộn. 

Thứ ba mƣơi hai: “Tƣớng ở giữa hai chân mày có sợi lông trắng”. Trên thực tế nó 

không phải là một viên châu, nó là sợi lông trắng xuay tròn giữa chân lông mày. Nó 

xuay về bên phải, còn phóng quang. Đức Phật thƣờng phóng quang từ sợi lông trắng 

này. 

Thứ ba mƣơi hai: “Tƣớng trên đỉnh có nhục kế”. Chúng ta thấy tƣợng Phật, trên 

đỉnh ở trƣớc tƣợng Phật có một đám màu hồng, đó gọi là nhục kế, cũng gọi là “vô kiến 

đảnh  tƣớng”.  Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  rất  rõ  ràng,  có  rất  nhiều  ngƣời  có  thần 

thông, muốn bay trên trên đỉnh của Phật để xem đỉnh đầu của ngài, nhƣng không thấy 

đƣợc, vì nó phóng quang. Nó phóng quang, quý vị không nhìn thấy đƣợc đỉnh đầu của 

Phật, cho nên gọi là “vô kiến đảnh tƣớng”. 

Đại sƣ Vọng Tây nói: “Do nguyện này, chúng sanh sanh vào đây đều đầy đủ các 

tƣớng, tu đƣợc không phải giả”. Qúy vị xem Bồ Tát thành Phật phải tu, phải dùng thời 

gian 100 kiếp để tu phƣớc, mới có 32 tƣớng này. Ngƣời vãng sanh thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc quá tiện lợi, quả báo khi sanh đến thế giới Cực Lạc họ liền đầy đủ, họ không 

cần tu cũng đầy đủ. 

“Đầy đủ tƣớng này, là sau khi hoa nở hay là trƣớc khi hoa nở?” Đây là có ngƣời 

hỏi, rốt cuộc là đầy đủ tƣớng này trƣớc khi hoa nở hay là sau khi hoa nở? “Đáp, không 

đợi hoa nở, là sanh mà đƣợc”, đây đúng là câu sanh. Quý vị ở trong nhụy hoa, khi hoa 

chƣa nở thì tƣớng tốt này đã đầy đủ. Ở đây tôi cho mọi ngƣời biết thêm một tin tức, 

không chỉ 32 tƣớng, thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. 32 tƣớng là 

Đức  Phật  phƣơng  tiện  nói,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  quý  vị  mới  phát  hiện  đƣợc  sự  thù 

thắng vô cùng, sẽ cảm ơn Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              321/21 

 



 

Tập 199 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:19.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học,  mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 238, hàng sau cùng. Tiếp theo bên dƣới là nguyện thứ 

năm, “thân không sai biệt”, chúng ta đọc đoạn nguyên văn này. 

“Đoan chánh tịnh khiết, tất đồng nhất loại, nhƣợc hình mạo sai biệt, hữu hảo xú 

giả, bất thủ chánh giác”. Nguyện văn của nguyện này chính là “nguyện thân không sai 

biệt”. “Nguyện rằng: Chúng sanh trong nƣớc, dung mạo hình sắc, đều đoan chánh tịnh 

khiết, tất cả đều giống nhau. Nếu có sai biệt và tốt xấu, tức không thành Phật”. Đây là 

ý nghĩa của nguyện văn này. Chúng ta chƣa học hết 48 nguyện, ở đây mới là nguyện 

thứ năm. Từ trong năm nguyện này, chúng ta có thể lãnh hội một cách sâu sắc, thế giới 

Cực Lạc là đúng với sự thật, trong cõi nƣớc Chƣ Phật tìm không thấy nơi thứ hai, đây 

là thật. 

Quý vị xem trong nguyện thứ nhất, quả là từ bi đến cực điểm, thế giới Cực Lạc 

không có chúng sanh của địa ngục ngạ quỷ. Nguyện thứ hai nói rằng, từ ba ác đạo vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc, vĩnh viễn không còn đọa vào ba đƣờng ác. Chúng sanh ác 

đạo khi lâm mạng chung, một niệm mƣời niệm đều có thể vãng sanh, xem ra chúng ta 

có  sự  nghi  ngờ.  Đời  này  chúng  ta  học  Phật  suốt  mấy  mƣơi  năm,  nhƣng  không  chắc 

chắn đƣợc vãng sanh. 

Vì sao chúng sanh đọa lạc vào trong đƣờng ác, nghe đƣợc một câu A Di Đà Phật 

là có thể vãng sanh? Vấn đề này, chân tƣớng sự thật này chúng ta không thể không biết. 

Trong ác đạo, phàm là ngƣời vãng sanh, chắc chắn trong đời quá khứ, đời đời kiếp kiếp 

đều là ngƣời niệm Phật, thiện căn sâu dày, cũng dõng mãnh tinh tấn, vì sao đọa vào 

đƣờng ác? Khi lâm mạng chung nhất niệm sai lầm, điều này chúng ta có thể lý giải. 

Hoặc là tình chấp quá sâu, hoặc là tập khí phiền não, nhất niệm bất giác sinh khởi vô 

minh, do vậy mà bị đọa lạc vào tam đồ. 

Nhân đọa lạc tam đồ, không ngoài ba chữ tham sân si. Lúc lâm chung tâm tham 

khởi lên, không buông bỏ đƣợc. Tâm  sân  nhuế  sinh  khởi, có  những ngƣời  có  lỗi với 

quý vị, ngƣời hàm oan quý vị, ghi hận trong lòng, khi lâm mạng chung nghĩ đến những 

điều này. Hoặc là ngu si, khi lâm mạng chung mê hoặc, điều này cũng rất nhiều. Bây 

giờ gọi là bệnh đãng trí của ngƣời già, bệnh đãng trí của ngƣời già chính là hôn mê, là 

ngu si, nguyên nhân này khiến họ đọa vào ba đƣờng ác. 

Bồ Tát Địa Tạng, Chƣ Phật Nhƣ Lai, những chúng sanh này có cảm, họ có thể 

không ứng ƣ? Bất luận ở địa ngục, ở ngạ quỷ hay là súc sanh, Phật Bồ Tát đều ứng, có 

cảm liền có ứng. Lúc này thấy đƣợc Phật, nghe đƣợc Phật pháp, họ nhất niệm giác liền 

vãng  sanh,  chính  là  đạo  lý  này.  Công  phu  tu  hành  của  những  ngƣời  này,  tuyệt  đối 

không  thua  kém  chúng  ta.  Nếu  không  phải  thiện  căn  sâu  dày,  làm  gì  có  chuyện  đơn 

giản nhƣ vậy? Cõi ngƣời, cõi trời gặp đƣợc Phật pháp còn không dễ vãng sanh, huống 

gì là ba đƣờng ác! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              322/21 

Chúng ta có thể lãnh hội, lý giải từ những điểm này là có thể đoạn nghi sanh tín, 

cũng  có  thể  sanh  khởi  tâm  cung  kính  đối  với  chúng  sanh  tạo  ác.  Điều  này  rất  quan 

trọng, không đƣợc ghét bỏ họ, biết đâu tƣơng lai họ vãng sanh thành Phật trƣớc chúng 

ta. Thậm chí chúng ta thấy một con sâu, một con kiến, đừng thấy hiện tại chúng là một 

động vật nhỏ, thấp bé trong đƣờng súc sanh, biết đâu tƣơng lai chúng thành Phật trƣớc 

ta, ta còn phải nhờ họ đến độ. Đây đều là lời thật lòng, là điều rất có thể xảy ra. 

Chƣ  vị  Bồ  Tát  tuyệt  đối  không  giám  coi  thƣờng  một  chúng  sanh,  thành  Phật 

càng  không  ngoại  lệ,  thành  Phật  là  tâm  bình  đẳng.  Trong  nguyện  này  chúng  ta  thấy 

đƣợc điều này, Phật bình đẳng đối với tất cả chúng sanh. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: 

“tất cả chúng sanh vốn là Phật”, ngài đâu có phân biệt? Ai cung kính đối với chúng 

sanh nhất? Thành Phật, khi thành Phật thì tánh đức viên mãn trong tự tánh hiển lộ ra. 

Bốn chữ thành kính khiêm hòa này hiển lộ ra một cách viên mãn đầy đủ. Nhƣ Lai quả 

địa mới viên mãn, Đẳng giác Bồ Tát và Diệu Giác vị còn kém một bậc, đến Diệu giác 

mới cứu cánh viên mãn. Do đó chúng ta có thể nghĩ đến, chúng ta tu học vì sao khó 

nhƣ vậy? Vì không bình đẳng. Trên đề kinh này nói là thanh tịnh bình đẳng giác, tâm 

chúng ta không thanh tịnh, không bình đẳng, cho nên là mê mà không giác, nhƣ vậy sẽ 

rất khó. 

Trong nguyện này nói với chúng ta, chúng sanh ở thế giới Cực Lạc, chúng sanh 

này rất nhiều. Trên địa cầu này có hơn 70 ức nhân khẩu, không nhiều. Ngƣời ở thế giới 

Cực Lạc không thể tính kể đƣợc, chỉ có thể dùng vô lƣợng vô biên, vô số vô tận để nói. 

Thế  giới  Cực  Lạc  có  thể  chứa  hết  đƣợc  ƣ?  Đây  đều  là  do  chúng  ta  vọng  tƣởng.  Thế 

giới Cực Lạc là một trƣờng đại học, mỗi ngày ngƣời nhập học không biết có bao nhiêu, 

từ mƣời phƣơng thế giới vãng sanh đến. Những ngƣời nào vãng sanh? Chúng sanh của 

cửu  pháp  giới,  từ  mƣời  phƣơng  thế  giới  mỗi  ngày  ngƣời  vãng  sanh  không  biết  bao 

nhiêu! Nhƣng quý vị phải biết rằng, ở đó ngƣời tốt nghiệp hằng ngày cũng vô cùng, 

cũng không biết số bao nhiêu. Tốt nghiệp là quả vị gì? Là Diệu giác vị, trở về thƣờng 

tịch  quang.  Đẳng  giác  thì  chƣa,  Đẳng  giác  vẫn  còn  ở  thế  giới  Cực  Lạc.  Ngƣời  ở  thế 

giới Cực Lạc, chúng ta biết, thực tế mà nói, chúng ta nói đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

Dùng giáo nghĩa Hoa Nghiêm mà nói, từ sơ trụ_sơ trụ của thập trụ đến Đẳng giác, 41 

vị pháp thân đại sĩ, họ đều ở thế giới Cực Lạc. Phàm phu lục đạo chúng ta, thậm chí là 

chúng sanh trong ác đạo vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. Cho dù là hạ hạ phẩm vãng 

sanh, họ cũng là A Duy Việt Trí. 

Nhƣ vậy chúng ta biết Cực Lạc và Hoa Tạng không có gì khác nhau. Đây là nói 

chúng sanh trong nƣớc, chúng sanh ở đó rất đặc thù. “Dung mạo hình sắc”, ở trƣớc nói 

về 32 tƣớng, khi chúng tôi nói với quý vị về 32 tƣớng, nói một cách rất rõ ràng, là Thế 

Tôn phƣơng tiện nói, vì chúng sanh thế giới này của chúng ta mà nói, phƣơng tiện nói. 

Trên thực tế, trong kinh điển đại thừa chúng ta đọc đƣợc, là báo thân Nhƣ Lai, thân có 

vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp, là đƣơng thời Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện ở Ấn độ, tùy thuận tập tục của ngƣời dân Ấn độ. Họ 

cho  rằng  32  tƣớng  là  tƣớng  tốt, là  tùy  thuận  tập  tục  của  ngƣời  dân  mà  nói.  Thế  giới 

Cực Lạc không phải là Ấn độ cổ, thù thắng hơn Ấn độ quá nhiều. Chúng ta phải biết, 

trong kinh điển đại thừa nói là chính xác, thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng 

vẻ đẹp. Đến thế giới Cực Lạc quý vị mới hoát nhiên đại ngộ. 

“Tất cả đều đoan chánh tịnh khiết”, chúng ta đọc những kinh văn này, những câu 

này, rốt cuộc ngài tốt đến mức độ nào chúng ta không thể lãnh hội đƣợc, vì sao vậy? Vì 

ngôn  ngữ  không thể hình  dung  đƣợc, tâm  tƣ  cũng  không  biểu đạt đƣợc. Gọi là  ngôn 

ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt. Câu tiếp theo rất quan trọng, “đẳng đồng nhất loại”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              323/21 

Đẳng là bình đẳng, tƣớng của mỗi ngƣời đều giống nhau. Phật A Di Đà nhƣ thế nào, 

ngƣời vãng sanh đều giống nhƣ thế, tuyệt đối giống y nhƣ đức  Phật A Di Đà, cho dù 

cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh. Vì trong nguyện văn không nói, cõi 

phàm thánh đồng cƣ là ngoại lệ, không nói nhƣ thế. Sự thù thắng này không tuyệt vời ƣ? 

32 tƣớng ở trƣớc nói với chúng ta, lấy thế giới Ta Bà mà nói, Bồ Tát ở đây thành 

Phật, tu hành viên mãn, tu đến Đẳng giác vị. Khi sắp chứng diệu giác vị, đặc biệt dùng 

thời gian 100 kiếp để tu tƣớng hảo, chuyên môn tu phƣớc, ở đây chƣ vị cần phải lãnh 

hội đƣợc điều này. Bồ Tát xƣa nay chú trọng tu tuệ, nhƣng lơ là tu phƣớc, cho nên phải 

dùng thời gian 100 kiếp đặc biệt để tu phƣớc. Vì sao vậy? Vì nếu không có phƣớc báo 

sẽ không thể độ chúng sanh, nhiếp thọ chúng sanh cần có phƣớc báo lớn. Chuyển luân 

thánh vƣơng nhiếp thọ chúng sanh cần có phƣớc báo, Đại phạm thiên vƣơng cần đến 

phƣớc báo, Vua của thế gian cũng cần phƣớc báo, không có phƣớc báo ai ủng hộ quý 

vị? 

Quốc vƣơng thế gian, cổ thánh tiên hiền nói với chúng ta, chức trách của họ là 

ba chữ: quân thân sƣ, đây là chức trách của họ. Quân là thuộc về lãnh đạo, quý vị lãnh 

đạo họ đến đâu. Thân, thân là cha mẹ, quý vị phải nuôi dƣỡng cha mẹ thật tốt. Nếu ta 

không có phƣớc báo, làm sao nuôi dƣỡng họ? Thứ ba là thầy, nếu quý vị không có đức 

hạnh, không có trí tuệ thì quý vị làm sao hƣớng dẫn họ? Cho nên làm đế vƣơng, làm 

ngƣời lãnh đạo quốc gia phải đầy đủ ba điều kiện này, ba điều kiện thân quân sƣ. Quốc 

gia này sẽ hƣng thịnh, nhân dân hạnh phúc. Ba điều kiện thiếu một đều không đƣợc, ba 

điều kiện này giống nhƣ cái đỉnh ba chân vậy, mới viên mãn, mới thành tựu, thiếu một 

chân sẽ bị nghiêng đổ. 

“Nếu có sai biệt và sự tốt xấu sẽ không thành Phật”. Phật A Di Đà phát nguyện 

này, bây giờ ngài đã thành Phật. Ở thế giới Cực Lạc thành Phật đã mƣời kiếp, cho thấy 

mỗi nguyện ngài đều đã thực hiện. 

Bên dƣới là chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Nguyện này nói rõ ngƣời ở thế giới 

Cực Lạc, tƣớng tốt nhƣ nhau, không có sai biệt”. Cũng có thể có ngƣời hỏi, đích thực 

có ngƣời từng hỏi tôi, tƣớng mạo đều giống nhau rốt cuộc ai là Phật A Di Đà? Tƣớng 

mạo nhiều ngƣời nhƣ thế đều giống nhau hoàn toàn, vậy vị nào là Phật A Di Đà? Ở thế 

gian chúng ta, những cặp sinh đôi đều không dễ nhận ra. Nếu ngƣời trên thế gian này 

đều giống nhau, chúng ta làm sao phân biệt đƣợc? Phàm phu chúng ta sẽ khởi lên ý 

niệm  này.  Đến  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  quý  vị  có  trí  tuệ,  thần  thông,  tuyệt  đối 

không nhận nhầm ngƣời. Ai là Phật A Di Đà, ai là Bồ Tát Quán Thế Âm, ai là đồng 

tham đạo hữu của mình đều rõ ràng phân minh, tuyệt đối không nhận sai. Những ngƣời 

ở thế giới Cực Lạc, phòng óc không nhất định giống nhau, vì sao vậy? Vì nó biến hóa 

ra tùy theo sở thích của mỗi ngƣời, nó không có đƣờng, cũng không có số nhà, quý vị 

muốn tìm ai cũng không tìm sai. Đây là thần thông chân thật, trí tuệ chân thật. 

“Đại sƣ Đàm Loan nói”, đây cũng là một vị cao tăng rất nổi tiếng của Tịnh tông. 

“Vì lấy bất đồng, hình tƣớng cao thấp”, đây là nói thế giới tha phƣơng, nhƣ thế giới Ta 

Bà của chúng ta vậy. Thân thể, thể chất, thân hình, tƣớng mạo của ngƣời ở thế giới Ta 

bà không giống nhau, bất đồng! “Hình tƣớng cao thấp”, có ngƣời đẹp, có ngƣời không 

đẹp, tức là có cao có thấp. “Hình tƣớng cao thấp, dễ khởi thị phi”. Khiến con ngƣời vì 

điều này mà sanh khởi hỷ nộ ai lạc, sanh phiền não! Tƣớng mạo tốt đẹp thì sanh kêu 

ngạo,  tƣớng  mạo  không  đẹp  sinh  mặc  cảm  tự  ti  nặng  nề,  nhƣ  vậy  là  phiền  não  sanh 

khởi, đây là khởi thị phi. “Đã khởi thị phi, luân hồi mãi trong tam hữu”. Tam hữu là 

luân hồi lục đạo. Dục giới hữu, sắc giới hữu, vô sắc giới hữu. Có điều gì? Có nghiệp 

nhân, có nhân đƣơng nhiên có quả báo, nên không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              324/21 

“Cho nên khởi tâm đại bi, khởi nguyện bình đẳng”, là vì nhân duyên này. Đây là 

lúc tỳ kheo Pháp Tạng sơ phát tâm, thầy dạy ngài, cũng dẫn ngài đi tham vấn tất cả cõi 

nƣớc Chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ không giới, để tự ngài chọn lựa. Trong cõi nƣớc 

của Chƣ Phật, ngài chọn tất cả những điều tốt đẹp, còn những gì không tốt ngài bỏ hết. 

Cũng chính là nói, trong mƣời phƣơng thế giới có chỗ nào không nhƣ ý, ở thế giới Cực 

Lạc  hoàn  toàn  không  có.  Do  đó  thế  giới  Cực  Lạc,  quả  đúng  là  nơi  tập  đại  thành  sự 

thành tựu của Chƣ Phật trong mƣời phƣơng thế giới, ngài là một đấng tập đại thành, 

sanh khởi nguyện bình đẳng. “Tức là phát khởi nhân chính của nguyện này”, các bậc 

cổ đức nói với chúng ta, vì sao Phật A Di Đà phát nguyện này. Nguyện này quá tuyệt 

vời, khiến chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, không còn có duyên sai biệt, để 

dẫn dắt tập khí phiền não trong A lại da thức của chúng ta ra, nó không có. Tuy trong 

tập  khí  phiền  não  có  chủng  tử,  nhƣng  thế  giới  Cực  Lạc  không  có  nhân  duyên.  Nhân 

không có duyên, tuyệt đối không thể khởi hiện hành. Thế giới Cực Lạc là nơi chúng 

sanh ba đƣờng ác vãng sanh đến, vĩnh viễn không đọa vào lại trong ba đƣờng ác, đây là 

nói rõ ra nguyên nhân này. 

Chúng ta xem chƣơng kinh văn tiếp theo: “Ngã tác Phật thời, sở hữu chúng sanh, 

sanh ngã quốc giả, tự tri vô lƣợng kiếp thời, túc mạng, sở tác thiện ác”. Đây là nguyện 

túc mạng thông. “Giai năng động thị”, bốn chữ này là nguyện thiên nhãn thông. “Triệt 

thính”, đây là nguyện thiên nhĩ thông. Đối với năng lực thấy và nghe, bên dƣới nói: 

“Tri thập phƣơng khứ lai hiện tại chi sự, bất đắc thị nguyện, bất thủ chánh giác”. Văn 

của chƣơng này không dài, cũng có ba nguyện. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Bản chƣơng minh”, minh là nói rõ. 

“Cõi này” là thế giới Cực Lạc, chúng sanh ở thế giới Cực Lạc. “Cụ”, cụ là đầy đủ, đầy 

đủ nguyện thứ sáu túc mạng thông, nguyện thứ bảy thiên nhãn thông, và nguyện thứ 

tám thiên nhĩ thông. “Thông là gọi tắt của thần thông”, thế nào gọi là thần thông? Bên 

dƣới có nói rõ điều này. “Cùng tiềm thần dị, không thể đo lƣờng đƣợc, gọi là thần”. 

Cùng  tiềm,  ý  nghĩa  rất  gần  với  thâm  nhập  mà  thông  thƣờng  chúng  ta  hay  nói,  cùng 

tiềm còn thâm sâu hơn thâm nhập. Nhập điều gì? Nhập thần dị. Thần dị này nó vốn đầy 

đủ trong tự tánh của tất cả chúng sanh, không phải từ bên ngoài vào. Nói cách khác, 

loại thần dị này ở mắt gọi là thiên nhãn, ở tai gọi là thiên nhĩ, ở lục căn_Trong Kinh 

Lăng Nghiêm gọi là phóng quang. “Ở nơi lục căn phóng quang động địa”, dùng câu 

nói này để hình dung nó. Ai chứng đƣợc? Viên giáo sơ trụ Bồ Tát chứng đƣợc. Hay nói 

cách khác, khôi phục bản năng của tự tánh, mỗi ngƣời chúng ta đều có. Hiện tại không 

thể nói không có, mắt chúng ta có thể thấy, tai có thể nghe, nhƣng năng lực quá nhỏ bé. 

Cách  một  trang  giấy  mắt  không  nhìn  thấy  đƣợc,  âm  thanh  hơi  xa  một  chút  tai  cũng 

không thể nghe thấy. Đức Phật nói, bản năng của chúng ta, mắt chúng ta có thể thấy 

khắp  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  hiện  tại  năng  lực  này  không  còn.  Mắt  chúng  ta 

cũng có năng lực thấy đƣợc thế giới trong vi trần. 

Hiện nay các nhà khoa hoc lƣợng tử, họ nhờ vào máy móc khoa học phát hiện 

lƣợng  tử  tồn  tại.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  không  cần  dùng  máy  móc,  mắt  chúng  ta 

không cần dùng máy móc cũng có thể thấy đƣợc sự hoạt động của lƣợng tử. Đây là khi 

nào? Trong kinh điển thƣờng nói bát địa Bồ Tát trở lên. Bát địa này rốt cuộc là Viên 

giáo hay Biệt giáo? Cách nói của các bậc cổ đức không giống nhau, công phu tu học 

của chúng ta chƣa đủ, nhƣng huân tập kinh điển đại thừa trong nhiều năm nhƣ thế, ít 

nhiều chúng ta cũng có thể lãnh hội đƣợc, chắc chắn là Biệt giáo. Bát địa của Biệt giáo 

chính là đệ bát trụ của Viên giáo. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              325/21 

Sơ  trụ  Bồ  Tát  đã  phá  đƣợc  vô  minh,  vô  minh  là  gì?  Là  khởi  tâm  động  niệm. 

Cũng  tức  là  nói,  sơ  trụ  Bồ  Tát  sáu  căn  ở  trong  cảnh  giới  sáu  trần,  có  thể  đạt  đƣợc 

không  khởi  tâm  không  động  niệm,  đây  là  đã  phá  vô  minh.  Khởi  tâm  động  niệm  còn 

không có, đƣơng nhiên không có phân biệt chấp trƣớc. Khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trƣớc đều có, đây là chúng sanh trong lục đạo. Có khởi tâm động niệm, có phân 

biệt, không có chấp trƣớc, đây là chúng sanh trong Tứ thánh pháp giới. Đoạn tận khởi 

tâm động niệm, là siêu việt mƣời pháp giới, đây là nhất chân pháp giới, chúng sanh 

trong cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Sanh vào nƣớc ta, là thế giới 

Cực Lạc, chính là điểm này, họ đã phá đƣợc vô minh, nhƣng chƣa đoạn tận tập khí vô 

thỉ vô minh. Bởi vậy 41 phẩm này, tập khí vô thỉ vô minh chia thành 41 phẩm, chúng 

ta tƣởng tƣợng đến đệ bát trú này. Trong kinh Đức Phật cũng dạy chúng ta, đệ bát trú 

rất giống đệ bát địa, rất gần, chúng ta ít nhiều cũng lãnh hội đƣợc. 

Chúng ta đối với trí tuệ, thần thông, đạo lực, cho đến phƣớc báo đều không cần 

ngƣỡng mộ, đều đừng để trong lòng, vì sao vậy? Chúng ta và Chƣ Phật Nhƣ Lai là viên 

mãn, mọi ngƣời chúng ta đều giống nhau. Tìm không thấy ai nhiều hơn một chút, cũng 

không tìm thấy ai ít hơn một chút. Quý vị thật sự thấu triệt câu nói này, tâm dần dần 

khôi phục sự bình đẳng. Thần thông, đạo lực, đạo lực của Chƣ Phật đều hiện tiền, họ 

đƣợc lợi ích. Ngày nay chúng ta vì vô minh phiền não, trần sa phiền não và kiến tƣ 

phiền não chƣớng ngại. Không thể nói không có, nó cũng lộ ra một chút, nhƣng lộ ra 

quá  ít,  cách  xa  niềm  hy  vọng  của  chúng  ta  quá  lớn.  Điều  này  không  thể  trách  ngƣời 

khác, hãy tự trách mình, vì sao vậy? Vì mê là chính mình mê, không phải ngƣời khác 

bảo ta mê. Ngộ cũng là bản thân ta ngộ, Phật Bồ Tát không cách nào thay chúng ta giác 

ngộ. Quả thật là nhân quả của ai, thì ngƣời đó tự nhận lấy. Nhà Phật thƣờng nói, cha 

con lên núi, mỗi ngƣời tự nổ lực, không ai có thể thay thế đƣợc ai, trên đƣờng đạo bồ 

đề đích thực là nhƣ thế. 

Đức Phật A Di Đà thiết lập cho chúng ta vô số phƣơng tiện, nhƣng không phải ở 

địa cầu chúng ta, mà ở thế giới Cực Lạc. Ở địa cầu chúng ta có đƣợc nhân duyên tốt, 

thành lập nên một đạo tràng, giống nhƣ vào thời nhà Tấn đại sƣ Huệ Viễn ở Lô Sơn, là 

tổ sƣ đời thứ nhất của Tịnh độ Tông. Ngài thành lập một Niệm Phật Đƣờng tại Lô Sơn, 

Niệm Phật Đƣờng Đông Lâm, đây là khơi nguồi của Tịnh độ. Cùng niệm Phật tu hành 

với ngài có 123 ngƣời, ngƣời ngƣời đều thành tựu, không có ai không thành tựu. Tịnh 

độ Tông bắt nguồn từ đây. Kinh điển lúc đại sƣ Huệ Viễn còn tại thế y theo, chúng ta 

phải biết rằng, chỉ có một bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ. Lúc đó Kinh Di Đà và Kinh Quán 

Vô Lƣợng Thọ chắc là đã truyền đến Trung quốc, nhƣng chƣa dịch sang tiếng Trung. 

Vừa truyền đến Trung quốc, chƣa dịch sang tiếng Trung. Cho nên ở niệm Phật đƣờng 

của ngài lúc đó chỉ căn cứ vào Kinh Vô Lƣợng Thọ, nhƣng dùng bản nào thì chúng ta 

không biết đƣợc. Vì Kinh Vô Lƣợng Thọ truyền đến Trung quốc sớm nhất, truyền đến 

từ  thời  nhà  Hán.  Kinh  Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng  Giác  của  Hán  Dịch,  nhƣng  bản  phiên 

dịch của ngài An Thế Cao đã thất truyền. Ngài An Thế Cao dịch rất hay, ngài dịch ý, 

giống nhƣ đại sƣ Cƣu Ma La Thập vậy, ngƣời Trung quốc rất thích cách phiên dịch của 

ngài. Đáng tiếc, trong Đại Tạng có mục lục, nhƣng không tìm thấy sách. 

“Cho nên không thể đo lƣờng”, đây là nói sự biến hóa. Quý vị xem thiên nhãn, 

ngƣời  thông  thƣờng  chúng  ta  không  nhìn  thấy,  nhƣng  ngài  nhìn  thấy.  Cho  nên  nếu 

thiên nhãn chúng ta khai mở, nếu thiên nhĩ khai mở, thế giới này sẽ thay đổi. Nhƣ các 

nhà khoa học nói, quý vị hoàn toàn đột phá các tầng không gian khác nhau. Nhƣ ở thế 

giới tây  phƣơng  Cực  Lạc, quý  vị thấy  đƣợc  Chƣ  Phật  Bồ  Tát,  cũng thấy  đƣợc  Thiên 

Long  Thiện  Thần, cũng nhìn  thấy  La  sát Tu  la, ngạ quỷ  và  địa  ngục  cũng nhìn  thấy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              326/21 

Toàn bộ đều ở ngay trƣớc mắt chúng ta, hoàn toàn không có chƣớng ngại. Quý vị thấy 

đạo  tràng  giảng  kinh,  đó  không  phải  những  ngƣời  này  nghe.  Chúng  sanh  mà  mắt 

thƣờng chúng ta không nhìn thấy đƣợc, chúng ta hoàn toàn không biết gì về họ. Họ đã 

đột phá không gian và thời gian, không còn chƣớng ngại. Đây là không thể đo lƣờng, 

gọi là thần. 

“Sở tác vô ủng, tự tại vô ngại”, ủng là chƣớng ngại, đây là thông suốt, họ không 

có  chƣớng ngại.  “Thần thông có  sáu loại”,  trên thực tế chính  là sáu  căn,  “gọi là lục 

thông”. Thứ nhất là “túc mạng thông”, túc mạng là biết đƣợc nhiều đời kiếp quá khứ 

của mình, sau khi khôi phục năng lực này quý vị sẽ biết. Kinh điển thƣờng nói, A la 

hán có thể biết đƣợc 500 đời, đây là tiểu thần thông, tiểu túc mạng thông. Chúng ta biết, 

A la hán chỉ đoạn đƣợc một loại trong ba loại phiền não, đã buông bỏ kiến tƣ phiền não. 

Họ khôi phục đƣợc năng lực này, có thể biết đƣợc 500 đời quá khứ của mình, cũng biết 

đƣợc 500 đời tƣơng lai, đây là phạm vi túc mạng thông của A la hán. 

Thiên nhãn của A la hán, có thể thấy một tiểu thiên thế giới, tiểu thiên thế giới 

lớn bao nhiêu? Hoàng Niệm Tổ nói, thực ra trƣớc khi ông chƣa nói ra, chúng ta đều có 

ngộ nhận. Chúng ta tƣởng rằng một đơn vị thế giới là hệ thái dƣơng, xem nó là đơn vị 

thế giới. Ông là ngƣời nghiên cứu khoa học, ông nói với tôi, không thể nói là hệ thái 

dƣơng, vì sao vậy? Vì trong kinh điển Đức Phật nói rất rõ ràng, trung tâm của đơn vị 

thế giới là núi Tu di, mà thái dƣơng thì chạy quanh núi Tu di. Vì thế gọi hệ thái dƣơng 

là đơn vị thế giới, điều này không thể thành lập, điều này nói rất có đạo lý. Thái dƣơng 

chạy quanh núi Tu di, mà còn hình dung rất hay, chạy quanh eo núi tu di. 

Bây giờ các nhà khoa học nói, trên thực tế thái dƣơng chạy quanh hệ ngân hà, 

quả thật là ở giữa hệ ngân hà. Hệ ngân hà giống nhƣ cái đĩa vậy, hệ thái dƣơng xoay 

tròn ở giữa hệ ngân hà. Vậy trong kinh Phật nói núi Tu di, nghĩa là trung tâm của hệ 

ngân hà. Bây giờ chúng ta biết, trung tâm của hệ ngân hà là hắc động, hắc động có sức 

hút rất lớn. Đến ánh sáng cũng không thể tồn tại, ánh sáng đều bị nó hút vào. Cho nên 

Hoàng Niệm Tổ nói rằng, đơn vị thế giới là hệ ngân hà, nhƣ vậy thì rất lớn. Một tiểu 

thiên thế giới là 1000 hệ ngân hà, thiên nhãn của A la hán thấy đƣợc 1000 hệ ngân hà, 

thấy  rất  rõ  ràng.  Trong  kinh  có  hình  dung,  nhƣ  thấy  Am  Ma  La  Quả  trong  lòng  bàn 

thay. Am Ma La Quả để trong lòng bàn tay, quý vị nhìn không phải rất rõ ràng sao? Họ 

thấy tiểu thiên thế giới tức là 1000 hệ ngân hà, thấy  một cách rất rõ ràng, giống nhƣ 

xem đồ vật để trong lòng bàn tay vậy, đây là A la hán. Càng lên cao, năng lực của họ 

càng lớn. 

Những gì Đức Phật thấy đƣợc, quả thật là vô lƣợng vô biên vô tận vô số, không 

có gì không nhìn thấy. Khi nào gọi là thành Phật? Buông bỏ khởi tâm động niệm tức là 

thành  Phật.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  trên  thực  tế  Viên  giáo  sơ  trụ  Bồ  Tát  đã  thành 

Phật, năng lực của họ không khác gì Chƣ Phật Nhƣ Lai, họ thấy đƣợc tất cả. Nếu nói 

không  giống  nhau,  không  giống  là  quả  vị  cứu  cánh  đều  thấy  một  cách  rõ  ràng,  chƣa 

đến cứu cánh, 41 vị pháp thân đại sĩ đều nhìn thấy, nhƣng mức độ nhìn thấy của mỗi 

ngƣời có sai biệt. Vì sao vậy? Vì họ còn tập khí vô minh chƣa trừ sạch. Có mức độ 

khác nhau, nhƣng đều nhìn thấy, không có ngƣời nào nói không nhìn thấy. 

Trƣớc lúc này, chúng ta gọi là tứ thánh pháp giới. Năng lực nhìn thấy của Thanh 

văn và A la hán không bằng Duyên Giác, Duyên giác cao hơn một bậc. Quý vị xem, 

Thanh văn thấy tiểu thiên, mắt thấy tiểu thiên. Bích Chi Phật thấy đƣợc trung thiên. Bồ 

Tát thấy đƣợc đại thiên thế giới, đại thiên là chỉ tam thiên đại thiên thế giới, mỗi cõi 

nƣớc  Phật.  Lên  cao hơn  nữa,  không  chỉ một  đại  thiên,  thấy  đƣợc  cõi  nƣớc  của  Chƣ 

Phật Nhƣ Lai. Thiên nhãn thông nhƣ vậy, các thần thông khác cũng nhƣ thế. Ví dụ A la 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              327/21 

hán có thể biết 500 đời quá khứ, Bích Chi Phật biết đƣợc 1000 đời, Bồ Tát biết đƣợc 

càng xa. 

“Thiên nhãn thông, tha tâm thông”, tha tâm thông là ngƣời khác khởi tâm động 

niệm  ta  đều  biết. Chúng  ta  đọc  đoạn  này, chƣ  vị  có  cảm  tƣởng  gì?  Có  cảm  tƣởng  gì 

chăng? Ngƣời ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, mỗi ngƣời thần thông rộng lớn, chúng ta 

khởi tâm động niệm họ đều biết, không che dấu đƣợc. Ta khởi một ý niệm rất vi tế, bản 

thân còn chƣa biết, nhƣng ngƣời ở thế giới Cực Lạc không ai không biết, ta có thể khởi 

ác niệm chăng? Chúng ta có thể che dấu ngƣời khác, có thể gạt bản thân, nhƣng không 

gạt đƣợc bất kỳ ngƣời nào ở thế giới Cực Lạc! Huống gì ngạn ngữ nói cũng rất có lý, 

không phải giả: “ngẩng đầu ba thƣớc có thần minh”. Đừng tƣởng rằng bản thân khởi 

tâm động niệm không ai biết, đừng tƣởng rằng mình làm những điều bất thiện không ai 

hay, đó chẳng qua là ta tự gạt mình gạt ngƣời mà thôi. Trời đất quỷ thần đều biết, Chƣ 

Phật Bồ Tát càng không cần nói. Bởi vậy chúng ta thấy những điều này cảm thấy sợ 

hãi khôn cùng, tuyệt đối không dám khởi ác niệm. 

“Thần túc thông và lậu tận thông”, thần túc là biến hóa, tam quả tiểu thừa đạt 

đƣợc, năng lực này phát hiện từ ban đầu. Tiểu thừa sơ quả xuất hiện hai loại thiên nhãn 

và thiên nhĩ, nhƣng phạm vi không lớn. Ví dụ thiên nhãn của họ không có chƣớng ngại, 

bức tƣờng không có chƣớng ngại, chúng ta ngồi trên lầu này nhìn xuống dƣới. Mƣời 

một tầng lầu, chúng ta xem mƣời tầng ở dƣới, đều thấy sinh hoạt của ngƣời ở dƣới đó, 

cũng có thể thấy đƣợc bên kia bức tƣờng, nhƣng năng lực này không lớn lắm. Lớn hơn 

một chút, ví dụ ở HongKong, họ có thể thấy đƣợc toàn bộ HongKong. Lớn hơn nữa, có 

thể thấy đƣợc mấy mƣơi dặm, mấy trăm dặm. 

Trƣớc  đây  tôi  ở  Đài  Loan,  gọi  là  đoàn  niệm  Phật  Liên  hữu,  do  cƣ  sĩ  Vƣơng 

Thiên  Dân thành  lập,  tôi  từng  ở đó giảng Kinh  Di  Đà  Sớ  Sao. Vị  cƣ  sĩ  này  là  tƣớng 

quân về hƣu, thời kỳ kháng chiến ông là tƣớng quân, hình nhƣ là một vị trung tƣớng. 

Ông kể cho tôi nghe một câu chuyện, là thật không phải giả. Thời kỳ kháng chiến họ 

đóng quân ở Giang Tây, trên núi có một đạo sĩ già, một vị đạo trƣởng. Một hôm đạo 

trƣởng đến nói với ông, kêu họ phải dọn đi nơi khác, nói rằng ở đây ba ngày sau sẽ có 

lụt lớn, bị chìm trong màn nƣớc. Họ không thể tin đƣợc điều này, bởi không hề có sự 

báo hiệu nào. Nhƣng nơi vị đạo trƣởng ở cách đó cũng không xa, ông phái ngƣời dò 

xem đạo trƣởng có dọn đi hay không. Quả thật, đạo trƣởng đã dọn đi nơi khác, đã lên 

trên đỉnh núi. Ông cảm thấy chắc đạo trƣởng nói đúng, liền khởi tâm cảnh giác. Đến 

ngày thứ ba, quả nhiên nƣớc trên núi phun trào, tất cả đều chìm trong màn nƣớc. Ông 

rất khâm phục vị đạo sĩ này, đạo sĩ có thần thông. 

Lại có một lần, đạo trƣởng đến nói với ông, đạo trƣởng thấy Thái bình dƣơng, là 

một nơi rất xa, nơi đó có chiến tranh. Họ là những quân nhân, tin tức về chiến tranh họ 

đều rất nhanh nhạy, không có. Đạo sĩ chỉ vào vị trí đó, đại khái cự ly khoảng mấy ngàn 

dặm,  cũng  không  hề  có  dấu  hiệu  của  chiến  tranh.  Hình  nhƣ  qua  ba  bốn  tháng  sau, 

ngƣời Nhật Bản đột kích Cảng Trân Châu, hoàn toàn đúng với vị trí phƣơng hƣớng mà 

vị đạo sĩ chỉ. Ông cảm thấy rất kỳ lạ, chiến tranh ở Cảng Trân Châu chƣa bộc phát, sao 

có ngƣời lại biết trƣớc ba bốn tháng? Đây là thiên nhãn, thiên nhãn của vị đạo sĩ này là 

tu đƣợc, là do tu đƣợc. 

Thiên nhãn ở thế giới Cực Lạc là bản năng, không cần tu, chỉ cần đến thế giới 

Cực Lạc liền đầy đủ, mà năng lực này đều giống nhƣ Phật. Chúng ta biết, năng lực này 

giống  với  Phật,  chắc  thuộc  phẩm  vị  sơ  trụ  và  nhị  trụ.  Nhƣ  vậy  cũng  rất  đáng  nể,  họ 

thấy đƣợc không khác gì Đức Phật, chỉ là không thấy rõ ràng giống nhƣ Phật, nhƣng 

tất  cả  đều  có  thể  nhìn  thấy,  chẳng  qua  là  không  thấy  một  cách  chi  tiết.  Đây  là  thật, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              328/21 

không phải giả. Lúc đó chúng tôi vừa mới học Phật, thời gian chƣa lâu, tôi mới hơn 40 

tuổi, vị cƣ sĩ đó cũng gần 80 tuổi. Ông ta kể với chúng tôi những câu chuyện này, đều 

là tự thân chứng kiến. Ông nói đây là thật, không phải giả, đây là thần thông biến hóa. 

Trong  Phật  giáo  có một  bộ sách tên  là  Thần  Tăng  Truyện, trên  thực tế là trích 

lục  ra từ  Cao  Tăng  Truyện. Cao  Tăng  truyện  phân  lƣợng  rất nhiều, các  bậc  cao  tăng 

của các thời đại, có thị hiện thần thông nhƣ sự tích này, đem nó biên tập vào một nơi 

thành Thần Tăng Truyện. Chúng tôi lúc còn trẻ, rất thích xem những câu chuyện này. 

Là ngƣời nào tôi không nhớ, trong Thần Tăng Truyện có thể tra đƣợc. Có một vị đại sƣ 

từ Ấn độ đến Trung quốc hoằng pháp. Ông ở Trung quốc rất lâu, muốn trở về quê, có 

rất nhiều đệ tử. Nghe nói đại sƣ sắp về nƣớc, có rất nhiều ngƣời mời đại sƣ dùng cơm 

để  tạm  biệt,  cúng  dƣờng  cơm  nƣớc  ở  nhà,  đại  sƣ  đều  nhận  lời,  bởi  vậy  ngƣời  cúng 

dƣờng đều rất hoan hỷ. Quý vị xem, hai ngày nữa đại sƣ đã ra đi, ngày mốt ngài đi, nên 

ngày  mai  tôi  mời  ngài đến  cúng dƣờng, ngài đến nhà  tôi, đều  rất hoan  hỷ. Đến  ngày 

thứ ba, lúc tiễn đƣa, ngƣời rất đông, có hơn 1000 ngƣời đƣa tiễn. Ngƣời tiễn đƣa đều 

rất hoan hỷ, đại sƣ rất xem trọng tôi, hôm qua đến nhà tôi dùng cơm. Ngƣời khác nói, 

làm gì có, hôm qua ngài ở nhà tôi, sao lại ở nhà anh đƣợc? Khi mọi ngƣời đều nói ra 

mới biết, cùng một lúc ngài đến thọ cúng dƣờng của 500 nhà, phân thân đi, mới biết vị 

pháp sƣ này có bản lĩnh. Ngài có thể phân thân, phân hơn 500 thân, cùng một lúc tham 

dự cúng dƣờng của 500 nhà. Nhƣ vậy chúng ta biết, quả vị thấp nhất của ông là tam 

quả A na hàm. A na hàm mới có thần túc thông, mới có thể làm đƣợc nhƣ thế, đƣơng 

nhiên A la hán càng không cần phải nói. 

Vấn  đề  này  thầy  Lý  từng  nói  với  tôi,  ngƣời  xƣa  có  phƣớc  báo,  ngƣời  xƣa  có 

nhân duyên đặc biệt với Phật. Phật giáo truyền đến Trung quốc, kinh điển phiên dịch 

rất hay, thậm chí hơn hẳn kinh điển nguyên văn tiếng Phạn, vì sao vậy? Vì những pháp 

sƣ phiên dịch kinh điển, đa phần đều là Phật Bồ Tát tái sanh, địa vị thấp nhất là thánh 

nhân tam quả, nghĩa là A na hàm. Tham dự trong dịch trƣờng, quả vị thấp nhất là thánh 

nhân  tam  quả,  phƣớc  báo  này  đến  đâu  để  tìm.  Bởi  vậy  trên  thế  giới  này,  kinh  điển 

phiên  dịch  ra  các  ngôn  ngữ  khác,  quả  thật  là  không  thể  sánh  bằng  dịch  sang  tiếng 

Trung, phiên dịch sang tiếng Trung là xuất phát từ đôi tay của thánh nhân. 

Hiện  nay  chúng  ta  học  Phật,  chúng  tôi  đề  xƣớng  nhất  định  phải  học  văn  cổ. 

Dùng thời gian hai năm học thật tốt thể văn cổ, không còn chƣớng ngại về văn tự. Quý 

vị  có  thể  trực  tiếp  đọc,  không  cần  xem  phiên  dịch  của  ngƣời  khác,  không  có  gì  khó 

khăn. Thật sự muốn học, phải nắm vững bốn nền tảng, phải làm đƣợc. Bốn nền tảng 

này là giới luật, “nhân giới sanh định, nhân định phát tuệ”, bốn nền tảng này gọi là giới 

căn bản, chính là Đệ Tử Quy của Nho giáo, Cảm Ứng Thiên của Đạo giáo, Thập Thiện 

Nghiệp Đạo và Sa Di Luật Nghi của Phật giáo, ngƣời tại gia đều có thể học. Sa Di Luật 

Nghi không hạn chế ngƣời xuất gia, hàng tại gia cũng có thể học. Nắm chắc bốn nền 

tảng này, tiếp tục học thuộc 200 bài văn cổ, nhƣ vậy là không còn chƣớng ngại về mặt 

ngôn ngữ. Có đức hạnh, lại không có chƣớng ngại về văn tự, quý vị có thể trực tiếp đọc 

Tứ Khố Toàn Thƣ, đọc Đại Tạng Kinh. Nếu thật sự hiểu những quy củ cổ nhân đặt ra, 

quy  củ  này  rất  quan  trọng.  Nếu  có  thể  tin,  không  hoài  nghi,  y  giáo  phụng  hành,  chỉ 

mƣời năm quý vị sẽ có thành tựu lớn. Các bậc thánh hiền thƣờng nói bảy năm thành 

tựu nhỏ, trong Học Ký có, trong Học Ký của Lễ Ký có nói, chín năm thành tựu lớn. 

Thành tựu nhỏ là gì? Phật pháp gọi là tam muội. Ta học Kinh Vô Lƣợng Thọ đạt 

đƣợc  niệm  Phật  tam  muội,  học  Hoa  Nghiêm  đạt  đƣợc  Hoa  Nghiêm  tam  muội,  học 

Pháp Hoa đƣợc Pháp Hoa tam muội, đây là thành tựu nhỏ. Thành tựu lớn là gì? Thành 

tựu  lớn  là  khai  ngộ, mặc  dù  chƣa  triệt ngộ, nhƣng  có  khả  năng  đại  ngộ. Khi đến đại 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              329/21 

ngộ, hầu nhƣ tất cả các kinh điển, ta chỉ cần vừa tiếp xúc liền thông đạt, sẽ có năng lực 

này, không hề bị chƣớng ngại. Vì sao vậy? Vì trí tuệ hiện tiền, khai ngộ nghĩa là khai 

trí tuệ. 

Các  bậc  thánh hiền  truyền  bá  phƣơng  pháp  này, phƣơng  pháp  của  các  bậc  cao 

tăng tổ sƣ không gạt ngƣời. Họ thật sự muốn thành tựu cho quý vị, quý vị không tin thì 

đành chịu. Quý vị muốn đi theo phƣơng pháp của mình, không tin vào cổ nhân, trách 

nhiệm đó phải tự mình gánh vác. Y theo lời cổ nhân, mƣời năm không thể không thành 

tựu. Chúng ta thử nhìn lại xem, các bậc cao tăng đại đức bao đời trong Phật giáo, họ 

thành tựu thật sự, hoằng pháp lợi sanh, trƣớc tác rất nhiều, vào lúc nào? Khoảng năm 

30 tuổi, ba bốn mƣơi tuổi, giảng kinh thuyết pháp trƣớc tác rất nhiều sách, rất nhiều. 

Điều này lịch sử đã chứng minh cho chúng ta. 

Phƣơng  pháp  dạy  học  hiện  nay  của  chúng  ta,  là  học  theo  ngƣời  phƣơng  tây. 

Chúng  ta  quá  thiệt  thòi,  bị  mắc  lừa.  Ngƣời  phƣơng  tây  nói  đến  khoa  học  kỹ  thuật, 

chúng ta xem khoa học kỹ thuật nhƣ là vạn năng, bất kỳ điều gì của phƣơng tây đều tốt 

đẹp hơn chúng ta. Chúng ta đánh mất niềm tự hào đối với dân tộc, cho nên ngày nay 

sống cuộc sống đau khổ nhƣ thế. 

Đầu năm dân quốc, ông Tôn Trung Sơn nói về Tam Dân Chủ Nghĩa, nói rất hay, 

trong  đó  có  nói  một  câu  nhƣng  không  có  ai  nhắc  đến.  Ông  Tôn  Trung  Sơn  nói:  ở 

phƣơng tây ngoại trừ thiết bị máy móc hơn chúng ta, khoa học kỷ thuật hơn chúng ta, 

ngoài điều này ra không có gì sánh bằng chúng ta cả. Nói đến triết học chính trị, ngƣời 

phƣơng tây phải học tập chúng ta. Chế độ văn quan của nƣớc Anh là học theo chúng ta. 

Ông Tôn Trung Sơn là ngƣời hiểu biết, ông không phải là ngƣời hồ đồ, nhƣng tôi rất ít 

nghe ngƣời ta nhắc đến câu nói này. Tôi cảm thấy Tam Dân Chủ Nghĩa, câu nói này 

hay nhất. 

Cổ thánh tiên hiền dạy đại chúng xã hội, và Phật Bồ Tát dạy chúng sanh, phƣơng 

pháp đó quá tuyệt diệu. Thời gian ngắn khiến quý vị có thành tựu lớn, khiến quý vị 

thông  suốt  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  nhƣ  vậy  mới  có  năng  lực  tự  độ  và  độ  tha. 

Ngƣời  bây  giờ  không  làm  đƣợc  điều  này,  không  làm  đƣợc  cũng  có  thể  dùng  một 

phƣơng  pháp  bất  đắc  dĩ,  phƣơng  pháp  này  thầy  Lý  truyền  dạy  cho  chúng  tôi:  “chí 

thành  cảm  thông”. Chúng  ta  không  thể  làm  đƣợc, chỉ  đành  cầu  cảm  ứng, dùng  gì  để 

cầu? Dùng tâm chân thành. Chí thành là chân thành đến tột cùng, sẽ cảm thông. Ngoài 

phƣơng pháp này ra, không còn cách nào khác. Chí thành từ đâu mà có? Từ tâm thanh 

tịnh, đến từ nơi thật sự buông bỏ. Không buông đƣợc tập khí phiền não, không buông 

đƣợc tình chấp, nhƣ vậy là không có thành, vậy lấy gì để cảm? Buông bỏ vạn duyên, 

tâm thanh tịnh hiện tiền, có cảm liền thông. 

“Lậu tận thông”, lậu là ví dụ, ví nhƣ kiến tƣ phiền não. Kiến là kiến giải, kiến 

giải sai lầm, tƣ là tƣ tƣởng. Hay nói cách khác, quý vị thấy sai, nghĩ sai, đây gọi là kiến 

tƣ phiền não. Đức Phật quy nạp nó thành năm loại lớn, dễ hiểu hơn. 

Thứ  nhất  là thấy  sai,  cho  rằng  thân  thể này  là  ta. Đức  Phật nói nhƣ  vậy  là sai, 

thân thể này không phải là ta. Thân thể không phải ta, thân thể là ta sở hữu, không phải 

ta. Nếu xem thân thể này là ta, đây là sai lầm đầu tiên, ta thấy sai. 

Thứ hai là biên kiến, biên kiến là đối lập, nhị biên. Chân vọng là nhị biên, không 

và có là nhị biên, lợi và hại là nhị biên, thiện ác là nhị biên. Quý vị xem, chúng ta đều 

sống trong thế giới nhị biên, các nhà khoa học phƣơng tây gọi là luận tƣơng đối. Trong 

Phật pháp không có nhị biên, nhị biên là sai. Nhƣ thế nào là đúng? Nhất thể là đúng. 

Khi Phật pháp chƣa truyền đến Trung quốc, thời đại Lão tử Phật pháp chƣa truyền vào 

Trung quốc. Lão tử từng nói, trời đất và ta cùng một cội rễ, vạn vật và ta là nhất thể. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              330/21 

Đã là cùng cội rễ, đã là nhất thể thì làm gì có đối lập? Bởi vậy tƣ tƣởng đối lập là sai 

lầm. 

Sai lầm thứ ba là thành kiến, thành kiến là gì? Tự cho mình là đúng. Thành kiến 

có hai loại, thứ nhất là thành kiến về nhân, một loại là thành kiến về quả. Thành kiến 

về nhân gọi là giới thủ kiến, thành kiến về quả gọi là kiến thủ kiến. Đây là sai lầm, thấy 

sai, vì sao vậy? Vì trong tâm thanh tịnh không có ý niệm. Không khởi tâm không động 

niệm lấy đâu có ý niệm? Lấy đâu ra thành kiến? Phân biệt chấp trƣớc nghĩa là thành 

kiến. A la hán, Bích Chi Phật không có những thứ này. Nghĩ sai cũng có năm loại lớn, 

là tham sân si mạn nghi, năm loại lớn này đều là sai lầm, không có. Nếu có thể buông 

bỏ năm loại tƣ tƣởng sai lầm này, cũng buông bỏ luôn năm loại sai lầm trong tƣ tƣởng, 

gọi là buông bỏ tất cả kiến tƣ phiền não. Liền chứng đƣợc quả A la hán, lậu tận thông 

hiện tiền. 

Giống nhƣ một đƣờng huyết quản_Ly trà này, ly trà này lành lặn, không bị chảy, 

không bị hƣ tổn, chúng ta đựng nƣớc rất tiện. Nếu nó bị chảy, chúng ta rót nƣớc vào 

đều chảy ra, Phật ví lậu  này nhƣ phiền não. Quý vị có kiến tƣ phiền não, khiến toàn bộ 

công đức trong tự tánh mình chảy ra hết, ngài lấy ý này làm ví dụ. Cho nên lậu tận 

nghĩa là thông suốt, phải đoạn tận phiền não, buông bỏ triệt để. Năm loại trƣớc hoàn 

toàn đầy đủ, không những đầy đủ mà năng lƣợng của nó còn nâng cao lên rất nhiều. 

Bên  dƣới  nói:  “trong  lục  thông  này,  loại  thứ  sáu  chỉ  có  bậc  thánh  đạt  đƣợc”. 

Thánh là chỉ A la hán, lậu tận thông chỉ có A la hán chứng đƣợc. “Năm loại thần thông 

trƣớc là của hàng phàm phu”, năm loại trƣớc phàm phu cũng có. “Các loài chúng sanh 

khác cũng đạt đƣợc”, các loài chúng sanh khác là gì? Là không phải ngƣời. Súc sanh 

có tu hành, chúng cũng có thể đạt đƣợc, quỷ thần cũng có thể đạt đƣợc. 

“Chƣ thiên trong tam giới đều có thể nƣơng vào quả báo, mà tự nhiên chiêu cảm 

đƣợc năm loại thần thông trƣớc”. Họ không phải do tu đƣợc, quỷ thần cũng nhƣ vậy, 

quỷ thần cũng không phải tu đƣợc, là nhờ quả báo mà có. Họ có tiểu thần thông, nghĩa 

là  có  cả  năm  loại  thần  thông.  Tha  tâm  thông,  túc  mạng  thông,  thiên  nhĩ  thông,  thiên 

nhãn thông, thần túc thông, đều có, nhƣng năng lực không lớn, không bằng ngƣời tu 

hành tiểu thừa, khác với tiểu thừa chứng quả. Năng lực của họ rất mạnh, rất lớn, quả 

báo của trời ngƣời đều không thể sánh đƣợc với họ. Chỉ có lậu tận thông, ngoài A la 

hán  ra,  các  quả  vị  thấp  hơn  đều  không  đạt  đƣợc.  “Nhƣng  không  thể  đƣợc  lậu  tận 

thông”, đây nghĩa là ngoài A la hán ra, họ không thể đạt đƣợc lậu tận thông. “Lậu tận 

thông này chỉ có bậc thánh chứng đƣợc, phải đoạn tận phiền não mới đạt đƣợc lậu tận”. 

Phiền  não  này  chúng  ta  gọi  là  kiến  tƣ  phiền  não.  Chúng  ta  có  kiến  giải  sai  lầm,  tƣ 

tƣởng sai lầm hoàn toàn sửa đổi, năng lực này liền đƣợc khôi phục. 

Bên dƣới nói: “Bây giờ cần phải chú ý, trong kinh nói ngƣời sanh đến thế giới 

Cực Lạc đầy đủ sáu loại thần thông”, đây là Hoàng Niệm Tổ đặc biệt giới thiệu. “Đạt 

đƣợc còn xa hơn trong các kinh luận khác nói về sở đắc mà thiền định đạt đƣợc”. Câu 

nói này là thật, trong tất cả kinh điển Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói về Thiền định, 

thiền định nhất định đƣợc thần thông. Nhƣng ngƣời vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, 

mặc dù là cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, thần thông họ đạt đƣợc vƣợt 

qua các thiền định tu đƣợc, không thể sánh với họ. 

“Ví nhƣ túc mạng thông của phàm phu”. Phàm phu ở đây là nói ai? Là nói thiên 

nhân của cõi vô sắc, đây là cao nhất, họ tu tứ thiền bát định, đây gọi là thiền định thế 

gian. Túc mạng thông của họ biết đƣợc bao nhiêu đời quá khứ của mình? Tám vạn kiếp, 

quý vị có thể tƣởng tƣợng đƣợc chăng? Đây chính là tu thiền định, ở trong lục đạo mức 

độ này là đạt đến đỉnh điểm, nhƣng họ không ra khỏi đƣợc. Thọ mạng tám vạn kiếp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              331/21 

nghĩa là định công của họ, đến tám vạn kiếp định công của họ sẽ mất đi. Sau khi mất 

định công phiền não lại khởi hiện hành, tùy nghiệp lƣu chuyển, tùy theo tạo nghiệp của 

họ mà đọa lạc, luân hồi trong lục đạo. Đây không phải là biện pháp cứu cánh. Sau tám 

vạn kiếp họ đọa vào đâu? Đại khái là tứ thiền, chúng ta gọi tứ thiền là đệ tứ thiền. Ba 

cái trƣớc không tính, đệ tứ thiền và Tứ không thiên. Khi thọ mạng đến, đa phần đều 

đọa vào địa ngục, điều này ngƣời xƣa thƣờng hay nói: “trèo cao thì té nặng”. Vì sao họ 

đọa địa ngục? Vì họ ngộ nhận, tƣởng rằng đệ tứ thiền và Tứ không thiên, là Bát niết 

bàn mà Đức Phật nó. Bát niết bàn vĩnh viễn bất sanh bất diệt, chứng đƣợc quả vị cứu 

cánh. Không ngờ đến lúc đó, phiền não của họ còn khởi hiện hành. Do đó họ hoài nghi, 

Phật Bồ Tát nói là giả. Quý vị xem tôi đã chứng đƣợc cảnh giới này, vì sao phiền não 

còn khởi lên? Ý niệm này khởi lên là hủy báng Phật, hủy báng Pháp, hủy báng Tăng, là 

tội lỗi hủy báng Tam bảo. Không những bản thân họ hủy báng, mà còn ảnh hƣởng đến 

ngƣời khác, họ không phải thật sự nhập vào Bát niết bàn. Lậu tận mới nhập vào Bát 

niết bàn, nhập vào Bát niết bàn họ mới vƣợt thoát lục đạo, lục đạo không còn, tức vƣợt 

thoát lục đạo, còn họ hiện tại chƣa vƣợt thoát lục đạo. Cho nên họ có thể biết tám vạn 

kiếp, ngoài tám vạn kiếp họ không biết. 

Ngƣời ở thế giới Cực Lạc, “nay nói vô lƣợng kiếp là sao?” Ngƣời sanh đến thế 

giới  Cực  Lạc, là  lấy  điều  này  làm  ví  dụ. Túc  mạng  thông  có  thể  biết  đƣợc  vô  lƣợng 

kiếp, quả thật là vô sở bất tri, vô sở bất năng, vì sao vậy? “Chúng sanh ở thế giới Cực 

Lạc nhờ sức bổn nguyện của Phật mà đầy đủ thần thông bất cộng của đại thừa, cho nên 

hơn hẳn tiểu thần thông của phàm phu”. Đây là nói ra năng lực thần thông của họ, là 

nhờ  vào  nguyện  lực  của  Phật  A  Di  Đà,  nghĩa  là  nguyện  này  gia  trì,  sức  gia  trì  của 

nguyện này. Pháp môn này là đại thừa, đại thừa trong đại thừa, pháp nhất thừa vô cùng 

thù thắng, cho nên họ tự nhiên đầy đủ thần thông bất cộng. Khác với đại thừa, vƣợt lên 

trên đại thừa, bởi vậy cách xa tiểu thần thông của phàm phu. Phàm phu là nói trời tứ 

thiền và trời tứ không, đây là năng lực ngũ thông cao nhất trong phàm phu. Tiểu thừa, 

là nói bao gồm A la hán, bao gồm Bích Chi Phật, đều không thể sánh đƣợc với họ. 

Bên dƣới là của ngƣời Nhật, Chân Giải nói: “Năm loại thần thông trƣớc của tiểu 

thừa, chỉ có nƣơng vào bốn căn bản định này mà đƣợc”. Bốn căn bản định nghĩa là tứ 

thiền bát định, là nhờ nó mà đạt đƣợc. “Lậu tận thông là nƣơng vào tứ thiền chƣa đến 

trung gian và tam vô sắc”. Tam vô sắc, vô sắc là chỉ vô sắc định, trên thực tế là tứ vô 

sắc. “Trong đoạn văn có sự ngộ nhận chữ ba hoặc chữ bốn”, vì nó có tứ thiền bát định. 

Tứ thiền có tứ định, tứ vô sắc thiên cũng có bốn loại thiền định, nó có bốn địa vị, hợp 

lại là bát định. 

“Tức là tứ thiền của sắc giới và tứ vô sắc định của vô sắc giới”, họ nƣơng vào 

đây. “Đại thừa nƣơng vào tất cả thiền định mà đạt đƣợc”. Định của tiểu thừa là nƣơng 

vào  tứ  thiền  tứ  không,  lên  cao  hơn  nữa  gọi  là  cửu  thứ  đệ  định.  Trong  Kinh  Lăng 

Nghiêm nói rất rõ ràng, định công này lên cao hơn nữa, họ vƣợt thoát lục đạo, chứng 

quả A la hán. Chứng đƣợc quả vị này, họ không còn ở trong lục đạo, nghĩa là họ đã ra 

khỏi đó đến tứ thánh pháp giới, tức là Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Đó là từng 

bƣớc từng bƣớc đi lên, trí tuệ, thần thông, đạo lực cũng theo đó mà nâng cao. 

“Bây giờ trong kinh này nói, khác hơn nhiều với những gì ở đây nói”. Những gì 

trong Kinh Vô Lƣợng Thọ nói, khác với đại và tiểu thừa. “Tất cả thiên nhân đều lấy 

nguyện của Phật làm y cứ”, không phải nƣơng vào tứ thiền bát định, cũng không phải 

nƣơng vào các loại thiền định tu tập của đại thừa, đều không phải, hoàn toàn nƣơng 

vào  nguyện  lực  của  Phật  A  Di  Đà,  48  nguyện.  Các  bậc  cao  tăng  tổ  sƣ  Tịnh  độ  tông 

thƣờng nói: “48 nguyện độ chúng sanh”, 48 nguyện của Phật A Di Đà quả thật không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              332/21 

thể nghĩ bàn. “Tất cả thiên nhân đều lấy nguyện của Phật làm y cứ”, tất cả nhân thiên 

là cõi phàm thánh đồng cƣ ở thế giới Cực Lạc, nó không có lục đạo, nó chỉ có hai cõi 

trời  và  ngƣời.  Trong  hai  cõi  trời  ngƣời  này  có  tam  bối  cửu  phẩm,  hạ  hạ  phẩm  vãng 

sanh cũng không ngoại lệ. 

“Cho nên nói, bổn nguyện lực của A Di Đà Nhƣ Lai làm tăng thƣợng duyên”, 

đây là y cứ của niệm Phật tam muội. Ngƣời niệm Phật đƣợc tam muội, tam muội là 

thiền định, cũng nghĩa là thanh tịnh mà trên đề kinh này nói, tâm thanh tịnh hiện tiền. 

Tâm thanh tịnh hiền tiền, cả sáu loại thần thông đều có. Sáu loại thần thông của chúng 

ta đều chƣa hiển lộ đƣợc, nhƣ vậy bản thân ta nhất định phải biết, ta chƣa đạt đƣợc tiêu 

chuẩn này, tâm ta không thanh tịnh. Vì sao tâm không thanh tịnh? Vì ta chƣa buông bỏ 

kiến tƣ phiền não, đạo lý là đây. 

Niệm Phật đích thực không cần thật sự buông bỏ kiến tƣ phiền não, vì buông bỏ 

kiến tƣ phiền não không có gì khác với các công phu tu hành khác. Tịnh tông là đới 

nghiệp  vãng  sanh,  nghĩa  là  mang  theo  phiền  não  này  mà  đƣợc  niệm  Phật  tam  muội. 

Nhƣng có một điều kiện cần phải ghi nhớ, mà mọi ngƣời đều lơ là, là ta phải có năng 

lực chế ngự phiền não. Cho nên gọi là chế phục phiền não, không phải là đoạn phiền 

não, chế phục phiền não là công phu niệm Phật đắc lực. Cho nên phải biết niệm Phật 

cần niệm nhƣ thế nào. 

Tông môn nói câu này không khác gì với Tịnh tông, gọi là: “không sợ niệm khởi, 

chỉ sợ giác chậm”. Ý niệm khởi lên, bất luận niệm này là thiện hay là ác, đừng quan 

tâm, ý niệm khởi lên là sai. Quý vị xem thiện và ác không phải là nhị biên ƣ? Bất luận 

nó là thiện hay là ác, ý niệm vừa khởi lên, niệm thứ hai chính là Nam Mô A Di Đà Phật. 

Lập  tức  thay  đổi  nó,  đây  gọi  là  biết  niệm  Phật.  Ngƣời  không  biết  niệm  Phật,  là  vừa 

niệm Phật vừa khởi vọng niệm, nhƣ vậy là không biết niệm Phật. Đây nói lên điều gì? 

Quý vị không khống chế đƣợc. Phật hiệu của quý vị có thể chế ngự đƣợc phiền não, 

đây gọi là công phu thành phiến, gọi là đƣợc tâm thanh tịnh, vì sao vậy? Vì trong tâm 

khởi tâm động niệm toàn là A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra đích thực không có 

một tạp niệm nào. Đây gọi là công phu thành phiến, gọi là niệm Phật tam muội. Trong 

cảnh giới này xuất hiện tiểu thần thông. Công phu này càng đắc lực, khi ta không niệm 

Phật vọng niệm cũng không khởi lên. Không phải ý niệm không có, có ý niệm, nhƣng 

nhờ công lực của ta áp chế đƣợc nó, đây là biết niệm Phật. 

Các  bậc  đại  đức  Tông  môn,  khảo  nghiệm  học  sinh  thƣờng  nói:  “Anh  biết 

chăng?” Tịnh độ tông cũng không ngoại lệ: anh biết niệm chăng? Biết niệm mới có lợi 

ích, không biết niệm không có lợi ích gì. Cổ đức nói rất hay, họ nói nhƣ vậy là không 

biết niệm. Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, hét khô cổ họng chỉ uổng công, niệm suốt 

cuộc đời cũng không thể thành tựu, đến sau cùng cũng không tránh khỏi quả báo của 

ba đƣờng ác. Nhƣng đời này niệm Phật, nếu thật sự tinh tấn, trong ba đƣờng ác cũng có 

thể gặp đƣợc Phật Bồ Tát đến tiếp dẫn. Nhƣ nguyện ở trƣớc nói, chúng sanh trong ba 

đƣờng ác cũng có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc. Công đức niệm Phật tuyệt đối không 

mất đi, điều này quả là không thể nghĩ bàn! Nhƣng nhất định phải học tập, phải có sự 

chắc chắn và thật sự có bản lĩnh, là đời này chúng ta sẽ thành tựu. 

Đặc biệt là hiện nay, quý vị xem thế gian này, trong xã hội thƣờng đồn đại về 

thiên tai thảm họa năm 2012. Năm 2012, bây giờ là 2010, sắp đến năm 2011 rồi, ngày 

càng cận kề. Ngƣời niệm Phật không sợ, thiên tai xảy ra, ngƣời niệm Phật sẽ bình an, 

sẽ  tránh  đƣợc  thiên  tai  này.  Cho  dù  không  tránh  đƣợc,  không  tránh  đƣợc  thì  đến  thế 

giới Cực Lạc, càng tốt, đúng là trở về quê nhà. Quý vị xem 48 nguyện hay biết bao, thế 

giới nào có thể sánh bằng! Ngƣời niệm Phật không hề có chút uy hiếp sợ hãi nào, tâm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              333/21 

bình khí hòa, nắm bắt thời gian tinh tấn tu hành. Một bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ, một câu 

hồng danh sáu chữ “Nam Mô A Di Đà Phật”, chân thành niệm chúng ta sẽ thành công. 

Có những ngƣời cùng chí hƣớng, mọi ngƣời cùng sách tấn lẫn nhau lại càng tốt. Nếu 

nhƣ không có, một mình cũng đƣợc, cũng có thể thành tựu, có thời gian liền niệm Phật. 

Niệm Phật phải biết niệm, nghĩa là mỗi câu Phật hiệu đều có thể chế ngự vọng tƣởng 

tạp  niệm,  đây  gọi  là  biết  niệm  Phật.  Tuyệt  đối  không  đƣợc  vừa  niệm  Phật,  vừa  khởi 

vọng tƣởng, vậy là sai. 

Bên dƣới, trong Sự Tán nói: “Tam minh tự nhiên nƣơng nguyện Phật, khoảnh 

khắc chắp tay đƣợc thần thông, há dễ gì nhƣ thiền hữu lậu làm nơi y cứ”. Thiền hữu 

lậu là nói tứ thiền bát định, đây là nói ngƣời vãng sanh. Tam minh càng tuyệt vời, minh 

so với ở trƣớc nói về thông càng cao hơn một bậc, thông đến tột cùng tức là minh. Tam 

minh nghĩa là lục thông hoàn toàn thông đạt thấu triệt, không có chƣớng ngại. “Khoảnh 

khắc chắp tay đƣợc thần thông”, khoảnh khắc chắp tay là lúc vãng sanh, một niệm sau 

cùng là A Di Đà Phật, nhờ Phật tiếp dẫn, sanh đến thế giới Cực Lạc. “Tự nhiên thừa 

nguyện của Phật”, tức là chỉ sự gia trì của nguyện này. Năng lực sáu loại thần thông 

này của chúng ta, không khác gì với Chƣ Phật Nhƣ Lai, không hai không khác. “Cho 

nên thần thông của thiên nhân ở cõi nƣớc này, không phải do tu mà đƣợc”, không phải 

do họ  tu  mà  có.  “Không đợi  tu  mà  tự  đƣợc  thành tựu, lại không giống  với  chƣ  thiên 

nhờ quả báo mà đƣợc ngũ thông”. Trong đƣờng ngạ quỷ, quỷ thần cũng nhờ quả báo 

mà đƣợc ngũ thông, nhƣng họ thua xa chƣ thiên. So với Chƣ thiên, thần thông của quỷ 

thần là tiểu thần thông. Họ không phải do tu thành, không cần tu thần thông, tự nhiên 

mà đƣợc. 

“Lại nƣơng vào tu đức của Phật Di Đà làm nhân, nƣơng vào nguyện lực của Nhƣ 

Lai mà đƣợc báo đức an lạc tự nhiên, là nhờ sự thù thắng mà đạt đƣợc quả báo này”. 

Đây là nói về sự thù thắng của thế giới Cực Lạc, nó quá thù thắng. “Tứ tịnh lự”, nghĩa 

là  tứ  thiền  định,  họ  không  phải  từ  đây,  không  từ  tứ  thiền  định  mà  tu  “nhân  của  thần 

thông”. “Cõi này”, là thế giới tây phƣơng Cực Lạc, nhờ vào vận mệnh đạt đƣợc quả 

báo này không phải rất vui ƣ, không cần tu mà đƣợc. Trên thực tế, trí tuệ, thần thông, 

đạo lực này đều là đức năng vốn đầy đủ trong tự tánh. 

Khi khai ngộ lục tổ Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh, vốn tự đầy đủ”. Nghĩa là 

đầy đủ trí tuệ, đầy đủ thần thông, đầy đủ đạo lực, đầy đủ tƣớng hảo, là trong tự tánh 

vốn có. Phật A Di Đà dùng nguyện lực của ngài để gia trì chúng ta, chúng ta quả thật 

chƣa đoạn tận tập khí phiền não, nên năng lực này chƣa hiện tiền. Sở dĩ chúng ta đạt 

đƣợc là nhờ Phật A Di Đà_trong kinh này chúng ta thấy, là nhờ năm kiếp tu hành trong 

quá khứ của ngài, dùng công đức tu hành này gia trì cho chúng ta, nên chúng ta mới 

đạt đƣợc. Vì sao bây giờ không đạt đƣợc? Đây là nguyên nhân gì? Vì sao đến thế giới 

Cực Lạc thì đạt đƣợc, còn hiện tại không đạt đƣợc? Sở dĩ bây giờ không đạt đƣợc, là 

do hiện tại tâm ta trôi nổi, tâm không tịnh. Đến thế giới Cực Lạc, ít nhất cũng đƣợc tâm 

thanh tịnh, thực tế thì thanh tịnh bình đẳng giác hoàn toàn hiện tiền. Hoàn cảnh ở đó tốt, 

tuyệt đối không có gì khiến ta nhìn không thuận mắt, nghe không lọt tai, không có. Vì 

vậy đến thế  giới Cực Lạc, cảm thấy mọi việc đều nhƣ ý, không có gì để nói, nên tâm 

tự nhiên định, không có vọng niệm nào, nhƣ vậy ta mới có thể tiếp thu đƣợc sự gia trì 

của Phật. 

Nếu ở trong thế gian này, chúng ta có thể buông bỏ phân biệt chấp trƣớc, tôi tin 

rằng ngay bây giờ chúng ta có thể tiếp thu đƣợc bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, 

có thể đạt đƣợc ngay bây giờ. Khởi tâm động niệm thì không còn cách nào khác, khởi 

tâm động niệm phải cần đến thế giới Cực Lạc, mới có thể đoạn tận khởi tâm động niệm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              334/21 

Không đến thế giới Cực Lạc, không thể đoạn đƣợc khởi tâm động niệm. Chúng ta tĩnh 

tâm để tƣ duy quan sát về những đạo lý này, thì không khó lý giải, trong kinh điển đại 

thừa  gọi  đây  là  giải  ngộ,  đây  không  phải  chứng  ngộ.  Giải  ngộ  có  thể  giúp  chúng  ta 

đoạn nghi sanh tín, có niềm tin kiên cố đối với Tịnh độ, nguyện tâm kiên cố đối với 

Tịnh độ, cũng biết bản thân phải tu tập nhƣ thế nào, niệm nhƣ thế nào. Cho nên quả 

báo này rất thù thắng, đích thực không tìm thấy trong pháp thế xuất thế gian. 

Bên dƣới Hoàng Niệm Lão nói: “Thân thông của Phật Bồ Tát và nhị thừa, có 

nhiều  loại  khác  nhau”,  họ  hiện  thân  thông  này.  “Chân  Giải  căn  cứ  Đại  Thừa  Nghĩa 

Chƣớng nói: Thứ nhất là rộng hẹp khác nhau, nhƣ Địa Trì nói- nghĩa là trong Kinh Địa 

Trì  nói-  Thanh  văn  thông  suốt  cảnh  giới  2000  quốc  độ,  Duyên  giác  thông  suốt  cảnh 

giới 3000 quốc độ”. Lúc nãy chúng ta cũng vừa nhắc đến. Bên dƣới nói: “Duyên giác 

thông  suốt  cảnh  giới  3000  quốc  độ,  Thanh  văn  thông  suốt  cảnh  giới  2000  quốc  độ. 

Trong kinh này lại lấy ức na do tha trăm ngàn cõi Phật làm cảnh giới thông suốt, cho 

thấy sự khác nhau rất lớn”. Đây là nói thiên nhãn và thiên nhĩ. 

“Thứ hai, bao nhiêu sự khác nhau, nhất tâm nhất tác của nhị thừa không thể gọi 

là nhiều”. Nghĩa là nói Thanh văn và Duyên giác phải nhập định, họ mới có thể khởi 

tác dụng của thần thông. Ví nhƣ trong Kinh Địa Tạng chúng ta thấy, Quang Mục nữ 

biết mẹ mình tạo nhiều ác nghiệp, chắc chắn bị đọa địa ngục, chƣa chắc chắn. Liền tìm 

đến A la hán, cúng dƣờng A la hán, cầu A la hán nhìn xem  mẹ  mình thác sanh vào 

đƣờng nào.  A la hán  nhập  đinh, sau khi xuất định nói với  cô,  mẹ  ngƣơi ở  trong  địa 

ngục. Gặp chuyện khó khăn, họ phải nhập định, không nhập định thì không biết. 

Cho  nên nhất  tâm  nhất tác  của  nhị  thừa, nhập  định  từng lần từng  lần, quan sát 

lần này qua lần khác, không thể gọi là nhiều. Chƣ Phật Bồ Tát cùng một lúc có thể hóa 

hiện tất cả sắc tƣớng trong mƣời phƣơng thế giới, cùng một lúc có thể hiện thân ngũ 

thú, điều này không giống nhau. Chƣ Phật Bồ Tát có năng lực này, đồng thời hóa hiện 

khắp mƣời phƣơng thế giới. 

Nhƣ trong Phẩm Phổ Môn nói, đáng dùng thân gì để độ thoát, ngài liền thị hiện 

thân đó. “Tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lƣợng”, họ đều có thể thị hiện cùng lúc cùng 

nơi, cùng lúc khác nơi, không có chƣớng ngại. Cùng lúc có thể hiện thân ngũ thú, ngũ 

thú chính là lục đạo, trong lục đạo bất cứ thân gì họ có thể hiện ra cùng một lúc, họ có 

năng lực này. A la hán không có năng lực này. 

“Nhị  thừa  hóa  hiện  thân  lớn,  không  thể  tiếp  thu  cái  nhỏ,  hóa  hiện  thân  nhỏ, 

không thể dung nạp cái lớn”, đây là nói “lớn nhỏ khác nhau”. Nhƣng “chƣ Phật Bồ Tát 

hiện thân lớn đầy tam thiên giới, có thể dùng thân lớn nhập vào trong nhất trần. Hóa 

hiện thân nhỏ nhƣ vi trần, có thể lấy thân nhỏ dung nạp tiếp thu tất cả”. Dung nạp tiếp 

thu hƣ không pháp giới, đây là đƣợc đại tự tại! Ở đây nói cho chúng ta biết năng lực 

của Chƣ Phật Bồ Tát, ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc ngƣời ngƣời đều có. 

“Chƣ Phật Bồ Tát đối với tất cả sắc vật, lớn có thể tiếp thu nhỏ, nhỏ có thể dung 

nạp lớn, nhị thừa không thể”. Đoạn kinh văn này, mỗi câu đều là lời nói thật. Hay nói 

cách khác, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, trí tuệ đức năng của tự tánh, hầu nhƣ đều 

khôi  phục viên  mãn. Tuy  chƣa  đoạn  tận kiến tƣ phiền não, nhƣng đƣợc oai  thần bổn 

nguyện của Phật A Di Đà gia trì, gia trì đến khi nào? Gia trì đến khi ta minh tâm kiến 

tánh, gia trì đến khi ta phá đƣợc vô thỉ vô minh, đến lúc này Phật không gia trì nữa, vì 

sao  vậy?  Vì  quý  vị  hoàn  toàn  đã  hiển  lộ  ra,  không  gia  trì  cũng  hiện  ra.  Nếu  tự  tánh 

không có, Phật không gia trì đƣợc. Tự tánh chúng ta có, không phải không có, không 

có chắc chắn không đƣợc gia trì. Ngƣời học Phật điều đầu tiên là phải tin sâu không 

nghi ngờ. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Thế Tôn dạy: Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              335/21 

đức tƣớng của Nhƣ Lai. Mỗi ngƣời chúng ta đều có, ta phải có niềm tin này. Chúng ta 

tu  hành  ở  thế  gian  này,  vì  tập  khí  phiền  não  quả  thật  quá  nặng.  Muốn  đoạn,  thật  sự 

muốn đoạn, nhƣng họ không đoạn đƣợc, Phật A Di Đà đã giúp điều này, sanh đến thế 

giới  Cực  Lạc,  quý  vị  đều  đƣợc  khôi  phục.  Quý  vị  xem  một  nơi  tốt  nhƣ  vậy,  có  thể 

không đi đƣợc chăng? Có thể không nhanh chóng đến đó ƣ? Làm gì có  đạo lý này! 

Đây là thật, không phải giả. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không gạt chúng ta, nếu nhƣ 

ngài gạt chúng ta, nói cho chƣ vị biết, ngƣời xƣa rất thông minh, bây giờ ngƣời trên thế 

giới đã khẳng định. 

Lần đầu tiên tôi đến Mỹ, hình nhƣ là năm 1982, cƣ sĩ  Thẩm Gia Trinh mời tôi 

đến NeuYork giảng kinh. Tối tôi đến nơi, ông mời tôi ăn cơm, ngồi cùng bàn có thêm 

mấy ngƣời Mỹ. Họ nói với tôi, trƣớc đây ngƣời Âu Châu rất coi thƣờng ngƣời Trung 

quốc, cho rằng ngƣời Trung quốc không có văn hóa, không bằng họ. Bây giờ chúng ta 

đã biết, họ nói toàn thế giới, nếu so sánh từng thứ, so sánh sự thông minh, ngƣời xƣa 

đứng hàng đầu. Bây giờ họ khẳng định, ngƣời xƣa thông minh. So sánh từng ngƣời, 

ngƣời Trung quốc là nhất. So sánh hai ngƣời, họ nói ngƣời Do Thái đứng đầu. Họ nói, 

nếu so sánh ba ngƣời, ngƣời Nhật bản đứng đầu. Sau cùng họ hỏi tôi một câu, vì sao 

ngƣời Trung quốc không đoàn kết? Lúc đó tôi lập tức trả lời họ, do thƣợng đế sắp đặt. 

Vì họ đều là tín đồ đạo Cơ đốc. Thƣợng đế sắp đặt, họ sững ngƣời, sao lại thƣợng đế 

sắp đặt? Tôi nói ngƣời Trung quốc đoàn kết, quý vị còn có cơm ăn ƣ? Mọi ngƣời cùng 

cƣời lớn, vấn đề này đƣợc hóa giải. 

Quý vị xem, hiện nay ngƣời phƣơng tây hiểu biết hơn về ngƣời Trung quốc, rất 

thông minh. Nếu trong kinh Phật nói là giả, các bậc tổ tông đã đào thải nó từ lâu, sao 

có thể truyền đến nay? Đời này qua đời khác các bậc tổ tông đều nói phải có chứng cứ 

chứng minh, y theo điều này tu hành có chứng đƣợc chăng? Chứng đƣợc. Quý vị xem 

trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  xem  Vãng  Sanh  Truyện,  những  điều  đó  đã  chứng 

minh, nhƣ vậy có thể là giả ƣ? 

Quý  vị  xem  tham  thiền,  học  thiền,  đại  triệt  đại  ngộ.  Trong  Ngũ  Đăng  Hội 

Nguyên,  có  1700  công  án, là  thật  không  phải  giả.  Cảnh  Đức  Truyền  Đăng  Lục  cũng 

vậy. Chúng ta đem Thiền, Giáo và Tịnh độ hợp lại, tôi tin trong 2000 năm nay, ngƣời 

thật sự y theo kinh điển đại thừa tu hành, chắc chắn có trên mƣời ngàn ngƣời, thật sự 

thành tựu. Không chỉ mƣời ngàn, nhất định trên mƣời ngàn, sao có thể giả đƣợc! 

Ngày nay chúng ta đa nghi, là bản thân chúng ta không tin, nghiệp chƣớng mình 

quá nặng. Hoài nghi không tin lời của tổ tông, lỗi lầm là do chính mình gây ra, thiệt 

thòi hay chịu tội đều là chính mình nhận lấy. 

Hết giờ rồi, hôm  nay chúng ta học đến đây. 

 















Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              336/21 







Tập 200 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:20.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

       Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 240, hàng thứ tƣ từ dƣới đếm lên. “Thân thông của Phật 

Bồ Tát và nhị thừa có nhiều loại khác nhau”, hôm qua chúng ta học đến đây. 

Đoạn này là tỳ kheo Pháp Tạng kiến tạo nên thế giới Cực Lạc, nói với chúng ta cƣ 

dân ở thế giới đó, trí tuệ, đức năng, tƣớng hảo của họ vô cùng thù thắng. Nguyện này 

đặc biệt giới thiệu một loại trong đức năng, cũng tức là bản năng sáu căn của chúng ta, 

nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý. Hiện nay trong xã hội này, thƣờng gọi là công năng đặc dị. Có 

công năng đặc dị, tôi cũng từng thấy, nhƣ những gì trong kinh này nói thì không thể 

sánh đƣợc. Loại công năng đặc dị này, thậm chí đến sơ quả tiểu thừa đều không bằng, 

nhƣng nó sẽ mất đi. 

Trƣớc đây khi tôi còn ở Mỹ, gặp chính phủ Trung quốc, hình nhƣ phái mƣời mấy 

thanh niên, tôi thấy chắc khoảng hai mƣơi hơn hai mƣơi. Họ có công năng đặc dị, đặc 

biệt  gọi  là  đôi  mắt  X  quang,  họ  có  thể  nhìn  xuyên  suốt  nội  tạng  trong  thân  thể  con 

ngƣời. Tôi ở Los Angeles, có một đồng học mời họ xem, họ chỉ ra phổi của cô ta từng 

bị bệnh lao. Nhƣng bây giờ đã vôi hóa, đã thành sẹo, chỉ ra vị trí của nó, khiến cô ta rất 

kinh ngạc. Bí mật này, khi kết hôn đến chồng cô ta cũng không biết. Không ai biết, xƣa 

nay cũng chƣa từng nói với ai, chứng tỏ là thật không phải giả. Chúng tôi từng hỏi họ, 

năng lực này của quý vị từ đâu đến? Là sanh ra đã có, họ sanh ra đã có năng lực này. 

Có ngƣời có thiên nhãn, có thể nghe đƣợc nhiều âm thanh khác nhau nói với họ, truyền 

lời với họ, điều này  cũng không phải là giả. Thiên nhĩ thông và thiên nhãn thông tôi 

từng thấy không ít. Tôi hỏi họ, năng lực này của quý vị có bị mất chăng? Họ nói có. Vì 

sao mất? Tuổi tác lớn dần, biết quá nhiều điều, năng lực này từ từ bị thoái hóa, đại khái 

đến hơn ba bốn mƣơi tuổi là không còn. Điều này tƣơng ƣng với trong kinh Phật nói, 

chúng ta có thể lý giải. Trên thực tế bản năng này mỗi ngƣời đều có, bản năng chúng ta 

lớn bao nhiêu? Nhƣ trong kinh Đức Phật nói, thiên nhãn của chúng ta có thể nhìn thấy 

khắp biến pháp giới hƣ không giới, có thể nhìn thấy thế giới vĩ quan. Có thể thấy đƣợc 

lƣợng tử, nghĩa là tiểu quang tử, có thể thấy đƣợc. Bây giờ vì sao không thể? Năng lực 

này đi đâu rồi? Năng lực vẫn còn, không mất đi. Phải biết rằng nó không bị mất đi, mà 

là có chƣớng ngại. Chƣớng ngại gì? Là phiền não, tập khí, trong kinh Đức Phật gọi là 

vô  minh  phiền  não.  Vô  minh  phiền  não  là  khởi  tâm  động  niệm,  trần  sa  phiền  não  là 

phân biệt, kiến tƣ phiền não là chấp trƣớc. Quý vị có ba loại phiền não này, năng lực 

đó sẽ mất đi, nhƣng không phải hoàn toàn mất đi. Hiện nay mắt chúng ta có thể thấy, 

tai cũng có thể nghe, chỉ là năng lực này rất yếu. Cách một trang giấy mắt không nhìn 

thấy đƣợc, khoảng cách xa một chút tai nghe không rõ ràng, không nhƣ bản năng có 

năng lƣợng lớn. Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này, cho nên không hề cảm thấy ly kỳ. 

Đức Phật dạy chúng ta tu hành, nhƣ thế nào gọi là tu hành? Tu là tu sửa, hành là 

hành vi, hành vi của chúng ta có sai lầm, chúng ta sửa đổi nó lại, đây gọi là tu hành. Ví 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              337/21 

dụ nhƣ vừa mới nói, tất cả mọi ngƣời đều có ba loại phiền não khác nhau, mỗi một loại 

là vô lƣợng vô biên vô số, không đếm hết đƣợc những phiền não tập khí này. Nếu có 

thể  buông bỏ tất  cả tập khí phiền não  này, khôi  phục tâm  thanh  tịnh. Quý vị  xem  đề 

kinh của chúng ta, đó chính là tiêu chuẩn của việc tu hành. Thứ nhất là đƣợc tâm thanh 

tịnh, cao hơn nữa là đƣợc tâm bình đẳng, lên cao hơn nữa đƣợc tâm đại giác, nghĩa là 

chánh giác. Chánh giác là Phật, không phân biệt là Bồ Tát, không chấp trƣớc tức là A 

la hán, ngƣời ngƣời đều có thể chứng đƣợc. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, tất cả chúng 

sanh vốn là Phật, quý vị vốn giống nhƣ Đức Phật, có năng lực lớn nhƣ thế. Do vì vọng 

tƣởng chấp trƣớc mà không thể chứng đƣợc, một câu nói của Phật đã nói lên tất cả. 

Nếu  chúng  ta  buông  bỏ  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc,  thì  trí  tuệ,  đức  năng, 

tƣớng  hảo  của  chúng  ta  sẽ  giống  nhƣ  Phật  vậy,  không  có  gì  khác.  Ngài  thành  Phật, 

chúng ta cũng thành Phật. Từ mặt lý mà nói, phàm phu thành Phật chỉ trong một niệm. 

Một niệm giác lập tức thành Phật, một niệm mê liền biến thành phàm phu. Đạo lý này 

kinh điển đại thừa nói rất rõ ràng, chúng ta không thể không biết. Phải thừa nhận tất cả 

chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai, chúng ta cũng có, mỗi ngƣời đều có, 

không có ai không có. Học Phật là phải khẳng định lý niệm này, mục tiêu của học Phật 

là khôi phục trí tuệ đức tƣớng của chúng ta. 

Các bậc cổ đức dạy học, không khác gì Đức Phật. Cổ đức dạy chúng ta, lý niệm 

dạy  học  nghĩa  là  phải  khẳng  định  tánh  ngƣời  vốn  thiện.  Câu  đầu  tiên  trong  Tam  Tự 

Kinh nói: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, phải khẳng định câu này, tánh ngƣời vốn là 

thiện. Nhƣ Đức Phật nói, ý của chữ thiện này trong Phật giáo gọi là Phật, quý vị vốn là 

Phật. Đây là hoàn thiện đến tột cùng, quý vị đều có tất cả, phải khẳng định điều này. 

Nhƣng  quý  vị  quan  sát  về  mặt  sự,  “tánh  tƣơng  cận,  tập  tƣơng  viễn”.  Tánh  là  tƣơng 

đồng, chính là bản thiện là tƣơng đồng, nhƣng tập tánh bất thiện, gọi là “gần mực thì 

đen, gần đèn thì sáng”, tập tánh bất thiện. Đây là tánh tƣơng cận, tập tƣơng viễn. Nếu 

không dạy “cẩu bất giáo”, khoảng cách tập tánh và bản tánh này ngày càng lớn. Đến 

sau cùng bản tánh biến mất, tập tánh làm chủ, đây gọi là phàm phu. Lý niệm giáo dục 

hƣng khởi từ điểm này, vì sao phải dạy? Vì nguyên nhân này, họ có tập tánh, tập tánh 

bất thiện cho nên phải dạy. Dạy nhƣ thế nào? “Đạo dạy học, quý ở chuyên”. 

Phật giáo truyền đến Trung quốc, giúp ích rất lớn cho truyền thống văn hóa xƣa. 

Nhƣ tiến sĩ Townenbe nói, ông nói rất nhiều điều khiến chúng ta cảm thấy ông ta hiểu 

biết rất thâm sâu đối với nền văn hóa xƣa. Ông nói tâm lƣợng ngƣời xƣa rất lớn, có thể 

bao dung văn hóa dị tộc. Văn hóa dị tộc tức là chỉ văn hóa Phật giáo, từ Ấn độ truyền 

đến, có thể bao dung. Phật giáo làm phong phú nền văn hóa bản địa. Những gì cổ thánh 

tiên hiền nói là cƣơng lĩnh, không nói tƣờng tận. Phật giáo truyền đến Trung quốc, đã 

nói tƣờng tận mấy cƣơng lĩnh này, nói rõ ràng minh bạch, đây chính là làm phong phú 

nền văn hóa bản địa. 

Quý vị xem Tam Tự Kinh, đây là văn hóa bản địa, “đạo dạy học, quý ở chuyên”. 

Phật  pháp  dạy  nhƣ  thế  nào?  Nhất  môn  thâm  nhập, trƣờng  thời  huân  tu. Đây  là  trong 

kinh Đức Phật nói, đây chính là đạo lý quý ở chổ tinh chuyên, phƣơng pháp này đã 

dùng suốt mấy ngàn năm. Trong các triều đại quá khứ, bao lớp thánh hiền xuất hiện, ở 

trong Phật pháp tu hành chứng quả. Ở trƣớc tôi từng nói với quý vị, hai ngàn năm nay, 

chúng ta dự tính ít nhất có trên mƣời ngàn ngƣời thành tựu nhƣ thế. Sự thành tựu này 

quả thật hơn hẳn Ấn độ. 

Phật pháp dùng phƣơng pháp gì để dạy ngƣời khác? Dùng giới định tuệ, dùng ba 

phƣơng pháp này. Đây là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy chúng ta, từ xƣa đến nay, 

mƣời phƣơng thế giới, tất cả phàm phu tu hành, thành A la hán, thành Bồ Tát, sau cùng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              338/21 

thành  Phật, không  có  ai  ngoại lệ. Giới  là  gì?  Giới  là quy  củ, ta  không thể  không  giữ 

quy củ, không có quy củ không thể thành tựu, nhất định phải giữ quy củ. Nghiêm giữ 

quy  củ,  không  có  nghi  hoặc,  quý  vị  học  theo  phƣơng  pháp  này.  Ngƣời  phổ  thông, 

ngƣời bình thƣờng, nếu học chuyên một môn, khoảng ba bốn năm sẽ đƣợc định. Đƣợc 

định là gì? Là tâm thanh tịnh, ít vọng niệm, bảy tám năm sẽ khai ngộ. Khai ngộ là sao? 

Là  trí  tuệ hiện tiền, tâm  thanh  tịnh sanh trí  tuệ. Phƣơng  pháp này  cổ  nhân dùng  suốt 

mấy ngàn năm, ngày xƣa dạy tƣ thục toàn dùng phƣơng pháp này. Vào tuổi tác của tôi 

từng đi học trƣờng tƣ thục, thời gian rất ngắn, chỉ khoảng một năm. Về sau đổi thành 

trƣờng học, đổi thành trƣờng học ngắn ngày, phƣơng pháp dạy học này không còn nữa. 

Tƣ thục dạy điều gì? Chỉ dạy một môn. Trẻ con từ sáng đến tối chỉ nghĩ đến một môn 

học  đó,  chúng  không  bị  tạp  niệm.  Hiện  nay  đa  phần  các  trƣờng  học  đều  áp  dụng  tƣ 

tƣởng của phƣơng tây, những phƣơng pháp phƣơng tây thua xa của ngƣời xƣa. 

Năm 2007, có một vị giáo thọ khoa Hán học của trƣờng đại học Cambridge, một 

nhà hán học_năm 2006 tôi đến London phỏng vấn, đó là lần thứ hai tôi đến phỏng vấn 

trƣờng đại học Cambridge, và phỏng vấn đại học London. Đi lần đầu, có đến thăm đại 

học Oxford, tôi có lên lớp với sinh viên khoa Hán học, và cùng giao lƣu với giáo thọ 

của họ. Nói chuyện với các sinh viên này, tôi rất khâm phục họ, họ nói tiếng Bắc Kinh 

rất chuẩn, có thể xem cổ văn, không thể không khâm phục, dùng kinh Phật viết luận án 

tiến sĩ. Có một sinh viên nói với tôi, họ viết luận văn tiến sĩ về Kinh Vô Lƣợng Thọ, 

chính là bản chúng ta đang dùng. Kinh Vô Lƣợng Thọ có chín bản khác nhau, tôi hỏi 

anh dùng bản nào? Anh ta dùng bản hội tập của Hạ Liên Cƣ, tức là bản chúng ta đang 

dùng.  Không  đơn  giản!  Dùng  Mạnh  Tử,  dùng  trƣớc  tác  của  nhà  văn  học  thời  Tùy 

Đƣờng để viết luận văn. Tôi nói: quý vị có thể lấy đƣợc học vị tiến sĩ, tƣơng lai cũng 

có thể làm một vị giáo thọ nổi tiếng ở Âu Châu, một nhà Hán học danh tiếng. Nhƣng 

tôi  nói:  suốt  đời  quý  vị  vẫn  mãi  sống  trong  thế  gian  đầy  phiền  muộn  và  thống  khổ. 

Nghe nhƣ vậy họ đều cƣời lớn. Tôi nói: quý vị không thể sánh với tôi, không thể tự tại, 

an vui nhƣ tôi đƣợc.  Nguyên nhân là gì?  Tôi nói, hán học  mà  quý  vị học  đƣợc,  nội 

dung bao gồm Nho học, Đạo học, Phật học. Chữ của ngƣời nƣớc ngoài là đọc từ bên 

này qua, Phật học, Đạo học, Nho học. Tôi học khác với quý vị, ngƣời Trung quốc đọc 

từ bên này qua, đọc từ bên này nghĩa là học Nho, học Phật, học Đạo, đây là điều không 

giống nhau. Nho học, Đạo học, Phật học là nghiên cứu nó nhƣ một loại học thuật, bản 

thân ta không đạt đƣợc lợi ích. Nhƣng học Nho, học Đạo thì khác. Học Nho phải học 

Khổng  tử,  có  giống  Khổng  tử  hay  không?  Học  Phật  phải  giống  Đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni, học Đạo phải giống Lão Trang. Nếu nhƣ học thật giống, ta sẽ đƣợc đại tự tại. 

Nhƣ Phu tử nói câu đầu tiên trong Luận Ngữ: “Học nhi thời tập chi bất diệc duyệt 

hồ”. Cuộc sống của ông an vui, hạnh phúc, an vui và hạnh phúc này từ đâu mà có? Có 

đƣợc từ việc học tập, đem những gì mình học đƣợc thực hành trong cuộc sống hằng 

ngày. Tập  nghĩa là  thực hành trong  cuộc  sống, thực hành  trong  công việc, thực hành 

trong  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật.  Học  và  ứng  dụng  linh  hoạt,  nên  ông  an  vui  vô  cùng, 

niềm vui này không hề liên quan đến giàu sang hay bần tiện. 

Trong  số  học  trò  của  Khổng  tử,  điều  kiện  vật  chất  kém  nhất  là  Nhan  Hồi,  cuộc 

sống hết mức nghèo khó. Nhƣng trong số học trò, ông là ngƣời an vui nhất, hạnh phúc 

nhất. Khổng  tử  khen  ngợi  nhất  là  Nhan Hồi, không  khen  ngợi  ngƣời  khác. Đức  Phật 

Thích Ca cũng nhƣ thế, quý vị xem bản thân ngài là Vƣơng Tử, nếu nhƣ không xuất 

gia ngài là một vị quốc vƣơng. Ngài từ bỏ vƣơng vị xuất gia, xuất gia để làm gì? Xuất 

gia dạy học, phải biết điều này. Ngƣời bây giờ gọi Phật giáo là Tôn giáo, điều này đối 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              339/21 

với Đức Phật Thích Ca Mâu Ni mà nói, đây là một điều oan khuất rất lớn, Phật giáo 

không phải là Tôn giáo. 

Phu tử 30 tuổi thành tựu, đây là nói thành tựu về phƣơng diện học vấn. Đức Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  30  tuổi  khai  ngộ,  cùng  một  cảnh  giới.  Khổng  tử  15  tuổi  đặt  chí 

hƣớng vào việc học tập, 30 tuổi thành tựu. Đức Phật Thích Ca cũng khoảng nhƣ vậy, 

hai bậc thánh nhân của đông và phƣơng tây. Sau khi khai ngộ ngài bắt đầu dạy học, 79 

tuổi nhập  diệt, dạy  học  49  năm. Mỗi  ngày  ngài  vui  vì việc  này  không thấy  mỏi  mệt, 

ngài chƣa từng nghỉ ngơi ngày nào. Hiện nay chúng ta dạy học còn có nghỉ hè nghỉ 

đông, Đức Phật Thích Ca không có. 

Chúng  ta  dám  nói  rằng,  đây  là  một  bậc  thầy  mô  phạm  trên  toàn  thế  giới.  Dùng 

cách nói hiện nay để hình dung Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, ngài là ngƣời nhƣ thế nào? 

Là nhà giáo dục xã hội văn hóa đa nguyên, quý vị thử nghĩ xem có đúng chăng? Ngài 

có thân phận gì? Là ngƣời làm công tác tuyên truyền cho nền giáo dục xã hội văn hóa 

đa nguyên, ngài dạy học không thu học phí. Khổng tử còn thu một ít học phí, Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni không hề có. Phƣơng thức sinh hoạt của ngài rất đơn giản, ngày ăn 

một bữa, ra đi khất thực, tối ngủ dƣới gốc cây. Ngài sống cuộc đời đơn giản nhƣ thế, 

nhƣng an vui không gì sánh đƣợc, pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ, đạt 

đƣợc từ đâu? 

Chúng ta đọc đoạn văn này mới biết, trí tuệ, thần thông, đạo lực của ngài không ai 

có thể sánh đƣợc. Đức Phật còn nói, thần thông đạo lực nhƣ ngài, ai ai cũng có, vậy tại 

sao hiện nay quý vị không hiển lộ ra đƣợc? Chính là vì quý vị có vọng tƣởng, có phân 

biệt, có chấp trƣớc, những thứ này hại ta, mà bản thân ta không hề hay biết. Phật pháp 

dạy học, trƣớc tiên là dạy ta giữ quy củ. Nội dung quy củ là gì? Chủ yếu nhất là buông 

bỏ tập khí phiền não. Dùng phƣơng pháp gì để buông bỏ nó? Có rất nhiều phƣơng pháp, 

trong nhà Phật nói có tám vạn bốn ngàn pháp môn. Pháp nghĩa là phƣơng pháp, môn là 

cửa, là con đƣờng. Phƣơng pháp rất nhiều, mỗi ngƣời có thể dùng phƣơng pháp khác 

nhau, nhƣng cùng làm một việc. Xa lìa tất cả tập khí phiền não tâm sẽ định, định là 

chân tâm của ta, loạn là vọng tâm. Bây giờ tâm lớp trẻ rất loạn, tâm trôi nổi, tâm nhƣ 

thế không học đƣợc gì, bởi vậy hiện nay học sinh không dễ dạy. Vì sao tâm trôi nổi? 

Chủ yếu là do tivi, vi tính, phim ảnh, tạp chí, tin tức, toàn bộ khiến tâm ta trôi nổi. Nội 

dung trong các chƣơng trình đó đều là sát đạo dâm vọng, bạo lực sắc tình, toàn là nói 

về những chuyện này. Ngƣời bây giờ rất đáng thƣơng, từ nhỏ, đặc biệt là cha mẹ đều 

bận công việc, không có ngƣời dạy chúng, ai dạy chúng? Xem ti vi, ti vi dạy chúng. 

Đến tuổi đi học, ở đây tôi không rõ lắm. Tôi ở Mỹ rất nhiều năm, lớp một tiểu học ở 

Mỹ  đã  dùng  vi  tính,  học  sinh  lớp  một  tiểu  học.  Chúng  ta  quan  sát  chúng  tƣờng  tận, 

chúng viết bài học ở trƣờng trong vi tính, một ngày dùng khoảng một tiếng là đủ. Thời 

gian còn lại hầu nhƣ chúng đều xem những tiết mục không lành mạnh trên mạng, xem 

những thứ đó, điều này đã dạy hƣ chúng. Chúng không biết hiếu thuận cha mẹ, thậm 

chí giết cha mẹ, giết anh em, ở trƣờng thì giết thầy, giết bạn bè. Điều này ở Mỹ không 

phải chỉ là tin tức, nó thƣờng xuyên xảy ra. Chính phủ của họ cũng rất bức bách, nhƣng 

không có biện pháp. Chỉ cần có những thứ này tồn tại, đời tiếp theo coi nhƣ xong. 

Trƣớc đây tôi ở Singapore, pháp sƣ Diễn Bối ở Singapore là bạn củ của tôi, có 

một lần ông mời tôi ăn cơm tại đạo tràng của ông. Đạo tràng của ông rất đẹp, rất có 

quy mô. Hôm đó họ có pháp hội, tín đồ lớp thanh niên rất nhiều, có sáu bảy trăm ngƣời. 

Lúc ăn cơm họ hỏi tôi, pháp sƣ hỏi: pháp sƣ Tịnh Không, thầy tán thành dân chủ hay là 

tán thành chuyên chế? Tôi nói tôi thích hoàng đế, không thích dân chủ. Thầy hỏi vì sao? 

Tôi nói hoàng đế có trách nhiệm, dân chủ không có trách nhiệm, vì nhiệm kỳ của họ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              340/21 

chỉ có bốn năm, bốn năm là thay đổi, họ không có trách nhiệm, không nhƣ hoàng đế, 

hoàng đế thật sự có trách nhiệm. Nếu hoàng đế không có trách nhiệm, triều định của họ 

sẽ bị ngƣời khác lật đổ. Trong thời đại đế vƣơng, tình trạng giống nhƣ ti vi, vi tính hiện 

nay thì đã bị xử phạt từ lâu. Quý vị đọc sách cổ, thấy Khổng tử giết Thiếu Chánh Mão, 

nguyên nhân gì? Làm nhiễu loạn xã hội, nói lời bậy bạ. Thiếu Chánh Mão sống trong 

thời đại này, không ai có thể giết ông ta, tự do ngôn luận, tự do xuất bản, không ai can 

thiệp đƣợc. Khổng tử chỉ làm Tƣ Khấu nƣớc Lổ ba tháng, ba tháng mà làm một việc 

nhƣ thế, giết ngƣời làm xã hội nhiễu loạn. Do vậy  Khổng tử không làm quan đƣợc, 

nguyên nhân gì không đƣợc làm quan chúng ta cũng có thể nghĩ ra. Khổng tử là ngƣời 

chánh trực, là ngƣời muốn làm việc tốt. Ngƣời nhƣ ông không nhiều, ngƣời cùng chí 

hƣớng  với  ông  quá  ít,  đƣơng  nhiên  bị  mọi  ngƣời  bài  xích,  nhƣ  vậy  làm  sao  có  chỗ 

đứng trên chính trƣờng? Nếu ông thông minh nhƣ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, sau khi 

học vấn thành tựu là bắt đầu dạy học, nhƣ vậy thì thật tuyệt! Ông ra đi năm 73 tuổi, 

điều này cũng rất khó đƣợc. 

Những câu chuyện này của cổ nhân, chúng ta tƣ duy tƣờng tận sẽ hiểu, cổ nhân 

thật sự là ngƣời bảo hộ cuộc sống tinh thần cho nhân dân một cách sạch sẽ, họ rất coi 

trọng  điều  này.  Ngày  xƣa  không  đƣợc  tự  do  ngôn  luận,  không  đƣợc  tự  do  xuất  bản, 

quốc gia quản lý rất nghiêm, nhân dân có phƣớc. Tự do có ƣu điểm gì? Tự do đến sau 

cùng khiến toàn bộ thế giới bị hủy diệt, thiên tai liên miên, xã hội hỗn loạn. Cho nên 

chủ  trƣơng  của  tôi  là  có  đạo  lý, pháp  sƣ  Diễn  Bối  nói  tôi  lạc  hậu,  sao  thầy  còn  hoài 

niệm quá khứ? Tôi nói càng nghĩ đến quá khứ càng thấy hay. Ngày xƣa từng thực hiện 

xã hội đại đồng, Khổng tử luôn hƣớng đến nó. Thời đại của ông không còn, vì Khổng 

tử sinh vào thời loạn. 

Xã hội đại đồng thuộc thời đại nào? Ba đời Nghiêu Thuấn Vũ. Vũ truyền ngôi cho 

con  trai  mình  là  Vƣơng  Khải,  Khải là ngƣời tốt thật  sự, thời  đại  đó tìm  đƣợc ngƣời 

giống  nhƣ  Khải  không  dễ,  đƣợc  mọi  ngƣời  công  nhận.  Từ  Vƣơng  Khải  trở  về  sau, 

Trung quốc  đƣợc gọi  là xã  hội  tiểu khang. Vũ  vƣơng  có  một ngƣời  con trai nhƣ  thế, 

con trai là thánh hiền, không phải phàm phu. Ngày xƣa đế vƣơng chọn ngƣời kế thừa, 

đều chọn thánh nhân, chọn hiền nhân, những đại thần đều là quân tử, nên mới có nền 

chính trị tốt đẹp nhƣ vậy. Dựa vào điều gì? Dựa vào giáo dục, không có gì khác. Thánh 

hiền là đào tạo ra, Phật Bồ Tát cũng là dạy mà ra. Trong Học Ký có nói: “Kiến quốc 

quân dân, giáo học vi tiên”. Kiến lập một chính quyền, trị lý quốc gia này, quan trọng 

nhất là gì? Dạy học là quan trọng nhất. Xem cổ lễ ngày xƣa, xem chế độ ngày xƣa, quý 

vị mới biết, họ đặt giáo dục lên hàng đầu. Tất cả thiết bị của quốc gia, đều là vì phục 

vụ cho việc giáo dục. 

Chúng ta xem xã hội hiện nay, xem các đất nƣớc phƣơng tây, họ đặt điều gì lên 

hàng  đầu?  Họ  đặt  kinh  tế  lên  hàng  đầu,  đặt  công  thƣơng  lên  hàng  đầu,  đặt  thƣơng 

nghiệp lên hàng đầu, đây là điều con ngƣời phải tranh đấu. Mạnh tử gặp Lƣơng Huệ 

Vƣơng,  Mạnh  Tử  kiến  nghị  Lƣơng  Huệ  Vƣơng  phải  buông  bỏ  cái  lợi  trƣớc  mắt, 

chuyên đề xƣớng nhân nghĩa. Nếu nhƣ quốc gia này, xã hội này, mỗi ngƣời đều nói 

nhân nghĩa, đều nói luân lý, nói đạo đức, đất nƣớc sẽ đại trị. Nếu mọi ngƣời chỉ nghĩ 

đến lợi ích, đất nƣớc này chắc chắn bị nguy vong. Đây là lời Mạnh phu tử nói vào 2500 

năm trƣớc, bây giờ chúng ta thấy trong xã hội hiện nay. Nhƣng con ngƣời có thể dạy 

đƣợc không? Có thể, con ngƣời rất dễ dạy. Chúng tôi từng làm thí nghiệm trong thời 

gian ngắn, chứng minh lời cổ nhân là thật chứ không phải giả. Chúng tôi thành lập một 

trung tâm ở Thang Trì, chƣa đầy nửa năm hiệu quả đã vƣợt trội, khiến chúng tôi cảm 

thấy hết sức kinh ngạc. Chúng ta tƣởng rằng truyền thống dạy học xƣa đánh mất gần 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              341/21 

100 năm nay, nếu muốn khôi phục lại ít nhất cũng phải mất ba năm, mới thấy đƣợc 

hiệu quả, không ngờ chỉ bốn tháng tròn, hiệu quả ngoài sức tƣởng tƣợng. Chứng minh 

tánh ngƣời vốn thiện, chứng minh con ngƣời rất dễ dạy,  mà còn dạy rất tốt. Vấn đề 

hiện nay thì sao? Chính là họ không dạy, nhƣ vậy thì hết cách, đây là vấn đề lớn, liên 

quan đến thiên tai thảm họa trƣớc mắt. 

Thiên tai từ đâu mà có? Không phải thiên tai tự nhiên, có liên quan mật thiết đến 

hành vi tƣ tƣởng của chúng ta. Phật giáo dạy chúng ta giữ quy củ, nhất môn thâm nhập, 

ta chỉ học một thứ, học bao lâu? Học mƣời năm, suốt mƣời năm học một thứ. 

Giáo thọ Mạch Đại Duy đến Thang Trì khảo sát, ông ở đó bốn ngày. Khi về nƣớc 

ông  đi  qua  HongKong,  nói  chuyện  với  tôi  sáu  tiếng  đồng  hồ,  muốn  mời  tôi  đến 

Cambridge thành lập một thƣ viện, thuộc về Cambridge. Tôi cũng rất hoan hỷ, cũng rất 

cảm kích ông ta, nhƣng tôi nói với ông rằng tôi không đi đƣợc. Ông hỏi vì sao? Tôi nói, 

theo cơ cấu chế độ ở trƣờng quý vị, tôi không đào tạo đƣợc học sinh. Ông ta hỏi vậy 

thầy  dạy  nhƣ  thế  nào?  Tôi  nói  tôi  không  biết  dạy,  nhƣng  tổ  tông  chúng  tôi  biết  dạy. 

Ông ta hỏi, tổ tông dùng phƣơng pháp gì để dạy? Tôi hỏi ông ta, đã đọc Tam Tự Kinh 

chƣa? Ông ta thuộc Tam Tự Kinh, cũng thuộc Tứ Thƣ. Một ngƣời phƣơng tây nhƣ thế, 

chúng ta không thể không khâm phục. Tám câu đầu tiên trong Tam Tự Kinh, là truyền 

thống giáo dục mấy ngàn năm của ngƣời xƣa, là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất. Đó nghĩa 

là quý ở chổ chuyên, chính là một môn. Đƣa ra một trƣờng hợp, ví nhƣ Luận ngữ, ông 

ta hỏi, thầy dạy nhƣ thế nào? Tôi nói học trò của tôi không nhất định phải tốt nghiệp 

đại học, không nhất định phải tốt nghiệp thạc sĩ. Lớp tiến sĩ này của tôi chỉ cần hai điều 

kiện, hai điều kiện nào? Thứ nhất là đức hạnh, thứ hai là cổ văn, có hai điều kiện này là 

đủ. 

Phu tử dạy học, điều kiện trƣớc tiên là đức hạnh, thứ hai là ngôn ngữ, thứ ba là 

chính sự, thứ tƣ là văn học. Đức hạnh đƣợc đặt lên hàng đầu, đức hạnh học điều gì? 

Học ba nền tảng của Nho Thích Đạo. Nền tảng của Nho giáo là Đệ Tử Quy, nền tảng 

của Đạo giáo là Cảm Ứng Thiên, nền tảng của Phật giáo là Thập Thiện Nghiệp. Phải 

nắm vững ba nền tảng này, đều là những cuốn sách nhỏ, phân lƣợng rất ít. Không phải 

để học thuộc, cũng không phải để giảng giải, ba cuốn sách này là để cho ta thực hành, 

ta phải thực hành mỗi chữ mỗi câu trong đó. Đây là căn bản của thánh hiền, suốt đời 

không đƣợc trái phạm. 

Nhất môn thâm nhập, ví dụ quý vị chuyên nghiên cứu Luận Ngữ, thời gian mƣời 

năm chuyên nghiên cứu Luận Ngữ, tâm quý vị sẽ định, không nghĩ đến điều gì khác. 

Tôi dạy nhƣ thế nào? Tôi chọn các chú giải của nhiều thời đại, chỉ định một hai loại 

cho quý vị xem, khi lên lớp, học sinh lên bục giảng giảng cho tôi nghe. Tôi dạy quý vị 

học, chứ không phải giảng cho quý vị nghe. Một tiếng đồng hồ, học sinh nói 50 phút, 

mƣời  phút  sau  cùng  tôi  kết  luận.  Ông  ta  nói,  chỉ  học  một  thứ  nhƣ  thế,  không  phải 

khoảng ba bốn tháng là học xong ƣ? Không sai, học xong thì sao? Học lần thứ hai, học 

xong lần thứ hai thì học lần thứ ba. Một năm học ba lần, mƣời năm học 30 lần, mƣời 

năm sau họ chính là Khổng tử thời hiện đại, chúng ta đạo tạo ra một Khổng tử, nhƣ vậy 

không tuyệt vời ƣ? Trên thế giới này có thể có mƣời, hai mƣơi Khổng tử, thiên hạ sẽ 

thái  bình.  Sau  cùng  tôi  nói  với  ông  ta, ông  trở  về, nếu  trƣờng  ông  tán  thành  phƣơng 

pháp của tôi thì tôi đi, tôi rất vui đến đó. Nếu cho rằng phƣơng pháp này của tôi không 

đƣợc, phải thay đổi chƣơng trình, tôn chỉ, pháp lệnh quy chƣơng của quý vị, vậy thì 

thôi. Tôi nói tôi vẫn muốn dạy, nhƣng phƣơng pháp của tôi là nhƣ thế, phƣơng pháp 

của cổ nhân. Còn phƣơng pháp xen kẽ nhƣ hiện nay hại chết lớp trẻ. Tiết thứ nhất là 

ngữ văn, tiết thứ hai học toán. Tiết đầu tiên chƣa tiếp thu trọn vẹn, tiết thứ hai đã thay 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              342/21 

đổi đề mục. Một ngày thay mấy môn nhƣ thế, đầu óc của học sinh giống nhƣ nhào bột 

vậy, nhƣ vậy sao đƣợc? Truyền thống dạy học của ngƣời xƣa, dạy học của Ấn độ cổ, 

mục đích sau cùng là gì? Dạy họ khai trí tuệ, không phải tri thức. 

Ngày nay, những tƣ tƣởng của phƣơng tây, trong các trƣờng đại học, sở cầu của 

họ là tri thức, không phải trí tuệ. Tri thức xử lý sự việc còn để lại di chứng, mà không 

viên mãn. Trí tuệ mới linh động, trí tuệ có thể giải quyết mọi vấn đề, mà không để lại 

di chứng. Tôi nói với ông ta rất rõ ràng, rốt cuộc ông ta cũng hiểu. Ngƣời này quả thật 

rất khó đƣợc, vô cùng nhiệt tâm. 

Sau khi trí tuệ khai, những gì ta chƣa học đến đều có thể quán thông. Trong kinh 

Đức Phật nói, thông một kinh thì tất cả các kinh điều thông, trí tuệ của họ đã khai phát. 

Tất cả pháp không tách rời trí tuệ, tuy chƣa học nhƣng vừa xem là hiểu, vừa nghe là 

thông suốt. Học những giáo lý của Phật giáo, của Nho giáo, của Đạo giáo, có thể hiểu 

đƣợc những tƣ tƣởng của phƣơng tây chăng? Có thể, đến khoa học triết học hiện đại, 

chỉ cần xem là thấu đáo hết. 

Hiện nay vấn đề khoa học và triết học không giải quyết đƣợc, trong kinh điển đều 

có. Họ vừa nói ra vấn đề, chúng ta biết ngay. Các hiện tƣợng của vũ trụ không ngoài ba 

loại lớn, hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng vật chất. Hiện nay các 

nhà lƣợng tử lực học, đối với phƣơng diện nghiên cứu này, tôi xem báo cáo của họ cảm 

thấy  rất  hoan  hỷ.  Nội  dung  họ  nói  trong  lƣợng  tử,  Phật  pháp  gọi  là  A  lại  da,  nói  về 

duyên  khởi  của  vũ  trụ,  lƣợng  tử  phát  hiện  hoàn  toàn  tƣơng  đồng.  Nhƣng  vấn  đề  sau 

cùng  họ  không  giải  quyết  đƣợc,  vấn  đề  sau  cùng,  ý  niệm  này,  nghĩa  là  ý  niệm  sanh 

khởi từ đâu mà có? Ngày nay họ nói là “từ không sinh ra có”, họ nói ra một câu nhƣ 

thế. Trong Phật pháp, nó không phải từ không sinh ra có, không không thể sinh ra có. 

Phật pháp nói về tự tánh, ngƣời xƣa gọi là minh đức. Minh minh đức, thân dân, chỉ ƣ 

chí thiện. Minh đức nghĩa là tự tánh, tự tánh là quang minh, minh là trí tuệ. Trí tuệ vốn 

có, không sanh không diệt. Dùng Phật pháp giải thích Tứ Thƣ, Tứ Thƣ chính là Kinh 

Hoa Nghiêm, sẽ nói một cách thấu triệt, dùng khoa học để chứng minh. Trong vũ trụ 

hồng quan, các nhà khoa học nói rằng, dùng thiết bị máy móc tối tân, có thể quan sát 

đƣợc 10% vũ trụ, còn 90% không thấy, họ không tìm thấy. Họ nói không thấy, nhƣng 

chúng ta gật đầu, chúng ta biết nó đi về đâu, đã trở về tự tánh. Tự tánh không phải vật 

chất, cũng không phải tinh thần, nó tồn tại mọi lúc mọi nơi, nhƣng quý vị không nắm 

bắt đƣợc nó. Khi nào mới có thể thấy đƣợc nó? Buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp 

trƣớc là thấy đƣợc. Các nhà khoa học chƣa buông bỏ, nên họ chỉ đến đƣợc giới hạn này, 

mà giới hạn này kinh Phật có nói đến. Quý vị dùng đệ lục ý thức, chính là dùng tƣ duy 

của chúng ta để nghiên cứu, nó có biên tế (giới hạn). Biên tế của hồng quan chính là 

đến biên tế của vũ trụ, biên tế của vi quan đến lƣợng tử lực học. Không thể đột phá hơn 

nữa, muốn đột phá phải buông bỏ, buông bỏ tức là đột phá. Chúng ta cũng đem tin tức 

truyền cho các nhà khoa học, hy vọng các nhà khoa học từ trong Phật Pháp đại thừa, có 

thể giải quyết đƣợc vấn đề sau cùng của họ, nhƣ vậy là viên mãn. Khi giải quyết vấn đề 

cuối cùng, họ buông bỏ tất cả là lập tức thành Phật. 

Hiện nay chúng ta có lý do để tin rằng, hai ba mƣơi năm sau Phật giáo không còn 

là Tôn giáo, Phật giáo là khoa học tối cao trên toàn thế giới, không còn bị ngƣời gọi là 

Tôn giáo nữa. Phƣơng pháp tuyệt diệu, những gì trong này nói toàn là bản năng, quý vị 

đều có thể khôi phục hết, nhƣ vậy quý vị sẽ chứng minh, điều này không phải giả! Chỉ 

cần buông bỏ những chƣớng ngại này, chƣớng ngại là do mình tạo nên. Cởi gút phải 

cần ngƣời cột gút, bất cứ ai cũng không thể giúp đƣợc mình, Phật Bồ Tát cũng không 

giúp đƣợc, thƣợng đế đối với điều này cũng hết cách, không thể không biết điều này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              343/21 

Ở trƣớc nói có nhiều loại khác nhau, tất cả có chín loại khác nhau, đã nói ra chín 

loại. Thứ nhất là “rộng hẹp khác nhau”, thứ hai là “nhiều ít khác nhau”, thứ ba là “lớn 

nhỏ khác nhau”, thứ tƣ là “nhanh chậm khác nhau”. Ba loại khác nhau rƣớc chúng ta 

đã học, đây là nói về năng lực, hoàn toàn nói về bản năng của chúng ta. Bản năng từ 

đâu mà có? Từ trí tuệ, trí tuệ đến từ tự tánh, là ta vốn có. Chỉ cần ta phá bỏ chƣớng 

ngại, nó lập tức xuất hiện. 

Tu hành trong Phật pháp, từ sơ phát tâm đến Nhƣ Lai địa, không có gì khác ngoài 

sự buông bỏ. Vì chúng ta không buông bỏ đƣợc, cho nên Phật pháp cho quý vị chấp 

trƣớc một thứ, chỉ một thứ, quý vị ngày ngày chỉ nghĩ đến một điều, còn các tƣ tƣởng 

khác đều buông bỏ hết, quý vị chỉ nghĩ đến một điều, dùng biện pháp này. Nhƣ niệm 

Phật, quý vị chỉ niệm một câu A Di Đà Phật, vì sao vậy? Nhƣ vậy để đoạn tận mọi ý 

niệm khác. Bất luận ý niệm này, khởi tâm động niệm là niệm thiện hay niệm ác, đều 

không cần để ý đến nó. Ý niệm vừa khởi lên, cổ nhân nói: “không sợ niệm khởi, chỉ sợ 

giác chậm”, lập tức giác ngộ, quay về với A Di Đà Phật. Niệm niệm đều là A Di Đà 

Phật, các ý niệm khác đều không có. Lâu ngày tâm thanh tịnh liền hiện tiền, đạt đƣợc 

mục đích. Tâm thanh tịnh là mục tiêu đầu tiên, tâm bình đẳng là mục tiêu thứ hai, đại 

triệt  đại  ngộ  là  mục  tiêu  sau  cùng.  Đạt  đƣợc  mục  tiêu  thứ  nhất,  giống  nhƣ  học  vị  ở 

trƣờng vậy, lấy đƣợc bằng đại học, mục tiêu tiếp theo là lấy bằng thạc sĩ, mục tiêu thứ 

ba là lấy bằng tiến sĩ. Quả vị Phật tƣơng đƣơng với học vị tiến sĩ, học vị cao nhất trong 

nền giáo dục Phật giáo. Bồ Tát là học vị thứ hai, A la hán là học vị thứ ba. A la hán đạt 

đƣợc thanh tịnh, Bồ Tát đạt đƣợc bình đẳng, Phật đạt đƣợc đại triệt đại ngộ. Học Phật 

là học những điều này, chúng ta không thể không biết. Không phải công danh phú quý 

của nhân gian, không hề liên quan đến nó. 

Đƣợc lợi ích thật sự, đó chính là những gì trong đoạn này nói. Thần thông là thọ 

dụng, sức quan sát của ta mạnh, máy móc khoa học không dùng đƣợc. Dùng gì? Dùng 

định  công,  dùng  bản  năng  tự  tánh,  không  cần  sự  giúp  đỡ  của  thiết  bị  máy  móc  bên 

ngoài, còn tuyệt vời hơn mọi thứ máy móc khác, hiệu quả càng lớn. 

Hôm nay chúng ta xem điều này, bắt đầu từ điều thứ tƣ. Điều thứ tƣ ở trang 241, 

hàng thứ ba, câu thứ hai. 

“Thứ tƣ, nhanh chậm khác nhau. Nhị thừa muốn đến nơi xa, cần nhiều thời gian 

mới đến, thêm vào đó là nhƣ ý thông bất đồng”. Đây là nói một loại trong năng lực, gọi 

là nhƣ ý thông. Nhƣ ý thông là gì? Là phi hành biến hóa tự tại. Tôi nghĩ quý vị đa phần 

đều đã xem Tây Du Ký, trong Tây Du Ký Tôn Ngộ Không có 72 phép thần thông, 72 

phép biến hóa đó gọi là nhƣ ý thông. Đó là nhƣ ý thông có năng lực rất nhỏ, mới chỉ có 

72 loại biến hóa. Nhƣ ý thông của Bồ tát vô lƣợng vô biên, 72 phép biến hóa quá ít, đó 

là tu đƣợc. Cƣ dân ở thế giới Cực Lạc, không phải do họ tu đƣợc, cũng không phải nhờ 

quả báo mà đƣợc. Ví nhƣ ngƣời sanh lên cõi trời, trời có ngũ thông là do quả báo mà 

có đƣợc, sanh lên cõi trời là có. Nhƣ nhân gian chúng ta, những ngƣời có công năng 

đặc dị, họ là báo thông, nghĩa là họ sanh ra đã có. Nhƣng về sau họ biết quá nhiều sự 

việc, vọng niệm nhiều, tạp niệm nhiều, phiền não nhiều, công năng này không còn nữa. 

Những thứ này là gì? Chính là chƣớng ngại. Vĩnh viễn duy trì tâm thanh tịnh, họ có thể 

duy trì công năng này không bị mất đi, nhƣng không dễ duy trì, mỗi ngày đều xem ti vi 

nhƣ vậy là xong, đó là nhiễm ô nghiêm trọng. Nhƣ hàng nhị thừa Thanh văn và Duyên 

giác, họ đƣợc tâm thanh tịnh, họ có năng lực này. “Muốn đến nơi xa, mất nhiều thời 

gian mới đến”, giống nhƣ phi hành vậy, nó có thời gian. “Chƣ Phật Bồ Tát, một niệm 

có thể đến mƣời phƣơng thế giới, thêm vào đó là đạt đƣợc nhƣ ý thông”. Chƣ Phật Bồ 

Tát, là lúc nãy vừa mới nói với quý vị, đoạn tận tất cả vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              344/21 

Bồ Tát này gọi là pháp thân Bồ Tát. Trong đại thừa nói là những ngƣời minh tâm kiến 

tánh, kiến tánh thành Phật. Năng lực những ngƣời này rất lớn, nhƣ ý thông của họ, nhất 

niệm là biến pháp giới hƣ không giới. Đây là thật, hoàn toàn không phải giả, ở trƣớc 

chúng ta đã học rất nhiều. Vì họ có thể trở về với bản thể của tự tánh. 

Trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán, đại sƣ Hiền Thủ nói cho chúng ta ba loại 

chu biến, chính là chứng minh điều này, nghĩa là căn cứ lý luận của loại nhƣ ý thông 

này. Thứ nhất, ý niệm vừa động liền “chu biến pháp giới”. Thứ hai, ý niệm vừa động 

liền “xuất sanh vô tận”, toàn bộ hiện tƣợng trong vũ trụ hiện tiền. Thứ ba là “hàm dung 

không hữu”, hàm là bao hàm, dung là dung nạp, không là hƣ không, hữu là vạn hữu, 

quý vị xem tâm lƣợng này lớn biết bao. Chỉ trong một niệm nó có thể bao hƣ không, 

dung  pháp  giới.  Trong  giáo  lý  đại  thừa  thƣờng  nói,  “tâm  bao  thái  hƣ,  lƣợng  châu  sa 

giới”,  chính  là  ý  này.  Ba  loại  chu  biến  này  là  nói  một  cách  rõ  ràng  minh  bạch  chân 

tƣớng của vũ trụ, điều này các nhà khoa học không nói đến, đây là chân tƣớng sự thật. 

Khi thấu hiểu, vì sao phải học Phật? Vì ta muốn khôi phục bản năng tự tánh của mình. 

Ta có trí tuệ viên mãn, ta có đức hạnh viên mãn, có tƣớng hảo viên mãn, vì sao không 

khôi phục? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni làm gƣơng cho chúng ta thấy. 

Trƣớc khi tôi chƣa học đến đoạn kinh văn này, tôi có một suy nghĩ. Về sau đọc 

đoạn kinh văn này đã chứng minh suy nghĩ của tôi là đúng. Tôi nghĩ điều gì? Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni ngày  ngày ra bên ngoài khất thực, khất đƣợc thức ăn. Đôi khi gặp 

nhà  giàu  có thức  ăn  không  tệ, còn nhƣ  gặp  nhà  nghèo  khó  thức  ăn  rất  khó  nuốt  trôi. 

Thậm  chí  trong  kinh  điển  chúng  ta  thấy,  kẻ  ăn  xin  xin  đƣợc  cơm,  đi  trên  đƣờng  gặp 

Phật,  họ  liền  cúng  dƣờng  thức  ăn  đó  cho  Phật,  muốn  cầu  một  chút  phƣớc.  Cơm  này 

ngửi thử xem nhƣ thế nào? Đã thiu, rất khó ăn. Lúc đó tôi nghĩ gì? Trí tuệ thần thông 

đạo lực của Phật là viên mãn, nhất định khi thức ăn vừa vào đến miệng ngài, mùi vị đó 

hoàn toàn thay đổi, biến thành hƣơng vị ngon nhất. Về sau tôi đọc đến đoạn kinh văn 

này, quả nhiên là nhƣ vậy. Bất cứ thức nào không ngon đến đâu, thậm chí là độc dƣợc, 

nhƣng khi vừa vào đến miệng của ngài đều trở thành thƣợng vị, đều biến thành dinh 

dƣỡng tốt nhất. Vì sao vậy? Vì tất cả pháp duy tâm sở hiện, tâm của ngài là gì? Tâm 

ngài là thuần tịnh thuần thiện, không có chút ác ý nào, cho nên ngài có thể chuyển cảnh 

giới. 

Quý vị xem nhà Phật nói tƣớng tùy tâm sanh, cảnh tùy tâm chuyển. Vậy thiên tai 

trên thế giới này có thể chuyển chăng? Có thể chuyển. Trên phƣơng diện lý luận Phật 

pháp  thì  không  có  vấn  đề  gì.  Chỉ  cần  ngƣời  sống  trên  địa  cầu  này,  nếu  xuay  chuyển 

tâm niệm, thì địa cầu này không có bất kỳ thiên tai nào. Thiên tai từ đâu mà có? Thiên 

tai do tham sân si mạn nghi gây ra. Tâm  tham chiêu cảm lũ lụt, nƣớc biển dâng cao. 

Sân nhuế chiêu cảm hỏa hoạn, nhiệt độ địa cầu tăng cao, là do sân nhuế. Gió bão là do 

ngu si tạo nên, ngạo mạn gây ra động đất, ngạo mạn là tâm bất bình. Còn có hoài nghi, 

hoài nghi tạo nên tội nghiệp, hoài nghi điều gì? Họ hoài nghi, không tin vào giáo huấn 

thánh hiền. Những thiên tai thảm họa này là do ta tự làm tự chịu, ta phải gánh vác. Nếu 

ta có thể tin tƣởng, có thể học tập, có thể y giáo phụng hành thì thiên tai đƣợc hóa giải. 

Đối với cá nhân, cá nhân thân tâm mạnh khỏe, không có bệnh hoạn gì. Tuổi tác lớn, 

tình trạng thể lực không nhƣ lớp trẻ. Học Phật, đây là lợi ích đầu tiên, thân tâm mạnh 

khỏe. Điều này  thầy  giáo tôi  làm  gƣơng  cho  chúng ta  thấy, cƣ  sĩ  Lý  Bỉnh  Nam. Lúc 

thầy 95 tuổi, còn tự mình nấu cơm, tự mình giặt áo quần, không cần ngƣời khác giúp 

đỡ. Năm 95 tuổi, do học trò tha thiết thỉnh cầu, có hai học trò tự nguyện đến chăm sóc, 

thầy miễn cƣỡng đồng ý. Chứng minh điều gì? Thầy còn sức khỏe, hà tất phiền phức 

ngƣời khác? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              345/21 

Thầy ăn ngày một bữa, ăn đƣợc bao nhiêu năm? Thầy nói với tôi, năm thầy hơn 

30 tuổi, học Phật là bắt đầu ăn ngày một bữa, đến hơn 90 tuổi. Hơn 70 năm, bảy tám 

mƣơi  năm,  ngày  ăn  một  bữa,  một  ngày  ăn  một  bữa  cơm.  Công  việc  của  thầy  bằng 

lƣợng công việc của năm ngƣời bình thƣờng, lƣợng công việc nhiều nhƣ vậy. Năm tôi 

theo thầy học, thầy 69 tuổi, tôi theo thầy mƣời năm. Thầy là tấm gƣơng tốt của chúng 

tôi, là chứng minh. Hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời là gì? Là không cầu ngƣời khác, 

tự  mình  có thể  chăm  sóc  mình, không  cầu  cạnh ngƣời khác. Hƣởng thụ  cao nhất đời 

ngƣời tuyệt đối không phải địa vị cao, không phải có của cải, không phải vậy. Là cơm 

trà đạm bạc, thân tâm mạnh khỏe, mỗi ngày tăng trƣởng trí tuệ, tăng trƣởng đức hạnh, 

quý vị xem an vui biết bao! Không có ƣu tƣ, không hề vƣớng bận, không có phiền não, 

áp  lực  cũng  không,  sống  cuộc  đời  thần  tiên.  Huống  gì  có  ngƣời  đã  làm  gƣơng  cho 

chúng  ta  thấy,  chúng  ta  biết  đây  là  thật  không  phải  giả.  Tôi  ăn  ngày  một  bữa  là  học 

theo thầy Lý, tôi ở Đài Trung mƣời năm, lúc đó tôi ăn ngày một bữa đƣợc năm năm, 

tôi có căn bản này. Về sau đi ra hoằng pháp, mọi ngƣời thấy tôi ăn ngày một bữa đều 

không yên tâm, nói nếu thầy không ăn đầy đủ, thiếu dinh dƣỡng, sau này có hại đến 

sức khỏe, chúng tôi không gánh vác nỗi, không còn cách nào khác. Tôi phải làm sao? 

Tôi đổi thành ngày ăn ba bữa, nhƣng ăn ít lại. Khi tôi ăn ngày một bữa, lúc đó một bữa 

ăn ba bát cơm, đây là bát nhỏ bình thƣờng. Tôi ăn ba bữa cơm, một bữa ăn một bát, 

cũng nhƣ nhau, tôi đã dùng phƣơng pháp này. Quý vị nên biết rằng, ngày ăn một bữa 

đỡ phiền biết bao, sáng tối không ăn cơm quả là rất tiện lợi. Mà tự mình nấu một bữa 

cơm, từ khi bắt đầu nấu_Thầy tôi là ngƣời Tế Nam Sơn Đông, thích ăn mì. Tôi cũng 

học theo thầy, dùng mì sợi. Ở quê chúng ta gọi là mì sợi, ở đây cũng gọi nhƣ thế, nấu 

rất dễ. Một bữa cơm từ khi nấu đến lúc ăn xong, chỉ mất 25 phút, quý vị xem đơn giản 

biết bao, rất dễ. Thầy nói rằng: “ngƣời đến lúc vô cầu nhân phẩm tự cao”, quý vị cần 

quá nhiều thứ thì phải cầu cạnh ngƣời khác, một ngƣời suốt đời không cầu cạnh ngƣời 

khác là cao nhất. 

Những điều này tôi cũng không hy vọng mọi ngƣời học nó, vì sao vậy? Vì phiền 

não  phải  nhẹ  mới  đƣợc.  Nhất  định  phải  biết,  thân  thể  là  một  bộ  máy,  ẩm  thực  là  bổ 

sung năng lƣợng. Bộ máy này của quý vị cần tiêu hao rất nhiều năng lƣợng, nếu nhƣ 

không bổ sung nó sẽ hƣ hỏng. Đây là thật, không phải giả. Nhƣng năng lƣợng tiêu hao 

vào đâu? Mấy năm tôi theo thầy, tôi có đƣợc một tâm đắc, liền đem nó nói với thầy. 

Tôi nói tiêu hao của năng lƣợng, hầu nhƣ 90% đến 95% tiêu hao ở nơi vọng niệm, tức 

là nghĩ đông nghĩ tây, suy nghĩ bậy bạ. Thầy vỗ bàn nói: Đúng, rất có lý. Đối với việc 

lao tâm lao lực, năng lƣợng tiêu hao rất ít. Lao tâm, tôi thấy thầy Lý mỗi ngày phải dạy 

học, thầy còn là một nhân viên công vụ, bí thƣ chủ nhiệm của Phụng tự quan phủ. Phải 

đi làm, phải làm việc cho họ. Dạy học hai trƣờng, thầy là một giáo thọ giỏi, còn phải 

dạy Phật học cho những ngƣời học Phật. Chúng tôi học kinh giáo với thầy, một tuần ba 

tiếng. Ngoài ra còn dạy quốc văn, phải dạy chúng tôi học quốc văn, cũng một tuần ba 

tiếng.  Có  khi  những  ngƣời  mộ  danh  từ  trong  nƣớc  và  nƣớc  ngoài  đến  thăm  hỏi,  và 

những ngƣời đến thỉnh giáo nhiều vô kể. Muốn gặp thầy phải hẹn trƣớc, phải hẹn trƣớc 

một tuần mới sắp xếp đƣợc thời gian. Đột xuất đến gặp thầy nhất định không gặp đƣợc. 

Từ  cuộc  sống  của  thầy  tôi  rút  ra  một  kết  luận,  lao  tâm  lao  lực  tiêu  hao  năng  lƣợng 

không nhiều, vọng tƣởng tiêu hao năng lƣợng mới nhiều. Bởi vậy suy nghĩ lung tung 

nếu  ăn không no  không đƣợc, cần  phải  bổ  sung năng lƣợng này. Muốn  giảm  ít  năng 

lƣợng, trƣớc tiên phải ít sanh phiền não. Phiền não nhẹ, trí tuệ tăng trƣởng. Một bữa 

cơm này là đủ, quá đầy đủ. Trong này không có gì bí mật cả, nó rất có đạo lý. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              346/21 

Quý vị xem hàng nhị thừa, hàng nhị thừa chỉ buông bỏ chấp trƣớc, chƣa buông bỏ 

phân biệt, chƣa buông bỏ vọng tƣởng. Cho nên họ có thần thông, họ có nhƣ ý thông, 

nhƣng họ muốn đến một nơi cần có thời gian khá dài. Tuy nhiên nhất định nhanh hơn 

máy  bay  hiện  nay,  máy  bay  không  nhanh  bằng  họ.  Ví  dụ  chúng  ta  đi  máy  bay  từ 

HongKong đến Mỹ, phải bay mất mƣời mấy tiếng, nhƣng họ có thể chỉ nửa tiếng là 

đến nơi. Nhƣ ý thông nửa tiếng là đến nơi, họ không cần thời gian dài nhƣ máy bay. 

Nếu  là  Bồ  Tát,  năng  lực  này  mạnh  hơn  họ  nhiều.  Bồ  Tát  này  là  Bồ  Tát  thông 

thƣờng, mới buông bỏ đƣợc phân biệt, so với năng lực này Bồ Tát không chỉ vƣợt qua 

hơn mƣời lần, họ vẫn còn cần thời gian. Từ đây đến Mỹ họ cần 30 phút, Bồ Tát khoảng 

ba bốn phút là đến nơi. Nhƣng pháp thân Bồ Tát chỉ trong một niệm là biến pháp giới, 

phải biết điều này, đã khôi phục bản năng. Chúng ta huấn luyện làm sao để lục căn ở 

trong  cảnh  giới  lục  trần  không  còn  khởi  tâm,  không  động  niệm,  tức  là  đạt  đến  biên 

duyên này. Làm sao mới có thể huấn luyện đƣợc không khởi tâm không động niệm? 

Trƣớc tiên phải khẳng định, phàm những gì có tƣớng đều là hƣ vọng, không có gì là 

thật, nhƣ vậy mới buông bỏ đƣợc. Vì coi mọi thứ đều là thật, cho nên không buông bỏ 

đƣợc. Không có gì là thật cả, quả đúng là phàm những gì có tƣớng đều là hƣ vọng. 

Không những lục đạo là giả, mƣời pháp giới là giả_chúng ta học Hoa Nghiêm, học Vô 

Lƣợng Thọ thì biết, cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai cũng không phải 

thật.  Vây  đâu  là  thật?  Thƣờng  tịch  quang  là  thật,  vạn  sự  vạn  vật  đều  từ  thƣờng  tịch 

quang hiển lộ ra, sau cùng vẫn trở về thƣờng tịch quang. Đây là một chu kỳ tuần hoàn 

lớn nhất. Trong vũ trụ, nhƣ một chiếc đồng hồ vậy, trong đó có rất nhiều kim, đều có 

mối  quan hệ  liên đới. Có  kim  chuyển  động  nhanh, có kim  chuyển  động  chậm, tất  cả 

đều có tính chu kỳ. Vũ trụ cũng nhƣ thế, toàn thể vũ trụ giống nhƣ mạng lƣới vậy, nó 

rất có quy củ, không một chút lẫn lộn. 

Các  nhà  khoa  học  nói  với  chúng  ta,  năm  2012  trong  hệ  ngân  hà,  trung  tâm  của 

ngân hà, thái dƣơng và địa cầu sắp thành một đƣờng thẳng. Có một chu kỳ nhƣ thế, 

hơn năm vạn năm mới có một chu kỳ nhƣ vậy. Chu kỳ này không lớn, chỉ trong hệ 

ngân hà, chƣa vƣợt ra ngoài hệ ngân hà. Năm 2012 gặp phải chu kỳ này, vừa đúng chu 

kỳ thứ năm theo lịch của ngƣời Maya. Sự sắp xếp này có thể sẽ ảnh hƣởng đến địa cầu, 

cũng có thể không bị ảnh hƣởng. Các nhà khoa học cũng cảnh cáo chúng ta, hy vọng 

không có ảnh hƣởng, nhƣng nó có điều kiện, điều kiện gì? Họ đƣa ra ba câu nói, rất 

giống với những gì Phật pháp nói. Muốn chúng ta: bỏ ác dƣơng thiện, cải tà quy chánh, 

đoan chánh tâm niệm, 12 chữ, nhân loại sẽ đƣa thế giới này đến một tƣơng lai tốt đẹp 

hơn. Nếu nhƣ không thể chuyển biến, vẫn lặn ngụp trong tham sân si mạn một cách 

nghiêm trọng thì sao? Vậy thì không thể tránh đƣợc thảm họa này. Điều này hoàn toàn 

tƣơng đồng với những gì Phật pháp nói. Bởi vậy hóa giải vấn đề của chính chúng ta, 

vấn đề sức khỏe của thân tâm, vấn đề hòa thuận mỹ mãn của gia đình, vấn đề an định 

hòa bình của xã hội, thậm chí là vô số vấn đề về thiên tai thảm họa trên địa cầu, không 

cần hỏi ai khác ngoài bản thân mình. 

“Đoan chánh tâm niệm”, câu này nói rất hay. Mấy ngàn năm nay, các bậc tổ tông 

dạy ngƣời đời sau chúng ta điều gì? Không thể không biết điều này. Họ dạy chúng ta 

về  Ngũ  luân, ngũ  thƣờng, tứ duy, bát  đức, tất  cả  các loại học  thuật đều  không  lìa  hệ 

thống này. Quý vị xem Tứ Thƣ Ngũ Kinh, Thập Tam Kinh của Nho giáo, không tách 

rời cƣơng lĩnh chung này. Mở rộng hơn nữa, quý vị xem trong Tứ Khố Toàn Thƣ kinh 

sử  tự  tập,  bất  cứ  loại  nào  cũng  không  trái  với  nguyên  tắc  nguyên  lý  này,  đây  gọi  là 

truyền thống văn hóa xƣa. Trái với nguyên tắc nguyên lý này lập tức gặp phiền phức. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              347/21 

Đối với cá nhân mỗi ngƣời thì sao? Xuất hiện vấn đề về sức khỏe. Đối với gia 

đình thì sao? Gia đình xảy ra sự bất hòa, tạo nên động loạn cho xã hội, địa cầu thiên tai 

liên miên, quý vị xem, nếu quý vị hỏi vì sao? Vì toàn thể vũ trụ với mình là nhất thể. 

Lão tử từng nói, thời đại của Lão tử, Phật giáo chƣa truyền đến Trung quốc. Ông nói: 

“Trời đất với ta cùng một gốc, vạn vật với ta là nhất thể”, nói rất giống với nhà Phật 

nói và những gì khoa học hiện nay nói. Chúng ta không thể không khâm phục các nhà 

khoa học, ngày nay họ có đƣợc thành tựu này quả là không đơn giản. 

Xem tiếp. “Thứ năm, hƣ thật khác nhau. Tất cả những gì nhị thừa hóa hiện, chỉ 

tƣơng tự mà thôi, không đƣợc thực dụng”. Đây là hàng nhị thừa, họ có thể biến hóa, có 

thể  biến  ra  Phật,  cũng  có  thể  biến  hóa  thành  Bồ  Tát,  nhƣ  72  phép  biến  hóa  của  Tôn 

Ngộ  Không,  họ  biết  biến  hóa,  biến  giống  nhƣ  ma  thuật  vậy,  để  quý  vị  thƣởng  thức, 

nhƣng không có thực dụng. Phật Bồ Tát thì khác, “những gì Chƣ Phật Bồ Tát hóa hiện, 

đều đƣợc thực dụng”. Khi cần, nó thật sự có tác dụng. Ví dụ ta muốn qua sông, khi cấp 

nạn cần qua sông, họ có thể biến hóa một chiếc thuyền giúp ta qua sông. Khi qua bên 

kia sông, quay nhìn lại thấy thuyền không còn nữa, biến đâu mất rồi. Đó tức là Phật Bồ 

Tát biến hóa ra, nó rất thực dụng. Đây là hƣ thật khác nhau. 

“Thứ sáu, sở tác khác nhau. Chƣ Phật Bồ Tát biến hóa ra vô lƣợng ngƣời, mỗi 

ngƣời đều dụng tâm khác nhau, tùy theo từng việc làm khiến ngƣời thấy khác nhau”. 

Phật  Bồ  Tát  có  thể  phân  thân, họ  có  thể  biến  hóa, phân  thân và  biến hóa là  hai  hình 

thức khác nhau. Phân thân là một thân giống nhƣ mình, điều này trong lịch sử có ghi 

chép,  mà  còn  rất  nhiều.  Ở  trƣớc  tôi  có  nói  với  quý  vị  một  ngƣời,  tôi  không  nhớ  tên, 

xem lúc nhỏ nhƣng còn ấn tƣợng. Trong Thần Tăng truyện có một câu chuyện kể rằng, 

vào thời nhà Đƣờng, có một vị cao tăng từ Ấn độ đến hoằng pháp, cũng là giảng kinh 

dạy học. Quý vị nhất định phải biết, Phật giáo là giáo dục, khi truyền đến Trung quốc 

là giáo dục, nền giáo dục này do chính hoàng đế quản lý. Từ thời nhà Hán, Hán Võ Đế 

kiến lập một chế độ, đối với giáo dục quốc dân là dùng học thuyết Khổng tử của Nho 

giáo, dùng tƣ tƣởng Nho giáo, tể tƣớng quản lý nền giáo dục này. Cho nên dƣới ông có 

một  cơ  cấu  gọi  là  Lễ  bộ,  nghĩa  là  bộ  giáo  dục  hiện  nay.  Lễ  bộ  thƣợng  thƣ  tức  là  bộ 

trƣởng giáo dục, quản lý truyền thống giáo dục này. Phật giáo là nền văn hóa từ bên 

ngoài truyền vào, giáo dục Phật giáo do hoàng đế đích thân quản lý, vì thế sức truyền 

bá  của  Phật  giáo  mạnh  hơn  Nho  giáo, vì  ngƣời  Trung  quốc  kính  trọng hoàng  đế. Tự 

viện am đƣờng, đều là danh xƣng của đạo tràng Phật giáo, gọi là tự, viện, am, đƣờng. 

Tự là kiến lập lâu dài, đây gọi là tự. Bởi vậy kiến trúc của tự viện am đƣờng, có thể 

xây  theo  hình thức  của  cung điện, điều này  đƣợc  hoàng  đế  cho  phép, vì sao  vậy? Vì 

Phật  là  thầy  của  hoàng  đế,  họ  cũng  quy  y  Phật,  tôn  trọng  đối  với  thầy.  Bởi  vậy  đạo 

tràng Phật giáo có thể xây dựng theo hình thức cung điện. 

Bây giờ tôi không chủ trƣơng nhƣ vậy nữa, bây giờ chúng ta thành lập trƣờng học, 

không cần xây dựng theo phƣơng thức cung điện, phải đƣa nó trở về với giáo dục. Phật 

giáo ở Trung quốc biến thành nhƣ hiện nay, bị gọi là Tôn giáo, tôi tin không quá 300 

năm. Tự viện am đƣờng không dạy học nữa, chỉ chuyên tổ chức những pháp hội nhƣ 

kinh sám Phật sự, hoặc siêu độ, chuyên làm những việc này, ngày xƣa không có nhƣ 

thế. Chúng ta không thể không biết điều này. Đại khái hoàn toàn biến thành nhƣ vậy, 

chắc là vào thời kỳ  của thái hậu  Từ  hy. Từ  Hy  thái  hậu không  coi  trọng  văn hóa, bà 

thích những điều mê tín. Trên làm sao dƣới theo vậy, bà là ngƣời dẫn đầu, mọi ngƣời 


trong nhân gian đều học theo, chúng ta phải hiểu lịch sử. Bây giờ thì sao? Bây giờ cần 

phải đƣa Phật giáo trở về với giáo dục, nó mới đem lại cống hiến cho xã hội, giáo dục 

mới hữu dụng. Nếu Tôn giáo hƣớng đến sự cầu nguyện, thọ mạng không dài lâu. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              348/21 

Tháng sáu năm nay tôi có một nhân duyên, là đi theo đoàn phỏng vấn Tôn giáo 

của  Malaysia  đến phỏng  vấn  Vatican.  Ở  La  mã  chúng  tôi  gặp  Giáo  hoàng  của  Thiên 

chúa giáo, giao lƣu với chủ giáo của họ, thảo luận về vấn đề tƣơng lai Tôn giáo nên đi 

theo phƣơng hƣớng nào. Chủ giáo Đào Nhiên, đại diện Tôn giáo họ, chủ giáo Hồng y 

nói  với  chúng  tôi.  Ông  nói  những  năm  gần  đây,  ngƣời  tín  ngƣỡng  Tôn  giáo  trên  thế 

giới ngày càng ít. Họ có thống kê, vì tín đồ của họ phải đến rửa tội, ngƣời đến rửa tội 

mỗi năm ngày càng ít, đặc biệt là lớp trẻ và giới học thuật, họ rất lo lắng. 

Lúc đó tôi đƣa ra một tƣ tƣởng, tôi nói vì sao? Trƣớc đây ngƣời sáng lập các Tôn 

giáo, nhƣ Moses, Giê-su, Mohammed, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Khi họ sáng lập 

Tôn giáo, vì sao có nhiều ngƣời tin theo nhƣ thế? Cho đến quốc vƣơng đại thần, phần 

tử tri thức, bao gồm các nhà triết học, triết học sớm hơn khoa học, vì sao họ đều đến 

học? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học suốt 49 năm, Mohammed dạy học 27 năm, 

Moses dạy học thời gian không dài lắm, Giê-su bị ngƣời hại chết chỉ dạy học đƣợc ba 

năm. Chúng ta nên biết, khi ngƣời sáng lập Tôn giáo còn tại thế, đều làm công tác giáo 

dục xã hội. Trong kinh điển đôi lúc cũng có ghi chép, các vị giáo chủ này cũng hiện 

một ít thần thông, để trị liệu bệnh tật cho chúng sanh, cũng rất có hiệu quả, điều này 

không có gì kỳ lạ. Đây là gì? Theo trung y của ngƣời Trung quốc gọi đây là thuật xoa 

bóp.  Nếu  có  bệnh, giúp  quý  vị  xoa  bóp  là  lành, điều  này  không  có  gì  kỳ  lạ,  rất  thần 

diệu cũng có đạo lý. Ví dụ trong kinh Phật, quý vị sanh bệnh, Đức Phật dạy quý vị trì 

chú để trị bệnh, điều này trong Đại Tạng Kinh nói rất nhiều. Nhƣng hiện nay không 

linh nghiệm, vì sao vậy? Nó là dùng âm thanh trị bệnh. Để quý vị phát ra một loại âm 

thanh, làm chấn động một bộ vị nào đó trên cơ thể, khiến huyệt đạo tắc nghẽn đƣợc lƣu 

thông, vấn đề đƣợc giải quyết. Âm thánh đó dài ngắn hay mạnh yếu đều có nhất định, 

cho nên phải truyền miệng, không đƣợc ghi chép. Phƣơng pháp trị liệu này, vào thời 

nhà Đƣờng rất thịnh hành, rất hữu hiệu. Hiện nay trong Đại Tạng Kinh, chúng ta niệm 

theo nhƣng không linh, không hữu hiệu, vì sao? Vì âm niệm sai, nên nó không linh. 

Chúng ta cảm thấy nó rất có lý, dùng âm thanh. Về phƣơng diện khoa học, có thể nói 

nhƣ thế, không phải không thể. Nó chủ yếu là dạy học. Tôn giáo ngày nay, chúng ta đã 

lãng quên việc dạy học, chạy theo việc cầu nguyện. Cầu nguyện cũng có hiệu quả, khi 

thiên tai đến, chúng ta cầu nguyện, thiên tai không còn. Ngƣời ta mắng quý vị, căn bản 

không có thiên tai nào cả, quý vị chỉ nói bậy, quý vị không tranh biện đƣợc! Chúng ta 

biết có hiệu quả, nhƣng ngƣời ta không tin, vì không có chứng cứ, cho nên cần phải trở 

về với giáo dục. 

Sau cùng chúng tôi kết luận, mỗi Tôn giáo đều phải khôi phục việc giáo dục. Giáo 

dục  Tôn  giáo  dạy  những  gì?  Hiện  nay  giáo  dục  trên  toàn  thế  giới,  từ  mầm  non  đến 

nghiên cứu sở, không có giáo dục luân lý, không có giáo dục đạo đức, không có giáo 

dục nhân quả, không có giáo dục Tôn giáo. Giáo dục Tôn giáo của chúng ta, bổ sung 

vào những môn học này, bù đắp thiếu sót của họ, nhƣ vậy là đem đến cống hiến cho xã 

hội. Đặc biệt là nếu dùng từ điển tiếng Trung quốc để giải thích về Tôn giáo, điều này 

rất nhiều Tôn giáo trên thế giới đều tiếp thu. Theo từ điển Trung quốc, Tôn nghĩa là gì? 

Tôn có ba ý nghĩa, nếu tra từ điển quý vị có thể tra đƣợc. Nghĩa thứ nhất là chủ yếu, 

nghĩa thứ hai là quan trọng, nghĩa thứ ba là tôn sùng. Giáo cũng có ba nghĩa, là giáo 

dục, dạy học và giáo hóa. Nối liền hai chữ Tôn giáo lại nghĩa là giáo dục chủ yếu, dạy 

học  quan  trọng,  giáo  hóa  tôn  sùng.  Ý  nghĩa  này  có  hay  chăng?  Mọi  ngƣời  đều  tán 

thành, dùng từ điển Trung quốc để giới thiệu Tôn giáo. Chúng ta phải thật sự làm đƣợc. 

Giáo dục quan trọng là gì? Là luân lý đạo đức, là giáo dục làm ngƣời. Ngày nay 

tốt nghiệp ở trƣờng, họ biết làm việc, nhƣng không biết làm ngƣời, cho nên xí nghiệp, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              349/21 

công ty và công xƣởng lớn cần nhân tài, có ngƣời biết làm việc, nhƣng không biết làm 

ngƣời, họ không tuyển, không dám dùng. Bởi vậy tôi đề xƣớng, ngày nay Tôn giáo làm 

giáo dục gì? Giáo dục bổ khuyết, khuyết điều gì? Khuyết đức, cần bổ sung điều này. 

Đây mới là việc cống hiến cho xã hội, không còn đi theo sự mê tín nữa. Đƣơng nhiên 

hiện nay những gì thuộc về cầu nguyện, cũng không thể hoàn toàn phế bỏ, phế hoàn 

toàn sẽ rất khó khăn, xem nó nhƣ công dụng phụ. Chủ yếu phải là giáo dục, phải dạy 

học. Đem những điều trong kinh điển, đặc biệt là những gì liên quan đến luân lý đạo 

đức nhân quả giáo dục khắp thế gian, phải dạy con ngƣời thật tốt. 

Nòng cốt trong giáo dục tôn giáo, chúng tôi đƣa ra bốn chữ là nhân từ bác ái, điều 

này  trong  bất  kỳ  kinh  điển  của  Tôn  giáo  nào  cũng  nói  đến.  Không  có  Tôn  giáo  nào 

không nói đến nhân từ, không có Tôn giáo nào không nói đến bác ái. Dùng nhân từ bác 

ái, làm mục tiêu dạy học chung cho tất cả các Tôn giáo, hy vọng có thể hóa giải đƣợc 

xung đột. Từ xung đột của vợ chồng, tần suất ly hôn quá cao, đây là xung đột vợ chồng. 

Cha con xung đột, anh em xung đột, đây là xung đột của gia đình hàng xóm láng giềng, 

đều phải hóa giải. Đem đến sự an định hòa bình cho xã hội, Tôn giáo làm đƣợc một 

việc tốt lớn lao. Điều này Thiên chúa giáo thừa nhận. 

Cho  nên ngày  nay  thật  sự hóa giải xung đột, khôi phục  an  định hòa bình, ngoài 

Tôn giáo ra tìm không ra con đƣờng thứ hai. Vì trên toàn thế giới, ngƣời tín ngƣỡng 

Tôn giáo, nhân khẩu chiếm đa số hơn ngƣời không tín ngƣỡng Tôn giáo. Hiện nay là 

thời chính trị dân chủ, bỏ phiếu tuyển cử, Tôn giáo đồ là một quần thể rất lớn, có phiếu 

nguyên này. Nếu những ngƣời này thật sự đoàn kết lại, sẽ ảnh hƣởng đến chính trị, ảnh 

hƣởng đến chính đảng, ảnh hƣởng đến dân tộc, thật sự có thể làm nên một cống hiến 

tốt đẹp. 

Chúng tôi đem tƣ tƣởng, suy nghĩ này giới thiệu với Liên Hiệp Quốc, cũng sản 

sanh một vài hiệu quả. Bây giờ phải thực hiện, không thực hiện không đƣợc. Thực hiện 

này nhất định phải làm điểm mô phạm, nhƣ vậy sẽ khởi tác dụng rất lớn. 

Hiện nay nhƣ Tịnh tông học hội của chúng ta, đề xƣớng Phật sự tam thời hệ niệm, 

cũng đều thuộc về cầu nguyện. Cầu nguyện cũng có chứng minh của khoa học, chứng 

minh có sức thuyết phục nhất, là tiến sĩ Giang Bổn Thắng ngƣời Nhật làm thí nghiệm 

nƣớc, ông làm thí nghiệm suốt mƣời mấy năm, đã làm thành công, từng báo cáo nhiều 

lần tại Liên Hiệp Quốc. Nƣớc là khoáng vật, chứng minh nó có thể thấy, có thể nghe, 

có thể hiểu đƣợc ý ngƣời. Tôi cũng có đến tham quan phòng thí nghiệm của ông ta, và 

từng nghe ông ta báo  cáo hai  lần. Ban  đầu ông không  dám  tiếp xúc  với  Tôn giáo,  vì 

cho rằng Tôn giáo là mê tín, sợ ngƣời ta nói ông mê tín, ông vạch rõ giới hạn với Tôn 

giáo. Tôi nói với ông, thí nghiệm này của ông trong kinh Phật đều nói đến, ông ta kinh 

ngạc  vô  cùng.  Tôi  nói, thí  nghiệm  của  ông  còn  kém  xa,  khoảng  cách  kém  rất  xa. Vì 

trong  kinh  Phật  nói, bất  kỳ  một  loại  vật  chất  nào,  chỉ  cần  là  vật  chất  nó  đều  có  hiện 

tƣợng tinh thần, tinh thần và vật chất vĩnh viễn không thể tách rời. Hiện tƣợng vật chất 

dù nhỏ đến đâu, giống nhƣ tiểu quang tử, còn nhỏ hơn cả hạt căn bản, trong nó có thọ 

tƣởng hành thức. Hiện tƣợng phản ứng của nó, nhất định có sắc thanh hƣơng vị. Phản 

ứng của ông hiện nay chỉ thấy đƣợc sắc, mà không phát hiện đƣợc thanh hƣơng vị, ông 

còn kém xa. Lúc này ông ta mới tiếp thu, đem Tôn giáo ra làm thí nghiệm,  mỗi Tôn 

giáo phản ứng của đồ án kết tinh đều rất đẹp, bây giờ ông ta bắt đầu thí nghiệm điều 

này. 

Ông làm thí nghiệm tại hồ Tỳ Bà, hồ Tỳ Bà của Nhật bản rất lớn, giống nhƣ biển 

vậy, nhƣng nó là một cái hồ. Có một đoạn eo, nơi eo đó là nƣớc chết, hơn 20 năm nƣớc 

ở đây không lƣu thông, cho nên nƣớc ở đây rất hôi, rất dơ bẩn. Ông tìm đến hơn 300 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              350/21 

ngƣời, làm cầu nguyện tại bên hồ này. Tìm thêm một vị hòa thƣợng, vị hòa thƣợng trên 

90  tuổi  dẫn  đầu  mọi  ngƣời.  Thời gian  cầu  nguyện  chỉ  có  một  tiếng  đồng  hồ, rất  đơn 

giản.  Một  tiếng  cầu  nguyện  này,  yêu  cầu  mọi  ngƣời  buông  bỏ  hết  thảy  mọi  ý  niệm, 

không nghĩ đến bất kỳ điều gì, khôi phục tâm thanh tịnh. Chỉ nghĩ đến một điều duy 

nhất: nƣớc hồ rất sạch, chỉ một câu nhƣ vậy mà thôi. Dùng sức mạnh ý niệm của hơn 

300 ngƣời đối với dòng nƣớc này, nƣớc hồ sạch sẽ, nƣớc hồ sạch sẽ, nƣớc hồ sạch sẽ. 

Chỉ nghĩ  đến  duy  nhất  một  câu  này, suốt một  tiếng  đồng  hồ. Đến  ngày  thứ  ba, nƣớc 

trong hồ quả thật trong sạch, không còn mùi hôi. Truyền hình, tin tức, báo chí Nhật bản 

đều đƣa tin, tuyên truyền vấn đề này. Duy trì đƣợc sáu tháng, bảo trì sáu tháng. Tôi nói 

với ông ta, tôi nói tốt nhất là hai tháng ông tổ chức cầu nguyện một lần, không phải nó 

có thể duy trì vĩnh viễn ƣ? Điều này nói rõ khoáng vật có thọ tƣởng hành thức, nó có 

cảm thọ. Chúng ta dùng tâm yêu thƣơng đối với nó, phản ứng của nó là hiện ra đồ án 

kết tinh rất đẹp. Nếu lấy ác niệm đối với nó, tôi hận bạn, ghét bạn, kết tinh đồ án rất 

xấu xí. 

Qua nƣớc, sau đó chúng ta có thể lấy vật chất, nhƣ trái cây, rất nhiều sinh viên 

làm thí nghiệm đều thành công. Thậm chí ăn cơm, một nồi cơm nấu chín, quý vị đơm 

vào hai bát để hai bên. Nói với bát bên này tôi rất thích bạn, còn bát bên kia thì nói tôi 

ghét bạn. Ba bốn ngày sau, bát cơm mà ta nói thích nó lên men, mùi vị rất thơm. Còn 

bát  cơm  ta  nói  ghét,  nó  biến  thành  màu  đen,  mùi  vị  rất hôi,  hôi  vô  cùng,  hoàn  toàn 

không giống nhau. Bất kỳ loại vật chất nào, quý vị làm thí nghiệm đều có kết quả. Điều 

này chứng minh kinh Phật nói không sai. 

Hiện nay các nhà khoa học lƣợng tử đã phát hiện, nền tảng của vật chất là gì? Là 

ý niệm, giống nhƣ trong kinh Đức Phật nói. Trong kinh, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

hỏi  Bồ  Tát  Di  Lặc_Bồ  Tát  Di  Lặc  có  thể  nói là  một  nhà  tâm  lý học  trong Phật giáo. 

Đức Phật hỏi Bồ Tát Di Lặc, ngƣời bình thƣờng khởi một ý niệm, ngƣời thông thƣờng 

nhƣ chúng ta khởi một ý niệm, trong ý niệm này có bao nhiêu ý niệm nhỏ, là ý niệm vi 

tế? Có mấy tƣớng? Có mấy thức? Tƣớng là gì? Tƣớng là hiện tƣợng vật chất, thức là 

hiện tƣợng tinh thần. Đức Phật đã hỏi một câu nhƣ thế. Bồ Tát Di Lặc trả lời, một khảy 

móng  tay,  thời  gian  một  khảy  móng  tay  rất  ngắn,  một  khảy  móng  tay  có  32  ức  100 

ngàn niệm. Đơn vị là trăm ngàn, trăm ngàn là mƣời vạn, 32 ức nhân  mƣời vạn, theo 

cách  tính  của  ngƣời  Trung  quốc  là  320  triệu,  một  khảy  móng  tay  có  320  triệu  niệm. 

Nếu  chúng  chúng  ta  khảy  nhanh,  tôi  tin  có  ngƣời  khảy  nhanh  hơn  tôi,  vì  tôi  đã  già, 

thanh  niên  khảy  nhanh  hơn,  một  giây  có  thể  khảy  năm  lần.  Nếu  khảy  năm  lần,  nếu 

dùng giây làm đơn vị,  một giây có 1600 triệu niệm,  một giây có 1600 triệu ý niệm. 

“Niệm niệm thành hình”, hình là hiện tƣợng vật chất. Trong mỗi ý niệm đều có hiện 

tƣợng vật chất, trong mỗi hiện tƣợng vật chất đều có thọ tƣởng hành thức, nó không 

thể tách rời. Vậy vật chất là gì? Vật chất là huyễn tƣớng do ý niệm tích lũy liên tục sản 

sanh ra, nó không phải thật. Vật chất có thể cứng, có thể lỏng, có thể khí, đây là gì? 

Đây là do tần suất dao động của nó không tƣơng đồng, dao động chậm liền biến thành 

thể cứng, dao động nhanh hơn một chút nó trở thành thể lỏng, nhanh hơn nữa liền biến 

thành khí thể, càng nhanh hơn sẽ biến thành sóng điện vô tuyến. Tất cả đều do tần suất 

khác nhau, mà có sự hình thành không giống nhau, thiên biến vạn hóa. Trong kinh điển 

đại thừa nói cho chúng ta biết những đạo lý này, hiện nay đã đƣợc các nhà lƣợng tử lực 

học chứng minh. Họ tìm ra nguyên tố căn bản của hiện tƣợng vật chất, chính là ý niệm, 

cho nên năng lƣợng của ý niệm lớn không thể tả đƣợc. 

Trong Phật pháp dạy ta tu thiền định, ý niệm của thiền định là tập trung, tập trung 

tinh thần, nó sẽ phát sinh sức mạnh rất lớn lao, mạnh đến mức độ nào? Mạnh đến nỗi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              351/21 

có thể thay đổi quỹ  đạo của tinh cầu đang vận hạnh trong không trung, có sức  mạnh 

lớn nhƣ thế. Bởi vậy vô số thiên tai thảm họa trên địa cầu là chuyện nhỏ, chuyện rất 

nhỏ nhặt, đâu có đạo lý không thể khống chế? 

Hiểu đƣợc nguyên lý của nó, quý vị mới tin tƣởng, đặc biệt là ý thức tập thể. Nhƣ 

thí nghiệm của tiến sĩ Giang Bổn Thắng, hơn 300 ngƣời là ý thức tập thể, thay đổi sự 

hôi hám và dơ bẩn của hồ Tỳ Bà. Trong vòng một tiếng, có thể sinh khởi hiểu quả tốt 

đến thế. Thí nghiệm này của ông ta, hiện nay toàn thế giới đều biết, ông từng báo cáo 

nhiều lần tại Liên Hiệp Quốc. Do vậy có thiên tai, hay có dự báo cũng tốt, tin tức này 

chúng ta đã biết, chúng ta có thể chuẩn bị, có thể chuẩn bị trƣớc. 

Các nhà khoa học còn nói rằng, đây là báo cáo của khoa học, nói về sức mạnh lớn 

lao của ý niệm tập thể. Họ nói toàn thể địa cầu, 1% căn bậc hai nhân số toàn địa cầu, 

đại khái là nhân số trên địa cầu dùng 65 ức để thống kê, lấy con số này làm tiêu chuẩn. 

1% căn bậc hai là khoảng tám ngàn ngƣời, nếu 8000 ngƣời ý niệm có thể đoan chánh. 

Quả  thật đúng nhƣ những gì ông  ta  đề  ra,  bỏ  ác dƣơng  thiện, cải tà quy  chánh, đoan 

chánh  ý  niệm,  có  thể  khiến  địa  cầu  này  bình  an  vƣợt  qua  thiên  tai. Có  thiên  tai  nhỏ, 

nhƣng sẽ không phát sanh những thảm họa. 8000 ngƣời trong 65 ức ngƣời, 8000 ngƣời 

tốt thật sự quay đầu hƣớng thiện, 8000 ngƣời tốt này có thể bảo vệ 65 ức ngƣời ƣ? Ai 

tin? Cổ nhân có câu: “tà không thắng chánh”, chúng ta có thể dùng câu nói này của cổ 

nhân để giải thích. Đa số ngƣời tà tri tà kiến, 8000 ngƣời này chánh tri chánh kiến, hữu 

hiệu!  Tìm  đâu  ra  8000  ngƣời?  Tìm  trong  các  Tôn  giáo.  Chúng  tôi  nói  điều  này  với 

Vatican, Vatican đích thực có ý nguyện này, yêu cầu tín đồ Thiên chúa giáo trên toàn 

cầu. Chúng tôi cũng đƣa tin này đến các Tôn giáo khác. Trong Phật giáo chúng ta yêu 

cầu Tịnh tông, ngƣời tu học Tịnh độ chúng ta không chỉ 8000 ngƣời. Phải thực hành, 

thật sự quay đầu, hành trì theo giáo huấn trong kinh điển, tự lợi lợi tha, còn gì hơn nữa 

mà không làm? 

Các nhà khoa học lại nói với chúng ta một phƣơng pháp rất cụ thể. Họ nói  một 

thành phố có 100 vạn ngƣời, có thể đƣợc 100 ngƣời tốt, là có thể khiến đô thị 100 vạn 

ngƣời  này  không  gặp  thiên  tai.  Tìm  100  ngƣời  không  khó,  ngƣời  tu  học  Tịnh  tông 

chúng ta thôi cũng đƣợc. Vùng đất HongKong này có khoảng 500 vạn ngƣời, nhƣ vậy 

phải tìm 500 ngƣời mới đƣợc. Những gì họ nói đều là thật, không phải giả, có chứng 

cứ của khoa học. Trong kinh Phật, 3000 năm trƣớc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói 

rất rõ ràng, ngày nay các nhà khoa đều chứng minh cho chúng ta, khiến chúng ta không 

còn hoài nghi đối với những lời trong kinh điển nói, tinh tấn thực hành. 

Bên dƣới là thứ sáu: “Chƣ Phật Bồ Tát hóa vô số ngƣời, khiến mỗi ngƣời đều có 

tâm, tùy theo việc mà khiến ngƣời thấy khác nhau, hàng nhị thừa không thể”. Hàng nhị 

thừa cũng có thể biến hóa ra rất nhiều ngƣời, có thể phân rất nhiều thân, nhƣng họ chỉ 

làm đƣợc một việc, không thể khiến mỗi ngƣời làm việc khác nhau, điều này chúng ta 

thấy trong Cao Tăng Truyện, có ghi chép. 

“Thứ bảy, sở hiện khác nhau. Chƣ Phật Bồ Tát tuy hiện  một thân nhƣng khiến 

ngƣời thấy khác nhau, nói ra một âm thanh khiến ngƣời nghe khác nhau, an trú một cõi, 

mƣời phƣơng đều hiện, nhị thừa không thể”. Đây là gì? Phật Bồ Tát hiện một thân, 

hiện thân, mỗi ngƣời thấy Phật Bồ Tát đều không giống nhau. Thời đại chúng ta cũng 

có một trƣờng hợp, pháp sƣ Thánh Nhất ở HongKong, năm nay đã vãng sanh. Đây là 

ngƣời bạn cũ tốt nhất của tôi ở HongKong, ông lớn hơn tôi năm tuổi, cũng coi nhƣ là 

cao tuổi, năm nay 88 tuổi. Ông nói với tôi, khi Trung quốc vừa mở cửa, ở HongKong 

có ba ngƣời xuất gia đến núi Phổ Đà chiêm bái. Tại động Phạm Âm trên núi Phổ Đà, 

nghe nói động Phạm Âm thƣờng có Bồ Tát Quan Âm hiện thân, họ ngƣỡng mộ từ lâu, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              352/21 

họ đến trƣớc cửa động Phạm âm lễ lạy Bồ Tát Quán Thế Âm, lạy khoảng nửa tiếng, Bồ 

Tát Quan Âm xuất hiện. Cả ba ngƣời đều nhìn thấy, hoan hỷ vô biên. Khi trở về mọi 

ngƣời cùng hỏi nhau, hai thầy thấy Bồ Tát Quán Thế Âm nhƣ thế nào? Không ngờ ba 

vị nhìn thấy không giống nhau, đây tức là  một thân của Bồ Tát, ba ngƣời cùng thấy, 

nhƣng đều không giống nhau. Pháp sƣ Thánh Nhất thấy tƣợng Bồ Tát Quan Âm,  là 

toàn thân sắc vàng, đầu đội mũ tỳ lô, nhƣ mũ Bồ Tát Địa Tạng đội vậy, ông nhìn thấy 

là tƣợng toàn thân kim sắc. Một vị pháp sƣ khác lại nhìn thấy Quán Âm mặc áo trắng, 

tƣợng ngƣời nữ, nhƣ chúng ta thƣờng thấy bạch y Quan Âm vậy. Một vị pháp sƣ khác 

lại thấy tƣớng của một vị tỳ kheo, là tƣớng ngƣời xuất gia, một tỳ kheo. Họ đều nhìn 

thấy, nhƣng thấy hoàn toàn không giống nhau. Phật có năng lực này. Ở đây cần phải 

nhớ, Phật có năng lực này, tức chứng tỏ mỗi ngƣời chúng ta đều có năng lực này, điều 

này hoàn toàn giống nhau. 

“Nói  ra  một  âm  thanh  khiến  ngƣời  nghe  khác  nhau”.  Điều  này  trong  kinh  nói, 

Đức Phật dùng một âm thanh thuyết pháp, mỗi chúng sanh đều có thể nghe hiểu, đều 

có thể lý giải, không cần phiên dịch. Những điều ngài nói không có ngƣời nào không 

hiểu, mỗi  ngƣời  nghe  là  ngôn  ngữ  của  riêng  mình, điều  này  cũng  có  khả  năng. Điều 

này hiện nay các nhà khoa học cũng có thể làm đƣợc, nhƣng không thể phổ biến giống 

nhƣ Phật. Trong hội nghị quốc tế có máy phiên dịch, không cần ngƣời phiên dịch, mà 

dùng máy làm phiên dịch. Hàng nhị thừa không có năng lực này, A la hán và Bích Chi 

Phật không làm đƣợc. 

Câu sau cùng nói “tự tại khác nhau”, nhƣ trong Kinh Niết Bàn nói: “Chƣ Phật Bồ 

Tát, phàm những gì họ làm, thân tâm tự tại, không có gì vƣớng bận. Họ hiện thân lớn, 

tâm cũng không lớn, thân hiện nhỏ, tâm cũng không nhỏ, không có mọi thứ vui thích 

hay âu lo”. Ở dƣới có giải thích trong ngoặc đơn: “Ý là thân hiện vui thích, tâm cũng 

không vui thích”, tức là nói ngài có thể hiện lớn hiện nhỏ, hiện vô số thân khác nhau, 

nhƣng tâm họ nhƣ nhƣ bất động, đây là thật. Nếu tâm động, tức không có năng lực này, 

bởi vậy hàng nhị thừa không thể, vì sao vậy? Vì hàng nhị thừa có khởi tâm động niệm, 

năng lực này là không khởi tâm không động niệm. Vì sao có thể hiện? Khi Đức Phật 

còn  tại  thế,  từng  có  ngƣời  hỏi  ngài.  Đức  Phật  đƣa  ra  một  ví  dụ,  từ  trong  ví  dụ  này 

chúng ta có thể lãnh hội đƣợc. Ví dụ này là Đức Phật hỏi ngƣời ta, quý vị có từng thấy 

ngƣời  đánh  trống  chăng?  Có  thấy.  Ngài  hỏi,  trong  cái  trống  có  gì?  Không  có  gì  cả, 

trống không. Nhƣng đánh mạnh thì kêu lớn, đánh nhẹ thì kêu nhỏ, không đánh không 

kêu, tâm của Phật Bồ Tát cũng giống nhƣ chiếc trống vậy, đó là gì? Là cảm ứng, chúng 

sanh có cảm, Phật Bồ Tát liền có ứng. Cảm của chúng sanh không giống nhau, Phật Bồ 

Tát ứng cũng không giống nhau. Hình của ứng không giống nhau, dụng của ứng không 

giống  nhau,  nhƣng  không  khởi  tâm  không  động  niệm  là  giống  nhau,  tuyệt  đối  chƣa 

từng khởi tâm động niệm. Vừa khởi tâm động niệm, vậy là biến thành phàm phu, liền 

mất đi năng lực này. Sau khi hiểu rõ mới biết điều này là có khả năng. 

“Ngày nay thần thông của thiên nhân ở cõi nƣớc này, nhƣ Hợp Tán nói, ngày nay 

tức là đại thừa bất cộng thông, thêm vào đó là sức bổn nguyện của Phật Di Đà, há có 

thể giống nhƣ tiểu thần thông của phàm phu”. Phàm phu là chỉ thiên nhân, trời dục giới, 

trời sắc giới, trời vô sắc giới, đây là phàm phu. Tiểu thừa thì sao? Chính là nói Thanh 

văn, Duyên giác không thể sánh với ngƣời ở thế giới Cực Lạc. 

Điều này  chứng  minh,  học  Phật,  học pháp  môn  này  thù  thắng  hơn bất  kỳ  pháp 

môn nào, công đức lợi ích các pháp môn khác đạt đƣợc đều không thể sánh đƣợc. Thật 

sự rõ ràng minh bạch, quý vị sẽ hoan hỷ tu học pháp môn này, vì sao vậy? Vì học pháp 

môn này, đời này ta nắm chắc sự thành tựu, tu các pháp môn khác chƣa chắc chắn lắm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              353/21 

Đây  là  đƣợc  oai  thần  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì,  cho  nên  có  công  năng 

không thể nghĩ bàn, giúp chúng ta khai phát dần tất cả năng lực trong tự tánh mình ra, 

nguyên lý là nhƣ vậy. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 







 

Tập 201 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:21.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 241, hàng thứ ba từ dƣới đếm lên. 

Trong chƣơng này tự biết những thiện ác trong túc mạng từ vô lƣợng kiếp, là đệ 

lục túc mạng thông nguyện. Túc là túc thế, tức đời quá khứ, tục xƣng là đời trƣớc. Điều 

này đều rất dễ hiểu, nói đời quá khứ. Mệnh là chỉ sanh mạng, cho nên túc mạng tức là 

chỉ nhiều đời trong quá khứ, có thể biết đƣợc vô số thiện ác tạo ra trong nhiều đời quá 

khứ gọi là túc mạng thông. Chân Giải nói: “Sự tạ ƣ vãng”, vãng là quá khứ, sự việc đã 

qua, đây gọi là “túc”. Pháp quá khứ.  Vãng pháp là pháp trong quá khứ, liên tục gọi là 

mệnh,  mệnh  nghĩa  là  nhƣ  vậy.  “Do  chiếu  sáng  không  bị  tắc  nghẽn,  gọi  là  túc  mệnh 

thông”, ý nghĩa hoàn toàn tƣơng đồng. Hội Sớ lại nói: “Có thể biết tự thân một đời hai 

đời ba đời, cho đến trăm ngàn đời túc mạng và những việc mình làm. Cũng có thể biết 

túc mạng của mỗi chúng sanh trong lục đạo và việc họ làm, gọi là túc mạng thông”. Ý 

nghĩa của túc mạng thông, cổ nhân nói nghĩa là biết trong đời quá khứ của mình. Điều 

này chứng minh tánh mạng con ngƣời là vĩnh hằng, không có sanh tử. Sanh tử là chỉ 

thân thể nhục thân này của chúng ta, nhục thân có sanh tử. Sanh mạng là vĩnh hằng, 

ngƣời thế gian thƣờng gọi là linh hồn. Thật ra hồn là có thật, nó không linh, nếu linh nó 

sẽ không tạo nghiệp. Nó vẫn tiếp tục tạo nghiệp, cho thấy nó không linh. Khổng tử gọi 

nó là mê hồn, là du hồn, điều này rất có đạo lý, rất có lý. Nó không giác ngộ, không ra 

khỏi lục đạo. Nếu giác ngộ, nhƣ vậy không gọi là du hồn, không gọi là linh hồn, mà 

gọi là linh tánh. Đây là thật, vĩnh hằng bất diệt. Trong tứ thánh pháp giới gọi là linh 

tánh, trong lục đạo gọi họ là linh hồn. Danh xƣng khác nhau, nhƣng thật ra cùng một 

vấn đề, là xƣng hô khác nhau giữa mê và ngộ. Thật sự hiểu rõ ràng minh bạch vấn đề 

này, đã khẳng định, đối với việc sợ hãi về sanh tử sẽ tiêu trừ, không còn tham sống sợ 

chết, quý vị biết đích thực không có sanh tử. 

Trong hội Lăng Nghiêm có một câu chuyện, vua Ba Tƣ Nặc thỉnh giáo Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni. Vì trong kinh Phật thƣờng nói, trong nhục thân này của chúng ta có 

linh tánh, tuy thân có sanh diệt, nhƣng linh tánh không hề sanh diệt. Thân thể này của 

chúng ta, bộ phận nào là linh tánh? Phàm là vật chất chúng ta gọi là nhục thể, vật chất 

có sinh diệt, linh tánh quả thật không có sanh diệt. Đức Phật dùng tánh thấy để ví dụ, 

để ông lãnh hội tƣờng tận trong đó. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              354/21 

Đức Phật đƣa ra ví dụ, hỏi ông ta, ngƣơi mấy tuổi nhìn thấy sông Hằng? Suốt đời 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở hai bên bờ sông Hằng giảng kinh thuyết pháp thời gian 

rất dài, cho nên trong kinh thƣờng dùng sông Hằng làm ví dụ. Vị quốc vƣơng này nói, 

ông nhìn thấy khi ba tuổi, mẫu thân đƣa ông đi dự hội, hội của Bà la môn giáo. Đi qua 

sông  Hằng,  biết  đƣợc  dòng  sông  này,  lần  đầu  tiên  nhìn  thấy.  Đức  Phật  nói  ông  thấy 

đƣợc năm ba tuổi_năng lực thấy của ông, đến lúc 13 tuổi có gì biến đổi chăng? 3 tuổi 

và 13 tuổi thân thể có biến hóa, đã lớn. Nhƣng cái thấy lúc 13 tuổi và cái thấy lúc 3 

tuổi có biến hóa chăng, là nói năng lực thấy? Vua Ba Tƣ Nặc nói hình nhƣ không có 

thay đổi. Đức Phật nói 13 tuổi đến 23 tuổi, 23 tuổi đến 43 tuổi, lúc đó vua Ba Tƣ Nặc 

62 tuổi. Ngƣơi xem, thân thể con ngƣời cứ mƣời năm mƣời năm suy yếu, có biến hóa. 

Đức Phật nói có biến hóa là có sanh diệt, sẽ có sanh tử. Còn cái thấy đó, 3 tuổi nhìn 

thấy, 13 tuổi nhìn thấy, đến lúc ông 62 tuổi nhìn thấy, ông đều có thể thấy. Lớn tuổi 

hoa mắt, hoa mắt là do mắt thịt ngƣơi có vấn đề, không phải tánh thấy, tánh thấy không 

có vấn đề. Bây giờ chúng ta đeo mắt kính, không phải khôi phục lại rồi sao? Chúng ta 

không  thể  nói  đôi  mắt  thấy,  mà  là  năng  lực  thấy  của  mình.  Chứng  tỏ  năng  lực  thấy 

không có thay đổi, tai vẫn nghe nhƣ nhau, năng lực nghe không có biến hóa, không có 

biến hóa tức không sanh không diệt. Có biến hóa là có sanh diệt, không có biến hóa là 

không có sanh diệt. Vua Ba Tƣ Nặc nghe hiểu, vô cùng hoan hỷ, biết rằng trong thân 

sanh diệt này có bất sanh bất diệt. Không sanh không diệt là tôi, sanh diệt không phải 

tôi. 

Linh tánh bất sanh bất diệt này, nó ở trong lục đạo lại đi tìm thân thể, đây chính là 

luân hồi lục đạo. Những thân thể tìm đƣợc toàn bộ đều là giả, thân thể đó đều là sanh 

diệt. Cho dù tìm đƣợc trời phi tƣởng phi phi tƣởng, thân trời đó vẫn có sanh diệt, linh 

tánh đúng là không sanh không diệt. Biết đƣợc vấn đề này, mới biết một vài tình hình 

đại khái trong luân hồi lục đạo. 

Chúng ta ở thế gian này, hy vọng mình đời đời kiếp kiếp, sống trong an vui, hạnh 

phúc, đều kiết tƣờng, đều an định. Có thể làm đƣợc chăng? Đƣợc! Phải làm nhƣ thế 

nào? Tùy thuận tánh đức. Tánh đức là gì? Trong nhà Phật nói về Thập thiện chính là 

tánh đức, giới luật và oai nghi chính là tánh đức. Đó là tự nhiên, không phải do ngƣời 

nào sáng tạo, phát minh, kiến lập nên, không phải. Vì sao vậy? Vì nó vốn là nhƣ vậy. 

Trong truyền thống văn hóa xƣa, ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức chính là tánh 

đức. Đó cũng không phải cổ nhân sáng tạo, phát minh, kiến lập, không phải. Một ngƣời 

giác ngộ, họ vốn là nhƣ vậy. Chỉ có ngƣời mê hoặc mới bắt chƣớc, họ mới có tham sân 

si, họ bắt chƣớc, biến chất. Ngƣời thật sự giác ngộ họ chính là nhƣ vậy, cho nên gọi là 

tánh đức. Chúng ta tùy thuận tánh đức tức thật sự có thể đạt đƣợc, kiết tƣờng nhƣ ý, 

hạnh phúc viên mãn, có thể đạt đƣợc. Cho nên ngƣời giác ngộ họ không có ác niệm. 

Ác niệm còn không có, làm gì có lời nói ác và hành vi ác? Cho nên cuộc sống của họ 

gọi là cuộc sống bình thƣờng. 

Bây giờ chúng ta thấy thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc hoàn toàn là cuộc sống 

bình  thƣờng,  không có  gì  không phải  tùy  thuận  tánh  đức.  Chúng  ta  muốn  tùy  thuận 

tánh đức, tùy thuận tánh đức tự nhiên cùng sống với ngƣời tùy thuận tánh đức. Đây là 

trong Dịch Hệ Từ Truyện nói: “vật tụ theo loài, ngƣời phân theo nhóm”, không phải 

thần sắp đặt, cũng không phải Diêm La Vƣơng sắp đặt, càng không liên quan đến Phật 

Bồ  Tát. Rốt  cuộc  là ai sắp đặt?  Là sở thích và  yêu  chuộng  của  mình sắp  đặt. Quý vị 

thích loại nào, tự nhiên nhập vào đoàn thể đó, câu lạc bộ đó. Tùy theo sở thích và mùi 

vị  mà  hợp  nhau, chính  là  ý  này.  Lục  đạo  cũng  không  ngoài đạo  lý  này.  Do  đó  trong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              355/21 

kinh luận, các bậc tổ sƣ thƣờng nói: “nhân quả ngƣời nào, ngƣời đó chịu trách nhiệm”, 

đây là lời nói chân thành, đều là chân tƣớng sự thật. 

Cho nên có túc mạng thông, lục thông ở trƣớc chúng ta học không ít, là bản năng 

của tự tánh chúng ta. Năng lực này của chúng ta và mƣời phƣơng Chƣ Phật Nhƣ Lai, 

cùng với Phật A Di Đà không có gì khác. Chỉ là các ngài viên mãn giác ngộ, sáu loại 

năng lực này khôi phục viên mãn. Bây giờ chúng ta có chƣớng ngại, có vọng tƣởng 

phân biệt chấp trƣớc, tuy có sáu loại năng lực này, nhƣng sáu loại thần thông không thể 

đạt đƣợc đức dụng viên mãn. Khi nào có thể đạt đƣợc? Đức Phật nói rất rõ ràng, chỉ 

cần ta trừ bỏ chƣớng ngại, năng lực sẽ khôi phục, đây chính là một ngƣời bình thƣờng. 

Ở đây chúng ta biết, tiêu chuẩn bình thƣờng chính là thành Phật, thành Phật quý vị mới 

là ngƣời bình thƣờng. Nói nhƣ hiện nay, quý vị là một ngƣời lành mạnh, ngƣời chƣa 

thành Phật đều có bệnh. Trong lục đạo đây là bệnh cực kỳ nghiêm trọng, năng lực hầu 

nhƣ mất gần hết, chỉ còn lại chút ít. Chƣ thiên hơn chúng ta một chút, cũng là bệnh 

nghiêm  trọng.  Đến  tứ  thánh  pháp  giới  mới  có  thể  nói  bệnh  nhẹ  hơn  một  chút,  Phật 

pháp giới trong tứ thánh pháp giới, vẫn mang theo bệnh. Ra khỏi mƣời pháp giới, đến 

nhất chân pháp giới, quý vị là ngƣời bình thƣờng. Ngƣời bình thƣờng ở nhất chân pháp 

giới, ở cõi thật báo trang nghiêm, đây là ngƣời bình thƣờng. 

Bây giờ chúng ta nghĩ xem, chúng ta hy vọng làm ngƣời bình thƣờng, hay là làm 

ngƣời không bình thƣờng? Ngƣời không bình thƣờng rất khổ. Học Phật không có gì 

khác, học Phật chính là chúng ta hy vọng khôi phục làm ngƣời bình thƣờng, không thể 

không biết đạo lý này. Hiểu rõ ràng minh bạch rồi, nếu hỏi vì sao học Phật? Rất đơn 

giản,  tôi  hy  vọng  khôi  phục  sự  lành  mạnh,  tôi  không  hy  vọng  mang  theo  bệnh  khổ. 

Mƣời pháp giới và lục đạo là bệnh nặng, tứ thánh pháp giới là bệnh nhẹ, đều không 

phải ngƣời mạnh khỏe thật sự. Ngƣời mạnh khỏe năng lực đƣợc khôi phục. 

Bên dƣới nói ngƣời ở thế giới Cực Lạc. “Nhị thừa biết đƣợc tám vạn kiếp trong 

đời  quá  khứ  lâu  xa”.  Đây  là  ai?  Là  A  la  hán,  Bích  Chi  Phật,  đây  là  nhị  thừa.  Biết 

chuyện trong tám vạn kiếp là Bích Chi Phật, A la hán không làm đƣợc. “Điều Bồ Tát 

biết không có giới hạn”. Bồ Tát này là pháp thân Bồ Tát, vƣợt ra mƣời pháp giới, Bồ 

Tát của cõi thật báo trang nghiêm, túc mạng thông của họ không có giới hạn. Quả thật 

là việc từ vô lƣợng kiếp trƣớc, họ đều biết. Biết về mình, cũng biết về ngƣời khác. 

“Trong nguyện văn này nói, vô lƣợng kiếp là túc mạng, cho nên cái biết này là 

thần  thông  của  Bồ  Tát  đại  thừa”.  Câu  này  là  nói  rõ  Bồ  Tát  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  túc 

mạng thông của họ là biết vô lƣợng kiếp. Nói cách khác, đây là thần thông của pháp 

thân Bồ Tát, không phải mƣời pháp giới, mƣời pháp giới không có năng lực này. 

Bên  dƣới  nói:  “Nguyện  này  bao  hàm  hai  ý.  Thứ  nhất  nhƣ  đại  sƣ  Trừng  Hiến 

ngƣời Nhật nói, vì không biết túc mạng, cho nên thiện không tiến, ác không sợ”. Lục 

đạo phàm phu không phải nhƣ vậy sao? Thập thiện, giới luật, oai nghi là việc tốt. Biết 

là tốt, nhƣng không chịu làm, không thể tinh tấn. Tham sân si mạn, thập ác nghiệp, biết 

đây là bất thiện, nhƣng ngày ngày làm, không sợ hãi. Đây là gì? Không có túc mạng 

thông. Nếu họ thật sự có túc mạng thông, họ không dám tạo ác nghiệp. Vì sao vậy? Vì 

thiện có quả báo của ba đƣờng lành, tạo ác có quả báo của ba đƣờng ác. Khổ và vui 

khác biệt rất xa, nên không dám không siêng năng học tập. 

“Vạn thiện giải đãi, tạo nhiều điều ác, chỉ vì không biết túc nghiệp”. Câu này rất 

cảm thán. Là ai? Chúng sanh trong lục đạo. Chƣ Phật Bồ Tát thấy rất rõ ràng, họ biết 

rõ túc mạng của mình, cũng biết túc mạng của ngƣời khác. Cổ nhân có câu nói rất hay, 

nói  với hàng phàm  phu:  “dục  tri  tiền  thế nhân”, nếu  muốn  biết  nhân  ta tạo  trong đời 

quá khứ là gì. “Kim sanh thị giả thọ”, trong đời này chúng ta gặp phải là do nhân tạo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              356/21 

trong quá khứ, quả báo! Nghiệp tạo từ đời trƣớc, đời này chịu quả báo. “Dục tri lai thế 

quả”,  đời  sau  chúng  ta  nhƣ  thế  nào?  “Kim  sanh  tác  giả  thọ”,  đời  này  tôi  đã  tạo  ra 

những gì, những hành vì tạo tác của mình trong đời này, là quả báo phải nhận trong đời 

sau.  Những  khổ  vui  ta  chịu  trong  đời  này,  là  nghiệp  báo  tạo  trong  đời  quá  khứ.  Nếu 

thực sự hiểu mấy câu nói này, đã thông suốt, sẽ tâm bình khí hòa. Gặp phải khốn khó, 

gian nan nhƣ thế nào cũng không oán trời trách đất, mà tự kiểm điểm lại mình, tự sửa 

đổi sai lầm. Có tác dụng chăng? Có tác dụng, có thể giảm nhẹ nghiệp bất thiện tạo ra 

trong đời quá khứ, có thể làm dịu những gì hiện tại đang chịu, đây chính là cải tạo vận 

mệnh! Thay đổi vận mệnh phải dựa vào chính mình, ngƣời khác không giúp đƣợc gì. 

Nếu dựa vào ngƣời khác giúp ta thay đổi vận mệnh, đó là mê tín, đó là gạt ngƣời. Phật 

Bồ Tát tuyệt đối không gạt ngƣời. 

Quý vị đọc Liễu Phàm Tứ Huấn, quý vị thấy thiền sƣ Vân Cốc khai thị cho Viên 

Liễu  Phàm.  Liễu  Phàm  tiên  sinh  nghe  hiểu,  tiếp  thu,  trở  về  y  giáo  phụng  hành,  quả 

nhiên thay đổi đƣợc vận mệnh, đến thọ mạng cũng kéo dài. Viên Liễu Phàm thọ mạng 

vốn chỉ sống đến 53 tuổi, sau khi ông thấu triệt đạo lý, suốt đời nỗ lực tu thiện tích đức, 

đến 74 tuổi mới ra đi, tuổi thọ kéo dài 21 năm. Đây là gì? Biết đƣợc lợi ích của vận 

mệnh, con ngƣời không thể không biết. 

Bây  giờ  chúng  ta  thấy  ngƣời  thế  gian  dám  tạo  tội,  vì  họ  không  tin  nhân  quả, 

không tin Phật pháp, cũng không tin vào các bậc thánh hiền. Trong lòng chỉ biết đến 

danh văn lợi dƣỡng trƣớc mắt, theo đuổi mãi không thôi, sống một cách rất gian khổ, 

khi họ chƣa mãn nguyện dục vọng của mình. Sau khi chết, đọa vào trong đƣờng ác, hối 

hận cũng không kịp. 

Bên dƣới nói, “A la hán nhớ cái khổ trong địa ngục này, chảy máu và mồ hôi”. 

Đây là trong kinh nói, có một vị A la hán, A la hán đƣợc túc mệnh thông, nhìn thấy đời 

quá khứ mình đọa vào địa ngục, chịu sự đau khổ thảm thiết. Khi nhớ đến cảm thấy sợ 

hãi vô cùng, chảy máu và mồ hôi. Nghĩ đến quả báo đó, đƣơng nhiên ngài biết đó là 

nghiệp nhân gì. Từ trên quả báo chúng ta có thể thấy đƣợc nhân, từ nhân chúng ta có 

thể thấy đƣợc quả báo trong tƣơng lai. Thà nhẫn chịu khổ báo trƣớc mắt, chúng ta cũng 

không lấy tài vật không phải của mình, vì sao vậy? Vì khổ báo đời vị lai quá nặng nề, 

hà tất phải nhƣ thế! 

“Phƣớc Tăng”, đây là tên ngƣời, tên của ngƣời xƣa, “thấy xƣơng cốt đời trƣớc đột 

nhiên khai ngộ”. Vấn đề này có nhân duyên đặc biệt thù thắng, biết đƣợc điều gì? Đời 

trƣớc là ngƣời, sau khi chết xƣơng cốt chôn vùi ở đó, đột nhiên nhìn thấy, đây là đời 

trƣớc. Khai ngộ này là thật sự hiểu rõ giáo huấn của chƣ vị thánh hiền, khai thị của 

Phật Bồ Tát là thật không phải giả, đây là tiểu ngộ. Hoàn toàn có thể tiếp thu, nguyện y 

giáo phụng hành. 

Bây  giờ  chúng  ta  đã  hiểu,  mỗi  ngày  chúng  ta  không  rời  kinh  sách, huân  tập  lời 

dạy của Phật Bồ Tát. Chúng ta biết có thế giới tây phƣơng Cực Lạc, thế giới Cực Lạc 

vô cùng thù thắng trang nghiêm. Chúng ta biết mình có nhân duyên đƣợc sanh Tịnh độ, 

nhân duyên này là xem chúng ta đời này có nắm bắt đƣợc nó không, đừng để nó trôi 

qua vô ích. Điều này trong đời này của chúng ta, gọi là việc lớn hàng đầu. 

Bên dƣới nói: “Lại có ngƣời, không biết đời trƣớc là mẹ mình”. Đây là đời trƣớc, 

mẫu thân trong đời quá khứ, bây giờ gặp đƣợc, “cƣới về làm vợ”. Ngƣời vợ này kiếp 

trƣớc là mẹ mình, họ không biết. “Không biết đời trƣớc là oan gia”, ở trên chắc là chữ 

đời, đời trƣớc. Tiên sinh chắc là chữ thế, tiên thế, không biết là oan gia của đời trƣớc. 

“Nuôi nhƣ con”, đứa con đời này sinh ra, họ không biết đó là oan gia đời trƣớc của 

mình. Đây chính là không phải oan gia không vào cửa. Trong kinh Đức Phật nói với 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              357/21 

chúng ta rất rõ ràng, mối liên quan của ngƣời trong gia đình không ngoài báo ân báo 

oán, đòi nợ trả nợ. Báo oán là oan gia, đến đòi nợ cũng là oan gia, đây đều là không 

biết  túc  mạng.  “Không  biết  đời  trƣớc  là  cha  mình, tƣởng  là  món  ăn  ngon”, phụ  thân 

mình của đời trƣớc đọa vào đƣờng súc sanh, biến thành heo thành dê. Không biết đời 

trƣớc là  phụ  thân  mình, đời  này  giết nó lấy  thịt  ăn,  cho rằng là  món  ăn ngon.  “Đều 

không  biết  chuyện  quá  khứ,  chỉ  nghĩ  đến  cái  vui  trong  đời  này”.  Không  biết  chuyện 

của  túc  mạng  trong  đời  quá  khứ,  tham  đắm  hƣởng  thụ  trƣớc  mắt.  “Đột  nhiên  nghe 

đƣợc  nhân  duyên  này,  đều  sanh  tâm  chán  ghét‟.  Đột  nhiên  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch 

nghiệp duyên đời đời kiếp kiếp trong quá khứ, cho nên có thể sanh khởi ý niệm chán 

ghét luân hồi lục đạo, không muốn tiếp tục trôi lăn trong luân hồi lục đạo, luân hồi lục 

đạo quá tàn khốc. 

Bên dƣới nói: “Cho nên ngƣời ở thế giới Cực đầy đủ túc mạng tri thông, biết hành 

nghiệp trong đời quá khứ của chúng sanh, vì thế lực mê hoặc, lấy đó làm phƣơng tiện 

hóa độ chúng sanh”. Túc mạng tri thông là đối với Bồ Tát mà nói, họ có thể quán cơ 

duyên khi giáo hóa chúng sanh. Vừa nhìn là thấy đƣợc hành nghiệp đã tạo trong đời 

đời kiếp kiếp quá khứ của mình, họ đều biết hết. Họ giảng kinh dạy học, thuyết pháp 

cho  chúng  ta,  nghe  xong  ta  cảm  động  sâu  sắc,  nguyên  nhân  là  gì?  Vì  trong  A  lại  da 

thức có những chủng tử tập khí này. Bồ Tát không nói ta không biết đƣợc, Bồ Tát vừa 

nói, đột nhiên cảm thấy hình nhƣ có điều này, dễ quay đầu, dễ giác ngộ. Vì sao Phật 

Bồ Tát dạy chúng sanh dễ nhƣ vậy? Vì Phật Bồ Tát đầy đủ lục thông, biết quá khứ hiện 

tại vị lai của chúng sanh, các ngài dễ dạy. Cho nên các ngài làm phƣơng tiện giáo hóa 

chúng sanh. 

“Thứ hai Tịnh Chiếu nói, nếu biết túc mạng, tức không tự cao, nhớ lại quá khứ 

không có các công đức, nhƣng nhờ nƣơng vào thệ nguyện của Phật mà đƣợc sanh vào 

cõi nƣớc này”. Lời của pháp sƣ Tịnh Chiếu rất có đạo lý, ta sanh đến thế giới cực Lạc ý 

niệm cống cao ngã mạn không còn, vì sao vậy? Vì biết đƣợc đời đời kiếp kiếp quá khứ 

của mình, đời đời kiếp kiếp nhƣ thế nào? Đời đời kiếp kiếp không có công đức chân 

thật, nếu có công đức chân thật thì đã thành Phật từ lâu rồi. 

Đời này chúng ta sanh đến thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực lạc liền thành A 

Duy Việt Trí Bồ Tát, đúng là không thể nghĩ bàn! Quý vị thử nghĩ xem, con ngƣời có 

thể không cống cao ngã mạn ƣ? Nhƣng vì biết đƣợc đời đời kiếp kiếp trong quá khứ, 

không có công đức này, tâm ngạo mạn không sanh khởi đƣợc. Hoàn toàn nhờ vào oai 

thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đời này ta mới đƣợc thoát ly lục đạo, thoát 

ly mƣời pháp giới, sanh đến thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà. Bởi vậy thái độ của 

chúng ta, bất luận là tự mình tu học hay giáo hóa chúng sanh, chỉ cần đến thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc, là có năng lực này. Chúng sanh trong mƣời pháp giới có cảm, quý vị 

giống nhƣ pháp thân Bồ Tát, có thể ứng. Đáng dùng thân gì để hóa độ chúng sanh, quý 

vị có thể hiện thân đó. Lúc này hiện thân là tâm bình khí hòa, chẳng những không có 

ngạo, mà  tập  khí  ngạo  mạn  đều  không  hiện  tiền. Dây  là  gì?  Đây  là  sức  oai thần bổn 

nguyện của Phật A Di Đà, nếu không khi tập khí khởi hiện hành ta lại đọa lạc. Phàm 

sanh đến thế giới Cực Lạc đều là viên chứng tam bất thoái, là vị bất thoái, hành bất 

thoái, niệm  bất  thoái,  không khác gì với  pháp  thân  Bồ  Tát. Sự lợi ích  thù  thắng  này, 

ngoài thế giới Cực Lạc ra đều không tìm thấy. Quý vị phải biết tập khí ngạo mạn tật đố 

sâu dày biết bao, nhổ không tận, rửa không sạch. Cho nên phàm phu thành Phật, phải 

tu hành từ vô lƣợng kiếp. Chỉ có con đƣờng này nhanh chóng, ổn định, thành tựu trong 

một đời. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              358/21 

“Sƣ Trừng Hiến lại nói, ngƣời vãng sanh đến nƣớc này, trƣớc tiên là biết đƣợc túc 

mạng, ngƣỡng mộ ân đức của Phật sâu sắc”. Thần thông biết đƣợc túc mạng này là nhờ 

Phật lực gia trì, cho nên rất cảm ân đức của Phật A Di Đà. “Ngƣời ở thế giới Cực Lạc, 

vì có thần thông biết đƣợc túc mạng, mà càng ngƣỡng vọng ân đức của Phật”. Ân đức 

của thầy, sự gia trì của thầy. Đoạn này là nói về túc mạng thông, là tự tánh vốn đầy đủ 

nhƣng chúng ta mê thất nó, khôi phục nhất định có lợi ích. 

Chúng ta xem tiếp ở dƣới: “Động thị triệt thính”, đây là thiên nhãn và thiên nhĩ. 

“Tri thập phƣơng khứ lai hiện tại chi sự”. Khứ là quá khứ, lai là vị lai, hiện là hiện tại, 

biết đƣợc chuyện của quá khứ hiện tại và vị lai. Vì sao vậy? Vì quý vị đã nhìn thấy, 

nghe thấy. Chúng ta ở thế gian này, trong số ngƣời học Phật có, có thiên nhãn, năng 

lực  không  lớn lắm.  Họ  có thể  thấy  đƣợc  thứ  mà  ngƣời khác không thấy, có  khi  nhìn 

thấy Phật Bồ Tát, có khi nhìn thấy quỷ thần, có khi nhìn thấy hiện tƣợng khác lạ. Họ 

thấy đƣợc, nhƣng không nghe đƣợc. 

Còn  có  một  loại  năng  lực,  họ  có  thể  nghe  nhƣng  không  thấy  đƣợc.  Nghe  đƣợc 

không  thấy  đƣợc  là  thiên  nhĩ,  thấy  đƣợc  không  nghe  đƣợc  là  thiên  nhãn.  Cũng  có 

ngƣời vừa thấy vừa nghe đƣợc, nhƣng ít, không nhiều, có khi đem đến cho chúng ta 

một vài tin tức. Trong thời loạn, tình hình này rất nhiều, trong nƣớc hay ở nƣớc ngoài 

chúng tôi đều đã từng gặp. Họ cho chúng ta biết một vài tin tức lành dữ họa phƣớc, 

những tin tức này đáng tin chăng? Ngƣời học Phật chúng ta không đƣợc mê tín, nhất 

định phải dùng trí tuệ phán đoán. Phải y theo lý luận và phƣơng pháp trong kinh luận 

nói để ứng đối, vì sao vậy? Vì tiểu thần thông này quỷ thần có, quỷ thần nhập vào thân 

ngƣời,  ngƣời  này  cũng  biến  thành  có  tiểu  thần  thông,  quỷ  thần  đi  rồi  họ  không  còn 

năng lực này nữa. Không phải năng lực của họ, là quỷ thần nhập vào. Phật Bồ Tát có 

nhập chăng? Đƣơng nhiên có khả năng, nhƣng rất hiếm. Phàm là nhập vào thân ngƣời, 

nhập vào để truyền đạt tin tức, đều phải rất tỉ mỉ, rất cẩn thận, đừng để họ lừa gạt. Cho 

nên những chuyện về lành dữ họa phƣớc, dự báo cũng đƣợc, những ngƣời đồng bóng 

truyền đạt tin tức cũng đƣợc, trong lòng chúng ta phải có chủ đích, đó chính là đoan 

chánh tâm niệm, vì sao vậy? Trong kinh Phật nói rất rõ ràng: “tất cả pháp từ tâm tƣởng 

sanh”. Ý niệm đoan chánh có thể gặp dữ hóa lành, có thể hóa giải thiên tai, điều này rất 

quan trọng. Họ truyền ra tin tức, yêu cầu chúng ta phải nhƣ thế nào, nếu làm mà hợp lý 

thì có thể làm. Ví dụ dạy chúng ta niệm Phật, chúng ta có thể làm theo, niệm Phật là 

điều nên làm, anh không nói tôi cũng niệm. Còn dạy cho tôi những điều không hợp lý, 

chúng ta có thể không tiếp thu. Dạy chúng ta phải đoạn ác tu thiện, điều này chính xác. 

Phải cải tà quy chánh, điều này đúng, đây đều là việc chúng ta nên làm. Trái với những 

lời dạy trong kinh điển, chúng ta đều không tiếp nhận, nhƣ vậy là đúng. 

Đức Phật dạy chúng ta, bất luận ta tu pháp môn nào, Tịnh độ tông cũng không 

ngoại lệ, phƣơng pháp tu hành của Tịnh độ tông cũng rất nhiều. Đức Phật cho chúng ta 

một chỉ tiêu chung. Là gì? Là thanh tịnh, bình đẳng, giác ngộ. Chúng ta không cầu gì 

khác, không phải cầu trốn tránh hiện thực. Ở đây có thiên tai, ở đâu không có tôi đi đến 

đó, nhƣ vậy là sai lầm. Phƣơng pháp tu hành của chúng ta, chúng ta cầu điều gì? Cầu 

tâm thanh tịnh, nhƣ vậy là đúng. Tâm thanh tịnh hiện tiền, thế giới Cực Lạc liền hiện 

tiền, cõi phàm thánh đồng cƣ. Tâm bình đẳng hiện tiền, cõi phƣơng tiện hữu dƣ của thế 

giới  Cực  Lạc  hiện  tiền.  Đại  triệt  đại  ngộ  chính  là  chánh  giác  hiện  tiền,  cõi  thật  báo 

trang nghiêm của thế giới Cực Lạc hiện tiền, đây thật sự gọi là tu Tịnh độ. Quý vị xem 

“tâm tịnh tức cõi Phật tịnh”. Tuy chúng ta rất tinh tấn nỗ lực học tập, tu hành, chúng ta 

vẫn cảm ân Phật A Di Đà, cảm ân bổn nguyện của ngài gia trì chúng ta, để chúng ta 

thành tựu, không hề sanh khởi một chút ý niệm ngã mạn nào, nhƣ vậy là đúng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              359/21 

Thiên  nhĩ  và  thiên  nhãn  của  ngƣời  ở  thế  giới  Cực  Lạc  rất  đáng  nể,  “biết  mƣời 

phƣơng quá khứ, hiện tại và vị lai”, nghĩa là ba đời, họ có thể biết việc trong ba đời 

mƣời phƣơng, họ nhìn thấy, nghe thấy. Động, động tức là sâu, là thông, chính là ý này. 

Triệt, triệt tức là thông, là minh. Mƣời phƣơng là chỉ không gian. Khứ lai hiện tại tức 

quá khứ vị lai và hiện tại, chỉ thời gian. Khứ là nhờ vào nguyện túc mạng thông, biêt 

biết việc thiện ác của túc mạng trong vô lƣợng kiếp quá khứ, đều có thể nghe và thấy 

thấu triệt rõ ràng. Những việc và hành động tạo ra trong đời đời kiếp kiếp quá khứ, Bồ 

Tát đều thấy hết, nghe hết. 

Con ngƣời, ngƣời học Phật, tâm địa phải chánh đại quang minh, phàm những việc 

sai  trái  đều  không  đƣợc  làm,  việc  sợ  ngƣời  nghe  đƣợc  đều  không  đƣợc  làm,  quang 

minh  lỗi  lạc,  đây  là  ngƣời  bình  thƣờng.  Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  sợ 

ngƣời khác biết, lén lén lút lút. Từ hình dung này nghĩa là ai làm? Là quỷ làm, không 

phải ngƣời làm. Nhƣ vậy mới biết, phàm những việc cảm thấy xấu hổ, việc sợ ngƣời 

khác biết, đều là đọa vào ba đƣờng ác, phải hiểu rõ điều này! 

Tôi khởi ý  niệm  này,  làm  hành vi  này, đó  chính là  tạo nghiệp của ba  đƣờng  ác, 

tƣơng tai đi về đâu? Đi vào ba đƣờng ác. Ta không muốn bị đọa vào ba đƣờng ác, ta 

khởi tâm động niệm ngôn ngữ tạo tác sẽ không sợ, không cần đề phòng bất kỳ ai. Mọi 

ngƣời đều có thể thấy, ngƣời ngƣời đều có thể nghe, hoan nghênh mọi ngƣời đến tham 

quan, đến nghe, đây là việc con ngƣời làm, việc mà Phật Bồ Tát làm. 

Bên dƣới nói: “biết việc vị lai và hiện tại trong mƣời phƣơng, tức là nguyện thứ 

bảy  thiên  nhãn thông  và nguyện thứ tám  thiên nhĩ  thông”. Bên  dƣới giải thích tƣờng 

tận  rõ  ràng  hai  nguyện  này,  nguyện  thiên  nhĩ  thông  và  nguyện  thiên  nhãn  thông. 

“Thiên nhãn thông lại gọi là thiên nhãn trí thông”. Do đây có thể biết, thật ra nền tảng 

của lục thông đều là trí tuệ, cũng chính là nói trí tuệ khởi tác dụng. Công cụ khởi tác 

dụng không giống nhau, nên nó khởi tác dụng không tƣơng đồng, thật ra toàn là trí tuệ. 

Nhƣ  bây  giờ  chúng ta  dùng  điện,  quý vị xem  điện  là  vật  giống  nhau.  Nhƣng  ở 

ngọn đèn chiếu ánh sáng, lò sấy điện lại phát nhiệt, ti vi nó lại hiện hình ảnh. Đều là 

một loại điện, máy móc khác nhau thì tác dụng của nó sẽ không giống nhau, chính là 

tình  trạng  này.  Năm  căn  nhãn  nhĩ  tỷ  thiệt  thân  của  chúng  ta  không  giống  nhau,  bao 

gồm ý căn tức là lục căn, không tƣơng đồng, toàn là trí tuệ vốn đầy đủ trong tự tánh. Ở 

trong sáu căn này phóng quang chấn động đại địa, ở mắt gọi là thấy, tai gọi là nghe, ở 

mũi gọi là ngửi, ở lƣỡi gọi là nếm, ở thân gọi là xúc, ở ý gọi là tri, chính là nhƣ vậy. Là 

tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ bát nhã, nên nó đều gọi là trí thông. 

“Lại gọi là sanh tử trí thông”, thiên nhãn lại gọi là sanh tử trí thông, sanh tử đều 

nhìn thấy. Quá khứ, hiện tại và vị lai,đặc biệt là nói đến vị lai, vị lai cũng nhìn thấy. 

Đúng là kỳ lạ, vị lai còn chƣa đến, làm sao họ thấy đƣợc? Chúng ta làm sao để lý giải? 

Họ thấy nhân trong hiện tại, nhân đó sẽ có hiện tƣợng liền thấy đƣợc quả của vị lai, là 

hôm nay nhìn thấy. Ngày mai ý niệm thay đổi, ngày mai quả của vị lai lại thay đổi, cho 

nên nó không nhất định. Hiểu đƣợc đạo lý này, chúng ta thấy dự ngôn của cổ nhân, dự 

ngôn của Gassonet ngƣời Pháp, đã mấy trăm năm, 600 năm trƣớc. 600 năm trƣớc ông 

ta thấy đƣợc sự việc trên địa cầu hiện nay, ông thấy những thiên tai này. Có khi điều 

ông ta thấy không đúng, đó là gì? Những gì ông ta thấy là vào 600 năm trƣớc, nhƣng 

chúng ta hiện nay tất cả pháp đều từ tâm tƣởng sanh. Bây giờ tâm ngƣời, ý niệm đang 

biến hóa, khi biến hóa tƣớng bên ngoài liền biến hóa, tƣớng do tâm sanh! Ông ta nhìn 

thấy  rõ  ràng  là  thiên  tai, nhƣng ngƣời  bây  giờ  nghe  đến  thiên  tai  đều  hồi  tâm  hƣớng 

thiện, mọi ngƣời đều niệm Phật, mọi ngƣời đều cầu nguyện, thiên tai không còn nữa. 

Không phải ông ta thấy không chuẩn, quả thật ông thấy rất chuẩn xác, mà là do ngƣời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              360/21 

bây  giờ  họ  đoan  chánh  tâm  niệm,  nên  thiên  tai  không  còn,  chính  là  nhƣ  vậy.  Vũ  trụ 

giống  nhƣ  ống  vạn  hoa, thiên  biến vạn  hóa. Lúc  đó  họ  thấy  là  thật  không  hề  giả, rất 

chính xác, nhƣng ngày nay phải chăng giống nhƣ những gì họ nói? Trong đó có biến 

hóa, họ không nắm bắt đƣợc sự biến hóa này, giống nhƣ bói toán vậy. 

Chúng ta đƣa ra một trƣờng hợp, chƣ vị học Phật rất nhiều ngƣời đều đã đọc Liễu 

Phàm Tứ Huấn. Khổng tiên sinh xem tƣớng cho Liễu Phàm tiên sinh rất đúng, nhƣng 

khi thiền sƣ Vân Cốc dạy cho ông tu tập thì không đúng nữa. Quý vị có thể nói ông ta 

xem sai chăng? Không sai, vì sao 20 năm trƣớc của ông ta đều đúng, hoàn toàn không 

có chút sai lầm nào. Nhƣng việc 20 năm sau không đúng nữa, khác biệt quá lớn, đó là 

gì? Vì ý niệm thay đổi. Ý niệm thay đổi, ngƣời có túc mạng thông có biết chăng? Biết, 

bây giờ họ đoán mệnh cho quý vị lại là một phƣơng pháp suy diễn cụ thể, không phải 

cách nói trƣớc đó. Cho nên mệnh nhƣ thế nào? Mệnh phải ngày ngày xem mới đúng, 

cách hai ngày nó sẽ không đúng. Giữa vũ trụ sanh ra biến hóa, nghĩa là quá khứ, hiện 

tại và vị lai, cũng là đạo lý này. Nó rất linh hoạt, biến hóa rất lớn, nó không phải hoàn 

toàn không thay đổi. Chúng ta hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật này, vấn đề liền đƣợc giải 

quyết. Nắm bắt một nguyên tắc quan trọng nhất, là đoan chánh tâm niệm, điều này vô 

cùng quan trọng. Khởi tâm động niệm lợi ích tất cả chúng sanh, nghĩ đến lợi ích cho rất 

cả chúng sanh, đừng nghĩ cho riêng mình. Nghĩ cho cá nhân là thêm độc tố vào trong 

đó, dù việc tốt đến mấy cũng thành xấu, thêm một chút ý niệm cho bản thân vào trong 

đó đều hƣ hỏng, tuyệt đối không đƣợc thêm vào! Đây mới gọi là tùy thuận tánh đức 

trong tánh đức không có cái tôi. Trong Kinh Kim Cang nói rất rõ ràng: “vô ngã tƣớng, 

vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”. Chẳng những không có tƣớng, 

mà ý niệm cũng không có. Cho nên nửa bộ sau Kinh Kim Cang nói: “vô ngã kiến, vô 

nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”. Đó là gì? Là tánh đức viên mãn. Điều 

này nói thì dễ, làm mới thật là khó, khó ở đâu? Tâm danh lợi quá nặng, đặc biệt là tập 

khí rất khó trừ. Trong vô thức họ đã khởi tâm động niệm, không phải tà thì cũng lệch 

lạc, rất khó duy trì đƣợc trung đạo, đây là điều khó khăn nhất. Ai có thể giữ đƣợc trung 

đạo? Tiêu chuẩn của đại thừa là không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, 

không  chấp  trƣớc,  giữ  đƣợc  điều  này.  Còn  khởi  tâm  động  niệm,  là  không  giữ  đƣợc! 

Khởi tâm động niệm là vô thỉ vô minh đang nhiễu loạn, đang khởi tác dụng. 

Ngày nay ngƣời học Phật chúng ta, không cách nào kháng cự đƣợc tập khí phiền 

não này. Chỉ có một phƣơng pháp là phải tinh tấn tu hành, điều này không thể làm giả. 

Phải quyết  một lòng nƣơng vào Phật A Di Đà, 24 tiếng đồng hồ chỉ chuyên tâm vào 

một  câu  sáu  chữ  hồng  danh  này,  rất  lợi  ích.  Thật  sự  có  thể  giữ  đƣợc  chính  mình,  là 

trung đạo đệ nhất nghĩa đế, không có gì thiên lệch tà ngụy. Điều này phải cảm kích oai 

thần  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì,  nhƣng  phải  do  mình  siêng  năng  tinh  tấn, 

tuyệt đối không đƣợc thay đổi. Thay đổi liền lêch lạc, không lệch lạc cũng là tà ngụy. 

Bên dƣới nói: “Thiên nhãn”. Thiên nhãn là gì? Là “thiên thú chi nhãn”, thú tức là 

cõi trời. “Con mắt của cõi trời, có thể thấy tất cả các sắc to nhỏ xa gần, và tƣớng sanh 

tử vị lai của chúng sanh”. Thiên nhân có thể thấy, thiên rất phức tạp, trong kinh điển 

Đức  Phật  nói  có  28  tầng  trời,  càng  lên  cao  năng  lực  càng  lớn.  Thấp  nhất  là  trời  tứ 

vƣơng, đi lên trên là trời đao lợi, trời dạ ma, trời đâu suất, trời hóa lạc, trời tha hóa tự 

tại, đây đều gọi là trời dục giới, vì sao vậy? Vì chƣa đoạn tận ngũ dục tài sắc danh thực 

thùy, chỉ là càng lên cao càng nhẹ bớt. Lên trên nữa chính là trời sắc giới, ở đây hoàn 

toàn  khống  chế  đƣợc  dục  vọng.  Tuy  chƣa  đoạn  tận,  nhƣng  nó  không  khởi  tác  dụng. 

Thiền định của họ khởi tác dụng, cho nên đƣợc sơ thiền, đây là trời sắc giới. Sở dĩ gọi 

là sắc giới, chính là hoàn toàn chế ngự đƣợc dục vọng, không khởi tác dụng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              361/21 

Từ  đây  chúng  ta  có  thể  lãnh  hội  đƣợc,  chế  phục  phiền  não  cần  có  định  công, 

không có định công không chế phục đƣợc phiền não. Nhƣng điều kiện vãng sanh thế 

giới Cực Lạc, chính là chế phục phiền não, không khống chế đƣợc phiền não không thể 

vãng  sanh,  phải  biết  điều  này.  Nếu  công  phu  niệm  Phật  của  chúng  ta  bằng  với  sức 

mạnh của sơ thiền, sơ thiền có thể phục phiền não, công phu niệm Phật của chúng ta 

cũng có thể phục phiền não, đây gọi là công phu thành phiến, chắc chắn vãng sanh. 

Không những chắc chắn, mà còn có thể tự tại vãng sanh, muốn lúc nào vãng sanh thì 

lúc đó vãng sanh, muốn ở lại xem thế gian này thêm vài năm cũng không sao. Nắm 

chắc chuyện vãng sanh là dựa vào đây, đây gọi là niệm Phật tam muội, công phu thành 

phiến. Họ không phải dùng phƣơng pháp của thiền định, mà dùng phƣơng pháp niệm 

Phật. Nhƣng sức mạnh này, sức mạnh phục phiền não của họ bằng với sơ thiền, không 

thể không biết điều này. 

Đừng tƣởng  rằng  chúng ta niệm  Phật  một  ngày  đƣợc  mƣời  vạn danh hiệu,  nhƣ 

vậy là quá tốt, chƣa chắc. Cổ nhân nói rất hay, mƣời vạn danh hiệu Phật có lợi ích gì? 

Miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán  loạn,  niệm  rách  cổ  họng  cũng  vô  ích.  Các  bậc  tổ  sƣ  cao 

tăng nói nhƣ thế, là lời nói thật. Một ngày từ sáng đến tối niệm mƣời vạn danh hiệu 

Phật, nhƣng vẫn còn vọng niệm, vẫn còn vọng tƣởng, nhƣ vậy cũng vô ích. 

Thiên nhân có thiên nhãn, có thể nhìn thấy rất rõ ràng, sau khi ta chết đƣợc vãng 

sanh, bản thân ta không biết nhƣng họ thấy hết. Thiên nhân rất cung kính đối với quý 

vị, vì sao vậy? Vì tuy quý vị chƣa vãng sanh, nhƣng họ biết quý vị nhất định vãng sanh, 

thấy tƣơng lai quý vị nhất định vãng sanh, quý vị là Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, sao họ 

không tôn trọng đƣợc! 

Bên dƣới trích dẫn Đại Trí Độ Luận, quyển thứ năm của Đại Trí Độ Luận, Đại Trí 

Độ  Luận  có  100  quyển.  “Thứ  năm,  thiên  nhãn  thấy  đƣợc  tự  địa  và  hạ  địa”.  Trong 

ngoặc đơn nói: “ví nhƣ thiên nhân, tức cõi trời là tự địa, năm đƣờng Tu la, ngƣời, súc 

sanh, quỷ, địa ngục là hạ địa”, ở dƣới họ, họ đều nhìn thấy. Tức trong thế giới bên dƣới 

họ có “các vật trong lục đạo chúng sanh, có gần có xa, các sắc có thô có tế, không có gì 

không thấy đƣợc”, họ thấy hết tất cả, đây là nói đến thiên nhân. 

“Ngƣời có thiên nhãn thông, Hội Sớ nói, có thể thấy chúng sanh trong lục đạo, 

chết ở đây sanh vào chỗ kia, các tƣớng khổ vui. Và thấy tất cả chƣớng ngoại bên trong 

bên ngoài, vô số hình sắc của thế xuất thế gian, không có chƣớng ngại”. Chƣớng ngại 

này bên dƣới sẽ nói, có nói đến. Ví dụ trong gian phòng này của chúng ta, trong phòng 

là  chƣớng  ngại  bên  trong,  bên  ngoài  phòng  gọi  là  chƣớng  ngại  bên  ngoài,  trong  và 

ngoài  họ  đều  nhìn  thấy,  có  thể  nhìn  xuyên  suốt  chƣớng  ngại  này.  Có  thể  thấy  hiện 

tƣợng chúng sanh luân hồi trong lục đạo, thấy rất rõ ràng, chết ở đây họ liền đầu thai 

đến chỗ kia, lại đi tìm một thân thể khác. Các tƣớng khổ vui, khổ vui là nói về quả báo, 

từ quả chúng ta nghĩ đến nhân. Họ tạo nghiệp bất thiện nên thọ khổ báo, họ tạo nghiệp 

thiện sẽ hƣởng quả báo vui. Thực tế mà nói, các tƣớng khổ vui trong lục đạo đều có. 

Trong địa ngục có vui chăng? Có. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói rằng, Đề Bà Đạt Đa 

đọa vào ngục A tỳ, những thứ ông hƣởng thụ trong ngục A tỳ không có gì khác với 

Trời đao lợi. Ông đích thực là ở địa ngục, nhƣng ở trong địa ngục không có khổ, chỉ 

hƣởng niềm vui. Đó là nguyên nhân gì? Ông tạo tội là phải đọa vào trong ngục A tỳ, 

nhƣng ông đã làm việc tốt, việc tốt gì? Giúp Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thành Phật, 

đây  là  việc  tốt.  Cho  nên  ông  ở  trong  địa  ngục  không  có  chịu  khổ,  hƣởng  niềm  vui, 

nhƣng vẫn có khổ. 

Nhƣ Vua Diêm La vậy, Vua Diêm La ở địa ngục, mỗi ngày một lần phải nuốt hòn 

sắt nóng, đó là khổ. Giống nhƣ thân thể ông có bệnh, mỗi ngày phải nuốt viên thuốc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              362/21 

đắng đó. Ông không thể không nuốt viên thuốc đắng đó, một ngày ăn một lần, đó là cái 

khổ của ông ta. Chúng ta quan sát tƣ duy tƣờng tận điều này, rất hợp lý. Ví dụ ngƣời 

này bất hiếu cha mẹ, không có tâm cung kính đối với cha mẹ, đây là tội gì? Tội của địa 

ngục A tỳ. Nhƣng trong xã hội họ làm rất nhiều việc tốt, giúp rất nhiều ngƣời khó khăn, 

nhƣ vậy họ ở địa ngục không chịu khổ lắm. 

Quả báo này trong Phật pháp nói, quả báo có hai loại, vì nghiệp không giống nhau. 

Nghiệp có dẫn nghiệp, có mãn nghiệp. Dẫn nghiệp là dẫn dắt ta vào đầu thai ở một cõi 

nào đó, đây là dẫn nghiệp. Bất hiếu phụ mẫu, nghiệp này dẫn dắt quý vị đầu thai vào 

địa ngục. Nhƣng mãn nghiệp, mãn nghiệp là quý vị hành thiện, giúp đỡ rất nhiều ngƣời 

đau khổ, là hành thiện, đó là gì? Chính là sau khi ta đạt đƣợc quả báo này, về sau khổ 

vui không giống nhau. Nhƣ nhân gian chúng ta, tất cả đều là thân ngƣời, con ngƣời tạo 

nghiệp gì để đƣợc thân ngƣời? Đều là trong đời quá khứ tu ngũ giới thập thiện, chúng 

ta đƣợc thân ngƣời, giống nhau, bình đẳng. Vì sao đời này khổ vui của chúng ta không 

giống nhau, có ngƣời chức vị cao phát tài lớn, có ngƣời bần cùng hạ tiện? Đây là mãn 

nghiệp không giống nhau. Đó là trong đời quá khứ, họ giàu có hay bố thí của cải, họ 

dùng của cải giúp những chúng sanh khổ nạn, cứu tế ngƣời nghèo, đời này họ giàu có. 

Tuy trong đời quá khứ họ hiếu dƣỡng cha mẹ, nhƣng làm ngƣời rất khắc bạc, rất nhỏ 

nhen keo kiệt, quả báo đời này của họ là bần cùng, không giống nhau. Điều này trong 

kinh Phật nói rất thấu triệt, nếu suy nghĩ tƣờng tận nó rất có đạo lý. Nếu lấy của bất 

nghĩa, lại làm điều bất nghĩa, nhƣ vậy họ sẽ rất khổ, đọa vào đƣờng ác chịu vô lƣợng 

khổ. Lấy của bất nghĩa để làm việc tốt, họ vẫn phải đọa vào ác thú, phải đọa, nhƣng họ 

không chịu nhiều đau khổ. 

Ví dụ những gia đình giàu có hiện nay, chúng ta thấy rất nhiều nhà nuôi thú cƣng, 

các thú cƣng nhƣ chó hay mèo, đó là đƣờng súc sanh. Chúng tạo nhân bất thiện nên 

đọa  vào  đƣờng  súc  sanh,  nhƣng  chúng  rất  hƣởng  phƣớc,  đƣợc  rất  nhiều  ngƣời  yêu 

thƣơng.  Quý  vị  thấy  nơi  ăn  ở  của  chúng,  đƣợc  chăm  sóc  rất  chu  đáo,  chúng  hƣởng 

phƣớc, do mãn nghiệp không giống nhau! Cho nên hiểu rõ hai loại nghiệp này, ta mới 

thấu  triệt  đƣợc  thế  gian  này  vì  sao  phát  sinh  những  tình  huống  này.  Nhân  qủa  hoàn 

toàn không sai! 

Nếu chúng ta không thâm nhập kinh tạng, nếu không thật sự đƣợc tâm thanh tịnh. 

Đƣợc tâm thanh tịnh rất hay, đó là ta đã chứng ngộ, những năng lực này dần dần đƣợc 

khôi phục. Chƣa khôi phục phải thâm nhập kinh tạng, ngày ngày không rời giáo huấn 

của Phật, dần dần ta minh bạch rõ ràng, cũng giác ngộ, gọi là giải ngộ. Buông bỏ vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc là chứng ngộ, đây là nhìn thấy tất cả chƣớng ngại bên trong 

và bên ngoài, vô số hình sắc thế xuất thế gian không có chƣớng ngại. 

“Mắt thịt của phàm phu chỉ thấy đƣợc chƣớng ngại bên trong”, đây là phàm phu 

trong  lục  đạo.  “Ví  dụ  tƣờng  rào  là  chƣớng  ngại,  phàm  phu  chỉ  thấy  bên  trong  bức 

tƣờng, không biết mọi thứ bên ngoài bức tƣờng. Thiên nhãn có thể thấy đƣợc chƣớng 

ngại bên ngoài, cho nên thông đạt vô ngại”. Đây là phải thật sự đạt đƣợc thiên nhãn. 

Quỷ  thần  cũng  có  ngũ  thông,  nhƣng  họ  cũng  có  chƣớng  ngại  trong  và  ngoài.  Bức 

tƣờng  của  nhân  gian  chúng  ta  đối  với  họ  không  có  chƣớng  ngại,  bức  tƣờng  của  họ 

chính là chƣớng ngại của họ, họ cũng không cách nào. Đây là gì? Là tầng không gian 

không giống nhau. Chƣớng ngại từ đâu mà có? Là do mình chấp trƣớc tạo nên, buông 

bỏ chấp trƣớc chƣớng ngại lập tức biến mất, chỉ cần có chấp trƣớc là có chƣớng ngại. 

Có phân biệt là có lớn nhỏ, có xa gần, là có thời gian và không gian. 

Bên dƣới nói: “Lại cõi nƣớc này”, đây là thế giới Cực Lạc, cõi nƣớc của Phật A 

Di Đà. “Thiên nhãn của thiên nhân”, đây là nói thế giới Cực Lạc. Thiên nhân trong cõi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              363/21 

phàm thánh đồng cƣ, thiên nhãn của họ “hơn hẵn thiên nhãn của nhị thừa và chƣ thiên”, 

hơn  rất  nhiều,  điều  này  chúng  ta  biết.  Đây  là  trong  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà, 

nguyện thiên nhãn thông và nguyện thiên nhĩ thông gia trì, nhƣ vậy làm sao sánh đƣợc! 

“Bồ Tát Long Thọ nói: Trong nhị thừa tiểu Thanh văn không tác ý, 1000 giới làm 

thông  cảnh, nếu tác ý, thấy  2000  cõi  nƣớc. Đại  thanh văn  không tác ý  thấy  2000  cõi 

nƣớc, tác ý thấy 3000 cõi nƣớc”. Không tác ý, nghĩa là họ có thể nhìn thấy bất kỳ lúc 

nào.  Ví  dụ  thiên  nhãn  của  họ  có  thể  nhìn  thấy,  hàng  tiểu  thừa  nhìn  thấy  1000  giới, 

chính là 1000 đơn vị thế giới, họ có năng lực lớn nhƣ thế. Nếu tác ý, chính là chú ý 

xem, khi chú ý xem họ có thể nhìn thấy 2000 cõi nƣớc, thấy đƣợc nhiều nhƣ thế. Đại 

Thanh văn khi không tác ý, họ có thể thấy 2000 cõi nƣớc. Tác ý nghĩa là khi chú ý xem, 

có thể thấy đƣợc 3000 cõi nƣớc, tam thiên đại thiên thế giới. 

“Tiểu  thừa  Duyên  giác  không  tác  ý  thấy  đƣợc  2000  cõi  nƣớc,  tác  ý  thấy  đƣợc 

3000 cõi nƣớc. Ngƣời lớn hơn tác ý hay không tác ý đều thấy đƣợc chuyện trong 3000 

đại thiên thế giới”. Đây là nói nhị thừa A la hán và Bích Chi Phật, hiện lƣợng lớn nhất 

của họ là tam thiên đại thiên thế giới, khu vực giáo hóa của một vị Phật, họ đều có thể 

thấy đƣợc, nghe đƣợc, họ có thể thấy đƣợc phạm vi lớn nhƣ thế. 

“Chƣ Phật Bồ Tát thấy việc trong vô lƣợng thế giới”. Những Bồ Tát này là pháp 

thân Bồ Tát, thiên nhĩ và thiên nhãn của họ không khác với Chƣ Phật, chúng ta có thể 

biết  đƣợc  một  ít  trong  tƣởng  tƣợng.  Địa  vị  của  pháp  thân  Bồ  Tát  càng  cao,  tôi  nghĩ 

mức độ thấu triệt không giống nhau. Ở địa vị thấp, ví dụ nhƣ thập trụ, thập hạnh, họ 

nhìn thấy, nhƣng không rõ ràng nhƣ thập địa Bồ Tát. Vì sao vậy? Tập khí vô minh của 

họ rất sâu dày. Không phải họ không nhìn thấy, họ nhìn thấy, tƣớng thô họ thấy rất rõ, 

tƣớng vi tế họ không thấy, không rõ. Nhƣ 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp, đại tƣớng của 32 

tƣớng rất rõ ràng, 80 vẻ đẹp thì mơ hồ hơn một chút, đây là đƣa ra một ví dụ nhƣ thế. 

Trên thực tế, ngƣời ở thế giới Cực Lạc, những chúng sanh này, hình tƣớng, da dẻ 

và tƣớng mạo của họ, hoàn toàn giống với Phật A Di Đà, không có gì khác biệt. Đúng 

là  thân  có  vô  lƣợng  tƣớng,  tƣớng  có  vô  lƣợng  vẻ  đẹp,  ai  có  thể  thấy  đƣợc?  Ngƣời 

chứng đƣợc pháp thân đều có thể thấy đƣợc, chính là 41 vị pháp thân đại sĩ đều thấy 

đƣợc. Tuyệt đối không phải Thanh văn và Duyên giác, đây là phàm phu và tiểu thừa có 

thể nhìn thấy. 

“Cho đến thiên nhân cõi nƣớc này”, cõi nƣớc này là thế giới Cực Lạc. “Không kể 

tác  ý  hay  không  tác  ý,  thế  giới  họ  thấy  với  chúng  sanh  sanh  tử  lƣu  chuyển,  và  nhân 

duyên  nghiệp  hành  của  họ  vƣợt  xa  nhị  thừa.  Nhƣ  nguyện  thứ  năm  trong  Tống  Dịch 

nói”.  Trong  nguyên  bản  của  Tống  Dịch  có  một  đoạn  kinh  văn  nhƣ  thế.  “Tất  cả  đều 

đƣợc thiên nhãn thanh tịnh, có thể thấy sắc tƣớng thô và tế trong trăm ngàn câu chi, 

trăm vạn na do tha ức thế giới”. Câu chi tức ở đây gọi là trăm vạn, ở trƣớc chúng ta 

thấy  là  nói  ngàn  vạn.  Rốt  cuộc  là  ngàn  vạn  hay  là  trăm  vạn,  trong  kinh  điển  đều  có 

cách nói này. Na do tha dịch là ý, có thể thấy trăm ngàn câu chi na do tha thế giới. 

Nói  tóm  lại,  từ  những  cảnh  giới  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói,  đặc  biệt  là  trong 

Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán  của quốc  sƣ  Hiền  Thủ. “Thiên nhãn thông  suốt, thiên 

nhĩ thấu triệt”, năng lực nhìn thấy này ngang bằng với Chƣ Phật Nhƣ Lai, đó là biến 

pháp giới hƣ không giới. Thông thƣờng chúng ta dùng cách hình dung, là vô lƣợng vô 

biên vô tận vô số để hình dung nó. Phải chăng là cảnh giới này? Có thể nói nhƣ thế, vì 

sao  vậy?  Vì  họ  đã  minh  tâm  kiến  tánh, kiến  tánh  làm  gì  có  chƣớng  ngại!  Chƣa  kiến 

tánh, Phật trong mƣời pháp giới có chƣớng ngại. Chƣa kiến tánh, kiến tánh không thể 

có chƣớng ngại, đây là chắc chắn. Do đây có thể thấy, ngƣời tu hành kiến tánh rất đáng 

quý, kiến tánh là khôi phục bản năng tự nhiên của mình. Đạo lý khôi phục không có gì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              364/21 

khác, chỉ là buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc mà thôi, những thứ hại chúng ta 

rất thê thảm. Từ vô thỉ kiếp đến nay, sức mạnh lục căn chúng ta biến thành nhỏ bé nhƣ 

thế.  Nếu  nhƣ  còn  chấp  trƣớc,  phân  biệt,  có  phân  biệt  chấp  trƣớc  kiên  cố,  đời  sau  sẽ 

càng  nhỏ.  Vì  sao  nói  đời  sau  càng  nhỏ?  Vì  năng  lực  thấy  của  súc  sanh  không  bằng 

ngƣời, năng lực thấy của địa ngục càng nhỏ, nó tùy theo tâm lƣợng lớn nhỏ của quý vị. 

Tâm lƣợng vốn có là gì? Trong Hoàn Nguyên Quán nói là hàm dung không hữu. 

Hàm dung không hữu, chính là một câu nhà Phật thƣờng nói: “tâm bao thái hƣ, lƣợng 

châu  sa  giới”.  Tâm  bao  thái  hƣ  là  hàm  không,  lƣợng  châu  sa  giới  là  dung  hữu.  Biến 

pháp giới hƣ không giới đều nằm trong tâm lƣợng của chúng ta. Nhƣng ngày nay tâm 

lƣợng biến thành nhỏ bé nhƣ thế, một ngƣời cũng không thể bao dung,  một vật đều 

không thể. Tôi thích họ, tôi ghét họ, tâm lƣợng này quá nhỏ. Không biết vạn pháp với 

chính mình là nhất thể, nên khởi tâm phân biệt chấp trƣớc, biến tâm lƣợng thành nhỏ 

nhoi nhƣ thế. Càng nhỏ càng đáng thƣơng, càng nhỏ nghiệp chƣớng càng nặng, phiền 

não càng nhiều trí tuệ sẽ không còn. 

Chúng ta xem hàng sau cùng: “Trong kinh này gọi là nhìn thấu suốt”, đặc biệt chú 

ý hai chữ này. “Nhìn thấu suốt chuyện quá khứ hiện tại và vị lai khắp mƣời phƣơng, 

tức có thể thấy việc trong vô lƣợng thế giới. Có thể thấy thần thông của ngƣời ở thế 

giới Cực Lạc”. Đây là nói ngƣời ở thế giới Cực Lạc, những ngƣời vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc, bao gồm cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh. Họ đƣợc bổn 

nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì,  bổn  nguyện  chính  là  nguyện  mà  ở  đây  nói.  Thần 

thông  của  họ  “thật  là  thần  thông  của  Phật  Bồ  Tát”.  Câu  này  ngôn  từ  rất  khẳng  định, 

thực tế mà nói là thần thông của Chƣ Phật và pháp thân Bồ Tát. Phật A Di Đà gia trì, là 

thật không phải giả. Quý vị xem, quá tuyệt! 

Nếu chúng ta xa lìa Phật A Di Đà, dựa vào mình mà muốn tu đến cảnh giới này, 

quả thật không đơn giản! Đặt ngay trƣớc mắt chúng ta là một pháp môn nhƣ vậy, đúng 

là  đơn  giản  nhất,  ổn  định  nhất,  nhanh  chóng  nhất,  cứu  cánh  nhất  và  viên  mãn  nhất, 

chúng ta có thể bỏ lỡ chăng? Đây là khôi phục bản năng của chúng ta, năng lực vốn có 

trong  tự  tánh  mà  nói.  Chúng  ta  cũng  đem  nhân  duyên  trong  đời  này,  nắm  bắt  nhân 

duyên,  đừng  dễ  dàng  bỏ  qua,  đời  này  chắc  chắn  thành  công.  Chắc  chắn  thành  công 

không  có  gì  khác  ngoài  chuyên  niệm  Phật  A  Di  Đà,  ngoài  ra  thì  sao?  Ngoài  ra  đều 

buông  bỏ  hết.  Hãy  nhớ  một  câu  trong  Kinh  Kim  Cang:  “pháp  còn  phải  xả,  huống  là 

không phải pháp”. Pháp đó là tất cả pháp mà Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng trong 

suốt 49 năm. Pháp đó đều phải xả, huống gì là những pháp của thế gian, quý vị còn lƣu 

luyến  nó  chăng?  Lƣu  luyến  nó  sẽ  biến  thành  chƣớng  ngại  vãng  sanh  Tịnh  độ.  Ở  thế 

gian này, chúng ta chuyên tu pháp môn Tịnh độ, nhất định phải thành công. Chúng ta 

cũng  giúp  chúng  sanh  có  nhân  duyên,  giúp  chúng  sanh  có  duyên  phải  biết  cách  tùy 

duyên mà không phan duyên, điều này rất quan trọng. Phan duyên là có tâm muốn làm. 

Sai! Vô tâm, ngƣời khác đến tìm, thấy không có chƣớng ngại gì cho mình, cũng có lợi 

ích cho ngƣời khác, mình và ngƣời đều lợi, vấn đề này có thể làm. Nếu điều này có lợi 

ích cho họ, không có lợi ích với mình, phải suy xét, vì sao vậy? Vì nếu ta là Bồ Tát thì 

không sao, còn nhƣ ta không phải Bồ Tát thật sự, điều này chƣớng ngại ta vãng sanh, 

nhƣ vậy không phải ta đánh mất cơ hội rồi sao? Quá đáng tiếc. Đây không phải keo 

kiệt, không phải làm việc theo cảm tính, vì sao vậy? Vì vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, 

rồi giúp những chúng sanh khổ nạn đó, nhƣ vậy sẽ dễ hơn. Bản thân chắc chắn chứng 

tam bất thoái, vị bất thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái, ta là pháp thân Bồ Tát. Đến 

thế giới Cực Lạc, tuy không phải là pháp thân Bồ Tát, nhƣng đƣợc 48 nguyện của Phật 

A Di Đà gia trì, chúng ta và pháp thân Bồ Tát không có gì khác. Ta có thể trở lại thế 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              365/21 

giới  này  phổ  độ  chúng  sanh,  hoàn  toàn  không  có  chƣớng  ngại.  Đây  giống  nhƣ  giúp 

ngƣời khác rơi xuống nƣớc sắp chết đuối, lập tức xuống nƣớc cứu họ, nhƣng ta không 

biết bơi, uổng phí một tánh mạng. Trƣớc tiên phải học bơi, khi đó nhìn thấy ngƣời rơi 

xuống nƣớc, ta mới có thể xuống cứu họ. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc, học đƣợc bản 

lĩnh. Cho nên điều này nhất định phải có trí tuệ để chọn lựa, tuyệt đối không đƣợc làm 

việc theo cảm tính. 

“Trong nguyện này có hai ý, thứ nhất”, cách nói thứ nhất. “Nhƣ đại sƣ Vọng Tây 

nói, hoặc chúng sanh và cõi nƣớc, vì không thấy các khổ quả cho nên không sợ nhân 

khổ, cũng không thấy các quả vui cho nên không tu nhân vui. Pháp Tạng thƣơng xót 

hàng chúng sanh này, nên chọn nguyện này để nhiếp độ chúng sanh”. Đây là nói vì sao 

ngài Pháp Tạng phát nguyện này, dùng nguyện lực này gia trì. Những chúng sanh đƣợc 

nhiếp thọ, đặc biệt là cõi phàm thánh đồng cƣ, điều này nói rất hay! 

Hoặc có một cõi nƣớc nhƣ vậy, chúng sanh trong cõi nƣớc này, giống nhƣ địa cầu 

chúng ta hiện nay. Vì chúng sanh trong này không nhìn thấy cái khổ trong địa ngục, cái 

khổ trong ngạ quỷ và cái khổ của súc sanh, dù biết cũng không rõ ràng, rất mơ hồ. Cho 

nên họ đối với việc tạo nhân khổ, nhƣ sát đạo dâm vọng, họ không cảm thấy đáng sợ, 

đáng sợ là rất kinh hãi. Không cảm thấy sợ hãi, nên ngày ngày vẫn làm, làm một cách 

vui  vẻ.  Nếu  thật  sự  biết  quả  khổ,  họ  không  giám  làm.  Nếu  không  thấy  các  quả  vui, 

không thấy phƣớc báo chƣ thiên ở thế giới Cực Lạc, cho nên họ không tu nhân thiện. 

Dùng hoàn cảnh hiện thực của thế giới chúng ta để giải thích, mọi ngƣời đều rất 

rõ ràng. Quý vị nói ngày nay tại sao ngƣời tạo ác nghiệp họ không biết sợ, cũng không 

tu nhân thiện? Vì sao cổ nhân tu? Vì xã hội của ngƣời xƣa, những đạo lý họ nói, thực 

tế  mà  nói quả báo  khổ vui đều  ngay  trƣớc  mắt. Không phải ngƣời bây  giờ họ không 

thấy, là  do họ  lơ là. Cổ nhân đối với  điều  này  rất  tỉ  mỉ, rất  cẩn  thận, dạy  từ  nhỏ. Cổ 

nhân không chỉ dạy, mà chính họ thật sự làm đƣợc! Cho nên từ nhỏ trẻ con đã dƣỡng 

thành thói quen, dƣỡng thành gì? Dƣỡng thành tâm thiện, lời nói thiện, hành vi thiện. 

Dƣỡng thành từ nhỏ, đây gọi là nền tảng giáo dục. 

Giáo dục ngày  xƣa, tuy  cuối  thời  nhà  Thanh không tốt  lắm, nhƣng  vẫn  còn  nếp 

sống đoạn ác tu thiện, còn có thể nhìn thấy. Sau thời kỳ kháng chiến thật sự không còn 

nữa, chúng ta không còn nhìn thấy nữa. Bây giờ không những không nhìn thấy, đến nói 

cũng không có ai nói, không hề nghe nói đến. Vấn đề này mới thật sự gọi là nghiêm 

trọng. Đây là giáo dục nhân quả của cổ nhân, quốc gia đề xƣớng miếu Thành hoàng, 

quốc gia tôn sùng giáo dục Tôn giáo. Trong miếu Thành hoàng quan trọng nhất chính 

là phổ biến nhân quả báo ứng, đặc biệt là ác nhân ác quả. Đến gần miếu Thành Hoàng, 

ai không bị cảm động! 

Cƣ  sĩ  Tề  Tố  Bình  ở  huyện  Khánh  Vân  tỉnh  Sơn  Đông,  kiến  tạo  một  địa  cung. 

Chính là đem Địa Ngục Biến Đồ Tƣớng của Giang Dật Tử vẽ, bà đem nó làm thành 

mô hình. Khi làm xong tôi có đến xem một lần, rất nhiều ngƣời khi tham quan xong 

đều cảm động, phƣơng pháp giáo dục rất hay! Đế vƣơng của các triều đại ngày xƣa, 

không  ai  không  phổ  biến, quả thật  giúp không  ít  ngƣời quay  đầu  hƣớng  thiện. Thêm 

vào đó là giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả, đây đều thuộc nền tảng của giáo dục, 

đều thuộc nền giáo dục phổ thế, mỗi ngƣời đều cần phải học. Ai dạy? Là cha mẹ dạy, 

ngƣời lớn trong gia đình dạy. Ngày xƣa là đại gia đình, cha mẹ mình, chú bác mình, 

toàn là trƣởng bối của chúng ta. Đại gia đình, thông thƣờng một gia đình ít nhất trên 

dƣới khoảng 300 ngƣời, sinh hoạt đoàn thể, là một tổ chức của xã hội. Cho nên tề gia 

sau đó mới trị quốc, trị quốc sau đó mới bình thiên hạ. Đại gia đình, nhà của ngƣời xƣa, 

ngày xƣa nói đến nhà chính là hình thức nhà nhƣ vậy, hiện nay không còn nữa. Sau khi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              366/21 

chiến  tranh  thắng  lợi,  ngƣời  Trung  quốc  đúng  là  ngƣời  mất  nhà  tan,  bản  thân  không 

nhận ra ngƣời nhà mình. Truyền thống gia đình ngày xƣa, đa phần đều là ngũ đại đồng 

đừng. Nhƣ bản thân tôi, ở trên có cha mẹ, trên cha mẹ có ông bà, ông bà cố, đến ông bà 

vãi. Bên dƣới mình có con cái, có cháu, có chắt, có chiu. Từ trên xuống dƣới có chín 

đời, là một gia đình nhƣ vậy. Cho nên gọi là cửu tộc, cửu đại đồng đƣờng, niềm vui 

của gia đình. Điều này chỉ thấy trong cổ tịch, không thể có xã hội nhƣ thế này nữa, rất 

đáng tiếc! Một gia đình lớn nhƣ thế, nếu không có giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả, 

làm sao duy trì đƣợc gia đình này? Cho nên họ rất coi trọng, siêng năng dạy học, ngƣời 

lớn phải làm gƣơng cho lớp nhỏ. Cho nên đất nƣớc này, dân tộc này mấy ngàn năm có 

nền trị an lâu dài, nó không phải không có đạo lý. Họ thực hành, mỗi ngƣời đều biết tự 

giác kỷ luật, ngƣời tự giác kỷ luật chính là làm tấm gƣơng tốt cho ngƣời khác. Nhờ vậy 

xã  hội  hòa  hợp,  dân  tộc  này,  quốc  gia  này  giống  nhƣ  ngƣời  một  nhà  vậy.  Ngũ  luân 

nghĩa là một nhà, “trong bốn biển đều là anh em”, đây là ngƣời một nhà. Ngƣời một 

nhà mới có thể tƣơng thân tƣơng ái, mới có thể quan tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau, 

hợp tác lẫn nhau, xã hội nhƣ vậy hòa thuận biết bao! 

Bây  giờ  chúng ta đọc  sách  của  cổ  nhân, chỉ là khao khát  mà  thôi. Nhƣng  nó  có 

thật, ở đâu? Ở thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc chính là một xã hội nhƣ thế, thế giới 

Cực lạc đúng là ngƣời một nhà. Đại gia trƣởng là Phật A Di Đà, những ngƣời còn lại 

đều là anh em huynh đệ, tất cả đều là tánh đức viên mãn trong tự tánh hiển lộ ra. Xã 

hội ngày xƣa đại đồng, hay tiểu khang, so sánh nhƣ thế nào cũng không sánh bằng thế 

giới Cực Lạc, đây quả thật đã đạt đƣợc viên mãn cứu cánh. 

Bồ Tát Pháp Tạng đích thực đã khảo sát học tập những chuyện về khổ vui, nhân 

quả trong cõi nƣớc của Chƣ Phật, lựa chọn rất tinh tế. Đại sƣ Vọng Tây nói điều này 

rất có đạo lý, Bồ Tát Pháp Tạng thƣơng xót chúng sanh ở đây, nên chọn nguyện này để 

nhiếp thọ chúng sanh. Chúng ta thấy điều này cảm thấy vô cùng khao khát, rất muốn 

đƣợc sớm ngày đến đó. 

“Hội Sớ lại nói, mắt thịt rất mê muội, không thấy đƣợc ngoài trang giấy, nhƣng 

duyên ngay trƣớc mắt, phải tƣ duy từ đây. Không thấy khổ báo trong địa ngục, cần tu 

mà không dõng mãnh, không thấy niềm vui cõi Tịnh độ, mong cầu nhƣ ý niệm không 

mãnh liệt”. Trong đoạn này nói rất có ý nghĩa, ở đây phàm phu lục đạo mắt thịt của họ 

quả  thật  rất  mê  muội. Cách  một  trang giấy  là  không nhìn  thấy, không thấy  đƣợc  bên 

ngoài, chỉ thấy trƣớc mắt, nhãn quan rất ngắn. Tƣ duy từ đây, nghĩa là phân biệt chấp 

trƣớc, chỉ ở trong vòng thấy và nghe của họ, cho nên họ không thấy đƣợc nỗi thống 

khổ  trong  địa  ngục. Bởi  vậy  tinh  cần  tu học  nhƣ  thế  nào_không  dõng  mãnh  nghĩa  là 

không  tinh  tấn,  không  thể  tinh  tấn  đƣợc,  muốn  tinh  tấn  nhƣng  không  tinh  tấn  đƣợc. 

Không  thấy  đƣợc  niềm  vui  vi  diệu  thù  thắng  của  thế  giới  Cực  Lạc,  tuy  mong  cầu 

nhƣng ý niệm mong cầu của họ rất mỏng manh, không khẩn thiết. Nguyên nhân là gì? 

Vì họ không thấy. Lời này nói rất có đạo lý. 

Chúng  ta  tu  Tịnh  độ  có  dõng  mãnh  tinh  tấn  chăng?  Có,  nhƣng  đến  khi  thật  sự 

vãng sanh vẫn còn tham luyến nơi này. Không buông bỏ đƣợc tình chấp, vẫn bị tập khí 

phiền não quấy nhiễu. Đây là gì? Là chƣớng ngại vãng sanh! Vãng sanh phải nhờ trợ 

niệm, trợ niệm phải nhƣ pháp, nếu không nhƣ pháp hiệu quả vẫn có vấn đề. 

Hôm nay thời gian đã hết, ngày mai chúng ta tiếp tục nói về vấn đề, làm cách nào 

để không bị chƣớng ngại khi vãng sanh, đây là vấn đề lớn. 



 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              367/21 

Tập 202 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:22.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống.  Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 244, bắt đầu xem từ câu sau cùng hàng thứ ba. 

“Hội Sớ lại nói: nhục nhãn mê muội, không nhìn thấy đƣợc bên ngoài một trang 

giấy, nhƣng duyên trƣớc mắt, tƣ duy từ đó. Không thấy khổ báo trong địa ngục, siêng 

tu  nhƣng  không  dõng  mãnh.  Không  thấy  niềm  vui  vi  diệu  ở  Tịnh  độ,  nên  mong  cầu 

nhƣng ý niệm không mãnh liệt”. 

Hôm qua chúng ta học đến đây, mấy câu này trong Hội Sớ. Vì sao nguyện niệm 

Phật  của  chúng  ta  không  thể  kiên  định,  lòng  tin  không  chân  thật,  nguyện  lực  không 

khẩn thiết. Đối với vô số ý niệm bất thiện, hành vi bất thiện vẫn không khắc phục đƣợc, 

nguyên nhân do đâu? Chính là vì chúng ta không có thiên nhãn. 

Nếu nhƣ có thiên nhãn thông, thật sự nhìn thấy địa ngục, nhƣ ở trƣớc nói về A la 

hán. A la hán có thiên nhãn, thấy bản thân mình trong đời quá khứ chịu khổ trong địa 

ngục, trong lòng vẫn còn sợ hãi, không phải toát hồ hôi lạnh, mà là chảy máu và mồ 

hôi. Nỗi sợ hãi đó giống nhƣ đang ở trƣớc mắt. Chúng sanh không có thiên nhãn nên 

không biết, không biết nỗi khổ hãi đọa vào ba đƣờng ác trong đời quá khứ, cũng không 

biết sự thù thắng của thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Cho nên ngày ngày nói đoạn ác tu 

thiện, kết quả đều là hữu danh vô thực. Mong cầu thế giới tây phƣơng Cực Lạc, nhƣng 

tâm nguyện lại không khẩn thiết. 

Có vãng sanh Tịnh độ chăng? Có thật, cũng không phải nói vãng sanh không có 

điều kiện. Pháp môn này là con đƣờng dễ đi. So sánh cả tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

pháp môn này dễ tu, nhƣng không dễ nhƣ chúng ta tƣởng tƣợng. Trong kinh luận, chƣ 

vị cao tăng tổ sƣ xƣa nay dạy chúng ta, cần phải tuân thủ giáo huấn trong kinh điển, 

kinh điển là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất, không thể không nƣơng vào kinh điển. Trong 

kinh điển nói, vãng sanh Tịnh độ phải đầy đủ ba điều kiện, đó là tín nguyện hạnh, đầy 

đủ ba điều kiện này tức có thể vãng sanh, không ở thời gian dài hay ngắn. Chân thật, 

nguyện thiết, nhất hƣớng chuyên niệm, trong Kinh Vô Lƣợng Thọ nói nhƣ thế, chúng 

ta có làm đƣợc chăng? 

Trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  và  Vãng  Sanh  Truyện,  chúng  ta  thấy  pháp  sƣ 

Doanh Kha thời nhà Tống, đó là một tấm gƣơng rất hay. Trong truyện ký ghi chép rất 

rõ ràng, sƣ là một tỳ kheo phá giới, tuy đã xuất gia những vẫn chƣa đoạn đƣợc tập khí 

ác. Vậy tại sao sƣ có thể vãng sanh? Tuy không có thiên nhãn, sƣ tin sâu nhân quả, tự 

biết mình làm rất nhiều điều sai trái, theo nhƣ trong kinh nói thì nhất định đọa địa ngục. 

Nghĩ đến nỗi khổ trong địa ngục, sƣ vô cùng sợ hãi. Hay nói cách khác, nếu sƣ không 

vãng sanh thì chắc chắn đọa địa ngục. Sƣ tin chắc nhƣ vậy, không phải ngƣời khác nói 

cho nghe, đây chính là thiện căn của sƣ. Quý vị thấy trong Kinh Di Đà nói: “không thể 

thiếu thiện căn phƣớc đức nhân duyên mà đƣợc sanh về nƣớc này”, sƣ đầy đủ thiện căn 

này. Sƣ thỉnh giáo các vị đồng tu, đồng tu đƣa sƣ xem cuốn Vãng Sanh Truyện. Sau 

khi đọc xong, mỗi khi đọc xong một ngƣời đều rơi nƣớc mắt, cảm động vô cùng. Đọc 

xong tự mình đóng cửa phòng, hạ quyết tâm, nhất định cầu Phật A Di Đà đến, đã cảm 

ứng. Chúng ta có quyết tâm này chăng? Có quyết tâm là có cảm ứng. Pháp sƣ Doanh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              368/21 

Kha có thể cầu đƣợc, mỗi ngƣời chúng ta đều có thể cầu đƣợc. Sƣ niệm suốt ba ngày 

ba đêm, không ngủ không nghỉ. Nghị lực đó, quyết tâm đó, ba ngày ba đêm cảm ứng 

Phật A Di Đà đến. Đệ tử Phật môn, không bỏ một ai, câu này là thật không phải giả, 

tâm chân thành sẽ có cảm ứng. Khi Đức Phật Di Đà đến nói với sƣ, ngƣơi còn 10 năm 

thọ mạng. Đức Phật an ủi, mƣời năm này ngƣơi cố gắng nỗ lực, lúc thọ mạng đến Phật 

sẽ đến tiếp dẫn. Sƣ cũng rất thông minh thỉnh cầu với Phật, con không cần mƣời năm 

thọ mạng này, con muốn vãng sanh ngay lúc này, vì sao vậy? Vì bản thân căn tánh xấu 

rất nặng, không chịu đƣợc sự mê hoặc bên ngoài, sƣ biết rất rõ về bản thân mình. Tài 

sắc danh thực thùy bên ngoài vừa mê hoặc, sƣ lại phạm giới, lại làm việc xấu, chính 

mình không khống chế đƣợc. Sƣ cầu Phật từ bi, lập tức đƣa mình đi. Đức Phật Di Đà 

quả là từ bi vô lƣợng, cũng lấy trƣờng hợp này làm gƣơng cho mọi ngƣời, nên nói ba 

ngày sau ta đến tiếp dẫn ngƣơi. Ba ngày sau sƣ thật sự vãng sanh, không hề sanh bệnh, 

yêu cầu đại chúng trong tự viện niệm Phật tiễn sƣ, đối với những gì sƣ nói, mọi ngƣời 

bán tín bán nghi. Cũng may thời gian ba ngày rất ngắn, để xem ông nói thật hay giả. 

Mọi ngƣời niệm Phật giúp sƣ, niệm chƣa đến một khắc, sƣ nói với mọi ngƣời, Phật A 

Di Đà đã đến đƣa tôi đi, và sƣ đi thật. 

Chúng ta thấy trƣờng hợp của sƣ, sƣ là sợ hãi cái khổ của địa ngục mà cầu vãng 

sanh,  biết  mình  nếu  không  vãng  sanh  chắc  chắn  đọa  địa  ngục.  Đây  là  tăng  thƣợng 

duyên của sƣ, sƣ tin nhân quả báo ứng, đầy đủ thiện căn phƣớc đức nhân duyên. Điều 

kiện vãng sanh là phát tâm bồ đề, đây là nguyện thứ 19 trong 48 nguyện, sƣ phát tâm 

nguyện  cầu  sanh  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Nguyện  này  chính  là 

tâm vô thƣợng Bồ Đề, tin thật nguyện thiết, một câu Phật hiệu niệm niệm tƣơng tục, 

không hoài nghi, không tạp niệm, không gián đoạn, suốt ba ngày ba đêm đã thỉnh cầu 

đƣợc Phật A Di Đà đến. 

Những ngƣời tu Tịnh độ phải hiểu đạo lý này, phải đọc Kinh Vô Lƣợng Thọ, nếu 

đọc kinh không hiểu phải nghe giảng. Bộ kinh này trƣớc đây tôi đã giảng mƣời lần, 

mỗi lần hình nhƣ đều có_trƣớc đây là băng đĩa, hình nhƣ có ghi âm, có băng đĩa, dùng 

máy  lớn  quay. Có  thể  những  băng  đĩa  này  đều  đã  chuyển  sang  VCD, những  năm  lại 

đây máy móc không ngừng tiến bộ và cải thiện, vì thế phẩm chất ngày càng tốt. Chỉ 

nghe một bộ kinh, một câu A Di Đà Phật, không cần hỏi bất kỳ ai. Nhất định phải đoạn 

ác tu thiện, sửa đổi chính mình, nhất hƣớng chuyên niệm, cầu sanh Tịnh độ, không có 

ai không thành công. Nếu mình không có gì cả, chỉ dựa vào ngƣời khác trợ niệm, có 

thành tựu chăng? Có, là ai? Là ngƣời trong đời quá khứ thiện căn sâu dày, không phải 

là mỗi ngƣời, phải biết điều này, đó là điều không thể! Ngƣời nghiệp chƣớng sâu nặng, 

họ căn bản không tin, không thể tiếp thu. Còn có oán thân trai chủ của mình từ vô thỉ 

kiếp đến nay, đến gây phiền phức, những ngƣời này chƣớng ngại ta. Nếu nhƣ không 

phải tâm chân thành, không thể cảm động đƣợc họ. 

Những điều này trƣớc đây chúng tôi  ở Cƣ Sĩ Lâm tại Singapore, khi hội trƣởng 

Trần Quang Biệt niệm Phật vãng sanh, chúng tôi tận mắt chứng kiến. Ông vãng sanh 

chúng  tôi  không  biết,  có  mấy  thầy  xuất  gia  tiễn  ông  ta  vãng  sanh  rất  quy  củ,  nhƣng 

không thăm dò xem nơi nào nóng, nơi nào lạnh, không có. Chúng tôi tuân theo lời dạy 

của đại sƣ Ấn Quang, sau khi ngƣời tắt thở, 12 tiếng đồng hồ không đƣợc đụng đến họ. 

Ông ta vãng sanh, là oán thân trai chủ của ông nói ra. 

Lúc đó chúng tôi ở Singapore mở một lớp đào tạo ngắn ngày, một đợt ba tháng. 

Có một số thầy xuất gia trẻ tuổi đến học giảng kinh, ông hội trƣởng vãng sanh vào thời 

điểm đó, đây cũng là nhân duyên của ông thù thắng. Các vị đồng học luân lƣu, bốn 

ngƣời một nhóm giúp ông ta trợ niệm, ngày đêm không gián đoạn. Có một lần các thầy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              369/21 

trợ niệm trở về, sau khi trở về liền có sự cố. Trong niệm Phật đƣờng có một nữ Phật tử, 

bị ma nhập vào, cô gái này tên là Đỗ Mỹ Tuyền, từng đến thăm tôi, nhập vào cô ta. Nói 

rằng họ là oán thân trai chủ của Trần hội trƣởng, rất nhiều! Một hai trăm linh hồn, tất 

cả đều đến, đều tìm đến Cƣ Sĩ Lâm, nói với chúng tôi cƣ sĩ Trần Quang Biệt niệm Phật 

vãng sanh, họ rất hoan hỷ. Tuy trong quá khứ là oán thân trai chủ, bây giờ cũng không 

truy cứu nữa, đối với việc vãng sanh của ông họ rất tôn trọng. Họ đến Cƣ Sĩ Lâm để 

làm gì? Đến cầu xin quy y, đến cầu nghe pháp, cho nên chúng tôi quy y cho họ, sau đó 

mời họ đến giảng đƣờng nghe kinh. Họ nói trong giảng đƣờng điện quá sáng, họ không 

dám vào. Sau cùng thƣơng lƣợng, họ nói ở trai đƣờng, trai đƣờng là nơi ăn cơm, đặt 

một ti vi rất lớn. Họ yêu cầu nghe Kinh Địa Tạng, nghe Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo. 

Chúng tôi phát suốt ngày đêm cho họ nghe, hai tháng sau đều không còn ai nữa. 

Cho nên cƣ sĩ Trần Quang Biệt vãng sanh, là tin tức do oán thân trai chủ của ông 

tiết lộ, chắc chắn không sai. Khi ông bệnh, nằm trên giƣờng khoảng bốn năm, thời gian 

bốn năm này ông thật sự học Phật, trƣớc đó học Phật không phải thật. Nằm trên giƣờng 

không có việc làm, cũng không thể làm việc, cho nên nghe băng tôi giảng. Những băng 

khi tôi giảng ở Singapore, lúc đó không có CD, là băng nhựa, tất cả đều đƣa đến nhà 

ông. Mỗi ngày ông nghe kinh tám tiếng, không nghe kinh thì niệm Phật A Di Đà, tinh 

tấn tu hành! Công phu ba bốn năm. Chúng tôi lãnh hội đƣợc, hình nhƣ ông dùng công 

phu này hai năm, công phu của ông đã thành tựu. Vì lúc đó khoảng hai năm, ông nói 

với Lý Mộc Nguyên là ông muốn vãng sanh, cho thấy ông có sự chắc chắn. Lý Mộc 

Nguyên  nói  không  đƣợc,  bất  luận  thế  nào  ông  cũng  không  đƣợc  vãng  sanh, nếu  ông 

vãng sanh thì nhân sự ở Cƣ Sĩ Lâm có vấn đề. Chỉ cần ông còn, Cƣ Sĩ Lâm không sao, 

nếu không có ông Cƣ Sĩ Lâm sẽ loạn, vì thế ông kéo dài thêm hai năm. Quý vị xem, 

đây là sanh tử tự tại! Mọi ngƣời cần ông, ông có thể sống thêm vài năm, đến khi tất cả 

đều ổn định bình thƣờng ông có thể ra đi. 

Những ngƣời này đều là tấm gƣơng sáng cho chúng ta, lâm chung niệm Phật trợ 

niệm là việc tốt, nhƣng vãng sanh đƣợc hay không còn xem hƣơng linh đó có chịu tiếp 

nhận hay không, then chốt là đây. Ngƣời trợ niệm không thể cƣỡng bức họ, nếu ngƣời 

trợ niệm có thể cƣỡng bức họ vãng sanh, nhƣ vậy thì quá dễ. Phật Bồ Tát đại từ đại bi, 

khi lâm mạng chung đều có thể ép chúng ta vãng sanh. Đây là điều không thể, không 

có chút đạo lý nào. Chúng ta cần phải biết, ngƣời đồng với tâm này, tâm đồng với lý 

này, chúng ta sẽ không bị ngƣời lừa gạt, phải quyết tâm hạ thủ công phu. 

Then chốt thật sự trong này, thứ nhất là phải hiểu rõ nỗi thống khổ trong luân hồi 

lục đạo. Chúng ta không phải chỉ nói đến địa ngục, cả sáu đƣờng đều khổ. Hiện nay 

sống trong thế gian này, tôi cảm thấy rằng đây là địa ngục nhân gian, sống quá đau khổ, 

sống không có niềm vui, không hạnh phúc. Cho dù có tiền, có thế lực, cũng giống nhƣ 

ăn thứ có độc vậy, khiến bản thân tạm thời tê liệt mà thôi, đó không phải an vui hạnh 

phúc chân thật. Hiểu thấu triệt cái khổ trong luân hồi lục đạo, phải noi gƣơng Bồ Tát, 

không những phải giải quyết vấn đề của bản thân, mà còn phải giúp tất cả chúng sanh 

khổ nạn, nhƣ vậy mới đúng. Ở trong này chọn cho chúng ta một con đƣờng, phát tâm 

bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm, phải cầu sanh Tịnh độ. 

Chúng ta bây giờ, thiện căn phƣớc đức nhân duyên cũng đều đầy đủ, quan trọng 

nhất là làm sao khắc phục tập khí phiền não, đây là vấn đề then chốt trƣớc mắt chúng 

ta. Làm sao buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, không buông đƣợc, câu Phật 

hiệu  này  nếu  có  thể  khống  chế  đƣợc,  thật  sự  chế  phục  đƣợc  phiền  não,  đó  nghĩa  là 

mang  nghiệp  cũ,  không  mang  nghiệp  mới,  nghiệp  đang  hiện  hành  tuyệt  đối  không 

mang theo đƣợc. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              370/21 

Vì sao khi ngƣời lâm chung tắt thở, các bậc tổ sƣ dạy chúng ta không đƣợc đụng 

vào họ? Chẳng  những không đƣợc đụng vào thân thể họ, mà đến giƣờng họ nằm cũng 

không đƣợc đụng đến, phải cách xa một chút, không đƣợc đụng vào, vì sao vậy? Vì sợ 

họ sanh phiền não, họ sanh khởi phiền não thì không thể vãng sanh, đây là thật. Thông 

thƣờng sau khi ngƣời tắt thở, trong vòng tám tiếng đồng hồ thần thức không rời khỏi 

thân thể, họ có tri giác. Kéo dài đến 12 tiếng đồng hồ, đây là để an toàn, 12 tiếng đồng 

hồ thần thức của họ chắc chắn đã rời khỏi thân thể. Ngƣời niệm Phật tinh tấn, ngƣời có 

công phu niệm Phật. Nghĩa là nói, nếu thật sự đạt đƣợc công phu thành phiến, họ vừa 

tắt thở liền vãng sanh. Nhƣ vậy gọi là tin thật nguyện thiết, vừa tắt thở là vãng sanh. 

Công phu kém một chút, cũng cần phải có công phu, hoàn toàn không có là điều không 

thể, cần phải có công phu. Hoặc là thiện căn trong đời quá khứ, trợ niệm để giúp họ 

phát khởi ra. Thần thức của họ rời khỏi thân thể, phải cần một chút thời gian, không 

phải nhanh nhƣ vậy. Chúng ta cũng có thể khẳng định, chắc chắn trong vòng tám tiếng 

đồng hồ, cho nên 12 tiếng đồng hồ là điều kiện an toàn nhất, lúc này mới đƣợc đụng 

đến họ. 

Phải chăng họ thật sự vãng sanh, đối với chúng ta mà nói quả thật quan trọng nhƣ 

vậy chăng? Chúng ta chỉ cần đối với ngƣời chết, tận tâm tận lực làm đƣợc, công đức sẽ 

viên mãn. Phải chăng thật sự biết họ vãng sanh? Chính chúng ta vãng sanh đến thế giới 

Cực  Lạc  sẽ  biết  ngay,  họ  vãng  sanh  đến  đó  không  phải  đã  gặp  đƣợc  rồi  ƣ?  Đến  đó 

không gặp, chứng tỏ họ chƣa vãng sanh. Họ chƣa vãng sanh vậy họ sanh vào đƣờng 

nào, chúng ta cũng có thể thấy, cũng có thể biết. Chúng ta vẫn có thể quan tâm họ, có 

thể giúp đỡ họ. Đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, quý vị là A Duy  Việt Trí Bồ Tát, 

năng lực cũng giống nhƣ trong kinh nói vậy. Không những đầy đủ thiên nhãn giống 

nhƣ Phật A Di Đà, mà còn ngũ nhãn viên minh giống nhƣ Phật vậy. 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này, bản thân niệm Phật cầu vãng sanh mới là thật, có 

thể giúp gia thân quyến thuộc của mình. Không những giúp gia thân quyến thuộc trong 

hiện đời, mà gia thân quyến thuộc đời đời kiếp kiếp trong quá khứ ta đều giúp đƣợc. 

Nếu  nhƣ  từ  sáng đến  tối  chỉ  suy  nghĩ  lung  tung, còn  chìm  đắm  trong  phân  biệt  chấp 

trƣớc, đây đều là tự mình tạo ra chƣớng ngại. Sai rồi. 

Ngƣời nhiệt tâm giúp ngƣời khác trợ niệm, việc tốt, họ triệu tập và tuyên dƣơng 

công đức trợ niệm, cũng là một việc tốt. Cổ nhân nói, việc tốt thƣờng gặp khó khăn. 

Trong thế gian hiện nay, làm việc xấu có rất nhiều ngƣời ủng hộ, làm việc tốt lại chẳng 

thấy ai giúp, có thể còn có ngƣời chƣớng ngại, bởi vậy việc tốt thƣờng khó khăn. Bản 

thân chúng ta chỉ cần tận tâm tận lực, đều là công đức viên mãn. Điều này trong giáo lý 

đại thừa Đức Phật nói rất nhiều, đừng phân biệc chấp trƣớc những điều này, nhất định 

phải tận tâm tận lực. 

Trong đoạn văn này, gợi mở cho chúng ta thật nhiều, là chúng ta phải thấy thật 

nhiều  nỗi  khổ  ở  thế  gian  này.  Thƣờng  xuyên  tụng  kinh,  thƣờng  xuyên  nghe  kinh, 

chúng ta mới lãnh hội đƣợc niềm vui vi diệu thù thắng ở thế giới Cực Lạc, biết Phật A 

Di Đà kiến tạo thế giới Cực Lạc nhƣ thế nào. Không phải ngài tƣởng tƣợng ra, mà ngài 

tham quan tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ không giới, chỉ áp dụng sở 

trƣờng bỏ những sở đoản. Tất cả những điều không hay ngài đều bỏ hết, và áp dụng tất 

cả mọi ƣu điểm, ngài đã kiến tạo nên thế giới Cực Lạc nhƣ thế. Cho nên thế giới Cực 

Lạc kiến thành, hơn hẳn tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật, đạo lý là nhƣ vậy. Tất cả những gì 

bất thiện nói trong nguyên văn, trong rất nhiều cõi nƣớc của Chƣ Phật đều có. Ngài đều 

nhận ra điều đó, làm sao để sửa đổi bù đắp, làm sao để giúp những ngƣời khổ nạn, liền 

khởi đại nguyện. Đây là từ bi vô tận của Phật A Di Đà. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              371/21 

Chúng ta xem đoạn bên dƣới: “Đại sƣ Trừng Hiến nói. Ô hô bi ai thay! Không 

thấy quả khổ của địa ngục ngạ quỷ, không thấy thọ báo của cha mẹ sƣ trƣởng, nên tâm 

chán ghét không mãnh liệt”. Sự chán ghét này chính là tâm chán ghét luân hồi lục đạo 

trì trệ. “Tƣ tƣởng báo tạ giải đãi”, báo là báo tạ, báo ân đối với ân của cha mẹ. Tạ là 

cảm tạ, ý niệm này giải đãi chậm chạp. Cổ nhân nói: “giải đãi chậm chạp quên thân, 

gây ra tai họa”, chính là nguyên nhân này, cho nên họ mới đọa lạc, đọa lạc vào tam đồ. 

Trái lại, nếu chúng ta có thiên nhãn, nhìn thấy quả báo trong địa ngục và ngạ quỷ, nhìn 

thấy thọ báo của cha mẹ và sƣ trƣởng mình. Thái độ học Phật của chúng ta hoàn toàn 

không giống nhau. 

Đại sƣ Vọng Tây lại nói: “Phải thƣợng cầu hạ hóa, là đạo ghét khổ báo, điều này 

chỉ  có  thiên  nhãn  mới  nhìn  thấy!”  Câu  này  nói  rất  hay,  trên  cầu  Phật  đạo,  dƣới  độ 

chúng sanh, quan trọng nhất là chán ghét cái khổ của thế giới Ta Bà, đặc biệt là lục đạo. 

Làm sao để báo đáp ân cha mẹ và sƣ trƣởng? Nhƣ vậy chỉ có nguyện cầu vãng sanh. 

Thật sự niệm Phật vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, đây là thật sự báo ân cha mẹ, cũng 

báo đáo ân sƣ trƣởng. Vì sao vậy? Vì bất luận cha mẹ và sƣ trƣởng ở cõi nào, nếu có 

nhân duyên sâu dày với mình, cho nên ngƣời đầu tiên ta quan tâm là họ. Ở thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc, thiên nhãn giống nhƣ Phật A Di Đà, có thể thấy đƣợc không phải là 

một  đời  hai  đời,  trăm  đời  ngàn  đời  vạn  đời,  không  phải.  Cha  mẹ  sƣ  trƣởng  trong  vô 

lƣợng kiếp trƣớc, ta đều thấy biết. Chúng ta biết những ngƣời này, có ngƣời thành Phật, 

có  ngƣời  thành  Bồ  Tát,  có  ngƣời  còn  đang  luân  hồi  trong  tam  đồ  lục  đạo.  Bây  giờ 

chúng ta dùng một câu nói trong nhà Phật: “chúng sanh có duyên”, chúng sanh có nhân 

duyên quá nhiều. Đây là nghĩa thứ nhất. 

“Thứ  hai,  nhƣ  trong  Đế  Ký,  nói  theo  nghĩa  rộng  của  nó”.  Giống  nhƣ  ở  trƣớc, 

chẳng qua ở đây nói rõ ràng hơn. “Nhƣ trong Hội Sớ cũng nói, nguyện hƣng ƣớc diệt 

ác sanh thiện, ghét khổ yêu thích tịnh. Nếu không nhƣ vậy tức không phải cõi thật, là 

chỉ đạt đƣợc lợi ích của Cực Lạc mà thôi”. Đa số đều nói nhƣ thế, phát khởi nguyện 

này, tâm nguyện chính là cầu sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc, phát khởi nguyện này, 

là sao? Là diệt ba đƣờng ác. Sanh đến thế giới Cực Lạc là đƣờng thiện, viễn ly luân hồi 

lục đạo cầu sanh tây phƣơng Tịnh độ. Chán ghét nỗi khổ ở thế giới Ta Bà, yêu thích 

Cực Lạc Tịnh độ. Nếu nói nhƣ thế, đây không phải là lợi ích đạt đƣợc ở thế giới Cực 

Lạc, lợi ích đạt đƣợc ở thế giới Cực Lạc hơn hẳn điều này không biết bao nhiêu. 

“Kim chánh ƣớc chân độ sở đắc giả”. Chân độ chính là chỉ thế giới Cực Lạc, tây 

phƣơng Tịnh độ mới là Tịnh độ thật sự. “Hoặc có tịnh độ, thánh chúng trong cõi này, 

tuy có thiên nhãn, hoặc thấy 2000 thế giới, hoặc thấy 3000 thế giới, không thể thấy hết 

bất khả thuyết bất khả thuyết vi trần số cõi nƣớc Phật”. Điều này ở trƣớc chúng ta cũng 

đã học, tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai trong ba đời mƣời phƣơng đều có Tịnh độ. Tịnh độ 

này là chỉ ở đâu? Là chỉ cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Cõi phƣơng tiện hữu dƣ, chính là tứ 

thánh pháp giới trong mƣời pháp giới. Tứ thánh là Tịnh độ, lục đạo là uế độ, cõi thật 

báo trang nghiêm gọi là nhất chân pháp giới. Đó là chân Tịnh độ, chân Tịnh độ là bình 

đẳng, nhƣng tứ thánh pháp giới không bình đẳng, trong mỗi cõi nƣớc Chƣ Phật đều có 

sai biệt, mà còn sai biệt rất lớn. Điều này chính là những gì trong đoạn này nói. 

“Hoặc có Tịnh độ, Bồ Tát ở cõi này, tuy đƣợc thiên nhãn, mà không thể đầy đủ 

viên  mãn  ngũ  nhãn,  là  lấy  sự  thù  thắng  của  nguyện  này  mà  thôi”.  Ở  thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc không giống nhau, Tịnh độ trong thế giới này, chúng ta cũng giống 

nhƣ các cõi nƣớc của Chƣ Phật khác vậy, cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Thiên nhãn ở cõi 

phƣơng tiện hữu dƣ đó có thể thấy 2000 thế giới, 3000 đại thiên thế giới. Thiên nhãn ở 

thế giới Ta Bà của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, chính là nhƣ vậy. Nhƣng thế giới Cực 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              372/21 

Lạc có thể thấy hết bất khả thuyết bất khả thuyết vi trần số cõi nƣớc Chƣ Phật, làm sao 

có thể sánh đƣợc? Đồng thời nhƣ tứ thánh pháp giới của Đức Phật Thích Ca ở thế giới 

Ta Bà này, đây là Tịnh độ. Bồ Tát trong này đƣợc thiên nhãn, nhƣng không phải viên 

mãn đầy đủ ngũ nhãn, trong này đã thành A la hán. A la hán có tuệ nhãn, Bồ Tát có 

pháp nhãn, không có Phật nhãn. 

Thế giới tây phƣơng Cực Lạc ngũ nhãn viên minh, điều này không thể so sánh! 

Cho nên nguyện này của Phật A Di Đà, nó có ý nghĩa thù thắng trong đó. Ở thế giới 

Cực Lạc, không những là cõi phƣơng tiện hữu dƣ có thiên nhãn nhƣ thế, mà cõi phàm 

thánh đồng cƣ cũng có thiên nhãn nhƣ thế. Vì trong nguyện văn này không nói, cõi 

phàm  thánh  đồng  cƣ  ngoại  lệ,  không  nói  nhƣ  thế.  Nhƣ  vậy  chúng  ta  biết,  cõi  phàm 

thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh cũng đầy đủ lợi ích nhƣ thế. Chúng ta có tin điều 

này chăng? Không tin nghĩa là có nghi hoặc, có nghi hoặc tức có chƣớng ngại, tham 

sân si mạn nghi, nghi là nói đến điều này. Ta đối với Phật còn có nghi hoặc, nghi hoặc 

là chƣớng ngại nghiêm trọng nhất của Bồ Tát. Nếu chúng ta đối với Phật Bồ Tát, đối 

với kinh điển hoàn toàn không có nghi hoặc, đó là do đầy đủ thiện căn. Ngƣời đầy đủ 

thiện căn thành tựu rất nhanh, họ không có nghi hoặc, hạng ngƣời này trong nhà Phật 

gọi  là  ngƣời  chân  thật.  Ngƣời  thật  thà  dễ  độ,  thành  tựu  nhanh!  Khó  độ  nhất,  khó  độ 

nhất hiện nay gọi là phần tử tri thức, họ quá nhiều nghi vấn, mỗi vấn đề đều phải hỏi 

đến cùng. Phải chăng họ thật sự nghe hiểu? Chƣa chắc, họ trƣớc sau không đoạn đƣợc 

nghi hoặc. Phải biết vốn không có nghi vấn, nghi vấn đều là chính mình tạo ra, tự tìm 

phiền phức cho mình. 

Vì sao nói không có nghi vấn? Nếu ta thật sự hiểu “duy tâm sở hiện, duy thức sở 

biến”, lập tức đoạn tận nghi vấn. Do chƣa hiểu Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán! Vì sao 

chƣa hiểu? Vì có nghi vấn nghĩa là chƣa hiểu, ngƣời không có nghi vấn vừa nhìn đã 

hiểu, đƣợc lợi ích chân thật. Ngƣời không có nghi hoặc tu Tịnh độ, ngƣời nào không 

vãng  sanh!  Mỗi  ngƣời  đều  vãng  sanh.  Ngƣời  nào  không  thể  vãng  sanh,  thì  trợ  niệm 

cũng không vãng sanh, vì sao vậy? Vì có nghi hoặc, còn hoài nghi đối với những điều 

trong kinh điển nói. Vấn đề này đối với phần tử tri thức mà nói, tức là không thể không 

có hoài nghi. 

Chúng tôi lúc mới học Phật cũng không dễ, thầy Lý cũng dùng rất nhiều tâm tƣ 

cho tôi, tôi rất cảm ơn thầy, vì sao vậy? Chính là vì không tin. Tôi hoài nghi kinh điển 

chính là hoài nghi cách phiên dịch, từ đâu sanh khởi nghi hoặc? Từ cổ văn, chúng ta 

đọc một bài cổ văn, quý vị để mƣời vị đồng học đọc bài văn cổ này, đều đọc rất lƣu 

loát,  đều  có  thể  thuộc,  cũng  có  thể  giảng  giải.  Nhƣng  mỗi  ngƣời  dịch  nó  thành  văn 

bạch  thoại,  quý  vị  xem  thử  có  giống  nhau  chăng?  Mƣời  ngƣời  dịch  mƣời  cách  khác 

nhau, đâu mới là ý nghĩa thật sự của nguyên văn? Điều này ngay trƣớc mắt chúng ta. 

Kinh điển Đức Phật thuyết truyền đến Trung quốc, thông qua những nhà phiên dịch 

dịch ra, đó đều là ý của Phật ƣ? Họ có thể dịch đúng ý của Phật đƣợc mấy phần? Có 

thể dịch viên mãn 100%, hầu nhƣ không thể. Quý vị xem, đây là tƣ duy theo logic của 

chúng tôi, luôn cảm thấy có vấn đề. 

Chúng tôi đƣa ra vấn đề này xin thầy giải đáp, thầy nói với tôi, ngƣời đƣơng thời 

rất  có  phƣớc  báo,  điều  này  ngƣời  nƣớc  ngoài  không  thể  sánh  đƣợc.  Chƣ  vị  pháp  sƣ 

phiên dịch kinh ngày xƣa, thầy Lý nói với tôi, ít nhất đều là thánh nhân tam quả trở lên. 

Tam  quả  là  A  na  hàm, không  phải  ngƣời  bình thƣờng. Hay  nói  cách khác, họ đều  là 

ngƣời có tu có chứng. Trong các bậc cao tăng tổ sƣ, còn có rất nhiều ngƣời là chƣ Phật 

tái sinh, đại Bồ Tát tái sinh. Văn Thù, Phổ Hiền, Quan Âm, Địa Tạng đều đến, đều tự 

mình tham dự hoạt động dịch kinh này. Phƣớc báo này lớn biết bao! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              373/21 

Thầy Phƣơng Đông Mỹ đem cho tôi niềm tin càng không thể nghĩ bàn, khi thầy 

nói tôi không dám tiếp nhận. Tôi thỉnh giáo thầy vấn đề này, tôi nói đƣơng thời kinh 

điển nguyên bản tiếng Phạn từ Ấn độ truyền đến nhiều nhƣ thế, sau khi dịch sang tiếng 

Trung, thì  những  kinh  điển  nguyên  văn  cất  giữ  ở  đâu,  vì  sao  không  lƣu  lại?  Tôi đƣa 

nghi vấn này hỏi thầy, khi thầy trả lời tôi, vừa nghe xong liền bật cƣời lớn. Thầy nói 

em không biết, lòng tự tin của ngƣời xƣa thật đáng nể, đâu có nhƣ ngƣời bây giờ? Bây 

giờ đều nói phƣơng tây tốt, chúng ta làm sao cũng không sánh bằng ngƣời phƣơng tây. 

Thầy nói cổ nhân không phải nhƣ vậy, lòng tin của cổ nhân quả thật quá mạnh. Họ cho 

rằng, nội dung kinh điển phiên dịch sang tiếng Trung chính xác 100%, không dịch sai. 

Mà  văn  tự  phiên  dịch  còn  bóng  bẩy  tuyệt  vời  hơn  tiếng  phạn,  có  thể  thay  thế  tiếng 

Phạn, có thể không cần đến bản tiếng Phạn. Khí khái đó quý vị nói không tự tin chăng? 

Thầy Phƣơng nói với tôi nhƣ thế. 

Vấn đề này, hai vị thầy  nói với  tôi, tôi đều nhớ  rất  rõ ràng. Chúng ta ngày  nay, 

ngƣời trong thời hiện đại hoài nghi đối với các bậc tổ sƣ đại đức, nói khó nghe một 

chút đây là tội lỗi, nhƣng ai tin? Chỉ có thể nói ngƣời từng trải tin, ngƣời thông thƣờng 

không chịu tin. Cũng đa nghi giống nhƣ lúc tôi còn trẻ vậy, bây giờ hiện tƣợng này rất 

phổ biến. Nhƣng họ không may mắn nhƣ tôi gặp đƣợc thầy giỏi, giải thích tƣờng tận 

mọi  vấn  đề  cho tôi, dẫn  dắt  trong thời gian  dài. Đến  khi  chính  mình  thâm  nhập kinh 

tạng, mới bổng nhiên đại ngộ! 

Thực tế thì trong kinh điển đều nói rất rõ ràng, chúng ta không hiểu, nghe không 

hiểu, xem không hiểu. Nhƣ cổ nhân nói, tánh ngƣời vốn thiện, chúng ta hình nhƣ hiểu, 

nhƣng thật ra không hiểu. Nếu thật sự hiểu đƣợc bản thiện, nghi vấn này sẽ không có. 

Thật sự hiểu là tâm hiện thức biến, nghi vấn này cũng không có. Chúng ta đã học bao 

nhiêu năm, cũng vẫn là hình nhƣ hiểu mà thật ra chƣa hiểu. Không thể nói không hiểu, 

cũng không thể nói hoàn toàn hiểu, phiền phức chính là nhƣ vậy. Cho nên những giáo 

huấn của cổ nhân, chúng ta không làm đƣợc. Phƣơng pháp cổ nhân dùng vô cùng tinh 

xảo, cho nên tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán, đức đầu tiên là “tùy duyên diệu dụng”, 

đó là tuyệt diệu. 

Lấy trƣờng hợp của cổ văn để nói, dễ lãnh hội hơn. Cổ nhân dạy văn cổ là lúc nào? 

Bắt đầu từ năm 7 tuổi, thời gian ba năm đến lúc 9 tuổi, đặt vững nền tảng của văn cổ. 

Đến  mƣời  một  mƣời  hai  tuổi  viết  văn,  hiện  nay  sinh  viên  khoa  văn  trƣờng  đại  học, 

đừng nói là không viết đƣợc, mà đến xem cũng không hiểu. Học nhƣ thế nào? Phƣơng 

pháp rất xƣa, ngƣời bây giờ gọi là không có khoa học, là học thuộc lòng! Thuộc lòng. 

Thầy nói với chúng tôi, học thuộc 50 bài cổ văn là ta có thể đọc văn cổ. Nếu học thuộc 

100 bài, là có thể viết văn cổ. Các em nhỏ thuộc rất nhanh, ba năm cầm đƣợc trong tay 

chìa khóa vàng này. Ngƣời bây giờ không tin, không chịu dùng theo phƣơng pháp cổ 

xƣa này. Ngày nay chúng ta đều coi thƣờng những phƣơng pháp của cổ nhân dùng, đâu 

biết rằng phƣơng pháp của cổ nhân là kết tinh cao nhất của trí tuệ. Không ai hiểu đƣợc 

điều này, không phân biệt đƣợc tốt xấu! Ƣu điểm của văn cổ, công đức đó gọi là vô 

lƣợng vô biên. Dùng phƣơng pháp và sự khéo léo này để truyền bá tƣ tƣởng, kiến giải, 

học  thuật,  kinh  nghiệm,  vĩnh  hằng  bất  biến.  Truyền  một  cách  hoàn  chỉnh  từ  đời  này 

sang đời khác, không bị biến chất. 

Bây giờ chúng ta viết bằng văn bạch thoại, văn bạch thoại sẽ biến chất, qua một 

hai trăm năm sau ngƣời ta xem không hiểu nữa. Không nhƣ cổ văn, cổ văn vĩnh viễn 

không thay đổi, mấy ngàn năm, mấy vạn năm cũng không thay đổi. Ở trong nƣớc, ở 

nƣớc ngoài hay trên toàn thế giới cũng không thay đổi. Chỉ cần ta hiểu thì truyền thống 

văn hóa này chính là kiến thức của chính mình, ta đã đạt đƣợc. Nhƣ trong kinh này nói, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              374/21 

sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc mới thật sự biết cảm ân, ta hoàn toàn xem hiểu, 

hoàn toàn nghe hiểu. 

Bên dƣới trong văn nguyện thành tựu có một đoạn nói: “Nhục nhãn thanh triệt, mị 

bất phân liễu, thiên nhãn thông đạt, vô lƣợng vô hạn”. Đây là nói ngƣời ở thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc, phân là phân minh, liễu là thấu triệt, đây là nhục nhãn và thiên nhãn 

trong ngũ nhãn. Ngƣời ở thế gian chúng ta, nhục nhãn và thiên nhãn không làm đƣợc. 

Thiên nhãn và nhục nhãn của thế giới Cực Lạc có năng lực lớn vô lƣợng vô hạn nhƣ 

thế, sự phân minh, sự sáng suốt và sự thông đạt của họ đều vô lƣợng vô hạn. 

“Đắc một thiên nhãn tức đắc viên mãn ngũ nhãn”, đạt đƣợc một thứ thì tất cả đều 

đạt đƣợc,  ở  đây  với Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát  của  thế giới  tha  phƣơng không 

giống  nhau.  Phẩm  thứ  13  kinh  này,  trong  phẩm  Bồ  Tát  tu  trì  nói:  “Tất  cả  Bồ  Tát  tu 

hành ngũ nhãn trong cõi Phật này, là chứng ngũ nhãn, gọi là đƣợc một là đƣợc tất cả. 

Là lấy năng lực thấy trần số cõi Phật chiếu sáng chúng sanh, chết ở đây sanh vào chỗ 

kia, tế sanh lợi vật, thƣờng làm Phật sự, là ích lợi thù thắng của nguyện này”. Đây là 

nói lợi ích vô cùng thù thắng của nguyện này. Quý vị đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, 

sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, mặc dù là cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm 

vãng sanh, đƣợc một nguyện này của Phật Di Đà gia trì. Thiên nhãn, thiên nhĩ đƣợc 

nguyện  này  gia  trì, năng  lƣợng không  có gì khác  với  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai, có thể  thấy 

đƣợc vi trần số cõi nƣớc Phật. Chính là ở trƣớc nói “thấy hết bất khả thuyết bất khả 

thuyết vi trần số cõi nƣớc Phật”. Tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật khắp biến pháp giới, không 

sót cõi nào, thấy hết tất cả, quý vị có năng lực này. Năng lực nghe cũng nhƣ thế, trong 

mƣời phƣơng cõi nƣớc, bất kỳ ngƣời nào nói ta đều nghe rõ ràng minh bạch. Giống 

nhƣ ở trƣớc vậy, có tác ý có không tác ý. Không tác ý thì tất cả đều nghe đƣợc, tác ý là 

gì? Là đặc biệt chú ý nghe, đặc biệt chú ý nghe là rất rõ ràng, không sót một chữ. 

Chiếu  soi  chúng  sanh,  đây  là  nói  thấy,  nhìn  thấy  tất  cả  chúng  sanh  trong  mƣời 

pháp giới này, chết ở đây sanh đến nơi khác. Nói trong phạm vi nhỏ là luân hồi lục đạo, 

nói trên phạm vi lớn là biến pháp giới hƣ không giới, đến đâu để thọ sanh? Nhân duyên 

làm chủ, ở đâu có duyên thì đi đến đó. 

Bây giờ ở nƣớc ngoài, những năm gần đây thuật thôi miên rất phát triển và rất phổ 

biến.  Trong  lúc  thôi  miên,  phát  hiện  có  một  số  ngƣời  đời  trƣớc  ở  tinh  cầu  khác  đến, 

không phải ở địa cầu này. Cũng có ngƣời ở địa cầu này, sanh đến tinh cầu khác, đời 

này lại từ tinh cầu khác đầu thai trở lại, có tình trạng này. Đây là từ phƣơng thức thôi 

miên có thể lộ ra những tin tức này, ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc quý vị thấy rất rõ 

ràng. 

“Tế sanh lợi vật, thƣờng làm Phật sự”. Hai câu này là sau khi học Phật, hành đạo 

Bồ Tát, hoằng pháp lợi sanh, làm những công việc này. Làm sự nghiệp này tâm phải 

phát thật lớn, nếu mỗi niệm đều nghĩ đến chúng sanh trong vòng địa cầu nhỏ bé này, 

tƣơng lai ta tế sanh lợi vật thƣờng làm Phật sự, vẫn ở trên địa cầu này. Nếu thƣờng 

thƣờng hồi hƣớng, ngày ngày hồi hƣớng, trong hồi hƣớng nói là hồi hƣơng khắp biến 

pháp  giới  hƣ  không  giới,  nhân  duyên  đó  kết  rất  rộng  rãi.  Mƣời  phƣơng  cõi  nƣớc,  vi 

trần thế giới, phải phát nguyện nhƣ thế. Phát nguyện nhƣ thế có thể làm đƣợc chăng? 

Đƣợc, vì sao vậy? Vì trong thần túc thông gọi là biến hóa. Ở đây chƣa nói đến, ở sau sẽ 

nói đến thần túc thông, ta có thể phân thân, phân vô lƣợng vô biên thân. Thân mình bất 

động ở thế giới Cực Lạc, vẫn ở bên cạnh Phật A Di Đà, nhƣng ta đã phân thân đến 

mƣời phƣơng, tất cả cõi nƣớc của Chƣ Phật, đến đó làm gì? Để tu phƣớc tu tuệ. Cúng 

Phật là tu phƣớc, nghe pháp là tu tuệ, phổ độ tất cả chúng sanh là phƣớc tuệ song tu, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              375/21 

nhƣ vậy mới thành tựu công đức viên mãn. Điều này mới nói lên đƣợc dụng ý thật sự 

khi Phật A Di Đà phát nguyện. 

Ý của nó nói nguyện này sanh khởi, chỉ vì diệt ác sanh thiện và chán ghét đau khổ 

yêu thích niềm vui, đây không phải là lợi ích thật sự của ngƣời ở Tịnh quốc Cực Lạc. 

Thiên nhân ở cõi nƣớc Cực Lạc có thể thấy hết bất khả thuyết bất khả thuyết vi trần số 

cõi nƣớc Phật, mà còn đƣợc viên mãn tức có thể viên cụ_đầy đủ viên mãn tuệ nhãn, 

pháp nhãn, Phật nhãn và vốn đầy đủ nhục nhãn là ngũ căn, ngũ nhãn viên minh, là có 

thể thấy trần số cõi Phật, vi trần số cõi nƣớc Phật. Lại chiếu soi vô số tƣớng sanh tử 

khứ lai của chúng sanh, do đó có thể cứu tế quần sanh lợi lạc vạn vật, ở đây là lợi ích 

thù thắng của bổn nguyện. Hai thuyết ở trên, thuyết sau là bổn nguyện thân cận Phật Di 

Đà. 

Chúng ta biết vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, khôi phục trí tuệ đức năng tƣớng 

hảo vốn đầy đủ trong tự tánh, có thể nói là đạt đến cứu cánh viên mãn. Tu hành bất kỳ 

pháp môn nào, không đơn giản nhƣ vậy, không dễ dàng nhƣ vậy, phải cần thời gian 

kiếp số rất lâu mới có thể đạt đƣợc, đâu có nhanh chóng nhƣ thế! Chúng ta không thể 

không biết điều này, nếu thật sự hiểu rõ ràng minh bạch, mới biết vì sao chúng ta chọn 

pháp môn này. 

Trong Đại Tập Kinh Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tuyên bố rõ ràng với chúng ta. 

Đối với hàng căn tánh xấu ác nhƣ chúng ta, ngƣời không có trí tuệ, nhiều pháp môn 

nhƣ thế, chúng ta chọn lựa nhƣ thế nào? Trong Kinh Đại Tập Đức Phật Từ bi nói với 

chúng ta, thời kỳ chánh pháp giới luật thành tựu, ta sanh vào thời kỳ chánh pháp của 

Nhƣ Lai. Thời kỳ tƣợng pháp thiền định thành tựu, thời kỳ mạt pháp Tịnh độ thành tựu. 

Mấy câu này rất quan trọng! 

Chúng ta có sự lựa chọn, chúng ta sanh vào thời kỳ mạt pháp, Đức Phật nói thời 

kỳ  mạt  pháp  Tịnh độ  thành  tựu. Đây  là  kinh điển hàng  đầu  của  Tịnh độ, bản  hội  tập 

này là chuyên môn vì 9000 năm còn lại của thời kỳ mạt pháp này, vì những chúng sanh 

khổ nạn. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ đến nay, theo ghi chép của lịch đại tổ sƣ là 

3037 năm. Các bậc tổ sƣ trƣớc một thời đều dùng niên đại này, nhƣ đại sƣ Ấn Quang, 

hòa  thƣợng  Hƣ  Vân,  hòa  thƣợng  Đế  Nhàn,  họ  đều  dùng  niên  đại  này.  Ngƣời  nƣớc 

ngoài nói là hơn 2500 năm, khác biệt khoảng 600 năm. Những vấn đề liên quan đến 

niên  đại  này  không  có  gì  quan  trọng,  quan  trọng  là  tam  học  giới  định  tuệ,  điều  này 

quan trọng. Nhân giới sanh định, nhân định phát tuệ. Giới là gì? Là quy củ, ta phải giữ 

quy củ, không giữ quy củ không thể thành tựu, nhất định phải biết giữ quy củ. Giữ quy 

củ chính là nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu. Về cơ sở, nền tảng làm ngƣời, 

Đức Phật dạy chúng ta ngũ giới thập thiện. Nguyên tắc chỉ đạo tu hành cao nhất của 

Tịnh tông, là Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc. Đức Phật nói rất rõ ràng, trong Kinh Quán Vô 

Lƣợng Thọ Phật nói rằng: “Ba đời chƣ Phật, tịnh nghiệp chánh nhân”. Nghĩa là nói quá 

khứ, hiện tại và vị lai, Bồ Tát muốn thành Phật đều phải tu ba điều này, ba điều này là 

tịnh nghiệp chánh nhân của ba đời chƣ Phật. Quý vị xem lời này quan trọng biết bao! 

Điều thứ nhất: “Hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng, từ tâm bất sát, tu thập 

thiện nghiệp”. Nếu muốn thành tựu pháp thế xuất thế gian, phải nhớ rằng hiếu thân, tôn 

sƣ, hai điều này là căn bản của căn bản. Bất hiếu cha mẹ, bội thầy phản đạo là nền tảng 

đã mục nát, dù tu thiện nghiệp nhƣ thế nào cũng không có căn bản, dù làm nhiều việc 

tốt đến đâu, quả báo là gì? Quả báo là hƣởng phƣớc trong ác đạo, vì sao vậy? Vì họ 

làm nhiều việc tốt, vì sao vào đƣờng ác? Vì nền tảng của họ hƣ hoại. 

Nhƣ trong kinh Phật có một ví dụ rất hay, đó là Đề Bà Đạt Đa, cũng là đệ tử của 

Đức Thế Tôn, phản bội thầy tổ, lúc nào cũng chống đối Phật. Ông muốn giết hại Phật, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              376/21 

còn ông thị hiện thành Phật, tội này đọa địa ngục. Nhƣng ông cũng làm không ít việc 

tốt, đúng là việc tốt. Đức Phật nói với chúng ta, hiện tại Đề Bà Đạt Đa đang ở trong địa 

ngục  A  tỳ,  cuộc  sống  ở  đó  nhƣ  thế  nào?  Gần  giống  nhƣ  ở  Trời  đao  lợi.  Có  đạo  lý, 

không phải không có đạo lý. 

Quý vị thử  xem  những động vật_ngƣời này  làm  việc  xấu, họ phạm  lỗi, đọa vào 

đƣờng súc sanh. Nhƣng vì trong đời họ làm rất nhiều việc tốt, lợi ích chúng sanh, bây 

giờ  họ  biến  thành  thú  cƣng.  Tuy  là  một  con  vật,  nhƣng  nó  hạnh  phúc  vô  cùng,  bao 

nhiêu ngƣời thƣơng yêu chúng, bao nhiêu ngƣời chăm sóc chúng. Sau khi chết còn có 

ngƣời chôn cất, còn có ngƣời xây mộ kỷ niệm cho chúng. Có phƣớc báo, vì làm việc 

tốt. Chúng ta thấy có rất nhiều ngƣời tu hành rất tốt, đƣợc sanh lên cõi trời. Trong kinh 

Phật nói, có một số thiên nhân sống rất khổ, không bằng ngƣời giàu có ở thế gian. Đây 

chính  là  những  gì  chúng  ta  học,  trong  kinh  điển  nói,  là  dẫn  nghiệp  và  mãn  nghiệp 

không  giống  nhau.  Dẫn  nghiệp  là  dẫn  dắt  ta  đến  cõi  nào  đó,  nghiệp  đó  gọi  là  dẫn 

nghiệp. Mãn nghiệp là gì? Mãn nghiệp nghĩa là bố thí, tài thí, pháp thí, vô úy thí, đây 

thuộc về mãn nghiệp. Ta thƣờng thích giúp đở ngƣời khác, dùng tiền của giúp ngƣời, 

đời sau đƣợc giàu có. Nếu đƣợc thân ngƣời, là do giữ ngũ giới, không sát sanh, không 

trộm  cắp,  tu  rất  tốt  năm  giới  này,  nhờ  vậy  mà  họ  đến  cõi  ngƣời,  là  tu  ngũ  giới  thập 

thiện. Gọi là dẫn nghiệp là dẫn dắt ta vào đó. 

Điều thứ nhất trong Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc, điều thứ nhất là phƣớc báo nhân 

thiên. Phƣớc lớn của trời ngƣời đều nhờ hiếu thuận, “hiếu thân tôn sƣ, từ tâm bất sát, tu 


thập thiện nghiệp”. Chúng ta thực hành điều này vào ba nền tảng của Nho Thích Đạo. 

Hiếu  thân  tôn  sƣ  thực  hành  nơi  Đệ  Tử  Quy,  từ  tâm  bất  sát  thực  hành  nơi  Cảm  Ứng 

Thiên, tu thập thiện nghiệp. Đây là ba nền tảng của Nho Thích Đạo, ba nền tảng này rất 

quan  trọng.  Cắm  chặt  ba  gốc  này,  quý  vị  là  cơ  sở  của  thánh  hiền.  Nếu  học  Phật  sẽ 

thành  Phật,  thành  Bồ  Tát.  Nếu  học  nho  sẽ  thành  thánh  thành  hiền.  Nếu  học  đạo  sẽ 

thành  thần  thành  tiên,  chắc  chắn  thành  tựu.  Vì  sao  vậy?  Vì  quý  vị  có  căn  bản.  Nếu 

không có ba nền tảng này, ta sẽ không thành tựu đƣợc, phải biết điều này. 

Chúng  ta  xem  tiếp  bên  dƣới:  “Trong  kinh  nghe  rõ  chuyện  trong  hiện  tại  vị  lai 

khắp  mƣời  phƣơng,  là  nguyện  thứ  tám  thiên  nhĩ  thông”.  Thiên  nhĩ  thông,  còn  gọi  là 

thiên nhĩ trí thông. Chữ trí này  ở trƣớc  có giải thích với quý vị, tất cả sáu loại thần 

thông đều là trí tuệ khởi tác dụng, đều là trí tuệ khởi tác dụng. Trí là trí tuệ bát nhã vốn 

đầy đủ trong tự tánh, nó ở mắt chính là thiên nhãn thông, ở tai chính là thiên nhĩ thông. 

Thiên nhĩ, chỉ nhĩ căn của các thiên nhân ở cõi sắc. Thiên nhân, chỉ thiên nhân 

của trời sắc giới, trời tứ thiền. Có thể nghe đƣợc ngôn ngữ của chúng sanh trong lục 

đạo, cho đến tất cả âm thanh thô tế xa gần. Chúng ta biết thiên nhĩ thông thông thƣờng, 

trời tứ vƣơng là có, nhƣng năng lực không lớn, nó có phạm vi. Thông thƣờng mà nói, 

đều lấy trời đao lợi làm tiêu chuẩn, dục giới. Nhƣ trời đao lợi, trời tứ vƣơng cần phải 

tác ý, mới có thể thấy chúng sanh lục đạo rõ ràng minh bạch. Không phải đối với ở trên, 

mà là đối với ở dƣới. Ví dụ trời đao lợi, bên dƣới trời đao lợi, họ có thể thấy rõ ràng, 

nhìn nhân gian thấy rõ ràng, thấy đƣờng ngạ quỷ, đƣờng địa ngục, đều có thể thấy rõ 

ràng. Âm thanh cũng có thể nghe rõ ràng, âm thanh thô tế xa gần. 

Hội  Sớ  nói:  “Thiên  nhĩ  thông  có  thể  nghe  tất  cả  chƣớng  nội  chƣớng  ngoại, khổ 

vui  ƣu  hỷ,  ngôn  ngữ  âm  thanh,  không  có  gì  cách  trở”.  Không  cách  trở  là  không  có 

chƣớng ngại. Nguyện này “văn của Ngụy Dịch là thiên nhân trong nƣớc, không đƣợc 

thiên nhĩ. Dƣới đến nghe trăm ngàn na do tha Chƣ Phật nói, không thọ trì tất cả, không 

thủ chánh giác”. Ngụy dịch là bản của Khƣơng Tăng Khải, bản này là Khƣơng Tăng 

Khải phiên dịch, ở Trung quốc, Nhật bản lƣu thông rất rộng rãi. Nguyện văn trong bản 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              377/21 

này là mấy câu vừa mới đọc, ngài đặc biệt nói đến những gì chƣ Phật nói. Quý vị có 

thể nghe  đƣợc trăm  ngàn  ức na do tha  chƣ  Phật nói, cũng  chính là vô lƣợng vô  biên 

chƣ Phật ở trong cõi nƣớc của mình giảng kinh thuyết pháp, ta đều có thể nghe đƣợc. 

Mà còn có thể thọ trì tất cả, chữ tất cả này không thể nghĩ bàn, ta có thể nghe hết tất cả, 

tiếp  thu  hết  tất  cả,  quả  là  đáng  nể!  Chúng  ta  chỉ  có  thể  nghe  một  ngƣời,  thêm  một 

ngƣời nữa liền cảm thấy nhiễu loạn, đó tức là ở dƣới nói đến chƣớng nội và chƣớng 

ngoại. Chúng ta tập trung ý chí lại, chỉ có thể chú ý một nơi, không cách nào chú ý đến 

nhiều  phƣơng  diện,  đây  là  chƣớng  ngại  của  chúng  ta.  Khi  chƣớng  nội  chƣớng  ngoại 

đều có thể thông, tức chƣớng ngại không còn. Đồng thời có thể tiếp thu rất nhiều âm 

thanh, tất cả đều rõ ràng không hề lẫn lộn, quả là không thể nghĩ bàn! Đây không phải 

là mấy ngƣời, không phải mấy mƣơi ngƣời, mấy trăm ngƣời, mà là trăm ngàn ức na do 

tha chƣ Phật. Đại khái giống nhƣ vi tính hiện nay vậy, còn hơn cả vi tính, vi tính chƣa 

đạt đến trình độ này. Họ có thể tiếp thu tất cả, mà còn đều có thể thọ trì. Nghe pháp là 

khai trí tuệ, thấy Phật là tu phƣớc báo. 

Đoạn kinh văn này của Đƣờng Dịch: “Hữu tình trong nƣớc, không đƣợc thiên nhĩ, 

cho đến không nghe đƣợc thuyết pháp bên ngoài ức na do tha trăm ngàn du thiện na, 

không thủ chánh giác”. Ý này tƣơng đồng với Ngụy Dịch. “Theo nhƣ trên có thể biết, 

nhĩ thông của thiên nhân Cực Lạc hơn hẳn nhị thừa”. A la hán, Bích Chi Phật không 

thể sánh đƣợc, thua xa. “Không những nghe hết âm thanh trong mƣời phƣơng, mà còn 

có thể nghe vô lƣợng chƣ Phật thuyết pháp”. 

Thế  giới  Cực  Lạc,  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giới  thiệu  cho  chúng  ta.  Trong 

Kinh A Di Đà nói, thiên nhân sanh đến thế giới Cực Lạc đều có năng lực. Ngày nay 

chúng ta gọi là đi chiêm bái mƣời phƣơng Chƣ Phật Nhƣ Lai. Phạm vi lớn chừng nào? 

Đức Phật nói là mƣời vạn ức cõi nƣớc Phật. Bây giờ chúng ta biết đây đều là phƣơng 

tiện nói, nói mƣời vạn ức cõi nƣớc Phật nghĩa là, thế giới Cực Lạc cách thế giới này 

của chúng ta mƣời vạn ức cõi nƣớc Phật. Ta ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, muốn trở 

lại thăm thân thích bằng hữu ở địa cầu này, đều có thể trở lại hằng ngày, mà tốc độ còn 

rất nhanh, đúng là chỉ trong một khảy móng tay là đến nơi. Dụng ý chính là nhƣ vậy, 

trên  thực  tế  không  chỉ  nhƣ  thế,  khoảng  cách  mƣời  vạn  ức  quá  ngắn.  Nhƣ  ở  đây  nói, 

trăm ngàn ức na do tha thế giới Chƣ Phật, không chỉ mƣời vạn ức. Năng lực sáu loại 

thần thông của ta đều khôi phục hết, quá khứ hiện tại và vị lai_đích thực giống nhƣ lời 

khen ngợi chân thần trong các Tôn giáo khác là: vô sở bất năng, vô sở bất thông, gọi là 

toàn tri toàn năng. Đây là nói đến tự tánh, trong Phật pháp đại thừa nói ngƣời minh tâm 

kiến tánh, mới đạt đến trình độ này. Trong Kinh Hoa Nghiêm là viên giáo sơ trú trở lên, 

họ trú trong cõi thật báo trang nghiêm, đã siêu việt mƣời pháp giới. 

Chúng ta xem đoạn sau cùng: “Sƣ Trừng Hiến nói, thần thông này rất quan trọng”, 

thiên nhĩ thông này vô cùng quan trọng. “Tiếng thống khổ của chúng sanh trong địa 

ngục, tiếng  đói  khát của  ngạ  quỷ, nghe  rồi  tăng  trƣởng  lòng  đại  bi”. Ta  thật  sự  nghe 

đƣợc, tâm đại bi liền sanh khởi, chính là ý này. “Càn Thát Khẩn Na, lạc thần của thiên 

đế, là đàn cầm lƣu ly, âm thanh an lạc của nó biến khắp tam thiên đại thiên thế giới này. 

Âm thanh thần tiên tụng kinh, nghe giống nhƣ chổ thƣờng lạc tịch tịnh”. Động là chỗ 

cƣ trú của thần tiên, đây là đƣa ra nhạc thần của chủ Trời đao lợi. Bây giờ lễ không còn, 

ngày xƣa lễ lạc rất quan trọng, có chủ lễ, có chủ lạc, đây giống nhƣ đội trƣởng trong độ 

nhạc vậy. 

Càn thát bà và Khẩn na la đều là nhạc thần, cây đàn mà họ đàn, âm thanh họ đàn 

ba ngàn đại thiên thế giới đều có thể nghe đƣợc. Âm thanh thần tiên tụng kinh, đây là 

chỉ đạo giáo. Động Phủ là nơi ở của thần tiên, nơi tu đạo của họ, đều có thể nghe đƣợc, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              378/21 

không cần rời khỏi. Họ có năng lực nghe đƣợc từ 3000 đại thiên thế giới, thiên nhĩ có 

thể nghe đƣợc âm thanh xa nhƣ vậy. Chúng tôi cũng từng gặp một số ngƣời, họ có thể 

nghe đƣợc âm thanh mà ngƣời khác không nghe đƣợc. Trong âm thanh truyền ra rất 

nhiều tin tức, là thật hay là giả? 

Xã hội hiện nay, từ khi có lịch sử đến nay, toàn bộ địa cầu chƣa từng hổn loạn. 

Cho  nên  chúng  ta  thƣờng  gặp  những  chuyện  rất  kỳ  lạ,  nó  đối  với  chúng  ta  có  ảnh 

hƣởng nhƣ thế nào? Là chính diện hay là phản diện? Chúng ta từ trong Phật pháp mà 

nói, Phật pháp nói chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát liền có ứng. Ngoài Phật Bồ Tát ra, 

tất cả yêu ma quỷ quái, đến cả quỷ thần cũng không ngoài cảm ứng đạo giao. Nếu quý 

vị không có cảm, họ sẽ không đến ứng. Cùng một đạo lý, là kiết hay là hung, là thiện 

hay là ác, là họa hay phƣớc, tất cả đều trong một niệm của mình. Họ hình nhƣ là trung 

lập, nếu ta dùng thiện niệm để cảm thì họ là thiện, còn nhƣ dùng ác niệm để cảm, dùng 

tham sân si mạn nghi để cảm, họ chính là ác. Trong kinh Đức Phật nói cho chúng ta về 

những đạo lý này, chúng ta gặp phải nên dùng thái độ nhƣ thế nào để ứng phó? Ngƣời 

niệm Phật, thái độ tốt nhất là Phật A Di Đà, tin tức ta truyền đến là A Di Đà Phật, mọi 

vấn đề đều đƣợc hóa giải. Nếu nhƣ ta tìm lành tránh dữ, họ nói ở đây có thiên tai, khi 

nghe ở đâu tốt, có thể quý vị sẽ bị mắc lừa. Nghe rồi phải nhƣ thế nào? Phải nhƣ nhƣ 

bất động, niệm A Di Đà Phật, dùng tâm thanh tịnh, tâm không phân biệt. Trên đề kinh 

này  nói  với  chúng  ta, dùng  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  để  ứng đối, tin tức  không  lành 

hay thiên tai đều có thể hóa giải. Nếu chúng ta dùng ý niệm tham sân si mạn để ứng 

đối, thì việc tốt cũng có thể biến thành việc xấu. Phải hiểu đạo lý này, vì ngƣời học 

Phật có thể thƣờng gặp. 

Câu sau cùng nói: “Huống gì Chƣ Phật thuyết pháp, nghe đều thọ trì, những gì Bồ 

Tát nói, nghe đều khát ngƣỡng!” Ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, có rất nhiều điều vi 

diệu thù thắng nhƣ thế. Chƣ Phật thuyết pháp ta đều có thể nghe thấy, có thể cùng một 

lúc tiếp thu vô lƣợng pháp môn, mà còn một nghe ngàn ngộ. Đây là gì? Nhờ oai thần 

bổn  nguyện  của  Phật  Di  Đà  gia  trì,  đến  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  thành  tựu  rất 

nhanh, không cần thời gian dài nhƣ vậy. Ở đây học vất vả suốt mấy mƣơi năm, chƣa 

chắc có thành tựu, không bằng mấy ngày ở thế giới Cực Lạc, hơn hẳn ở chỗ chúng ta 

quá nhiều, không thể sánh đƣợc. 

Hiểu đƣợc đạo lý này, ta không có mong cầu gì ở thế gian. Ở thế gian này, nếu 

chúng ta có phƣớc báo, làm nhiều việc thiện, cho ai? Cho những chúng sanh khổ nạn 

trong hiện tại, làm cho họ, không hề liên quan đến chúng ta. Chúng ta nhất tâm khát 

ngƣỡng  là  thế giới  Cực  Lạc,  đối với  thế gian này  không hề lƣu  luyến,  nhƣ vậy  mới 

vãng sanh đƣợc, nếu còn lƣu luyến thế gian này không thể vãng sanh. 

Phải nghĩ đến lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, quý vị xem ngài dạy hàng đệ tử nhƣ 

thế nào. Buổi tối nghỉ ngơi dƣới gốc cây, không cho phép nghỉ hai đêm dƣới một gốc 

cây, vì  sao vậy?  Sợ  ta  khởi tâm  tham  luyến. Gốc  cây  này  bóng  rất  mát, rất  tốt, ngày 

mai lại đến đây, sanh khởi tâm tham. Phải tẩy rửa sạch sẽ tập khí phiền não của chúng 

ta, điều này rất có đạo lý! Làm là vì chúng sanh, vì tiếp dẫn chúng sanh, nhƣ vậy là 

chính xác. Nếu là vì bản thân, có một chút thâm danh lợi xen vào, nhƣ vậy là sai. Nghe 

Bồ Tát nói chuyện, đây là tăng trƣởng trí tuệ, nhất định ngộ đƣợc rất nhiều. Những vấn 

đề gặp phải trong quá khứ và vị lai, đều hóa giải hết. 

Nguyện này chúng ta học đến đây, bên dƣới chúng ta xem tiếp nguyện thứ chín, 

nguyện tha tâm thông, chƣơng này tức là nguyện này. 

“Ngã  tác  Phật  thời, sở  hữu  chúng  sanh,  sanh  ngã  quốc  giả,  giai  đắc  tha  tâm  trí 

thông. Nhƣợc bất tất tri, ức na do tha, bách thiên Phật sát, chúng sanh tâm niệm giả, bất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              379/21 

thủ chánh giác”. Nguyện này, tôi không biết sau khi quý vị đọc xong có cảm nhận gì, 

tôi đọc nguyện này cảm thấy toát mồ hôi lạnh. Thế giới Cực Lạc có bao nhiêu chúng 

sanh? Số lƣợng này không thể tính kể. Trên địa cầu của chúng ta, nói đến ngƣời, chỉ 

đơn thuần nói đến con ngƣời có khoảng gần 67 ức. Nếu chúng sanh bao gồm cả súc 

sanh, còn bao gồm ngạ quỷ, địa ngục, còn có thiên nhân dục giới, số lƣợng chúng sanh 

này quá nhiều. Ở thế giới Cực Lạc, trong cõi phàm thánh đồng cƣ chỉ có nhân thiên, 

bốn đƣờng khác trong lục đạo đều không có. Nhƣng con số của hai cõi nhân thiên này, 

cũng là vô lƣợng vô biên vô số vô tận. 

Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  mƣời  phƣơng  cõi  nƣớc  của  Chƣ  Phật,  mỗi  ngày  có  bao 

nhiêu ngƣời vãng sanh về thế giới Cực Lạc? Tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai đều ở chỗ mình 

giúp Phật A Di Đà chiêu sinh, đều đang giới thiệu giúp Phật A Di Đà, biết bao nhiêu 

ngƣời đến đó? Mỗi ngƣời đều có tha tâm thông, đều có năng lực biết đƣợc ức na do tha 

trăm ngàn cõi Phật, bao gồm cõi nƣớc của Đức Phât Thích Ca Mâu Ni trong đó, chúng 

sanh khởi tâm động niệm họ đều biết, đây không phải chuyện nhỏ. Đừng tƣởng rằng 

chúng ta khởi tâm động niệm không ai biết, cổ nhân thƣờng nói, con ngƣời không đƣợc 

làm việc xấu, không đƣợc khởi ý niệm không tốt, gọi là “ngẩng đầu ba thƣớc có thần 

minh”. Tiểu thần thông của thần minh, không thể sánh với ngƣời ở thế giới Cực Lạc! 

Cần  phải  biết,  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  ngƣời  ở  thế  giới  Cực  Lạc  đều  biết  hết, 

không ai không biết. Chúng ta là thật hay là giả, trong này đều có nhân quả. 

Trƣớc đây, trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của quốc sƣ Hiền Thủ chúng ta 

đọc đƣợc, đó là bản năng tự tánh của những chúng sanh ở thế giới Cực Lạc. Sanh đến 

thế giới Cực Lạc đều đƣợc oai thần bổn nguyện của 48 nguyện Phật A Di Đà gia trì, 

hầu  nhƣ  khôi  phục  đƣợc  tánh  đức  viên  mãn.  Chúng  ta  đối  chiếu  với  Hoàn  Nguyên 

Quán sẽ rõ, điều này là thật không phải giả. Trong Hoàn Nguyên Quán nói về ba loại 

chu biến, ba loại chu biến này nói gì? Là nhất niệm! Trong nhất niệm có hình, nghĩa là 

có hiện tƣợng vật chất, đồng thời cũng có hiện tƣợng tinh thần. Đầy đủ ngũ uẩn sắc thọ 

tƣởng hành thức, nhất niệm đầy đủ ngũ uẩn. Đây có thể chính là tiểu quang tử mà hiện 

nay các nhà lƣợng tử lực học phát hiện, nó đầy đủ ngũ uẩn. Về vấn đề đầy đủ ngũ uẩn, 

các nhà khoa học không nói tƣờng tận nhƣ Phật pháp đã nói. 

Nhất niệm đó, nhất niệm đó là gì? Bồ Tát Di Lặc nói “một khảy móng tay có 32 

ức 100 ngàn niệm”, một niệm trong 32 ức 100 ngàn niệm. Chính là một niệm này, một 

niệm  này  chu  biến  pháp  giới. Nhƣ  vậy  chúng  ta  thấy  ở  đây  nói về  tha  tâm  trí  thông, 

không còn thấy kỳ lạ nữa. Chu biến pháp giới, xuất sanh vô tận, hàm dung không hữu. 

Hàm dung không hữu tức là trong đại thừa thƣờng nói: “tâm bao thái hƣ, lƣợng châu sa 

giới”. 

Chúng ta nhìn từ Hoàn Nguyên Quán, hình nhƣ toàn thể vũ trụ là một mạng lƣới, 

giống nhƣ trái cầu vậy. Nó là một mạng lƣới, thông suốt tất cả, bất kỳ điểm nào cũng 

thông đạt bốn phƣơng tám hƣớng, thông toàn bộ không hề có chút chƣớng ngại nào. 

Nếu  chúng  ta  buông  bỏ  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc,  là  trở  về  tự  tánh.  Hay  nói 

cách khác, đức năng tƣớng hảo trong tự tánh đƣợc khôi phục hoàn toàn. Trong Kinh 

Hoa Nghiêm Đức Phật nói rất rõ ràng, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng của 

Nhƣ Lai, vì có vọng tƣởng chấp trƣớc mà không thể chứng đƣợc. 

Ngày nay chúng ta bệnh ở đâu? Bệnh ở vọng tƣởng chấp trƣớc. Trên đề kinh này 

nói rất rõ ràng với chúng ta, chúng ta buông bỏ chấp trƣớc, không còn chấp trƣớc nữa, 

tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền.  Không  còn  phân  biệt,  tâm  bình  đẳng  hiện  tiền.  Không  còn 

khởi tâm  động  niệm,  đại giác  hiện  tiền. Đại  giác này  tức  trong  Thiền tông  nói, minh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              380/21 

tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ. Đây là bản năng của tự tánh, đúng là trí tuệ viên mãn, 

nền tảng của tất cả đức tƣớng, bản chất của tất cả đức tƣớng chính là trí tuệ. 

Hiện nay các nhà lƣợng tử lực học nói với chúng ta, nền tảng của hiện tƣợng vật 

chất là gì? Là ý niệm. Nói cách khác từ ý niệm biến hiện ra vật chất. Nền tảng của ý 

niệm là gì? Họ không nói ra đƣợc, chỉ nói là từ không sinh ra có. Thật ra nền tảng của 

ý niệm, chính là trí tuệ bát nhã vốn đầy đủ trong tự tánh. Giác gọi là trí tuệ, mê gọi là A 

lại da. Cho nên một niệm bất giác mà có vô minh, vô minh chính là A lại da, là trí tuệ 

khởi tác dụng phụ. 

Một niệm mê, nhất niệm mê không sợ, sợ điều gì? Sợ niệm niệm đều mê. Các bậc 

cổ đức thƣờng nói, không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm, phải giác thật nhanh. Nói thì 

rất dễ, nói không sai, nhƣng khi mê muốn quay đầu thật khó, quả thật không phải việc 

đơn giản. Đức Phật A Di Đà chỉ cho chúng ta một phƣơng pháp, tức là dùng một câu 

Phật hiệu: “Nam Mô A Di Đà Phật”. Ý niệm vừa khởi lên, lập tức trở về với Phật hiệu, 

đây là phƣơng tiện thiện xảo vô cùng tuyệt diệu của pháp môn Tịnh độ. Nếu nắm bắt 

đƣợc  điều  này  thì  rất  đơn  giản,  đời  này  sẽ  thành  tựu,  thành  tựu  viên  mãn,  điều  này 

không thể nghĩ bàn. 

Học Phật phải cầu vãng sanh, nếu ta đối với thế giới Cực Lạc, đối với Phật A Di 

Đà không có nhận thức tƣơng đối, thì rất khó khăn. Nhận thức nhƣ thế nào? Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni từ bi, chƣ vị tổ sƣ cao tăng từ bi, đều giới thiệu rất rõ ràng minh bạch 

trong bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này. Thật sự đọc hiểu, đọc thông suốt. Đọc nhƣ thế nào 

mới có thể hiểu đƣợc? Cƣ sĩ Lƣu Tố Vân làm tấm gƣơng tốt cho mọi ngƣời, mƣời năm 

chỉ  chuyên  học  một  bộ  kinh  này.  Cách  của  bà  chính  là  nghe  CD,  một  CD  nghe  một 

tiếng,  một  ngày  nghe  một  CD.  Một  CD  này  nghe  mƣời  lần,  nghĩa  là  một  ngày  nghe 

giảng kinh mƣời lần, mƣời lần thật ra chính là một tiếng đồng hồ, mƣời tiếng chỉ nghe 

một CD. Đây là nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu. Nghe xong bộ kinh này rồi 

nghe lại từ đầu, mƣời năm không gián đoạn, đây gọi là trì giới. 

Chúng ta thƣờng nghĩ, ngƣời bình thƣờng, không phải thiện căn sâu dày, ngƣời 

bình thƣờng, nếu có thể làm đƣợc nhƣ thế, khoảng ba năm bốn năm sẽ đƣợc tam muội, 

ba năm là đƣợc định. Hay nói cách khác, ta có thể khắc phục tập khí phiền não vọng 

tƣởng đó, ba bốn năm là có thể chế phục. Thêm hai ba năm nữa là khai trí tuệ, khai trí 

tuệ tự mình sẽ thông. Thông thì nhƣ thế nào? Thông rồi vẫn giữ quy củ, ta phải nghe 

hết mƣời năm. Đây gọi là thật thà! Gọi là y giáo phụng hành. Nắm chắc chuyện vãng 

sanh thế giới Cực Lạc, muốn lúc nào đi thì lúc đó đi, hoàn toàn không có chƣớng ngại. 

Chúng  sanh  thế  gian  này  cần  thì  họ  đến  giúp,  họ  ở  thêm  vài  năm  cũng  không  sao, 

không có gì chƣớng ngại, làm gƣơng tốt cho chúng ta. Chúng ta phải học tập nhƣ thế, 

vấn đề của mình đƣợc giải quyết, cũng có thể giúp ngƣời khác hóa giải hoạn nạn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 











Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              381/21 

Tập 203 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:23.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 246, chúng ta bắt đầu xem từ kinh văn. 

“Ngã  tác  Phật  thời, sở  hữu  chúng  sanh,  sanh  ngã  quốc  giả,  giai  đắc  tha  tâm  trí 

thông, nhƣợc bất tất tri, ức na do tha, bách thiên Phật sát, chúng sanh tâm niệm giả, bất 

thủ chánh giác”. 

Chƣơng này chỉ có một nguyện thứ chín là Nguyện tha tâm thông. Tha tâm thông, 

cũng gọi là tha tâm trí thông, ở trƣớc chúng ta đã học qua, sáu loại thần thông đều là trí 

tuệ khởi tác dụng. Trí tuệ này không phải tu đƣợc, là trí tuệ bát nhã vốn đầy đủ trong tự 

tánh. Nghĩa là trong Kinh Hoa Nghiêm nói, ngài nói tất cả chúng sanh đều có trí tuệ 

đức tƣớng của Nhƣ Lai. Trí này là chính Đức Phật nói, Nhƣ Lai là nói về tự tánh, là trí 

tuệ vốn đầy đủ trong tự tánh của chúng ta. Cũng có thể nói, nó là bản thể thật sự của 

pháp thân. 

Khi đại sƣ Huệ Năng khai ngộ, ngài nói câu thứ ba trong năm câu rằng: “đâu ngờ 

tự tánh vốn tự đầy đủ”. Đầy đủ những gì? Nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm nói là trí tuệ, 

đức năng, tƣớng hảo, nói ra ba điều nhƣng đã bao hàm hết tất cả pháp khắp biến pháp 

giới  hƣ  không  giới  vào  trong  đó.  Trí  tuệ  là  nguồn  gốc  của  hiện  tƣợng  tinh  thần,  mà 

hiện tƣợng tinh thần lại là bản chất của hiện tƣợng vật chất. Cho thấy, tất cả pháp giữa 

vũ trụ không lìa bát nhã vốn đầy đủ trong tự tánh. 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  xuất  hiện  ở  thế  gian  này,  vì  chúng  ta  giảng  kinh 

thuyết pháp suốt 49 năm. Ngài nói về trí tuệ bát nhã vốn có trong tự tánh, đã chiếm hết 

thời gian 22 năm, nhƣ vậy chúng ta biết, bát nhã chiếm phân lƣợng trong tất cả pháp. 

Pháp mà Đức Phật nói trong 49 năm, 12 năm đầu là A hàm_nhân thiên và tiểu thừa. 

Tám  năm  tiếp  theo  là  Phƣơng  Đẳng,  đây  là  đại  thừa.  22  năm  bát  nhã,  tám  năm  sau 

cùng là Pháp Hoa. Niết Bàn là một ngày một đêm, đó là di giáo sau cùng. Từ những 

chỗ này ta có thể lãnh hội đƣợc, then chốt của Phật pháp là trí tuệ bát nhã. Có ngƣời 

nói Phật giáo mê tin, đó là do họ không biết gì về Phật giáo, họ hoàn toàn không hiểu. 

Phật pháp lấy trí tuệ làm then chốt, trí tuệ ở trong ý thức khởi tác dụng, chính là tha 

tâm thông, có thể biết tâm niệm của ngƣời khác, khởi tâm động niệm họ đều biết. 

Tha  tâm  trí  là  trí  biết  tâm  niệm  ngƣời  khác,  tha  tâm  trí  thông  chiếu  soi  tất  cả  ý 

niệm  trong  tâm  tất  cả  chúng  sanh,  nhƣ  gƣơng  sáng  hiện  ra  vạn  tƣợng.  Chúng  ta  đọc 

tiếp, nhƣ đại sƣ Trừng Hiến nói, thế tục do muốn biết tâm ngƣời làm trọng, huống gì 

lợi vật  xuất  thế!. Ngƣời  thế  gian  rất  coi  trọng vấn đề  này, vì  sao vậy?  Vì  có  thể  biết 

trƣớc lành dữ họa phƣớc. Biết trƣớc lành dữ họa phƣớc tức là biết làm  sao để tránh 

hung họa, làm sao để nghênh đón lành phƣớc, gọi là tìm lành tránh dữ. 

Phật Bồ Tát biết, biết nhƣng Phật Bồ Tát không có ý niệm tìm lành tránh dữ, vì 

sao vậy? Vì họ có năng lực hóa giải mọi hung dữ tai kiếp, họ không cần trốn tránh mà 

có năng lực hóa giải. Họ có tha tâm trí thông, nên giảng kinh dạy học rất khế cơ, vì thế 

Đức Phật thuyết pháp, kinh điển ngài lƣu lại gọi là khế kinh. Nghĩa là nói trên khế với 

lý Đức Phật chứng, đó chính là tự tánh, hoàn toàn tƣơng ƣng với tự tánh. Dƣới khế cơ 

có thể độ chúng sanh, chúng sanh không những trong đời này, mà còn trong đời quá 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              382/21 

khứ.  Nhƣ  vậy  phải  giống  nhƣ  chƣ  vị  Bồ  Tát  ở  thế  giới  Tây  phƣơng,  vô  lƣợng  kiếp 

trƣớc quý vị đã làm những gì họ đều biết hết, đó là túc mạng thông. Khởi tâm động 

niệm họ cũng biết, đó là tha tâm trí thông, cho nên họ hoằng pháp lợi sanh không có 

chƣớng ngại, đạo lý là nhƣ vậy. 

Chúng  ta  học  Phật,  nhìn  thấy  nguyện  này_hôm  qua  tôi  cũng  có  nói  với  quý  vị, 

nguyện này khiến ngƣời thật sự tin nhân quả, không lạnh mà run. Nghĩa là nói chúng ta 

khởi tâm  động  niệm,  không  thể che  dấu ngƣời  khác, che  dấu đƣợc  đều là phàm  phu, 

đều là ngƣời ngu si. Ngƣời có trí tuệ, có thần thông, có đạo hạnh, chúng ta không thể 

che dấu đƣợc họ. 

Bây giờ Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta thế giới tây phƣơng Cực Lạc, mỗi ngƣời 

ở thế giới đó, đều đầy đủ viên mãn 48 nguyện. Vì sao vậy? Vì mỗi ngƣời vãng sanh, 

đều  đƣợc 48 nguyện  của Phật  A  Di  Đà gia trì họ  mới  vãng  sanh,  cho nên gọi là 48 

nguyện độ chúng sanh. Sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, mỗi ngƣời đều có đủ 48 

nguyện  này.  Thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  có  bao  nhiêu  ngƣời?  Không  sao  tính  kể 

đƣợc. Không giống địa cầu chúng ta, địa cầu này là một tinh cầu quá nhỏ bé. Hiện tại 

nhân khẩu trên địa cầu này, các nhà khoa học dự tính khái lƣợc, là khoảng trên dƣới 65 

ức ngƣời. Lấy tài nguyên thiên nhiên trên địa cầu này, nuôi 65 ức ngƣời rất khó khăn. 

Các  nhà  khoa  học  nói,  65  ức  ngƣời  cần  mấy  địa  cầu?  Cần  hai  địa  cầu  rƣỡi  để  nuôi 

chừng đó ngƣời mới thích hợp. Chứng tỏ tài nguyên thiên nhiên trên một địa cầu lớn 

nhƣ thế, hiện nay nhân khẩu đã quá nhiều, đã vƣợt quá, vì thế cuộc sống ngày càng 

gian nan. Thêm vào đó là thời cận đại, khoa học kỹ thuật phát triển, gây cho địa cầu sự 

ô  nhiễm  nghiêm  trọng.  Ô  nhiễm  lớn  nhất,  ô  nhiễm  nghiêm  trọng  nhất  là  đất  đai  và 

nguồn nƣớc. Đất đai dùng thuốc sâu và phân bón, hơn nữa nƣớc thải của công nghiệp 

làm ô nhiễm biển cả. Nghiêm trọng đến mức tƣơng lai lƣơng thực đều có độc tố, đều là 

độc tố hóa học. Nƣớc cũng không ngoại lệ. Lúc này ngƣời trên địa cầu rất đáng thƣơng, 

không có thức ăn sạch, không có nƣớc sạch để uống. Đây là tác dụng phụ mà văn minh 

khoa học kỹ thuật gây ra, tác dụng phụ này là tai họa, là hiểm họa nghiêm trọng. Mối 

hiểm họa này bây giờ chúng ta đã thấy, cảm nhận đƣợc một cách rõ ràng. 

Hóa giải mối hiểm họa này, ngƣời tu học Phật pháp đại thừa đều biết: “tất cả pháp 

từ  tâm  tƣởng sanh”. Thiên tai  hiện tiền  cũng không  ngoại  lệ, đều  từ tâm  tƣởng  sanh. 

Những thiên tai này là ý niệm nhƣ thế nào sanh ra? Do tham sân si mạn nghi, đây là 

trái với tự tánh 180 độ, là mặt trái. Đức Phật dạy chúng ta tam học giới định tuệ, trong 

kinh  điển đại và tiểu  thừa  Đức  Phật  thƣờng nói, khuyến  khích  chúng  ta:  cần tu  giới 

định tuệ, tức diệt tham sân si. Nhƣ vậy không những thân tâm đƣợc mạnh khỏe, mà 

môi trƣờng sống của chúng ta hoàn toàn không có phát sanh thiên tai. 

Phƣơng pháp tu học, thù thắng nhất không qua niệm Phật, vì sao vậy? Vì nhất tâm 

chuyên niệm câu Nam Mô A Di Đà Phật này, nói cho chƣ vị biết tam học giới định tuệ 

đều bao hàm trong đó. Không những giới định tuệ trong đó, mà Tam học, Lục độ, Lục 

hòa, Phổ Hiền thập nguyện, cho đến 48 nguyện của Phật A Di Đà đều bao bàm trong 

câu danh hiệu này. Niệm câu Phật hiệu này là niệm đƣợc tất cả, đầy đủ tất cả. Các bậc 

cổ đức thƣờng nói, công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. Quý vị nói danh hiệu này 

có thể hóa giải thiên tai chăng? Nhất định đƣợc, chúng ta không hề hoài nghi, đó là đức 

hiệu viên mãn của tánh đức. Thƣờng giữ trong tâm, đó chính là tâm Phật, là bản tâm 

của  Phật  Di  Đà. Chúng ta  chỉ  cần  đồng  tâm, đồng  nguyện, đồng đức, đồng  hạnh  với 

Phật A Di Đà, đâu có lý không vãng sanh? 

Chúng ta đọc nguyện này, trong tâm phải biết không đƣợc có một tạp niệm nào, 

một tạp niệm chính là ác niệm. Không đƣợc thất niệm, thất niệm nghĩa là quên Phật A 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              383/21 

Di Đà, đó cũng là ác niệm. Hy vọng chúng ta đều làm đƣợc giống nhƣ yêu cầu của Bồ 

Tát  Đại  Thế  Chí:  “đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tƣơng  tục”.  Ngƣời  tu  hành  theo  tiêu 

chuẩn này, không ai không thành tựu, chẳng những thành tựu mà còn thành tựu rất cao. 

Vãng sanh thế giới Cực Lạc là không sai, đƣợc bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, 

không cần bổn nguyện gia trì cũng sanh vào cõi thật báo trang nghiêm, vì sao vậy? Vì 

thực  hành  đúng  tiêu  chuẩn  của  tám  chữ  này,  tám  chữ  “đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm 

tƣơng tục”. Thực hành đƣợc tám chữ này, đó là Bồ Tát minh tâm kiến tánh, trong Tịnh 

độ  tông  gọi  là  lý  nhất  tâm  bất  loạn.  Danh  từ  của  mỗi  tông  phái  không  giống  nhau, 

nhƣng  cảnh  giới  hoàn  toàn  tƣơng  đồng.  “Đô  nhiếp  lục  căn”,  chính  là  bình  thƣờng 

chúng ta_trƣớc đây thầy Lý thƣờng gọi là nhiếp tâm. Tâm của phàm phu là lục căn, 

mắt duyên sắc, tai duyên âm thanh, tâm đều chạy rong bên ngoài, đô nhiếp lục căn là 

thu  nó  về.  Mắt  quay  đầu  từ  trong  sắc,  tai  quay  đầu  từ  trong  âm  thanh,  không  nghe 

những điều đó nữa, nghe những gì? Nghe một câu Nam Mô A Di Đà Phật, gọi là tịnh 

niệm  tƣơng tục. Tịnh  là  tịnh  của thanh  tịnh, không  có  hoài  nghi, không  có  tạp  niệm. 

Đây gọi là thanh tịnh, gọi là tịnh niệm. Tƣơng tục là không gián đoạn, niệm này tiếp 

niệm kia. Đây gọi là biết niệm, gọi là niệm Phật. 

Thông thƣờng sở dĩ công phu niệm Phật không đắc lực, do niệm của họ không 

thanh tịnh, họ có tạp niệm xen vào. Niệm Phật A Di Đà những vẫn suy nghĩ đủ thứ, 

đúng nhƣ cổ nhân nói: “miệng niệm Di Đà tâm tán loạn”. Họ không phải nhất tâm, tâm 

rất tán loạn. Dùng tâm tán loạn niệm Phật, Phật hiệu này không đắc lực, cho nên nói 

“hét khô cổ họng chỉ uổng công”. Trong kinh điển Đức Phật yêu cầu chúng ta “nhất 

hƣớng chuyên niệm”. 

Quý vị xem bộ kinh này, trong phẩm Tam Bối Vãng Sanh nói nhất hƣớng chuyên 

niệm.  Một  phƣơng  hƣớng,  một  mục  tiêu.  Một  phƣơng  hƣớng  là  thế  giới  tây  phƣơng 

Cực Lạc, một mục tiêu là thân cận Phật A Di Đà. Y giáo phụng hành! Gọi là “chế tâm 

nhất xứ”. “Vô sở bất biện”, chúng ta muốn làm việc này, chính là vãng sanh thế giới 

Cực Lạc, chắc chắn thành công. Nếu trong tâm còn có vọng tƣởng, còn có tự tƣ tự lợi, 

còn  có danh văn lợi dƣỡng, nhƣ  vậy  phải  đọc nguyện này  nhiều lần.  Những tập khí 

phiền não này của chúng ta, đại chúng ở thế giới Cực Lạc, không có ai không biết. Đại 

chúng đều biết, Bồ Tát có thể không biết ƣ? Phật có thể không biết ƣ? Nhƣ vậy tâm 

niệm Phật cầu sanh Tịnh độ của chúng ta không chân thật, tâm này là giả không phải 

thật, cho nên đời này chƣa chắc thành tựu. Muốn đi nhất định phải buông bỏ vạn duyên, 

không còn tu giả, mà tu rất tinh tấn. Không còn tham luyến thế gian này, ý niệm chúng 

ta  mới  chuyển  đƣợc.  Nếu  còn  chút  tham  luyến  nào  cũng  không  đƣợc,  nó  trở  thành 

chƣớng ngại. 

Trong Hội Sớ nói, “Hội Sớ nói rằng, vì thế nguyện nói, thánh chúng trong nƣớc 

ta”. “Ta” là Phật A Di Đà tự xƣng, “nƣớc ta” chính là thế giới Cực Lạc. Thánh chúng ở 

trong  cõi  nƣớc  này,  từ  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  đến  thƣợng 

phẩm thƣợng sanh của cõi thật báo, “không chỉ tu trì, tự biết tha tâm, ứng với ý thích 

của họ, tiếp hóa vô biên”. Đây là tùy duyên diệu dụng của Phật A Di Đà, ý lạc của tất 

cả chúng sanh, ở thế giới Cực Lạc đều có. 

Bồ  Tát  Pháp  Tạng_chúng  ta  đọc  ở  trƣớc  thấy,  trong  năm  kiếp  ngài  đi  tham  bái 

khảo sát tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật khắp mƣời phƣơng. Áp dụng sở trƣờng của Chƣ Phật, 

bỏ sở đoản của chƣ Phật, kiến lập nên thế giới Cực Lạc. Bởi vậy thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc, có thể nói nó là tập đại thành sự tốt đẹp của thế giới Chƣ Phật. Chúng ta có lý 

do thâm tín không nghi, thế giới này có thể thích hợp cho tất cả chúng sanh khắp biến 

pháp giới hƣ không giới đến sống, nhất định thích ứng. Ta không cảm thấy xa lạ, cũng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              384/21 

không cảm thấy có điều gì không tiện lợi. Chúng ta từ trong đoạn lịch sử này, là có thể 

lãnh hội đƣợc. 

Chúng sanh có cảm, Phật liền có ứng: “ứng theo ý thích của họ”. Tiếp là tiếp dẫn, 

hóa là giáo hóa. Oai thần giáo hóa của Phật A Di Đà không thể nghĩ bàn. Không cần 

dùng ngôn ngữ, không cần dùng biểu thị, tự nhiên khiến những ngƣời vãng sanh này, 

tất cả mọi tập khí phiền não đều chuyển hóa thành chánh niệm. Thông thƣờng chúng ta 

nói, oai thần của Phật Di Đà gia trì, cho nên pháp môn này quả thật thù thắng vô biên. 

Gặp  đƣợc  pháp  môn  này,  không  phải  là  nhân  duyên  nhỏ  nhoi,  còn  thù  thắng  hơn  cả 

Hoa Nghiêm! 

Trong văn của Ngụy Dịch nói, là bản dịch của Khƣơng Tăng Khải, cũng là những 

gì trong nguyện này nói: “Không đƣợc thấy tha tâm trí, bên dƣới biết đƣợc tâm niệm 

chúng sanh trong trăm ngàn ức na do tha cõi nƣớc Chƣ Phật, không thủ chánh giác”. 

Bản  của  Khƣơng  Tăng  Khải  là  48  nguyện,  đều  nói  rõ  về  tha  tâm  thông  của  thế  giới 

Cực Lạc vô cùng thù thắng. Chẳng những hàng nhị thừa không thể sánh với họ, mà Bồ 

Tát đại thừa cũng không sánh đƣợc. Thành tựu cứu cánh quả đức, làm nhân địa tu hành 

hiện tại của chúng ta, đây không phải là nhân quả thông thƣờng. 

“Hậu thế chú giải kinh này cũng có hai thuyết”. Có hai thuyết chuyên môn giải 

thích nguyện này. “Thứ nhất, bên dƣới tức sức thần thông của nguyện này đối với bên 

dƣới mà nói, có thể biết trăm ngàn ức na do tha cõi nƣớc Chƣ Phật. Nếu nhƣ ở trên, tức 

có thể biết bất khả thuyết bất khả thuyết vi trần số cõi nƣớc Phật khắp mƣời phƣơng”. 

Đây là một thuyết. Bên dƣới chính là ngƣời đƣợc thần thông này, thực tế mà nói đƣợc 

thần thông này, cõi phàm thánh đồng cƣ đều là oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà 

gia trì. Nghĩa là ngƣời nghiệp chƣớng vô cùng sâu nặng, cũng có thể biết trăm ngàn ức 

na do tha cõi nƣớc Phật. Nếu nghiệp chƣớng nhẹ hơn một chút thì giống nhƣ Phật vậy, 

có  thể  biết  bất  khả  thuyết  bất  khả  thuyết  vi  trần  số  cõi  Phật  khắp  mƣời  phƣơng,  biết 

tâm niệm chúng sanh ở những cõi nƣớc này. 

Cách giải thích thứ hai. “Bên dƣới là chỉ tâm niệm của chúng sanh. Nếu nói ở trên 

tức có thể biết tâm của Chƣ Phật Bồ Tát”. Trên và dƣới này giải thích không giống ở 

trƣớc. “Nếu nói ở trên”, ở trƣớc không có nói có thể biết tâm Chƣ Phật Bồ Tát. Thực tế 

mà nói, tâm Chƣ Phật Bồ Tát, tôi nghĩ mỗi ngƣời tu học đại thừa, vừa có thể khế nhập 

kinh tạng đại thừa đều biết Chƣ Phật Bồ Tát là tâm gì. Trong kinh điển đại thừa nói rất 

hay:  “chân tâm  ly  niệm”,  trong chân tâm  không có ý niệm,  có  niệm  tức  không phải 

chân tâm, có niệm gọi là vọng tâm. Chúng ta niệm câu danh hiệu A Di Đà Phật là chân 

tâm hay vọng tâm? Nói thật với quý vị, đó là vọng tâm, vọng tâm còn phải niệm nó ƣ? 

Phải niệm, vì sao vậy? Vì ta vọng niệm quá nhiều, dùng vọng niệm này đánh tan tất cả 

các vọng niệm khác, chính là ý này. Đánh tan tất cả, câu danh hiệu này cũng không còn, 

cũng không cần niệm, chân tâm liền hiện tiền. Nếu chấp trƣớc còn một câu A Di Đà 

Phật,  chân  tâm  không  thể  hiện  tiền.  Cũng  chính  là  nói  ta  có  thể  ở  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm, không trở về đƣợc thƣờng tịch quang. 

Dùng giáo nghĩa Hoa Nghiêm để nói, đây là cảnh giới của ai? Của Viên giáo sơ 

trụ trở lên, Đẳng giác trở xuống, 41 vị pháp thân đại sĩ, họ chỉ có một niệm này. Mà 

niệm  này  càng  lên  cao  lại  càng  nhạt  dần,  đến  Đẳng giác hầu nhƣ không  còn, nhƣ  có 

nhƣ không. Nếu thật sự không còn, họ không gọi là Đẳng giác, mà gọi là Diệu giác vị, 

ý niệm không còn. Đây là nói Chƣ Phật Nhƣ Lai, là Diệu giác. Pháp thân Bồ Tát tức là 

41  vị,  Viên  giáo  từ  sơ  trụ  đến  Đẳng  giác,  41  địa  vị  này.  Diệu  giác  không  còn  niệm, 

Đẳng giác còn niệm, pháp thân Bồ Tát còn niệm. Ý niệm gì? “Chúng sanh vô biên thề 

nguyện  độ”,  họ  không  có  ý  niệm  nào  khác,  chỉ  duy  nhất  niệm  này.  Hy  vọng  tất  cả 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              385/21 

chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc vui. Khi nào khổ? Trong lục đạo khổ. Rời 

khỏi cái khổ trong lục đạo, tứ thánh pháp giới cũng khổ. Không có khổ, đó là nhất chân 

pháp  giới,  là  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của  Chƣ  Phật,  ở  đó  không  có  khổ.  Cho  nên 

chúng ta biết, ý niệm của Phật không có chính mình, Phật chứng đƣợc pháp thân, pháp 

thân là gì? Tất cả pháp là tự thân, tất cả pháp thế xuất thế gian đều là tự thân, vì sao 

vậy? Do tâm niệm mình biến hiện ra. Bồ Tát Di Lặc nói rất hay, một khảy móng có 32 

ức 100 ngàn niệm, niệm niệm thành hình, hình đều có thức. 

Pháp giới hƣ không giới từ đâu mà có? Từ một niệm bất giác biến hiện ra. Biến 

hiện này không phải có thứ tự, không phải có trƣớc sau, không có. Chính là một niệm 

ngay lúc này, không có trƣớc cũng không có sau. Có trƣớc có sau tức biến thành thời 

gian, có xa có gần liền biến thành không gian. Chân tƣớng là gì? Chân tƣớng là không 

có thời  gian  cũng  không có  không gian. Không  có  thời gian nghĩa là không  có trƣớc 

sau, tức một niệm ngay lúc này. Không có không gian tức không có khoảng cách, tất cả 

pháp đều ở trƣớc mắt. Trong giáo lý đại thừa gọi đây là thật tƣớng các pháp, nói nhƣ 

hiện nay gọi là chân tƣớng của vũ trụ vạn hữu. 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật thƣờng nhắc nhở chúng ta, chúng ta mãi không 

giác ngộ. Ngài nhắc nhở rằng, tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, trong tâm không nghĩ tất 

cả pháp đều không có. Trong tâm ngày ngày nghĩ đến tham sân si mạn, tham tài, tham 

danh, tham sắc, mọi thứ đều tham. Kết quả là gì? Kết quả chính là nƣớc biển dâng cao, 

nhấn chìm toàn bộ lục địa trên địa cầu. Tham tâm chiêu cảm nên lũ lụt, sân nhuế chiêu 

cảm nên hỏa hoạn, vì sao nhiệt độ địa cầu tăng cao? Vì tính tình nóng nảy, không vui 

là nổi nóng, hậu quả này là nhiệt độ địa cầu không ngừng tăng cao. Nhiệt độ tăng cao 

là phiền phức, khí hậu không bình thƣờng. Trực tiếp ảnh hƣởng đến- chúng ta không 

nói gì khác, chính là sự phát triển của cây nông nghiệp, đây là lƣơng thực của chúng ta. 

Khí  hậu  không  bình  thƣờng,  sản  lƣợng  lƣơng  thực  giảm  sut,  ngƣời  trên  địa  cầu  đói 

khát, vấn đề này rất nghiêm trọng. Chúng ta hiểu đƣợc những chân tƣớng sự thật này, 

không đƣợc nổi nóng. Ngu si chiêu cảm nên gió bão, ngạo mạn và tật đố tạo nên động 

đất. 

Những  vấn  đề  này  Đức  Phật  nói  rất  rõ  ràng  trong  kinh  điển,  loại  thiên  tai  nào, 

nguyên nhân chính của nó là gì, hoàn toàn do ý niệm sai lầm của chúng ta. Địa cầu là 

hình, hiện tƣợng vật chất, nó sẽ có phản ứng, vì nó cũng có kiến văn giác tri. Nó cũng 

biết thấy, cũng biết nghe, nó hiểu đƣợc ý niệm của con ngƣời. Nói cách khác, nó cũng 

có tha tâm trí, nó hiểu ý niệm của chúng ta. Quý vị đừng cho nó là sơn hà đại địa, nó 

hiểu hết, cây cỏ hoa lá cũng hiểu, mà còn cảm nhận rất nhạy bén. Thật ra cảm giác của 

ngƣời thông thƣờng nhƣ chúng ta, không sánh bằng những hiện tƣợng vật chất này. 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  ngƣời  Nhật  làm  thí  nghiệm,  chúng  tôi  từng  đến  tham 

quan. Cảm thấy kinh ngạc vô cùng, quả thật khiến chúng ta không tƣởng tƣợng đƣợc, 

rất nhiều vấn đề vƣợt ngoài ý tƣởng của chúng ta, không ngờ. Trong phòng thí nghiệm 

đều chứng minh tất cả, bởi vậy không thể không cẩn thận ý niệm của mình. Tuyệt đối 

không đƣợc khởi ý niệm tự tƣ tự lợi, ý niệm tự tƣ tự lợi là nhân tố đầu tiên tạo ra luân 

hồi. Quý vị có ý niệm này, ý niệm này rất mạnh, sẽ không ra khỏi đƣợc luân hồi lục 

đạo. Khi lâm mạng chung có thể vãng sanh chăng, ý niệm này giữ vai trò quan trọng. 

Tự  tƣ  tự  lợi  mãnh  liệt,  dù  Phật  A  Di  Đà  đến  kéo  cũng  không  lay  động  đƣợc, quý  vị 

không thể vãng sanh. 

Đức Phật dạy chúng ta buông bỏ, quan trọng nhất là buông bỏ tự tƣ tự lợi, buông 

bỏ danh văn lợi dƣỡng, buông bỏ ngũ dục lục trần, tiếp tục buông bỏ tham sân si mạn, 

nhƣ vậy rất dễ đến thế giới Cực Lạc. Ở thế gian này không hề có chút chƣớng ngại nào. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              386/21 

Chúng  ta xem  tiếp đoạn  trong  Chân  Giải:  “Chân  Giải  nói, nhị  thừa  chỉ biết  tâm 

thô  của  phàm  phu  và  tiểu  thánh,  không  thể  biết  tâm  vi  tế”.  Đây  là  thật,  ý  niệm  của 

phàm phu thô, tiểu thánh, tiểu thánh là chỉ những ai? Là hàng nhị thừa trở xuống. Theo 

Thanh văn thừa mà nói là Tu đà hoàn, Tƣ đà hàm, A na hàm, họ đều gọi là tiểu thánh, 

địa vị họ không cao. Những ngƣời này ý niệm thô họ biết, ý niệm vi tế họ vẫn không 

biết. Cực kỳ vi tế, trong kinh điển đại thừa nói bát địa Bồ Tát mới biết. Cực kỳ vi tế là 

gì? Là A lại da. Hiện nay các nhà khoa học cũng đã phát hiện, đại khái cũng có thể nói 

gần giống nhƣ trong kinh Phật nói. Nhƣng nếu nói tƣờng tận, kinh Phật nói rõ ràng hơn 

họ, vì kinh Phật là cảnh giới thân chứng. 

“Chƣ Phật Bồ Tát có thể biết vi tế, thậm chí tâm Phật cũng có thể biết”. Ở đây 

tâm  Phật nghĩa  là  chân nhƣ tự  tánh, nhƣ đại  sƣ  Huệ  Năng nói. Khi ngài khai  ngộ đã 

dùng 20 chữ để hình dung chân nhƣ tự tánh, ngài nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh 

tịnh, vốn không sanh diệt, vốn tự đầy đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp”. 

Chúng ta nghe không hiểu, ngũ tổ Hoằng Nhẫn vừa nghe đã hiểu, liền đem y bát truyền 

cho ngài. Những gì ở sau không cần nói nữa, hoàn toàn giải quyết mọi vấn đề. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni khai ngộ, kiến tánh, nói ra một bộ Kinh Đại Phƣơng 

Quảng Phật Hoa Nghiêm, nói lúc còn trong định, cho nên hàng tiểu thừa không thừa 

nhận. Đây là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nhập định dƣới cội Bồ Đề, trong hai tuần 14 

ngày, trong định ngài nói bộ Kinh Hoa Nghiêm này. Đây đều không phải là cảnh giới 

của phàm phu, cũng không phải cảnh giới của nhị thừa, là cảnh giới của pháp thân Bồ 

Tát. Những ai tham dự hội Hoa Nghiêm này? Là 41 vị pháp thân Đại sĩ. Hay nói cách 

khác, nếu không phải hàng minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, không có tƣ cách 

tham gia pháp hội này, họ không phải ngƣời bình thƣờng. 

Hai câu sau cùng rất quan trọng: “Bồ Tát an dƣỡng, cũng đều nhƣ vậy”. Bồ Tát an 

dƣỡng ngang bằng với Chƣ Phật và pháp thân Bồ Tát, cùng một cảnh giới, cũng chính 

là nói “cho đến tâm Phật cũng có thể biết”. An dƣỡng, tức một tên khác của thế giới 

Cực Lạc, thế giới Cực Lạc cũng gọi là thế giới An Dƣỡng. “Chúng Bồ Tát sanh vào cõi 

nƣớc Cực Lạc, trong đó hàng trung thƣợng căn đều là nhất sanh bổ xứ Bồ Tát”. Câu 

này rất quan trọng, trong đó hàng trung thƣợng căn,  không phải thƣợng thƣợng. Hàng 

trung thƣợng căn điều là nhất sanh bổ xứ Bồ Tát, điều này không vi diệu ƣ? Nhất sanh 

bổ xứ là Đẳng giác. 

“Lại do hoằng nguyện của Phật Di Đà gia bị, cho nên trên có thể biết đƣợc tâm 

Phật”. Trên  biết  đƣợc  tâm  Phật  là  chỉ sự  tích  Phật  ứng  hóa. Tất  cả  chúng  sanh  trong 

mƣời  phƣơng  thế  giới,  chúng  sanh  có  cảm,  Phật  liền  có  ứng.  Từ  cảm  ứng,  hóa  độ, 

những đại chúng sanh vào thế giới Cực Lạc, không ai không biết. Đây là nói tha tâm 

thông của Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, chúng ta có thể nói là đã đạt đến cứu cánh viên 

mãn, mƣời phƣơng thế giới không cách nào sánh đƣợc. 

Đức Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta tƣờng tận nhƣ thế, đƣơng nhiên là để chúng 

ta nhận thức về thế giới Cực Lạc. Sau đó ta mới sanh khởi tâm khát ngƣỡng đối với thế 

giới  Cực  Lạc, nguyện  sanh  về  thế  giới  này.  Từng  bƣớc  từng  bƣớc  nâng  cao  lên, đến 

sau cùng có thể buông bỏ tất cả, nhất tâm nhất ý tu tây phƣơng Tịnh độ, đời này nhất 

định thành tựu. Đây là mục đích Đức Thế Tôn giới thiệu thế giới Cực Lạc cho chúng ta. 

Chúng ta xem tiếp chƣơng ở dƣới:  

“Ngã tác Phật thời, sở hữu chúng sanh, sanh ngã quốc giả, giai đắc thần thông tự 

tại, ba la mật đa, ƣ nhất niệm khoảnh, bất năng siêu quá, ức na do tha, bách thiên Phật 

sát, chu biến tuần lịch, cúng dƣờng Chƣ Phật giả, bất thủ chánh giác”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              387/21 

Trong chƣơng này có hai nguyện, từ chỗ ta làm Phật đến ba la mật đa là “nguyện 

thần túc thông”, từ trong khoảng một niệm trở về sau là “nguyện biến cúng Chƣ Phật”, 

hai nguyện này cũng vô cùng quan trọng. 

Thần túc thông là tiểu thừa A na hàm chứng đƣợc. Khôi phục năng lực này chúng 

ta gọi là đƣợc đại tự tại, có thể phân thân, có thể phi hành biến hóa. Nếu quý vị từng 

xem  tiểu  thuyết  ngày  xƣa,  tiểu  thuyết  ngày  xƣa  rất  hay,  giá  trị  văn  học  rất  cao.  Nhƣ 

trong Tây Du Ký, Tôn Ngộ Không có 72 phép biến hóa, đó chính là thần túc thông. Họ 

có thể biến hóa, có thể phân thân, nhƣng năng lực phân thân của họ vẫn rất có giới hạn. 

Đó là vừa mới đạt đƣợc, rất có giới hạn, có thể phân rất nhiều thân ngƣời khác thấy 

đều giống nhau. Nhƣng không thể khiến mỗi phân thân đi làm một việc khác nhau, họ 

không làm đƣợc. Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc làm đƣợc điều này, họ phân vô lƣợng vô 

biên thân, mỗi thân đều có thể làm việc mình muốn làm, năng lực này rất lớn. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ:  “Chƣơng  bên  phải”,  đây  chính  là 

kinh văn chƣơng ở trƣớc chúng ta đọc. “Đầy đủ nguyện thứ mƣời thần túc thông và 

nguyện thứ 11 biến cúng Chƣ Phật. Trong văn này hợp nói hai nguyện, nhƣ chu biến 

tuần  lịch  cúng  dƣờng  Chƣ  Phật”. Tuần  lịch  là  thần  túc  thông,  cúng  dƣờng là  nguyện 

thứ  11.  Thế  giới  Cực  Lạc  tu  hành  chứng  quả  vô  cùng  nhanh  chóng,  vì  sao  vậy?  Vì 

thành tựu vô thƣợng chánh đẳng chánh giác, chúng ta gọi là thành Phật, thành Phật là 

tu đƣợc hai đại viên mãn. Thứ nhất là trí tuệ viên mãn, thứ hai là phƣớc đức viên mãn, 

chúng  ta  thƣờng  gọi  là  phƣớc  báo,  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  phƣớc  tuệ  song  tu.  Trong 

Phật giáo xƣng Phật là đấng Nhị Túc Tôn. Khi chúng ta thọ trì Tam quy đều đọc: “Quy 

y Phật, nhị túc tôn”, Nhị túc là gì? Túc là đầy đủ, nghĩa là viên mãn, trí tuệ viên mãn, 

phƣớc báo viên mãn, hai loại đều phải tu. Trong việc cúng dƣờng đã tu đƣợc cả hai loại, 

đối  với  Phật  là  cúng  dƣờng  tài  vật,  cúng  dƣờng  hƣơng  hoa  là  tu  phƣớc.  Nghe  Phật 

thuyết pháp là tăng trƣởng trí tuệ. Chúng ta ở thế giới này, cơ hội đích thân nghe Phật 

thuyết pháp quá khó, đến đâu để nghe? 

Lúc Đức Phật Thích Ca Mâu ni ra đời, ngài trú thế 80 năm, không dài. Tuy pháp 

vận của Phật có 12 ngàn năm, cũng không phải là quá dài. 12 ngàn năm sau, thế gian 

này không còn Phật pháp. Vị Phật tiếp theo là Bồ Tát Di Lặc thành Phật, lại giảng kinh 

thuyết pháp, lại có Phật xuất hiện. Khi nào Bồ Tát Di Lặc xuất hiện? Trong kinh điển 

nói là 56 ức bảy ngàn vạn năm sau. Sau 56 ức bảy ngàn vạn năm, Bồ Tát Di Lặc mới 

hạ sanh ở thế giới này, thị hiện bát tƣớng thành đạo. Trong một thời gian dài nhƣ vậy 

không thấy Phật, nhƣ vậy chúng ta biết tu phƣớc tu tuệ khó khăn biết bao. 

Trong xã hội hiện nay, chúng ta thấy rất nhiều ngƣời giàu có, sở hữu ức vạn tài 

sản, trong xã hội làm quan chức cao từ bộ trƣởng trở lên. Đây đều là có phƣớc có tuệ, 

tu  ở  đâu?  Toàn  bộ  là  tu  trong  nhà  Phật,  tu  từ  đời  quá  khứ,  đời  này  đến  thế  gian  để 

hƣởng phƣớc. Nếu hƣởng phƣớc mà không biết tiếp tục tu, hƣởng hết phƣớc là không 

còn nữa, là hƣởng hết. Không phải vĩnh viễn hƣởng không hết phƣớc báo, không phải. 

Phƣớc báo là có hạn. Chỉ có thành Phật, đó mới là vĩnh viễn, vì sao vậy? Vì phƣớc báo 

và trí tuệ trong tự tánh họ hiện tiền, điều này vĩnh viễn hƣởng bất tận. Đó không phải 

tu đƣợc, là tánh đức trong tự tánh, đó phải là ngƣời nào? Là Bồ Tát minh tâm kiến tánh 

mới  đƣợc,  không  phải  pháp  thân  Bồ  Tát  không  làm  đƣợc.  Không  phải  pháp  thân  Bồ 

Tát, thì nguyện này của Phật A Di Đà ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, sẽ cung cấp cho 

mọi ngƣời để phƣớc tuệ nhanh chóng viên mãn. Thần thông của ngài lớn nhƣ thế, có 

thể biến cúng Chƣ Phật, nghĩa là phƣớc tuệ song tu. Lợi ích này lớn lao không thể nghĩ 

bàn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              388/21 

Nguyện thứ mƣời là nói về thần túc thông. “Ba la mật đa, đều đƣợc thần thông tự 

tại, ba la mật đa”. Ở đây không nói đến thần thông trí thông, họ không nói đến điều này, 

hoặc là thần túc trí thông. Ba la mật chính là trí, Ba la mật ở sau tức là trí. “Ba la mật 

đa hoặc ba la mật”, tỉnh lƣợc bớt âm đuôi. Ngƣời xƣa thích đơn giản không thích phức 

tạp, nên phiên dịch thƣờng lƣợc bớt âm đuôi. Quý vị xem Phật, Phật ở sau có âm đuôi 

gọi là Phật đà da, chỉ lấy một chữ, hai âm đuôi ở sau đều không cần. Chỉ có trong kinh 

điển mới có thể nhìn thấy, thông thƣờng đều không dùng. 

Ba la mật nghĩa là gì? Bên dƣới nói “dịch là sự cứu cánh”, một vấn đề làm đến 

cứu cánh viên mãn, gọi là Ba la mật. Đây là tiếng Phạn của Ấn độ cổ, họ gọi là Ba la 

mật. Trên thực tế nghĩa của Ba la mật cũng nhƣ ngƣời xƣa nói, là sự việc làm viên mãn, 

làm  thành  công,  chính  là  ý  này.  Cũng  dịch  là  “đáo  bỉ  ngạn”,  đến  đƣợc  bờ  bên  kia, 

ngƣời xƣa gọi là đã đến nơi, công phu đến nơi đến chốn. Đây cũng là khen ngợi tài 

nghệ của con ngƣời, nƣớc ngoài gọi là Ba la mật. Cũng dịch là “độ vô cực”, độ vô cực 

là trong Phật giáo dùng, nghĩa là hóa độ chúng sanh, giáo hóa chúng sanh, đạt đến cứu 

cánh viên mãn, nghĩa là nhƣ thế. “Hoặc dịch giản lƣợc là độ”, đơn giản nhất chính là 

dùng một chữ độ. 

“Đại hạnh của Bồ Tát”, chúng ta gọi là Bồ Tát hạnh, cũng tức là sự nghiệp của Bồ 

Tát, chính là độ chúng sanh. Nguyện đầu tiên trong tứ hoằng thệ nguyện, “chúng sanh 

vô biên thề nguyện độ”, Bồ Tát chính là nguyện này, ba nguyện sau là phƣơng pháp 

viên  mãn  nguyện  thứ  nhất.  Quý  vị  dùng  phƣơng  pháp  gì  độ  chúng  sanh,  thứ  nhất  là 

phiền não vô tận thệ nguyện đoạn, đây nghĩa là sao? Là trì giới, nếu không trì giới thì 

không thể đoạn đƣợc phiền não, giới luật là giúp chúng ta thực hiện phƣơng pháp đoạn 

trừ phiền não. Không trì giới không đƣợc, nhƣ vậy phiền não vĩnh viễn không thể đoạn 

tận. Vì thế mới nói, giới là nền tảng của vô thƣợng bồ đề. Căn bản để Bồ Tát nƣơng 

tựa thành Phật, tức là nƣơng tựa vào giới luật. Không những Phật pháp, pháp thế gian 

cũng không ngoại lệ. Giới là quy củ, nếu không giữ quy củ, cổ nhân nói không thể có 

thành tựu. Trong Phật pháp nói, nhân giới sanh định, nhân định phát tuệ, đây gọi là tam 

học giới định tuệ. 

Định từ đâu đến? Định có đƣợc nhờ trì giới, vì sao phải đƣợc định? Vì muốn khai 

tuệ, cho nên mục tiêu sau cùng là khai trí tuệ. Trí tuệ đạt đƣợc nhờ định, không phải do 

học tập mà có đƣợc, chƣ vị nhất định phải biết điều này. Nếu học kinh giáo, mà không 

bắt đầu từ giới định tuệ, kinh giáo ta học đƣợc là tri thức về Phật học, không phải trí 

tuệ, đạt đƣợc là tri thức. Tri thức không giải quyết đƣợc việc lớn sanh tử, có thể giúp ta 

đạt  đƣợc  học  vị  trong  xã  hội,  lấy  đƣợc  bằng  tiến  sĩ,  có  thể.  Và  thành  tựu  một  loại 

nghiên cứu học thuật trong xã hội này, cũng có thể làm một chuyên gia học giả, có thể 

đạt đƣợc những danh lợi của thế gian. Liễu sanh tử xuất luân hồi, vãng sanh thế giới 

Cực Lạc, không hề liên quan đến những điều này, tri thức không làm đƣợc việc này. 

Chúng ta đọc kinh sách có thể khai trí tuệ chăng? Có thể, dùng phƣơng pháp giới 

định tuệ là đƣợc, giới định tuệ đọc nhƣ thế nào? Nói cho chƣ vị biết, trƣớc tiên nhất 

định  phải  giữ  vững  quy  củ,  “nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng  thời  huân  tu”.  Trƣớc  khi 

chƣa khai trí tuệ, quý vị đọc cuốn sách này_Bất luận cuốn sách nào cũng đƣợc, nhƣng 

chỉ  cần nắm  chắc  cuốn này. Đọc  từ  đầu đến  cuối, đọc  hết  thì  đọc lại  từ  đầu, chỉ đọc 

một  cuốn,  vĩnh  viễn  không  thay  đổi.  Trong  đầu  chúng  ta  chỉ  có  một  việc  này,  ngoài 

việc này ra không còn việc gì khác, giống nhƣ đạo lý niệm Phật vậy. Dùng cách đọc bộ 

kinh này, đoạn trừ tất cả tạp niệm và vọng tƣởng, đây gọi là trì giới. Trong ngũ giới, 

không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, không uống rƣợu, tôi 

đọc  bộ  kinh  này  đƣợc  chăng?  Đƣợc,  năm  giới  bao  hàm  hết  trong  này.  Quý  vị  ngày 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              389/21 

ngày  chuyên  niệm  bộ  kinh  này,  còn  nghĩ  đến  chuyện  sát  sanh  chăng?  Còn  nghĩ  đến 

trộm cắp chăng? Nếu có ý niệm này sẽ bị phá giới, đây gọi là gì? Gọi là định cộng giới 

và đạo cộng giới, trong này đều có. 

Niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  thật  sự  họ  cũng  không  có  thọ  tam  quy,  họ  cũng 

không có thọ ngũ giới. Họ niệm Phật niệm đến lâm chung thật sự đã vãng sanh, Phật A 

Di Đà đã tiếp dẫn họ, nhƣ vậy là sao? Quý vị nên biết, trong một câu A Di Đà Phật đầy 

đủ tất cả, giới định tuệ đều đầy đủ, có tất cả, một lần họ hoàn thành tất cả. Chúng ta 

biết đọc kinh, đọc bộ kinh này tam học giới định tuệ cũng một lần hoàn thành. Không 

có tạp niệm, nhất tâm chuyên chú, chỉ niệm một bộ kinh này, đọc khoảng vài nghìn lần. 

Cổ nhân có câu nói rất hay: “Đọc sách ngàn lần, tự hiểu nghĩa của nó”. Tự hiểu 

nghĩa của nó nghĩa là khai ngộ, tự nhiên hiểu rõ. Vì sao tự nhiên hiểu rõ? Vì tâm thanh 

tịnh, tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, trí tuệ hiện tiền là thấu triệt ngay, đạo lý chính là đây. 

Một ngàn biến vẫn không đƣợc, tập khí phiền não còn rất nặng, thực tế vẫn không chế 

phục đƣợc. Đọc thêm một ngàn biến, cứ đọc mãi nhƣ thế, cứ đọc ngàn này đến ngàn 

khác nhƣ vậy. Hàng căn tánh bậc trung, căn tánh bậc trung khoảng ba năm đến năm 

năm, tâm thanh tịnh hiện tiền, quả thật đoạn tận một số tập khí phiền não, tâm thanh 

tịnh hiện tiền, đạt đƣợc thanh tịnh mà trên đề kinh nói. Sau khi học đƣợc, quý vị có thể 

duy trì, vẫn là dùng phƣơng pháp cũ để duy trì. Nghĩa là nói mỗi ngày ta vẫn đọc kinh, 

tuyệt đối không từ bỏ công việc này. Tâm thanh tịnh hiện tiền, tôi vẫn đọc đúng quy củ, 

đọc thêm hai ba năm trí tuệ khai mở. Sau khi khai trí tuệ, đọc hay không không quan 

trọng, vì sao vậy? Vì không còn thoái chuyển. Định sẽ thoái chuyển, trí tuệ không thoái 

chuyển. Nhƣng có Bồ Tát, vì họ có tâm từ bi nên vẫn phải đọc, vì sao phải đọc? Đọc 

cho ngƣời khác noi theo, làm gƣơng cho ngƣời khác, đó là đang hóa tha. Mục đích ở 

chỗ hóa tha, không phải tự lợi, tự lợi đã viên mãn, đã thành tựu. Đó là giúp chúng sanh, 

làm mô phạm cho chúng sanh học theo. Nói với đại chúng, phƣơng pháp dạy học này 

của Phật Bồ Tát rất cao siêu, có hiệu quả. “Nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu”, 

nhất định đƣợc thành tựu. 

Chúng ta thấy hiện nay, truyền thống văn hóa xƣa đã đến giai đoạn tồn vong nguy 

cấp, cứu bằng cách nào? Cần cứu chăng? Phải cứu. Ai đến cứu? Nói cho chƣ vị biết, 

nếu  kỳ  vọng  ở  ngƣời  khác  quý  vị  sẽ  thất  vọng,  thật  sự  phát  tâm  phải  dựa  vào  chính 

mình. Ai đến cứu? Chúng ta tự cứu, quý vị sẽ thành công. Phải biết nên cứu nhƣ thế 

nào, đó chính là nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu. Nắm chắc tám chữ này, là 

có thể cứu đƣợc. 

Bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này rất hay. Kinh Vô Lƣợng Thọ đích thực là kinh điển 

hàng đầu trong Phật pháp. Kinh này quá khó gặp, quá hy hữu, văn tự không dài quá, 

cũng không ngắn. Nếu thật sự muốn đọc, nói cho chƣ vị biết một ngày ít nhất phải đọc 

mƣời bộ, chính là mƣời biến, vì sao? Vì nó không dài. Khi đọc thuần thục, đọc một lần 

khoảng hơn 40 phút, nếu đọc rất thuần thục, cứ cho là một tiếng. Nhƣ vậy  một ngày 

mƣời tiếng, đọc mƣời bộ kinh này, đọc mƣời biến bộ kinh này, suốt đời không bỏ qua 

một ngày nào, nhất định sẽ thành công. Chúng tôi dự tính, năm năm đƣợc định, đƣợc 

niệm Phật tam muội, bảy tám năm là khai ngộ, quý vị chính là truyền nhân của truyền 

thống văn hóa xƣa. Khi khai ngộ, nói cho chƣ vị biết, không những quý vị nói Kinh Vô 

Lƣợng Thọ rất hay, mà những gì quý vị nói chính là ý của Phật, vì sao vậy? Vì ý của 

quý vị và ý của Phật là một ý, khai ngộ là kiến tánh. “Sanh Phật bất nhị”, chúng sanh 

và Phật là một không phải hai. Trong bài Kệ Khai Kinh nói: “Nguyện hiểu nghĩa chân 

thật của Nhƣ Lai”, quý vị thật sự hiểu rõ nghĩa chân thật của Nhƣ Lai. Ở trƣớc gọi là 

tha tâm trí thông, có thể biết đƣợc ý của Phật. Đƣơng thời Đức Phật giảng bộ kinh này 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              390/21 

là ý gì, quý vị hoàn toàn hiểu rõ, quý vị nói không có gì khác với Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni nói. 

Cho  nên  vấn  đề  này  cầu  ngƣời  khác,  ngƣời  khác  chƣa  chắc  làm  đƣợc,  phải  cầu 

chính mình. Nếu bây giờ ta 50 tuổi vẫn còn kịp, 60 tuổi sẽ thành Phật. Nếu là 60 tuổi 

vẫn  còn kịp, 70 tuổi thành  Phật, mỗi  ngƣời đều có thể  thành tựu. Phải  hiếu học, chữ 

nào không biết thì tra từ điển, danh từ thuật ngữ không rõ thì tra từ điển Phật học. Mới 

bắt đầu phải hạ quyết tâm, phải mất nhiều thời gian để tra tƣờng tận, viết ra một cuốn 

vở. Tất cả đều tra rõ ràng minh bạch, không còn hoài nghi nữa là bắt đầu đọc, đọc chân 

thành, cứ đọc lần này qua lần khác sẽ thành công. 

Không đọc đƣợc thì nghe cũng đƣợc, nhƣ khi chúng tôi chia sẻ, những CD giảng 

về bộ kinh này, nghe hết lần này qua lần khác. Cứ nghe nhƣ vậy mƣời năm cũng giống 

nhau, cùng một đạo lý. Thậm chí là niệm một câu A Di Đà Phật, chính là sáu chữ hồng 

danh. Niệm sáu chữ này suốt mƣời năm, đến thế giới Cực Lạc là thƣợng thƣợng phẩm 

vãng sanh. 

Quý  vị  xem,  trƣớc  đây  ngƣời  đệ  tử  làm  thợ  hàn  của  hòa  thƣợng  Đế  Nhàn,  chỉ 

chuyên niệm một câu Phật hiệu suốt ba năm. Tôi tin phẩm vị vãng sanh của ông không 

thấp, ông đứng vãng sanh, không bệnh hoạn, biết trƣớc giờ chết, đứng vãng sanh. Hòa 

thƣợng Đế Nhàn tổ chức hậu sự cho ông, ông vẫn đứng đó suốt ba ngày, quý vị xem 

sau khi chết còn đứng ba ngày, hòa thƣợng Đế Nhàn rất khen ngợi ông. Suốt đời hòa 

thƣợng  khuyên  ngƣời  niệm  Phật  vãng  sanh,  ngƣời  này  cũng  do  hòa  thƣợng  khuyên, 

ông thật sự đã làm nên một tấm gƣơng tốt nhƣ thế. Cổ nhân nói, thiên hạ không có việc 

gì khó, chỉ sợ ngƣời có tâm. Nếu thực hành, không có ai không thành tựu. Thực hành 

thành công chính là Ba la mật đa, ngƣời Ấn độ khen ngợi là nói câu này, gọi là thành 

tựu viên mãn. 

Chúng ta xem tiếp: “Bồ Tát nƣơng vào đại hạnh này, có thể từ bờ sanh tử này đến 

bờ cứu cánh niết bàn kia, nên gọi là đến bờ kia”, đây là dùng ví dụ để nói. “Ba la tức là 

bờ bên kia, mật đa tức là đến”, đây là dịch từ phƣơng diện chữ nghĩa. “Văn pháp của 

họ là bờ kia đến”, đây là văn pháp của tiếng Phạn, họ là để bờ kia ở trƣớc, đến để ở sau, 

còn văn pháp của chúng ta là đến bờ kia. “Do đó đại hạnh này, có thể độ các pháp xa 

rộng, cho nên gọi là độ vô cực”. Phƣơng pháp này rộng lớn vô hạn, chúng ta thƣờng 

gọi là không có biên tế, đây nghĩa là “độ vô cực”. 

“Ngƣời sanh vào cõi nƣớc này, đầy đủ thần thông”.  Ở dƣới có một ngoặc đơn, 

đây là giải thích. “Thần tức diệu dụng không thể đo lƣờng”, phàm phu chúng ta không 

cách nào lý giải đƣợc. “Thông là thong dong tự tại”, họ không có chƣớng ngại. “Tự tại 

vô ngại, có thể quán triệt tất cả việc tự hành và hóa tha, cho nên gọi là thần thông tự tại, 

ba la mật đa”. Đây là giải thích tám chữ trong kinh văn. 

Phàm là ngƣời vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ 

phẩm  vãng  sanh,  cũng  đều  đầy  đủ.  Đây  hoàn  toàn  là  sự  thật,  Phật  Bồ  Tát  tuyệt  đối 

không vọng ngữ, tổ sƣ đại đức không gạt ngƣời. Xã hội hiện nay gạt ngƣời quá nhiều, 

khiến  chúng  ta  mất  niềm  tin  trƣớc  những gì ngƣời  khác  nói. Không  nhƣ  cổ  nhân, cổ 

nhân nói lời giữ lời, không lừa gạt ngƣời khác. Ngƣời bây giờ không còn thành tín, cho 

nên xã hội gặp rất nhiều rắc rối. 

“Trong khoảng một niệm, vƣợt qua ức na do tha trăm ngàn cõi Phật. Đây là hiển 

thị thần túc thông, cũng gọi là thần túc trí thông”. Ở đây chúng ta nhìn thấy chữ này, 

thần túc trí thông, hoặc là thần cảnh trí thông, thân nhƣ ý thông, đều là một ý này. Mấy 

danh từ này đều cùng một nghĩa nhƣ nhau, chính là “thần thông”. Nghĩa là thân có thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              391/21 

biến hóa tùy ý, không có chƣớng ngại. Thân này muốn biến lớn, thân sẽ biến thành lớn, 

muốn biến nhỏ có thể biến thành thân nhỏ, hoàn toàn tự tại, có thể phân thân. 

Trong Cao Tăng Truyện chúng ta từng thấy một câu chuyện_Thần Tăng Truyện, 

trong Thần Tăng Truyện có một câu chuyện. Vào thời Nhà Đƣờng, có một vị pháp sƣ 

từ Ấn độ đến Trung quốc hoằng dƣơng Phật pháp. Ở Trung quốc đƣợc mƣời mấy năm, 

ngài muốn trở về nƣớc. Pháp duyên của ngài rất thù thắng, rất nhiều đệ tử nghe ngài 

muốn về nƣớc, cảm thấy lƣu luyến không đành. Tranh nhau cúng dƣờng ngài, mời ngài 

đến nhà cúng trai, mời ngài ăn cơm. Pháp sƣ rất từ bi, chỉ cần có ngƣời mời đều vui vẻ 

nhận lời. Qua ngày thứ hai đi cúng trai. Ngày thứ ba khi ngài lên đƣờng trở về nƣớc, 

mọi  ngƣời  đều  tiễn  đƣa,  tiễn  đến  mƣời  dặm  đƣờng.  Ngƣời  tiễn  đƣa  đều  rất  hoan  hỷ, 

pháp sƣ rất coi trọng tôi, hôm qua đến nhà tôi ăn cơm. Ngƣời khác nói đâu có, hôm qua 

rõ ràng ngài ở nhà tôi, sao lại ở nhà anh? Khi mọi ngƣời đều nói ra mới biết, hôm qua 

ngài đến dùng cơm 500 nhà. Nói cách khác, ngài phân ra 500 thân, mỗi gia đình đều 

thấy ngài đến, đều hoan hỷ vô cùng. Đến ngày thứ hai khi đối chiếu mới biết pháp sƣ 

này thật đáng nể, ngài có thần túc thông. Có thần túc thông ít nhất là tam quả A na hàm, 

mới có thần thông này, nhị quả không làm đƣợc nhƣ vậy. Phải có bản lĩnh này, vì nhƣ 

vậy ngài trở về nƣớc rất tiện, phi hành tự tại, ngài không cần dùng phƣơng tiện giao 

thông, có thần túc thông sẽ không cần đến. Bây giờ muốn đi du lịch không cần đi máy 

bay, không cần đi xe. Ngài có thần túc thông là đến, mà tốc độ còn rất nhanh. 

“Na do tha” cũng là tiếng Ấn độ, “ở đây gọi là ức”, đây là con số. Vạn vạn gọi là 

ức, đây là một vạn lần vạn. Nhƣng “nƣớc ta ngày xƣa, ức có ba cách nói”, mƣời vạn 

gọi là ức, trăm vạn gọi là ức, ngàn vạn gọi là ức. Bây giờ ức tức là vạn vạn, mƣời lần 

ngàn vạn gọi  là  ức. “Các bậc tổ  sƣ ngày  xƣa định  vào  chữ  số  này  cũng  không giống 

nhau”. Ngày xƣa có những cách nói này, cho nên các bậc cổ đức xƣa nay, nói chữ số 

này cũng không hoàn toàn giống nhau. Chúng ta phải biết điều này. 

“Thần túc, cũng gọi là nhƣ ý túc”, tùy ý biến hóa. Mọi ngƣời đều đã xem Tây Du 

Ký, dùng Tôn Ngộ Không để làm ví dụ mọi ngƣời dễ hiểu hơn. Ngộ Không có thể biến 

hóa, biến tùy theo ý mình. Trong Hội Sớ nói: “Thần túc thông có ba loại”, thần thông 

rất rộng lớn, chia thành ba loại lớn. “Thứ nhất, vận thân thông gọi là thừa không hành, 

bay lƣợn giống nhƣ chim”. Đây là nói họ phi hành tự tại, không cần công cụ phi hành. 

Mà ngƣời có thần túc thông cao, khi họ phi hành ta không nhìn thấy thân ảnh của họ, 

chỉ nhìn thấy một vệt sáng, tốc độ của họ giống nhƣ ánh sáng vậy. Một ánh sáng bay 

qua,  tốc  độ  không  nhanh  nhƣ  ánh  sáng  này,  giống  nhƣ  chúng  ta  thấy  sao  băng  vậy. 

Không nhìn thấy thân thể của họ, chỉ nhìn thấy một vệt ánh sáng. Vừa rơi xuống mặt 

đất, họ liền hiện thân ra, khi bay trong không trung không nhìn thấy đƣợc thân thể, chỉ 

nhìn thấy một ánh sáng. Đây là vận thân thông. 

“Thứ hai là thắng giải thông, nơi thật xa, tác ý tƣ duy là có thể đạt đến”. Năng lực 

này cao hơn ở trƣớc, họ ngồi một chỗ bất động, muốn đến nơi nào, đến một nơi rất xa. 

Ví  dụ  chúng  ta  băng  qua  thái  bình  dƣơng,  muốn  đến  nƣớc  Mỹ,  thân  thể  này  lập  tức 

biến mất, bay qua đến bên kia. Không hề nhìn thấy dấu vết, thân thể đã đến nơi. Đây là 

loại thứ hai, gọi là thắng giải thông. 

“Thứ ba là ý thế thông, nơi thật xa, chỉ khởi tâm nghĩ đến, thân lập tức đến nơi”. 

Đó là nơi càng xa, chúng ta gọi là mƣời phƣơng cõi nƣớc Phật, ngƣời ở thế giới Cực 

Lạc đều làm đƣợc. Bản thân của họ ngồi bất động trƣớc Phật A Di Đà, nghe kinh nghe 

pháp, nhƣng ý niệm của họ đến mƣời phƣơng cõi nƣớc Chƣ Phật. Trong mƣời phƣơng 

cõi nƣớc đều có hóa thân của họ, đều có thân ảnh của họ, ở đó cúng Phật, nghe pháp, 

có năng lực nhƣ thế. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              392/21 

Tu  hành  một  ngày  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  ở  thế  giới  chúng  ta  tu  hành  một  ức  năm 

cũng không bằng, không sao sánh đƣợc. Quý vị nói một ngày họ thấy đƣợc bao nhiêu 

vị Phật, nghe đƣợc bao nhiêu pháp, thì biết phƣớc tuệ đó tăng trƣởng nhanh biết bao. Ở 

cõi Ta bà chúng ta tu phƣớc tu tuệ đều vô cùng chậm chạp, không thể sánh đƣợc với họ. 

Chúng  ta  không  thể  không  biết  điều  này.  Nếu  chúng  ta  muốn  phƣớc  tuệ  viên  mãn, 

không thể không đến thế giới Cực Lạc. Tu học phƣớc tuệ vô tận của thế xuất thế gian, 

đều không thể sánh với thế giới Cực Lạc. Nếu có nhân duyên này, không đi thật đáng 

tiếc. Đến thế giới Cực Lạc, đời này sẽ tu thành phƣớc tuệ viên mãn. 

“Đại Luận lại nói”, đây là trong Đại Trí Độ Luận nói. “Nhƣ ý thông có ba loại. 

Thứ nhất là năng đạt, thứ hai là chuyển biến, thứ ba là thánh nhƣ ý”, trên thực tế nói 

gần giống với ở trƣớc, cả ba ý đều gần giống nhau. “Thứ nhất, thân có thể phi hành, 

nhƣ chim không có chƣớng ngại. Thứ hai, di chuyển xa hay gần, không đi mà đến”. Họ 

có năng lực này, cảnh giới xa xôi giống nhƣ hiện nay chúng ta xem truyền hình vậy, dù 

nơi xa xôi đến đâu đều xuất hiện hết trên màn hình, hiện ra nay trƣớc mắt. 

Thật ra chúng ta biết, Bồ Tát Pháp Tạng tu hành năm kiếp, tham quan và khảo sát 

khắp mƣời phƣơng cõi nƣớc của chƣ Phật. Thầy là Thế Gian Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai 

dẫn  dắt  ngài,  phải  chăng  là  để  ngài  tham  quan  một  nơi?  Không  phải,  hoàn  toàn  đƣa 

mƣời phƣơng cõi nƣớc Chƣ Phật đến trƣớc mắt, nhìn thấy hoàn toàn. Bản thân không 

đi, mƣời phƣơng thế giới cũng không đến, mà nhìn thấy ngay lúc này, rõ ràng minh 

bạch. Đây là nhƣ ý thông. 

“Thứ ba, ở đây không có, ở kia ra. Thứ tƣ, nhất niệm là có thể đến”, có năng lực 

này. “Chuyển biến, lớn có thể biến thành nhỏ, nhỏ có thể biến thành lớn, một có thể 

biến  ra  nhiều,  nhiều  có  thể  biến  thành  một,  vô  số  các  vật,  đều  có  thể  chuyển  biến”. 

Chúng ta đã xem đoạn kinh văn về sự chuyển biến, từ những gì trƣớc mắt chúng ta mà 

nói, trên thân chúng ta có rất nhiều tế bào độc bệnh, đây là căn nguyên của tật bệnh. 

Nếu có năng lực này, có thể khôi phục tất cả mọi tế bào độc bệnh trở lại bình thƣờng, 

chuyển biến, bệnh con ngƣời không còn. Không cần uống thuốc, cũng không cần chích 

thuốc, không cần chẩn đoán, có thật chăng? Thật vậy, “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, 

vì sao có tế bào độc bệnh? Là do tâm mình có độc bệnh. Là độc bệnh gì? Đức Phật nói 

với chúng ta về tam độc, đó là độc bệnh tham sân si. Nếu chúng ta đoạn tận tâm tham, 

đoạn tận tâm sân nhuế, đoạn tận tâm ngu si, độc bệnh không còn nữa, tất cả tế bào độc 

bệnh đều khôi phục nhƣ thƣờng. Đạo lý chính là nhƣ vậy, đây là thật, không phải giả. 

Đoan chánh tâm niệm, mọi bệnh tật đều không còn, chúng ta phải tin. Đức Phật thƣờng 

nói: “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, sao ta không hiểu đạo lý này? 

Trong tâm mình giữ mãi tham sân si mạn nghi, đây gọi là năm độc, nhƣ vậy sao 

không  sanh  bệnh  đƣợc?  Trong  tâm  có  năm  độc.  Trong  tâm  vốn  không  có  năm  độc, 

năm  độc  là  do  vọng  niệm  sanh  ra,  chân  tâm  không  có  năm  độc.  Chân  tâm  ly  niệm, 

không có ý niệm! trong tâm có năm độc này, tức là ta đã có sẵn độc bệnh. Độc bệnh 

này là nhân của bệnh, nhân thêm vào duyên bệnh lập tức phát tác. Duyên có hai loại, 

có nội duyên và ngoại duyên. Nội duyên là não nộ oán hận phiền, đây là tâm trạng của 

chúng ta, là nội duyên. Ngoại duyên là tài sắc danh thực thùy, nhân duyên vừa tụ hợp, 

bệnh liền phát tác, nghiêm trọng sẽ mất mạng. 

Hiểu đƣợc đạo lý này, bệnh quý vị chắc chắn trị lành, dù nghiêm trọng đến đâu 

cũng không sao. Thái độ thay đổi, xa lìa tài sắc danh thực thùy, rời xa ngoại duyên. 

Khống chế mình không nổi nóng, chế phục oán hận não nộ phiền, hạ thấp tham sân si 

mạn  nghi.  Nếu  khống  chế  thật  tốt,  bệnh  không  còn  nữa, nếu  muốn  hỏi  dùng  phƣơng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              393/21 

pháp gì để khống chế? Nói cho quý vị biết, niệm Phật A Di Đà là phƣơng pháp khống 

chế hay nhất, câu A Di Đà Phật này biết trị bệnh. 

Quý vị xem cƣ sĩ Lƣu Tố Vân ở Đông Bắc bị bệnh ban đỏ, chuyên niệm một câu 

A Di Đà Phật đã khỏi bệnh hoàn toàn. Trƣờng hợp rõ ràng, là tấm gƣơng tốt. Quý vị 

hỏi  làm  sao  bà  lành  bệnh?  Chính  là  đạo  lý  tôi  vừa  mới  nói  với  quý  vị,  không  phải 

không có đạo lý, đây không phải mê tín. Đối với bên trong có thể trị tất cả bệnh khổ 

của thân tâm, đối với bên ngoài nhiều thiên tai trên địa cầu đều có thể đối trị. Tinh tấn 

tu hành, nơi chúng ta ở không bị ảnh hƣởng bởi thiên tai này, đây đều là thật. Nếu có 

thể  tinh  tấn  tu  hành,  khiến  ở  đây  không  gặp  thiên  tai,  công  đức  này  rất  lớn.  Tuy  ta 

không  kể  công,  trong  lòng  giống  nhƣ  không  có  gì,  thực  tế  công  đức  rất  lớn.  Sự  thù 

thắng của Phật pháp nằm ở những điểm này, ngƣời thế gian không biết tƣởng rằng đây 

là mê tín. Đây là tác dụng của chuyển biến. 

“Hàng ngoại đạo chuyển biến, lâu nhất không quá bảy ngày”. Ngoại đạo không 

phải chỉ bên ngoài Phật giáo, mà tâm hƣớng ra bên ngoài cầu pháp gọi là ngoại đạo. 

Nếu chúng ta không hiểu những đạo lý này của Phật pháp, ngày ngày cũng đang cầu, 

cầu Phật Bồ Tát gia trì, cầu thần minh gia hộ, đó cũng thuộc về ngoại đạo. Bản thân 

chúng ta biến thành ngoại đạo mà không hề hay biết. Ngoại đạo tu trì chuyển biến có 

hiệu quả chăng? Có hiệu quả, hiệu quả này đến các nhà khoa học cũng thừa nhận, họ 

nói nó là ý thức tập thể. Mọi ngƣời cùng nhau cầu nguyện, năng lực ý thức tập thể rất 

lớn, có thể thay đổi hoàn cảnh trƣớc mắt, tôi thƣờng nói đây là trị ngọn không trị gốc. 

Ở đây nói “lâu nhất không quá bảy ngày”, đây là trị ngọn không phải trị gốc, có thể 

hóa giải thiên tai. Nhƣng không trị tận gốc, nên khuyết điểm lại tái phát, không bao lâu 

bệnh lại phát tác, thiên tai lại đến, nhƣ vậy phải làm sao? Không phải không linh, nó 

vẫn là chiêu cảm từ lòng ngƣời! 

Ở thế gian này, tình hình này từng phát sinh rất nhiều lần. Trong dự ngôn ngày 

xƣa, phƣơng đông và phƣơng tây đều nói, năm 1999 có thiên tai, chính là năm thiên hỷ. 

Năm  1999  và  năm  2000  có  đại  thiên  tai.  Dự  ngôn  nổi  tiếng  nhất  là  dự  ngôn  của 

Gassonet ngƣời Pháp, đến năm 2000 thì không còn, tức là ngày tận thế. Nhƣng năm 

2000  trôi  qua  bình  an,  năm  đó  tôi  ở  Singapore.  Tôi  nghe  một  vị  đồng  học  nói, 

Singapore  có  một vị viện trƣởng  của viện  thần  học  đề  cập đến  vấn đề này. Ông cảm 

thấy  rất  kinh  ngạc,  không  thể  nghĩ  bàn.  Rõ  ràng  nói  năm  nay  có  thiên  tai,  vì  sao  lại 

không có? Chƣ vị đồng học nghe nhƣ vậy đến nói lại với tôi, tôi nói điều này không có 

gì kỳ lạ, vì sao vậy? Vì truyền thuyết này nói ra cách đây bốn năm trăm năm, ngƣời 

trên toàn thế giới đều biết. Cho nên năm 1999 và năm 2000, trong thời gian đó, tôi tin 

rất nhiều tín đồ Tôn giáo trên thế giới đều cầu nguyện, có cảm ứng, vì thế thiên tai này 

không còn. Không phải không có, mà chậm lại, thiên tai lớn trở thành nhỏ. Thiên tai 

giảm nhẹ, kéo dài về sau, kéo dài đến khi nào? Bây giờ lại biến thành năm 2012. Quý 

vị xem, không phải là lui về sau ƣ? Thiên tai lại đến. Bây giờ ngƣời trên toàn thế giới 

đều rất tốt, vì tất cả mọi ngƣời đều biết là năm 2012, cho nên rất nhiều tín đồ Tôn giáo 

đều cầu nguyện. Chúng ta tin rằng, năm 2012 cũng trôi qua bình an. Nhƣng phải biết 

rằng, điều này không phải nhƣ vậy là hết, sẽ tiếp tục về sau. Chỉ cần tâm niệm chúng ta 

bất thiện, nó liền xuất hiện, mà khi đến chắc chắn đáng sợ hơn lần trƣớc. Đây chính là 

bệnh chƣa phát tác, ta chỉ mới khống chế nó, chƣa đoạn tận gốc. Nếu qua một thời kỳ 

mà phát tác, sẽ càng đáng sợ hơn. 

Làm sao để đoạn tận gốc? Tinh tấn tu hành sẽ đoạn tận gốc. Mỗi Tôn giáo trên thế 

giới này, đều có thể tinh tấn tu hành theo kinh điển của họ. Phải hiểu đạo lý trong kinh 

điển nói, phải hiểu phƣơng pháp nói trong kinh, thực hành đúng theo đạo lý và phƣơng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              394/21 

pháp  này.  Đây  chính  là  các  nhà  khoa  học  nói,  bỏ  ác  dƣơng  thiện,  cải  tà  quy  chánh, 

đoan chánh tâm niệm, đây là trị gốc. Điều này với những gì trong giáo lý đại thừa nói, 

đây là hóa giải tận gốc thiên tai, vĩnh viễn không có thiên tai. Chúng ta cần phải nỗ lực 

thực hành, đây là tự độ độ tha. Tự lợi là thân tâm mạnh khỏe, pháp hỷ sung mãn, gia 

đình hạnh phúc mỹ mãn, xã hội hòa thuận, thiên hạ thái bình, việc tốt. Hy vọng giữa 

Tôn giáo này và Tôn giáo kia, vĩnh viễn không có xung đột, học tập lẫn nhau, hợp tác 

lẫn nhau, hóa giải xung đột, đem đến cho xã hội, cho thế giới sự an định hòa bình. Đây 

là một cống hiến rất lớn của Tôn giáo đối với xã hội hiện nay. Đây là nói về chuyển 

biến. 

Bên dƣới nói: “chƣ Phật và đệ tử, chuyển biến tự tại, không có xa gần”. Chuyển 

biến đến  tự  tại, vấn đề  mới  thật  sự  giải  quyết. Chuyển  biến  không  đến  tự tại, vấn đề 

không  giải  quyết  đƣợc,  chỉ  là  tạm  thời.  Giống  nhƣ  ở  đây  nói,  chuyển  biến  lâu  nhất 

không quá bảy ngày. 

Bên dƣới giải thích “Thánh nhƣ ý”. “Trong lục trần không thể yêu không tịnh vật, 

có thể quán khiến tịnh, không yêu tịnh vật, có thể quán khiến nó bất tịnh, là thánh nhƣ 

ý pháp, chỉ Phật mới có”. Đây chính là chúng ta thƣờng gọi là cảnh tùy tâm chuyển, 

Phật  đều  có.  Phật  đây  là  Phật  gì?  Chúng  ta  phải  biết,  Phật  phá  vô  minh  chứng  pháp 

thân đều có. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, 41 vị pháp thân đại sĩ đều có. 41 địa vị này 

của pháp thân đại sĩ, trong Lục Tức Phật của Thiên Thai đại sƣ, đặt danh xƣng của họ 

gọi là phần chứng tức Phật. Họ là thật, không phải giả, họ đều có năng lực này. 

“Không đƣợc yêu bất tịnh vật, có thể quán khiến nó tịnh”, họ dùng quán tƣởng có 

thể xuay chuyển hoàn cảnh. “Có thể yêu tịnh vật, có thể quán khiến nó bất tịnh”. Đúng 

là tùy theo tâm niệm của mình, cảnh giới bên ngoài chuyển theo ý niệm chúng ta. Đây 

là thật, không phải giả. Đạo lý này trong Hoàn Nguyên Quán quốc sƣ Hiền Thủ nói rất 

rõ ràng. Trong kinh luận đại thừa cũng nói rất nhiều. Ngƣời có chút định công, họ sẽ 

hiểu đƣợc đạo lý này. Dùng ý niệm di động đồ vật. nhƣ chiếc ly này để đây, ta di dời 

nó đến bên này. Không cần dùng tay, dùng ý niệm di chuyển nó theo ý muốn, đây là 

trò chơi đơn giản, là trò đùa của những ngƣời chơi ảo thuật, không có gì cao siêu cả. 

Có thể hóa giải đƣợc một trận thiên tai, đây mới là đại công phu, mới là ngƣời có bản 

lĩnh, còn việc di dời đồ vật này không có gì li kỳ cả. Nếu quý vị hiểu Phật pháp, đây là 

gì? Đây là bản năng của mỗi chúng ta, mỗi ngƣời chúng ta đều có năng lực này, chỉ là 

vì sao ý niệm chúng ta không di chuyển đƣợc chúng? Ý niệm  chúng ta có quá nhiều 

tạp niệm, nó  không  khởi tác dụng. Nếu đoạn  trừ tạp niệm, cho  nên nói  chế tâm  nhất 

niệm sẽ có cảm ứng này, ta có thể di dời những đồ vật bên ngoài. Bởi vậy ý thức tập 

thể, là điều các nhà khoa học đặc biệt nhấn mạnh. Một ngƣời không có năng lực này, 

nếu  có  đƣợc  mấy  mƣơi  ngƣời,  có  một  hai  trăm  ngƣời,  chúng  ta  cùng  một  thời  gian, 

cùng một ý niệm sẽ phát sinh sức mạnh rất lớn. 

Tiến sĩ Giang Bổn làm thí nghiệm ở hồ Tỳ Bà tại Nhật bản, chính là ý niệm tập 

thể. Ông tìm hơn 300 ngƣời, mời thêm một vị hòa thƣợng hơn 90 tuổi. Hồ Tỳ Bà có 

một khúc eo, khúc eo này là nƣớc chết, nƣớc không lƣu thông, cho nên nƣớc rất hôi 

thối, rất dơ bẩn. Họ dùng chỗ này làm thí nghiệm, hơn 300 ngƣời cầu nguyện một tiếng 

đồng hồ, cầu nguyện điều gì? Mỗi ngƣời đều buông bỏ ý niệm, không nghĩ đến bất kỳ 

điều gì, chỉ nghĩ đến một câu: “Nƣớc hồ rất sạch sẽ”. Bên ngoài chúng ta còn treo một 

tấm hình, quý vị xem xem, chỉ một tiếng đồng hồ. Ba ngày  sau, đúng là nƣớc hồ rất 

sạch, giới tin tức báo chí truyền hình của Nhật bản đều đƣa tin này. Duy trì đƣợc nửa 

năm, nửa năm sau nó trở lại nhƣ thƣờng, rất dơ bẩn, rất thối. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              395/21 

Năm ngoái tiến sĩ Giang Bổn Thắng đến Đài Loan, hình nhƣ là tham gia một hoạt 

động. Ông đến thăm tôi, tôi liền nói với ông ta, ở hồ Tỳ bà cứ ba tháng làm cầu nguyện 

một lần, không phải hồ nƣớc sạch hoài sao? Có làm hay không ông không có nói, tôi 

nói với ông ta phƣơng pháp này, cứ ba tháng cầu nguyện một lần. Thật sự khiến cảnh 

giới bên ngoài_đó chính là thái độ của chúng ta thay đổi, sức mạnh này rất lớn, giống 

nhƣ sức mạnh của Phật vậy. 

Đức Phật có_sức mạnh ý niệm tập thể của chúng sanh, gần giống nhƣ sức mạnh 

của Phật vậy. Nhƣng Đức Phật có sức mạnh này, vì sao ngài không chuyển thay chúng 

ta? Vì nghiệp lực của chúng sanh quá nặng nề. Trong kinh Đức Phật nói, tâm, Phật và 

chúng sanh, cả ba đều không khác nhau, sức mạnh này hầu nhƣ ngang nhau. Sức mạnh 

nghiệp lực của chúng ta quá lớn, cho nên trong một số kinh nói, Phật không thể chuyển 

định nghiệp của chúng sanh. 

Điều này Phật cũng không làm đƣợc, nhất định phải dựa vào chính mình, mình 

phải thành tâm sám  hối, sửa đổi chính mình, đoạn ác tu thiện, sức  mạnh này rất lớn. 

Chắc chắn đạt đƣợc oai thần bổn nguyện của Chƣ Phật gia trì, chúng ta nhẹ nhàng hóa 

giải  những  thiên  tai  này.  Nếu  chính  mình  không  chân  thành  sám  hối,  không  thật  sự 

quay đầu, Phật muốn giúp cũng không giúp đƣợc. Chúng ta phải biết, đây không phải 

là Phật không từ bi, mà do nghiệp lực của chúng ta quá nặng. 

Nhất định phải hiểu rõ về lý, đối với sự tự nhiên không mê hoặc. Khi phát sinh 

vấn đề, chúng ta biết đó là do nguyên nhân gì, biết dùng phƣơng pháp gì để hóa giải. 

Thiên hạ không có vấn đề gì không thể giải quyết, vấn đề dù nghiêm trọng đến đâu đều 

có cách giải quyết. Nhƣng bây giờ, con ngƣời hiện nay không tin, nói chúng ta là tôn 

giáo, là mê tín, nhƣ vậy thì hết cách. Chỉ đành để họ tự chịu, vì họ không thể tiếp thu. 

Đây chính là hoài nghi, không tin, là loại phiền não vô cùng nghiêm trọng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 







Tập 204 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:24.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội _HongKong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống!  Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 248, bắt đầu xem từ hàng thứ sáu dƣới đếm lên. 

“Trong  khoảng  một  niệm”,  trong  kinh  nói  trong  khoảng  một  niệm,  ở  dƣới  là 

nguyện biến cúng Chƣ Phật. “Trong chừng một niệm là chỉ thời gian cực kỳ ngắn ngủi. 

Giới  hạn  thời  gian  một  niệm  có  nhiều  thuyết  khác  nhau,  ở  trƣớc  có  giải  thích.  Ngày 

nay y theo Phiên Dịch Danh Nghĩa Tập lấy sát na làm một niệm, lại theo Đại Luận một 

khảy  móng  tay  có  60  sát  na.  Cho  nên  biết  một  niệm,  chỉ  một  khảy  móng  tay  chiếm 

1/60 phần thời gian, cho nên nó vô cùng ngắn ngủi”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              396/21 

Trong Phật pháp, sát na là thời gian cực kỳ ngắn. Trong Kinh Nhân Vƣơng nói, 

một khảy móng tay có 60 sát na. Đại Trí Độ Luận cũng nói nhƣ thế. Nhân Vƣơng Kinh 

còn nói, một sát na có 900 lần sanh diệt. Chúng ta đọc Bồ Tát Xứ Thai Kinh, đoạn đối 

thoại của Bồ Tát Di Lặc với Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, chúng ta biết cách nói này rất 

nhiều. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, ngài nói một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn 

niệm, niệm niệm thành hình, hình đều có thức. So với Kinh Nhân Vƣơng còn ngắn hơn, 

thời gian càng ngắn. Bồ Tát Di Lặc nói và các nhà lƣợng tử lực học hiện nay phát hiện 

gần giống nhau. Có thể là tiểu quang tử mà các nhà khoa học nói, trong Phật pháp gọi 

là cực vi chi vi, không thể phân chia thêm nữa, phân nữa là không còn, đây là vật nhỏ 

nhất trong hiện tƣợng vật chất. Các nhà khoa học cũng chứng minh vật chất không phải 

thật, là huyễn tƣớng do những tiểu quang tử này tích lũy liên tục sinh ra. Khiến chúng 

ta lãnh hội đƣợc trong Phật pháp đại thừa nói về ngũ uẩn giai không, hiện tƣợng này 

Đức Phật phân rất tƣờng tận, phân nó thành “sắc thọ tƣởng hành thức”. Tức trong thời 

gian ngắn ngủi đó, sanh ra những hiện tƣợng này. Sắc là hiện tƣợng vật chất, thọ tƣởng 

hành thức là hiện tƣợng tinh thần. Hay nói cách khác, dùng Phật pháp để nói về cực vi 

chi vi, nó đầy đủ hiện tƣợng ngũ uẩn. Do đó chúng ta biết, toàn thể vũ trụ đều không ra 

ngoài hiện tƣợng này, trong một niệm nhỏ nhất này, nó có hiện tƣợng viên mãn, hiện 

tƣợng viên mãn của thọ tƣởng hành thức. 

Lấy  con  ngƣời chúng  ta  mà  nói, thân thể  con  ngƣời  là  một  hiện tƣợng ngũ uẩn. 

Bây giờ chúng ta hiểu, thân thể ngũ uẩn này bất luận phân nhƣ thế nào, phân đến cực 

vi chi vi, mỗi điểm đó vẫn là hiện tƣợng ngũ uẩn hoàn chỉnh. Điều này hình nhƣ các 

nhà khoa học cũng đã chứng minh. Thật ra thông thƣờng chúng ta rất khó tƣởng tƣợng, 

có thể nói là không thể tƣởng tƣợng, đây là chân tƣớng sự thật. 

Trong kinh Phật nói: “hạt cải chứa núi tu di, núi tu di chứa hạt cải”, cũng là nói rõ 

hiện tƣợng này. Thật ra tiểu quang tử nhỏ hơn nhiều so với giới tử, giới tử là hạt cải, 

chỉ lớn nhƣ hạt mè vậy, nhƣ vậy là rất lớn. Trong đó có thể dung nạp núi tu di, vì sao 

vậy?  Vì  núi  tu  di  không  tách  rời  ngũ  uẩn,  tiểu  quang  tử  cũng  là  ngũ  uẩn  viên  mãn. 

Nhìn từ đây, trong Kinh Hoa Nghiêm nói lớn nhỏ không hai, đây là thật. Mặc dù tiểu 

quang tử này, trong đó bao hàm toàn bộ tin tức của vũ trụ. Đây là khoa học trong kinh 

Phật nói. 

Thời  gian  ngắn  ngủi  nhƣ  thế_chúng  ta  xem  tiếp.  “Nhƣng  sự  ngắn  ngủi  trong 

khoảng sát na này, có thể vƣợt qua ức na do tha trăm ngàn cõi Phật, đi khắp hết một 

vòng”.  Cảnh  giới  này  giống  nhƣ  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói,  giống  nhƣ  Vọng  Tận 

Hoàn Nguyên Quán của quốc sƣ Hiền Thủ, ba loại chu biến. Bất luận là hiện tƣợng vật 

chất, hiện tƣợng tinh thần hoặc là hiện tƣợng tự nhiên, mọi hiện tƣợng đều không ngoài 

ba loại lớn này. Ba loại hiện tƣợng lớn này, bất kỳ một hiện tƣợng nào phát sinh, đều 

chu  biến  pháp  giới,  xuất  sanh  vô  tận,  hàm  dung  không  hữu.  Ba  loại  chu  biến  này  là 

tánh đức của tự tánh, thuật ngữ của Phật pháp gọi là pháp nhĩ nhƣ thị, nó vốn là nhƣ 

vậy. 

Khi những hiện tƣợng này dừng lại, hoạt động của nó là hiện tƣợng dao động, khi 

dừng lại là bản thể của tự tánh, trong tịnh tông gọi là thƣờng tịch quang. Nó phát sanh 

hiện tƣợng chấn động, liền biến thành A lại da, A lại da biến hiện ra tất cả vạn pháp 

trong vũ trụ. Trong kinh Đức Phật nói, vũ trụ này là “tâm hiện thức biến”. Tâm hiện là 

tâm này động, tâm bất động nó không hiện, tâm động nó lập tức hiện ra. Khi nào nó 

động, vì sao động? Không có, không có thời gian, cũng không có nguyên nhân. Cho 

nên động này gọi là vọng động, nó không phải thật. Trong Phật giáo còn có một danh 

từ, nói hiện tƣợng này là “vô thỉ vô minh”, hiện tƣợng này là vô minh. Vô minh là vô 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              397/21 

thỉ, vô thỉ là gì? Không có bắt đầu. Vì sao nói nó không có bắt đầu? Vì thời gian của nó 

quá ngắn, ta không cách nào cảm nhận đƣợc nó bắt đầu. Một khảy móng tay có 32 ức 

100 ngàn niệm, nhƣ vậy làm sao phát hiện đƣợc? Cho nên gọi nó là vô thỉ. Trên thực tế 

có một câu nói rất hay: “ngay tại đây”. Câu này cũng rất khó hiểu, khó hiểu vô cùng. 

Vì  sao  vậy?  Trong  quan  niệm  ngay  tại  đây  này,  thời  gian  đã  rất  dài,  không  biết  bao 

nhiêu cái ngay tại đây tích lũy một nơi, chúng ta mới có cảm nhận. Trên thực tế ngay 

tại đây, chúng ta không cách nào cảm nhận đƣợc. Trong kinh điển đại thừa nói, Bồ Tát 

bát địa trở lên, gần với quả vị Diệu giác, họ mới cảm nhận đƣợc. Trƣớc thất địa đều 

không thể cảm nhận đƣợc, đƣơng nhiên phàm phu chúng ta càng không cần nói. Đây là 

trong kinh Phật nói cho chúng ta về thật tƣớng các pháp. Trong hiện tƣợng này, mọi 

hiện tƣợng là bình đẳng, hoàn toàn không có sai biệt. Về sau những sai biệt này là thức 

biến, chính là phân biệt chấp trƣớc, từ đây biến hiện ra. Khi không có phân biệt chấp 

trƣớc, hiện tƣợng là bất biến. Nhƣng hiện tƣợng cũng không phải tồn tại thật, nhất định 

phải hiểu đạo lý này. Khi đã hiểu rõ, khẳng định rồi, tự nhiên sẽ buông bỏ. Biết những 

gì trong Kinh Bát Nhã nói là thật, “vạn pháp giai không”. Trong Kinh Kim Cang nói: 

“nhất  thiết hữu vi pháp, nhƣ mộng huyễn bào ảnh, nhƣ lộ diệc nhƣ điện, ƣng tác nhƣ 

thị quán”. 600 quyển Đại Bát Nhã vói về hiện tƣợng này, thực tế chính là một câu. Đức 

Phật nói suốt 22 năm, 22 năm nhƣng ngƣời thật sự hiểu không nhiều. Ngài nói: “nhất 

thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”. Cho nên vì sao Đức Phật dạy chúng 

ta  buông  bỏ,  đạo  lý  là  nhƣ  thế.  Nếu  nó  là  thật  ta  có  thể  đạt  đƣợc.  Không  đạt  đƣợc! 

Chẳng những không đạt đƣợc cảnh giới bên ngoài, đến thân thể chúng ta cũng không 

đạt đƣợc. Chẳng những thân thể không đạt đƣợc, chúng ta khởi tâm động niệm cũng 

không đạt đƣợc. 

Ý niệm sanh diệt trong từng sát na, cho nên mới nói: “phàm sở hữu tƣớng giai thị 

hƣ vọng”, bao gồm cõi thật báo trang nghiêm. Nhƣ vậy chúng ta mới thật sự lãnh hội 

đƣợc, trong Bách Pháp Minh Môn Luận nói, sáu pháp vô vi chỉ có một pháp là thật. 

“Chân nhƣ vô vi”, đây là nói về tự tánh, năm vô vi pháp còn lại không phải thật, mà là 

giả. Gọi là tƣơng tự vô vi, nó không phải chân vô vi, nó có sinh diệt. Tƣớng sanh diệt 

không  rõ  ràng, không  những  chúng  ta  không  dễ  cảm  nhận, bao  gồm  nhị  thừa, quyền 

giáo  Bồ  Tát  cũng  rất  khó  cảm  nhận  đƣợc  hiện  tƣợng  sinh  diệt  của  nó,  nên  gọi  nó  là 

pháp vô vi. Đây là nói rõ về tốc độ nhanh chóng này. 

“Trong chừng một niệm biến pháp giới hƣ không giới”, cho nên nó đi khắp tất cả. 

“Hiển lộ rõ ràng ngƣời ở thế giới Cực Lạc thần thông diệu dụng không thể nghĩ bàn”. 

Cảnh giới này là cảnh giới của Nhƣ Lai quả địa. Năng lực thần túc thông của Bồ Tát đã 

không thể nghĩ bàn, nhƣng so với Phật thì khoảng cách còn quá xa. 

Thiên  nhân  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  quý  vị  phải  nhớ,  là  thiên  nhân  cõi  phàm  thánh 

đồng cƣ vãng sanh. Họ đƣợc bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, bổn nguyện của 48 

nguyện gia trì. Vì thế thần thông, đạo lực, trí tuệ, đức tƣớng đều giống với Phật A Di 

Đà. Đây là sự thù thắng vô biên của thế giới Cực Lạc, ở các thế giới khác không có, chỉ 

có thế giới Cực Lạc có. Điều đầu tiên chúng ta phải tin rằng, Phật Bồ Tát không gạt 

chúng ta, mỗi một câu họ nói ra đều là sự thật, là ngƣời nói lời chân thật, nói lời nhƣ 

pháp, không vọng ngữ, chúng ta cần phải tin. Chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc 

chƣa thành Phật, nhƣng cũng nhƣ thành Phật, đây là ân đức của Phật A Di Đà. Sở dĩ tất 

cả Chƣ Phật tôn sùng Phật A Di Đà, tán thán Phật A Di Đà, xƣng ngài là “quang trung 

cực  tôn,  Phật  trung  chi  vƣơng”,  đạo  lý  là  đây.  Đƣơng  nhiên  Phật  Phật  đạo  đồng, 

nguyện  lực  không  tƣơng  đồng,  trí  tuệ  thần  thông  đạo  lực  không  tƣơng  đồng,  trí  tuệ 

không  tƣơng  đồng.  Nguyện  lực  của  Phật  A  Di  Đà  không  thể  nghĩ  bàn,  phổ  độ  biến 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              398/21 

pháp giới hƣ không giới, những chúng sanh khổ nạn, mê hoặc điên đảo, nhanh chóng 

thành Phật, đây là bổn nguyện của Phật Di Đà. Những chúng sanh này phải tƣơng ƣng 

với nguyện của Phật mới có thể đƣợc độ, nhƣ vậy mới giúp đƣợc. Nếu nhƣ trái với 48 

nguyện của ngài, Đức Phật không độ đƣợc. Đạo lý này, thật sự hy vọng đời này, ngƣời 

cầu  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  cần  phải  hiểu.  Nếu  không  hiểu  nó  sẽ  tạo  thành  chƣớng 

duyên, chƣớng ngại ta vãng sanh. 

Bên dƣới giải thích: “Na do tha là số, ngày xƣa nói không giống nhau, nó là nhỏ”, 

so  với  con  số  của  ngƣời  xƣa  cũng  có  sai  biệt,  cách  nói  đều  khác  nhau.  “Nhƣ  Huyền 

Ƣng Âm Nghĩa nói, na do tha là mƣời vạn của Trung quốc”. Ngƣời Ấn độ gọi na do 

tha là mƣời vạn của Trung quốc. “Nó lớn hơn tức gọi là na do tha, thời nhà Tùy gọi là 

số ngàn vạn”. Quý vị xem khác biệt quá lớn. Thời nhà Tùy, ngƣời Trung quốc gọi là 

Tùy, vì lúc đó bầu không khí dịch kinh rất thù thắng. Đại bộ phận kinh điển đều dịch 

vào thời Tùy Đƣờng, dịch với số lƣợng lớn, đây là thời đại hoàng kim của Phật giáo. 

“Các  thuyết  khác  không  trích  dẫn  đầy  đủ”,  còn  có  cách  nói  khác,  số  chữ  khác 

nhau. “Số này khó xác định, nhƣng có thể nói chắc là trăm ngàn ức na do tha. Biểu thị 

thứ nhất khó mà lấy số lớn để tính”. Điều này có thể nói nhƣ thế, nó là trăm ngàn ức na 

do tha. 

Bên dƣới là cõi Phật. “Đối với một sát na, có thể vƣợt vô số cõi Phật nhƣ thế, biểu 

trƣng nơi đến rất xa”. Đây là nói gì? Nói đến cúng Phật. Ở trƣớc có nói với quý vị, Đức 

Phật dạy chúng sanh phƣớc tuệ song tu, điều này rất có đạo lý. Không những phải có 

trí tuệ, còn phải có phƣớc báo, phƣớc tuệ trong tự tánh là viên mãn. Sau khi chúng ta 

mê thất tự tánh, phƣớc tuệ viên mãn trong tự tánh không thể hiện tiền. Bây giờ mặc dù 

đang tu hành, mặc dù tu đến pháp thân Bồ Tát, tập khí vô thỉ vô minh vẫn chƣa đoạn, 

tập khí này vẫn chƣớng ngại tánh đức. Tuy chƣớng ngại không nghiêm trọng, nhƣng 

vẫn có chƣớng ngại, cần phải đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, đó gọi là Diệu giác vị. 

Đẳng giác vị còn một phẩm sau cùng chƣa đoạn. Vấn đề này toàn bộ đều hoàn thành 

tại cõi thật báo trang nghiêm, ở cõi thật báo hoàn thành việc lớn này. Tu hành trong cõi 

thật báo, nhƣ  trong kinh này  nói  vậy. Quý  vị  có năng lực này, chỉ trong khoảng  một 

niệm liền chu biến pháp giới. Giống trong Hoàn Nguyên Quán nói “xuất sanh vô tận”, 

nghĩa là nói ta có thể biến hiện vô lƣợng vô biên thân. Trong mỗi cõi Phật, trƣớc mỗi 

vị Phật ta đều đi tham học, đều đến cúng dƣờng. Cúng dƣờng là tu phƣớc, nhất định 

nghe Phật thuyết pháp. Phật là bậc thầy, nhất định đang giảng kinh thuyết pháp, nghe 

pháp khai trí tuệ, cử chỉ này là phƣớc tuệ song tu. 

Thế  gian  chúng  ta, hiện nay  giao  thông  phƣơng  tiện. Nhƣ  thời  Tùy  Đƣờng  giao 

thông không phƣơng tiện, đƣờng thủy đƣợc coi là phƣơng tiện nhất, đi bằng thuyền. 

Còn đƣờng bộ nhanh nhất là xe ngựa, không thể sánh với giao thông hiện nay. Cho nên 

những danh sơn bảo sát, các bậc cao tăng đại đức thiện hữu muốn đi tham bái rất gian 

khổ, mất thời gian rất dài. Trong điển tịch này ghi chép, những điển tịch ngày xƣa ghi 

chép lại “Triệu Châu hòa thƣợng bát thập do hành khƣớc”, vẫn rất tinh tấn đi tham học 

khắp nơi, vì sao vậy? Vì chƣa khai ngộ, khai ngộ thì không cần. 

Chƣ vị Bồ Tát ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc họ đều đã khai ngộ, Bồ Tát ở cõi 

thật báo đều đã khai ngộ. Sau khi khai ngộ, những hoạt động này cũng không hề ngƣng, 

vẫn  không  ngừng đi tham  học. Nhƣ vậy  nghĩa  là sao?  Chỉ  có  một  mục  đích, tạo ảnh 

hƣởng  cho  những  ngƣời  chƣa  khai  ngộ. Ngƣời  khác thấy  vậy,  quý vị xem  rất  nhiều 

Đẳng giác Bồ Tát đều ngày ngày đi tham học. Nhƣ vậy bên dƣới nhƣ thập trụ, thập 

hành, thập hồi hƣớng, thập địa có thể không đi tham học ƣ? Đồng thời trong hành động 

này, hiển lộ tính “khiêm hòa thành kính”  của tánh đức, hiển lộ ra sự chí thành, cung 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              399/21 

kính, khiêm tốn, hòa thuận. Đây là tánh đức tự nhiên hiển lộ ra, khiến trí tuệ đức tƣớng 

trong tự tánh chúng ta hiển lộ. 

Cũng nhƣ ngƣời thế gian thƣờng nói: “học vi nhân sƣ, hành vi thế phạm”. Khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, đều phải làm tấm gƣơng tốt cho đại chúng trong thế 

gian. Chƣ Phật Nhƣ Lai làm tấm gƣơng tốt cho tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới 

hƣ không giới, Bồ Tát, nhị thừa, thiên nhân, còn bao gồm tất cả chúng sanh hữu tình và 

vô  tình  trong  lục  đạo.  Nhƣ  vậy  bản  thân  chúng  ta  sẽ  không  giải  đãi.  Thầy  Phƣơng 

Đông Mỹ nói: “Học Phật là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời”, trong này có hƣởng 

thụ cao nhất, trong này có pháp hỷ sung mãn, trong này đích thực là thƣờng sanh tâm 

hoan hỷ. Phật pháp đại thừa hoàn toàn biểu hiện trong hoạt động này. 

Bên dƣới nói, “chu biến tuần lịch nghĩa là đi khắp một cõi nƣớc rất rộng”, phạm 

vi tham học của họ rất rộng. “Cúng dƣờng Chƣ Phật, nghĩa là rất nhiều ngƣời làm việc 

này”. Phồn tức là nhiều, quả thật là vô lƣợng vô biên. “Mà tất cả đều chỉ trong chừng 

một niệm là thành tựu viên mãn”. Cần bao nhiêu thời gian? Một niệm, chỉ trong một 

niệm  thành  tựu  viên  mãn.  “Điều  này  nói  rằng  cõi  nƣớc  Cực  Lạc  sự  sự  vô  ngại,  một 

nhiều tƣơng tức, dài ngắn đồng thời”. Đây là cảnh giới không thể nghĩ bàn, đây là thật 

tƣớng các pháp, là chân tƣớng. 

“Hiển lộ thế giới Cực Lạc sự sự vô ngại, là bốn loại vô ngại đạt đến cứu cánh viên 

mãn”. Ngài Thanh Lƣơng phân Hoa Nghiêm có bốn loại vô ngại. Lý vô ngại, sự vô 

ngại,  lý  sự  vô  ngại,  sau  cùng  là  sự  sự  vô  ngại,  khi  nào  hiển  thị  ra?  Ở  cõi  thật  báo. 

Nhƣng chúng ta phải biết thế giới tây phƣơng Cực Lạc, cõi phàm thánh đồng cƣ hiển 

thị ra cảnh giới này. Nghĩa là nói chúng ta học Phật, vì sao phải tu pháp môn Tịnh độ, 

vì sao phải sanh về thế giới Cực Lạc, đạo lý chính là nhƣ vậy. Chúng ta không đến đây 

tu hành, khó khăn nơi khác cũng là không thể tƣởng tƣợng, có thể nói là quá khó. Vấn 

đề này chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, không phải không thể nghiệm đƣợc. Thử nghĩ 

xem,  ở  thế  gian này  đối  với vấn  đề đoạn  phiền  não_Nhập  môn  của  Phật pháp là  phá 

thân  kiến,  đạo  lý  này  chúng  ta  đều  hiểu,  có  thể  phá  đƣợc  chăng?  Khi  nào  chúng  ta 

buông bỏ thân kiến? Không cần nói nhiều, buông bỏ chỉ một phút, có ai từng buông bỏ 

thân kiến trong vòng một phút chăng? Không cần quá nhiều, không có. Một giây có thể, 

một  phút  chắc  không  có.  Một  giây  không  phải  là  buông  bỏ,  mà  là  quên,  không  có  ý 

niệm này, là quên mất. Cho thấy phiền não này, thân kiến, biên kiến, thành kiến, niệm 

này nối tiếp niệm kia. Có khi giống nhƣ không có, không phải không có, mà là chúng 

ta không cảm nhận đƣợc, ý niệm này niệm niệm tƣơng tục không hề gián đoạn, quý vị 

nói khó khăn biết bao! Những thứ này tồn tại là không thể nhập môn, đây là điều kiện 

đầu tiên chứng quả Tu đà hoàn. Trong giáo lý đại thừa, nhƣ trong Hoa Nghiêm thập tín 

vị Bồ Tát, sơ tín cũng là điều kiện đầu tiên. Từ chỗ này, chúng ta lãnh hội đƣợc nó rất 

khó, vô cùng khó khăn. 

Đức Phật dạy cho chúng ta phƣơng pháp này, đổi niệm niệm tƣơng tục thành A 

Di Đà Phật, đổi vị trí của nó. Chúng ta niệm niệm tƣơng tục là cái tôi, coi thân thể này 

là  tôi.  Bây  giờ  đem  niệm  niệm  tƣơng  tục  này  đổi  thành  A  Di  Đà  Phật.  Vậy  là  thành 

công, thành công lớn. Tuy chƣa khai ngộ, chƣa kiến tánh, sanh đến thế giới Cực Lạc là 

vãng sanh cõi phàm thánh đồng cƣ. Đƣợc 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, hoàn 

toàn giống với  A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí là Bồ Tát cõi thật báo, pháp 

thân Bồ Tát. Điểm khác nhau rõ ràng là đầy đủ sáu loại thần thông. Quý vị xem thần 

túc thông một niệm là chu biến tuần lịch, biến pháp giới hƣ không giới, tất cả cõi nƣớc 

Chƣ Phật không sót cõi nào. Đây là sự sự vô ngại, một nhiều tƣơng tức. Một tức là 

nhiều, nhiều tức là một. “Dài ngắn đồng thời”, dài là thời gian dài, ngắn là thời gian 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              400/21 

ngắn, đã đột phá thời gian, không có thời gian. Một nhiều tƣơng tức là đột phá không 

gian, nghĩa là nói không có giới hạn của thời gian và không gian, nhập vào cảnh giới 

này. 

Bên dƣới nói: “Giới tử tu di, mƣời phƣơng không tách rời nơi này”. Giới tử và tu 

di là nói lớn và nhỏ không phải hai, giới tử nhỏ, núi tu di lớn. Trong núi tu di có thể 

dung chứa giới tử, mƣời phƣơng không rời nơi này. Đây là không gian không có, đã 

đột phá tầng không gian. “Một niệm biến cúng, ba đời không rời niệm này”. Ba đời 

quá khứ, hiện tại và vị lai, thời gian đột phá. 

Hai câu ở sau rất quan trọng: “Tức là ngay đây, viên nhiếp không còn thừa”. Đây 

là bản năng của chúng ta, là tự tánh của chúng ta. Chƣ Phật Nhƣ Lai nhƣ vậy, tất cả 

chúng sanh cũng nhƣ vậy. Chƣ Phật Nhƣ Lai đƣợc thọ dụng viên mãn, chúng sanh mê 

thất tự tánh, tuy có nhƣng nó không khởi tác dụng. Nguyên nhân không khởi tác dụng, 

Đức Phật nói với chúng ta rất rõ ràng, vì ta có vô thỉ vô minh, có trần sa phiền não, có 

kiến tƣ phiền não. Những thứ này làm chƣớng ngại trí tuệ đức năng trong tự tánh của 

chúng  ta,  chỉ  là  chƣớng  ngại,  không  hề  bị  tổn  thất.  Chỉ  cần  đoạn  trừ  chƣớng  ngại, 

buông bỏ chƣớng ngại, trí tuệ đức năng của tự tánh hoàn toàn hiển lộ, không có gì khác 

với Chƣ Phật Nhƣ Lai. Bởi vậy Đức Phật mới nói, tất cả chúng sanh vốn là Phật, câu 

nói này là thật, không phải giả. Trong kinh Phật nói, những cảnh giới không thể nghĩ 

bàn này, đều có thể tìm đƣợc chứng minh trên thân thể chúng ta. 

Trong  hội  Lăng  Nghiêm,  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  dạy  vua  Ba  Tƣ  Nặc  rằng, 

thân thể của ông có sanh diệt, tuổi lớn cảm thấy thọ mạng không còn bao nhiêu. Nhƣng 

trên thân có tự tánh bất sanh bất diệt, đây là gì? Là căn tánh lục căn. Mắt gọi là tánh 

thấy, tai gọi là tánh nghe, những thứ này không có biến hóa. Từ khi sinh ra cho đến già 

chết nó không có biến hóa, không có biến hóa là tồn tại vĩnh viễn không có sinh diệt. 

Thân  thể  là  vật  chất,  vật  chất  có  biến  hóa,  thân  thể  vật  chất  có  sinh  diệt,  nhƣng  linh 

tánh  bất  sanh  bất  diệt,  cổ  nhân  thƣờng  gọi  là  linh  hồn.  Linh  hồn  là  gì?  Là  linh  tánh 

trong  trạng  thái  mê  chƣa  giác  ngộ,  trạng  thái  mê  nó  vẫn  còn  phân  biệt  chấp  trƣớc, 

nghĩa là nó có kiến tƣ phiền não, có trần sa phiền não. Nó giác ngộ, giác ngộ lục đạo 

không còn, tức là vƣợt khỏi lục đạo, đây  là A la hán. Tuy vƣợt thoát lục đạo, nhƣng 

chƣa ra khỏi mƣời pháp giới, đây là cảnh giới của nhị thừa, quyền giáo Bồ Tát, điều 

này không dễ. 

Ngày nay chúng ta gặp đƣợc pháp môn này, pháp môn này rất thù thắng. Không 

cần đoạn tập khí phiền não, chỉ cần khống chế đừng để nó khởi tác dụng, công đức của 

chúng ta đƣợc viên mãn. Đây gọi là phục phiền não, không phải đoạn, chế phục dễ hơn 

đoạn rất nhiều. Đó là gì? Cổ nhân gọi là xa lạ và quen thuộc. Phàm phu chúng ta đối 

với tập khí phiền não rất quen thuộc, phiền não khởi lên trong từng niệm. Phật A Di Đà 

lại không quen thuộc, không hề nhớ đến. Làm sao để thay đổi nó, không thƣờng thấy 

phiền não, không nghĩ đến, còn Phật A Di Đà có thể tƣơng tục không gián đoạn, nhƣ 

vậy là thành công. Xa lạ đổi thành quen thuộc, quen thuộc đổi thành xa lạ, thay đổi vị 

trí của nó là đƣợc. Thay đổi nhƣ thế nào? Ta phải niệm thật mới đƣợc! Phƣơng pháp 

của  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  rất  cao  minh:  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tƣơng  tục”. 

Phƣơng pháp này có thể giúp chúng ta chuyển đổi vị trí của xa lạ và quen thuộc này. 

Phải tinh tấn nỗ lực, không nhƣ vậy thì không thể. Cần thực hành bao lâu? Theo tình 

hình thông thƣờng là ta phải y giáo phụng hành, phải buông bỏ khoảng ba năm đến 

năm năm, nhƣ vậy sẽ thay đổi đƣợc vị trí của xa lạ và quen thuộc. Khi đã thay đổi, 

vãng sanh đƣợc tự tại. Ta không muốn ở thế gian này, quả thật ta có thể vãng sanh. 

Nếu còn nhân duyên ở thế gian, nhân duyên không phải gì khác, chính là đƣa thêm vài 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              401/21 

ngƣời cùng vãng sanh. Làm đƣợc, không phải không làm đƣợc, đây gọi là sanh tử tự 

tại. Pháp môn Tịnh độ tu đến sanh tử tự tại, thông thƣờng mà nói thời gian khoảng ba 

đến năm năm. Nếu năm ba năm không thể thành tựu, là do ta không tinh tấn, không 

thật niệm, thật niệm có thể làm đƣợc. 

“Cho  nên nói,  Hoa Tạng không  khác với  Cực  Lạc,  Tịnh độ thu nhiếp tất cả  sự 

huyền diệu”, hai câu này là thật. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, cõi thật báo của Tỳ Lô 

Giá Na Phật là thế giới Hoa Tạng. Cõi thật báo phƣơng tây là cõi thật báo trang nghiêm 

của Phật A Di Đà, là một không phải hai. Pháp môn Tịnh độ này quả thật là thu nhiếp 

mọi  sự  huyền  diệu,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  đều  bao  hàm  trong  đó.  Một  tức  là 

nhiều, nhiều tức là một, chúng ta thấy đây là đại nguyện biến cúng Chƣ Phật. 

Chúng ta xem tiếp chƣơng bên dƣới, chƣơng này cũng chỉ là một nguyện: “Ngã 

tác  Phật  thời,  sở  hữu  chúng  sanh, sanh  ngã  quốc  giả,  viễn  ly  phân  biệt,  chƣ  căn  tịch 

tịnh,  nhƣợc  bất  quyết  định,  thành  đẳng  chánh  giác,  chứng  đại  niết  bàn  giả,  bất  thủ 

chánh giác”. Nguyện này là nguyện định thành chánh giác. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Lão.  “Đây  là  nguyện  thứ  12,  gọi  là 

nguyện định thành chánh giác. Ngƣời vãng sanh chắc chắn thành Phật, chính là hiện rõ 

bản tâm của Phật Di Đà. Duy chỉ có nhất Phật thừa, rộng độ vô biên chúng sanh đến 

cứu cánh niết bàn”. Câu này rất quan trọng, cho nên chƣ vị cao tăng pháp môn tịnh độ 

thời Tùy Đƣờng, các bậc tổ sƣ đại đức khẳng định pháp môn này là nhất thừa đại pháp. 

Vốn là nói đại pháp nhất thừa chỉ có ba bộ kinh, là Hoa Nghiêm, Pháp Hoa và Phạm 

Võng. Kinh Phạm Võng truyền đến Trung quốc không hoàn chỉnh, chỉ truyền đến một 

phẩm, là hai quyển Bồ Tát Tâm Địa Giới Phẩm. Nghe nói bộ kinh này phân lƣợng rất 

lớn, nhƣng chỉ truyền đến Trung quốc hai quyển. Kinh này bây giờ cũng không còn, đã 

thất truyền. 

Chƣ vị cổ đức phát hiện, Kinh Vô Lƣợng Thọ cũng là đại kinh nhất thừa, vì sao 

vậy? Vì sau cùng Kinh Hoa Nghiêm, Bồ Tát Phổ Hiền thập đại nguyện vƣơng quy về 

Cực Lạc, phát hiện từ chỗ này. Các bậc cổ đức nói, Hoa Nghiêm, Pháp Hoa đều là chỉ 

dẫn của Kinh Vô Lƣợng Thọ. Tôi tin điều này, vì sao vậy? Vì tôi tin pháp môn Tịnh độ, 

đúng là từ Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm dẫn dắt vào. Xem những kinh điển 

này, tất cả đều hƣớng dẫn quay về thế giới Cực Lạc. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm cũng rất rõ ràng, Đức Phật hỏi chƣ vị đại Bồ Tát, hỏi 

họ  về  tu  hành.  25  vị  Bồ  Tát  làm  biểu  pháp,  biểu  trƣng  cho  vô  lƣợng  pháp  môn.  Vô 

lƣợng pháp môn quy nạp lại, không ra ngoài 25 loại lớn, 25 loại lớn này từ đâu đến? 

Lục  căn,  lục  trần,  lục  thức  là  18,  thêm  vào  thất  đại:  địa  thủy  hỏa  phong  không  kiến 

thức, là 25. Bất luận là tu pháp môn nào, đều không ra ngoài phạm vi này, cho nên gọi 

là  25  loại  viên  thông. Bất  kỳ  pháp  môn  nào  đều  có  thể  minh  tâm  kiến  tánh, cho  nên 

Phật mới nói pháp môn bình đẳng, không có cao thấp, đây là thật. Nhƣng mỗi ngƣời 

chúng ta căn tánh bất đồng, cho nên tu hành có khó dễ khác nhau. Pháp môn không có 

sai biệt, tuyệt đối bình đẳng, do căn tánh chúng ta không bình đẳng. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm, thông thƣờng đều cho rằng Lăng Nghiêm là Mật tông 

cần phải tu, Thiền tông cần phải tu. Hình nhƣ trong kinh điển của Tịnh tông, không có 

Kinh Lăng Nghiêm. Thật ra Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chƣơng, chính là trong 

Kinh Lăng Nghiêm. Còn có Quan Âm Bồ Tát Nhĩ Căn Viên Thông Chƣơng, nhƣng rất 

ít ngƣời đọc. Thông thƣờng ngƣời niệm Quan Âm Bồ Tát, đều đọc trong Kinh Pháp 

Hoa, là Quan Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm, đều đọc phẩm này. Bồ Tát Văn Thù là Thế 

Tôn mệnh lệnh ngài, khiến ngài thay thế giới Ta Bà chúng ta, đặc biệt là thay chúng 

sanh trên địa cầu này. Ngài chọn một trong 25 pháp môn, Bồ Tát Văn Thù chọn giúp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              402/21 

chúng ta, chọn Nhĩ Căn Viên Thông, chính là Bồ Tát Quan Âm. Cho nên Bồ Tát Quán 

Thế Âm, đặc biệt có nhân duyên với chúng sanh ở đây. Lục căn của chúng ta là nhãn 

nhĩ tỷ thiệt thân, nhạy bén nhất là nhĩ căn. Nhìn không rõ ràng, nhƣng nghe rất rõ ràng, 

cho nên nhĩ căn đáng nể hơn nhãn căn. Bồ Tát Quan Thế Âm chính là tu nhĩ căn viên 

thông, “phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thƣợng đạo”, cho nên chúng ta có nhân 

duyên rất sâu dày với ngài, căn tánh tƣơng đồng. Thật ra trong 25 viên thông, không 

chỉ pháp môn Quan Thế Âm Bồ Tát là một pháp môn thù thắng. Đặc biệt có hai pháp 

môn, đặc biệt này là gì? Theo thứ tự sắp xếp chính là pháp môn thông thƣờng, sắp xếp 

thông thƣờng. Không sắp xếp theo thuận tự, chính là pháp môn đặc biệt. Nếu theo thứ 

tự sắp xếp, Bồ Tát Quan Âm xếp thứ hai, ngài là nhĩ căn. Quý vị xem trong lục căn, 

nhãn là thứ nhất, thứ hai tức là nhĩ căn, rồi đến tỷ thiệt thân, thứ tự sắp xếp là nhƣ thế. 

Bồ Tát Quan Âm không xếp vị trí thứ hai, ngài đƣợc xếp ở sau cùng, xếp vào thứ 25. 

Đây chính là hiển thị nét đặc thù của ngài, mà còn rất rõ ràng. Quý vị xem, vốn phải 

sắp ngài ở thứ hai, ngƣợc lại đặt ngài sau cùng, cho nên mọi ngƣời vừa xem là nhận ra. 

Một điều đặc biệt nữa là, vị trí của vị này chỉ xê xích một ngƣời, cho nên không 

rõ  ràng,  nếu  xem  tỉ  mỉ  sẽ  phát  hiện.  Trong  thất  đại,  địa  thủy  hỏa  phong  không  kiến 

thức_Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chƣơng là kiến đại, Bồ Tát Di Lặc là 

thức đại, vị trí của ngài đặt trƣớc Bồ Tát Di Lặc, đây là sắp xếp theo thứ tự. Nhƣng Bồ 

Tát Đại Thế Chí không sắp theo thứ tự, ngài thay đổi vị trí với Bồ Tát Di Lặc, ngài sắp 

sau Bồ Tát Di Lặc, Bồ Tát Di Lặc sắp ở trƣớc ngài. Vì ngài chỉ thay đổi một vị trí, nên 

không dễ nhận ra. Vốn ngài là thứ 23, vị trí của ngài là 23, Bồ Tát Di Lặc 24. Vị trí hai 

ngài thay đổi, thành Bồ Tát Di Lặc 23, Bồ Tát Đại Thế Chí tại số 24, sau cùng 25 là Bồ 

Tát  Quan  Thế  Âm.  Hai  pháp  môn  đặc  biệt,  không  phải  chỉ  có  một.  Cho  nên  thông 

thƣờng ngƣời học Kinh Lăng Nghiêm rất dễ sơ suất, không nhận ra. Chỉ thấy Bồ Tát 

Quán  Thế  Âm, ở  thế  giới  Ta  Bà  nhĩ  căn sắc  bén  nhất, mà  không  nhận  ra  Niệm  Phật 

Viên  Thông  Chƣơng.  Trong  địa  thủy  hỏa  phong  không  kiến  thức,  đây  là  kiến  đại, 

chúng ta phải hiểu hàm nghĩa này. Bồ Tát Quan Âm khế căn cơ của chúng sanh trên 

thế giới Ta Bà nhất, còn Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chƣơng là khế với căn cơ 

của tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ không giới, nhƣ vậy không tuyệt vời ƣ? 

Học Kinh Lăng Nghiêm không hiểu rõ ràng minh bạch vấn đề này, nhƣ vậy là phí công 

học Lăng Nghiêm. 

Khi tôi mới xuất gia, hình nhƣ là tôi xuất gia đƣợc hai năm, tôi xuất gia tại Chùa 

Lâm Tế. Năm thứ hai Chùa Lâm Tế mở giới đàn, tôi nhận trách nhiệm làm thƣ ký cho 

giới đàn. Tôi nhớ, có một hôm vào buổi tối, có mấy sinh viên của trƣờng đại học Đài 

Loan. Tôi còn nhớ có một ngƣời, chỉ nhớ tên một ngƣời, còn mấy ngƣời khác không 

nhớ, có ba bốn sinh viên. Một ngƣời tên là Cổ Chính Mỹ, họ của anh ta không thƣờng 

gặp, cổ của cổ kim, về sau cũng là giáo thọ của trƣờng đại học. Anh ta dẫn theo một vị 

thầy ngƣời Nhật bản, là giáo thọ khách mời của đại học Đài Loan. Ông cũng là pháp sƣ, 

pháp sƣ ngƣời Nhật bản, đƣa ông đến thăm tôi. Nghe nói tôi học Kinh Lăng Nghiêm, 

đúng là lúc đó tôi học Lăng Nghiêm, học Kinh Lăng Nghiêm với thầy Lý. Pháp sƣ này 

gặp  tôi  hỏi  tôi  học  gì?  Tôi  nói  bây  giờ  tôi  đang  học  Kinh  Lăng  Nghiêm.  Ông  ta  hỏi 

thầy tu pháp môn gì? Tôi nói tôi tu Tịnh độ, niệm Phật A Di Đà. Ông ta hỏi tôi một câu, 

Lăng Nghiêm và Tịnh độ có quan hệ gì? Thái độ ngƣời Nhật bản này rất cao, rất ngạo 

mạn, thái độ rất coi thƣờng chúng tôi, không coi ai ra gì. 

Tôi hỏi ngƣợc lại, Bồ Tát Quán Thế Âm, Bồ Tát Đại Thế Chí với Tịnh độ có quan 

hệ gì? Điều này ông ta biết. Tây phƣơng Tam Thánh, đứng hai bên Phật A Di Đà chính 

là Quan Âm và Thế Chí. Tôi hỏi câu này ông ta vẫn chƣa giác ngộ, sau cùng tôi mới 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              403/21 

nhắc nhở ông ta, trong hội Lăng Nghiêm 25 viên thông, mấu chốt chính là hai nhân vật 

này.  Ông  nói  Kinh  Lăng  Nghiêm  không  liên  quan  đến  Tịnh  độ  chăng?  Trong  Kinh 

Lăng Nghiêm bao hàm huyền cơ, chính là Tịnh độ. Quý vị xem hai vị Bồ Tát này, hai 

vị Bồ Tát đều tƣợng trƣng pháp môn đặc biệt, không sắp xếp theo thứ tự. Tôi nói rạch 

ròi nhƣ vậy, ông ta không còn gì để nói, sao lại sơ ý đến thế? Đây là giáo thọ khách 

mời của trƣờng đại học Đài Loan. Sau đó tôi từng đến phỏng vấn tại Nhật bản sáu lần. 

Tôi không nhớ tên thầy này, cũng không gặp lại ông ta. 

Cho nên chúng ta tu học đại thừa, quả thật là phải lƣu ý từng câu từng chữ, không 

đƣợc dễ dàng bỏ qua. Mới biết sự vi diệu của Tịnh tông, thiên kinh vạn luận. Có khi 

Phật hiển thuyết, có khi Phật mật thuyết, nếu biết xem có thể nhận ra, nếu không biết 

xem sẽ không biết. Tu học Kinh Lăng Nghiêm quan trọng nhất chính là hai pháp môn 

này, hai vị Bồ Tát làm đại biểu, hai vị Bồ Tát này đều ở thế giới Cực Lạc, là Quán Âm 

và Thế Chí. 

Đây  là  nói,  “bổn  tâm  của  Di  Đà,  duy  có  nhất  Phật  thừa”.  Không  sai  chút  nào. 

“Quảng độ vô biên chúng sanh đến cứu cánh niết bàn”. Niết bàn là tiếng Phạn. “Trong 

nguyện văn xa rời phân biệt, các căn tịch tịnh”. Hai câu này rất quan trọng, xa lìa phân 

biệt nghĩa là không phân biệt, các căn tịch tịnh tức là không chấp trƣớc. Các căn tịch 

tịnh trên đề kinh này gọi là thanh tịnh, xa lìa các căn là bình đẳng trên đề kinh. Tu học 

Tịnh tông bốn chữ này rất quan trọng, đƣợc tâm thanh tịnh nhất định vãng sanh. Cõi 

phƣơng tiện hữu dƣ là Tịnh độ của Phật A Di Đà, cõi phàm thánh đồng cƣ là uế độ của 

Phật A Di Đà, nhƣng uế độ của ngài cũng thanh tịnh, vì sao vậy? Vì ở đó không có ba 

đƣờng ác, chỉ có nhân thiên. Đƣợc tâm thanh tịnh chính là A la hán và Bích Chi Phật, 

đƣợc tâm bình đẳng tức là Bồ Tát, là Phật, Bồ Tát và Phật trong mƣời pháp giới. 

Thế giới Cực Lạc không giống với những thế giới khác, nó là một pháp giới bình 

đẳng.  Ở  trƣớc  chúng  ta  đã  học,  đến  sắc  thân,  dung  mạo  đều  hoàn  toàn  giống  nhau, 

không hề có sự sai biệt nào. Cổ nhân nói: “tâm ngƣời khác nhau, mỗi ngƣời đều nhƣ 

khuôn mặt của họ vậy”. Đây là gì? Là tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, vì sao tƣớng mạo 

chúng ta đều không giống nhau? Vì ý niệm không giống nhau, nếu ý niệm giống nhau 

thì  tƣớng  mạo  sẽ  giống  nhau.  Vì  sao  ở  thế  giới  Cực  Lạc  tƣớng  mạo  đều  hoàn  toàn 

giống nhau? Vì họ đều niệm Phật A Di Đà, vì thế tƣớng hiện ra không khác gì với Phật 

A Di Đà, tất cả đều nhƣ nhau. Nếu nhƣ hiểu đƣợc đạo lý này, ta sẽ tinh tấn niệm Phật 

A Di Đà. 

Phật A Di Đà đích thực không chỉ có 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp nhƣ trong kinh nói, 

không chỉ chừng đó. Trong chú giải này nói rất rõ ràng, đó là theo cách nói của ngƣời 

Ấn  độ ngày  xƣa.  Báo thân của  Phật  A  Di  Đà,  thân có vô lƣợng  tƣớng,  tƣớng  có vô 

lƣợng vẻ đẹp, nói không cùng. Mỗi ngƣời đều muốn tƣớng tốt, niệm Phật A Di Đà là 

đƣợc, không tin thì niệm thật nhiều vào. Quả nhiên niệm khoảng ba năm tƣớng mạo 

thay đổi, thể chất cũng thay đổi, thể chất thay đổi thành thân kim cang bất hoại, tƣớng 

mạo  thay  đổi  giống  Phật.  Đây  đều  là  dạy  chúng  ta  phải  siêng  năng  học  tập,  tinh  tấn 

niệm Phật A Di Đà. 

Đây  là  từ  Tống  Dịch.  “Nếu  không  chắc  chắn  thành  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác, 

chứng đại niết bàn, không thủ chánh giác”. Hai câu trƣớc trong nguyện văn này: “Xa 

lìa phân biệt, các căn tịch tịnh” là từ Tống Dịch. “Nếu không quyết định thành chánh 

giác, chứng đại niết bàn, không thành chánh giác”, đây là từ Đƣờng Dịch. Đây là kinh 

văn trong bản hội tập của Hạ Liên Cƣ, tích dẫn từ bản nào đều nói rõ ràng. 

Đối với Ngụy Dịch, bản của Khƣơng Tăng Khải: “Không trú định tụ, tức là diệt 

độ, không thủ chánh giác”. “Khi đại sƣ Thiện Đạo chú thích Ngụy Dịch, thƣờng trích 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              404/21 

dẫn Đƣờng dịch giúp nêu rõ vấn đề, lại đặt bốn tên cho nguyện này. Tên thứ nhất là tất 

chí diệt độ nguyện, tên thứ hai chứng đại niết bàn nguyện, thứ ba là vô thƣợng niết bàn 

nguyện, thứ tƣ cũng có thể gọi là trú tƣớng chứng quả nguyện”. Chú giải này chú rất 

hay, nói ra tất cả những điều mà Hạ Liên Cƣ bỏ hay dùng khi hội tập, câu nào là trích 

dẫn từ nguyên bản nào, đều nói ra hết. Rất nhiều ngƣời biết đại sƣ Thiện Đạo, ngài là 

Phật A Di Đà tái sanh. Khi tôi đến Nhật bản phỏng vấn, hỏi chƣ vị xuất gia ở Nhật, có 

tƣ tƣởng này chăng? Họ nói có, từ ngày xƣa khi chƣ vị tổ sƣ truyền lại, đều nói đại sƣ 

Thiện  Đạo  là  Phật  A  Di  Đà  tái  sanh.  Sự  sùng  bái  của  họ  đối  với  đại  sƣ  Thiện  Đạo, 

ngƣời Trung quốc không sánh bằng. Nếu đến các tự viện Tịnh độ tông ở Nhật bản, rất 

phổ biến, không có tự viện nào không có tƣợng của đại sƣ Thiện Đạo. Tƣợng của ngài 

là tƣợng đúc, hoặc là tƣợng điêu khắc bằng đá, khắp nơi đều có, đây là sự tôn trọng của 

họ  đối  với  tổ  sƣ.  Đại  sƣ  Thiện  Đạo,  đại  sƣ  Trí  Giả,  ở  Nhật  bản  khắp  nơi  đều  có  thể 

nhìn thấy. Họ sùng bái tổ sƣ hơn cả sùng bái Phật, đây là ngƣời Nhật bản thật sự tôn sƣ 

trọng đạo. Niệm niệm không quên ân sƣ. Rất nhiều chùa đều dùng tên của đại sƣ Thiện 

Đạo, gọi là Chùa Thiện Đạo. Quý vị thấy tên Chùa Thiện Đạo, là biết đây là đạo tràng 

của Tịnh độ Tông. 

Đại  sƣ  Thiện  Đạo  giải  thích  Ngụy  Dịch  là:  “Không  trú  định  tụ,  tức  là  diệt  độ, 

không thủ chánh giác”. Đây là kinh văn trong bản của Khƣơng Tăng Khải, đại sƣ vẫn 

dùng Đƣờng Dịch để giải thích, để giúp mọi ngƣời dễ lý giải. “Không trú định tụ”, tức 

là ở đây nói “xa lìa phân biệt, các căn tịch tịnh”, đây là Thiền định. Các căn tịch tịnh, 

thông thƣờng mà nói, trong Kinh Lăng Nghiêm nói, đây là định của A la hán chứng 

đƣợc, cửu thứ đệ định, ra khỏi luân hồi lục đạo. Cao nhất trong lục đạo là đệ bát định, 

tứ  thiền  bát  định,  định  thứ  chín  ra  khỏi  lục  đạo,  không  còn  luân  hồi,  họ  trú  trong  tứ 

thánh pháp giới. Họ có đẳng cấp là Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát và Phật. Các căn 

tịch tịnh là A la hán và Bích Chi Phật. Xa lìa phân biệt, trần sa phiền não cũng đoạn, 

đây là Phật Bồ Tát trong tứ thánh pháp giới, là cảnh giới này. Cao nhất là cảnh giới 

Phật, trong cảnh giới Phật, nếu tiếp tục đoạn tận vô thỉ vô minh, họ ra khỏi mƣời pháp 

giới, đến nhất chân pháp giới. 

Kinh văn của Ngụy Dịch: “Không trú định tụ” là nói hai câu này, ở đây nói càng 

rõ ràng: “Xa lìa phân biệt, các căn tịch tịnh”. “Nhất định diệt độ”, nghĩa là chắc chắn 

thành Đẳng Chánh Giác, chứng đại niết bàn, đây nghĩa là nhất định diệt độ. Diệt độ 

chính là thành đẳng chánh giác, thành Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác, chứng đại 

bát niết bàn, chính là ý này. 

Đại sƣ Thiện Đạo lấy những điều quan trọng trong này, chính là trong nguyện này, 

còn có thể thêm vào tên khác, đây là bốn tên, ý nghĩa càng rõ ràng hơn. 

Thứ nhất là “tất chí diệt độ nguyện”, nếu niệm Phật sanh đến thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc, nhất định có thể đạt đến diệt độ. Diệt độ, diệt chính là diệt phiền não, diệt tất 

cả tập khí phiền não vô thỉ vô minh. 

Thứ  hai,  cũng  có  thể  gọi  là  chứng  đại  niết  bàn  nguyện.  Niết  bàn  là  tiếng  Phạn, 

dịch sang tiếng Trung cũng dịch thành chữ độ. Diệt điều gì? Diệt phiền não là nhân; 

diệt lục đạo, diệt mƣời pháp giới là quả, nhân quả đều diệt hết, vì đều không phải thật. 

Kiến tƣ phiền não, trần sa phiền não là giả, đến vọng tƣởng đều không phải thật. Quả 

báo thì sao? Là mƣời pháp giới, mƣời pháp giới bao gồm lục đạo cũng không phải thật. 

Trong Chứng Đạo Ca của đại sƣ Vĩnh Gia nói rất hay:  “mộng lý minh minh hữu lục 

thú, giác hậu không không vô đại thiên”. Khi giác ngộ, chẳng những lục đạo không còn, 

mà mƣời pháp giới cũng không còn. Nhƣ vậy cần phải chứng đại bát niết bàn, đây là ra 

khỏi mƣời pháp giới. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              405/21 

Thứ ba là “vô thƣợng niết bàn nguyện”, vô thƣợng niết bàn là thành tựu ở thế giới 

Cực Lạc. Cũng chính là nói, nhất định ở thế giới Cực Lạc có thể đoạn tận tập khí vô thỉ 

vô minh. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, nhất định chứng đƣợc quả vị Diệu Giác, tức là 

vô thƣợng niết bàn. 

Thứ tƣ cũng có thể gọi là trú tƣớng chứng quả nguyện. Không phải diệt tƣớng, là 


trú tƣớng. Trong cõi thật báo trang nghiêm ở thế giới Cực Lạc, có tƣớng, không phải 

không có tƣớng. Diệu giác vị không có tƣớng, Diệu giác vị trở về thƣờng tịch quang, 

nghĩa là cõi thật báo này cũng không có. Nhƣng những vị Phật ở thế giới Cực Lạc, họ 

có thể ở thế giới Cực Lạc giúp Phật A Di Đà giáo hóa chúng sanh. Nhƣ vậy là họ trú 

tƣớng, tƣớng của  họ  không diệt, đây  mới  gọi là  sự sự  vô ngại.  Họ có  thể không  trú 

tƣớng, cũng có thể trú tƣớng. Trú tƣớng tức nhƣ trong kinh điển đại thừa gọi là “hữu 

dƣ y niết bàn”. Không trú tƣớng là “vô dƣ y niết bàn”. Điều này không giống ứng thân 

và hóa thân, ứng thân và hóa thân là pháp thân Bồ Tát thị hiện, đây là vãng sanh đến 

thế giới Cực Lạc và tu đƣợc quả vị, vẫn là bất hoại tƣớng. Tƣớng ở thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc vĩnh viễn bất hoại, nó mãi mãi không thay đổi. Nó chỉ có tâm hiện, không có 

thức biến. Có thể giống nhƣ Phật A Di Đà, thƣờng trú ở thế giới Cực Lạc, vĩnh viễn trú 

ở thế giới Cực Lạc, giúp tất cả chúng sanh. Phật là thầy, những ngƣời này làm huấn 

luyện, giúp họ vững vàng thành tựu. 

Nhƣ ngày xƣa, dƣới chế độ quân chủ, tôi thấy có một ƣu điểm, họ đào tạo ngƣời 

kế vị. Quý vị xem lập thái tử, hoàng đế lập thái tử, đại khái chế độ trong cung đình của 

các hoàng tử, tám tuổi học tiểu học, 15 tuổi là đại học, ở giữa không có trung học. Nếu 

lập làm thái tử, họ sẽ có thầy giáo cố định, có ba vị thầy là thái bảo, thái phó và thái sƣ, 

ba vị này là thầy của họ. Thái bảo quản lý việc gì? Quản lý sự lành mạnh trong cuộc 

sống  của  họ, dạy  những  điều  này.  Hay  nói  cách  khác, ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  giáo 

dục cuộc sống, là thái bảo quản lý. Thái phó quản về đạo đức, luân lý đạo đức thái phó 

chịu trách nhiệm. Thái sƣ phụ trách về mảng học thuật, tƣơng lai trị quốc bình thiên hạ, 

quản lý điều này. Họ có ba ngƣời thầy, còn có ba vị huấn luyện, huấn luyện là gì? Là 

đốc thúc họ thực hành, dẫn dắt họ làm, học rồi mà không thực hành không đƣợc. Ba vị 

huấn  luyện  này  gọi  là  thiếu  bảo,  thiếu  phó  và  thiếu  sƣ,  những  ngƣời  này  phải  cùng 

sống với thái tử, họ đã đào tạo ngƣời kế vị nhƣ thế. Khi thật sự hiểu rõ, quý vị nói thời 

xƣa là phong kiến, đó là thời đại không giống nhau. Vào thời đại đó, dùng chế độ đó 

rất hay, thời đại khác nhau, nó không có gì sai lầm. Phƣơng pháp giáo dục dạy học này 

là thánh nhân, giáo dục của thánh hiền. Giáo dục thánh hiền thì chúng ta biết chính trị 

là chính trị của thánh hiền, xã hội là xã hội của thánh hiền, công thƣơng nghiệp là công 

thƣơng của thánh hiền, không giống nhau. 

Đến  thế  giới  Cực  Lạc,  Phật  A  Di  Đà  là  thầy,  những  ngƣời  này  đã  thành  Phật 

chứng đƣợc quả vị Diệu giác, họ vẫn ở lại thế giới Cực Lạc làm huấn luyện, họ chỉ dẫn 

cho những ngƣời mới vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. Quả thật phiền não của họ vẫn 

chƣa đoạn tận, là đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, không phải tự họ 

chứng  đƣợc,  cho  nên  cần  những  ngƣời  này  giúp  họ.  Do  đây  có  thể  biết,  địa  vị  của 

những ngƣời này  ở  thế  giới  Cực  Lạc, đều  gọi  là  Đẳng giác  Bồ  Tát, số ngƣời  này  rất 

nhiều! Là “các bậc thƣợng thiện nhơn câu hội một chỗ”, thƣợng thiện là Đẳng giác Bồ 

Tát, đến giúp chúng sanh, thuận lợi chứng đƣợc quả vị cứu cánh viên mãn. Đây là một 

trong những điều vi diệu thù thắng ở thế giới Cực Lạc. 

“Chân Giải khen ngợi rằng: Cao tổ chỉ nguyện của đại sƣ Thiện Đạo gọi là thái 

tận nguyện ý”. Ngƣời Nhật bản xƣng đại sƣ Thiện Đạo là Cao tổ, đại sƣ Thiện Đạo đƣa 

ra  tên  của  bốn  nguyện  này,  đúng  là  rất  hay,  ý  trong  nguyện  này  đều  hiển  thị  ra  hết. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              406/21 

“Ngày  nay  bản  hội  tập  lại  trích  dẫn  văn  của  Đƣờng  Dịch,  lại  đặt  tên  là  định  thành 

chánh giác nguyện, chính là phù hợp với ý của đại sƣ Thiện Đạo”. Đại sƣ Thiện Đạo 

đặt ý nghĩa của bốn tên này, là hiển lộ đại nguyện của Phật Di Đà. 

Chúng ta xem tiếp. “Đại sƣ Thiện Đạo đối với năm nguyện trong 48 nguyện gọi là 

định thành chánh giác, quang minh vô lƣợng, thọ mạng vô lƣợng, Chƣ Phật xƣng tán 

và thập niệm tất sanh thành chân thật nguyện”. Trong 48 nguyện, năm nguyện này là 

chân thật nguyện. Trong nhà Phật đều nói đại sƣ Thiện Đạo là Phật A Di Đà tái sanh, 

đây là vị tổ đời thứ hai của Tịnh độ. Tổ sƣ đời thứ sáu của Tịnh độ, cũng là Phật A Di 

Đà tái sanh, Vĩnh Minh Diên Thọ là Phật Di Đà tái sanh. Còn có một vị pháp sƣ ở núi 

Thiên Thai, là hóa thân của Phật A Di Đà, hòa thƣợng Phong Can. Hàn Sơn, Xả Đắc 

và Phong Can tu hành ở Chùa Quốc Thanh. Hàn Sơn và Xả Đắc là Bồ Tát Văn Thù và 

Bồ Tát Phổ Hiền, Phong Can là Phật A Di Đà. 

Phật Bồ Tát thƣờng thị hiện tại nhân gian, ngƣời thƣờng không nhận ra đƣợc, đến 

khi nhận đƣợc họ lập tức ra đi, không còn nữa, đây là thật. Nếu họ tự nói mình là Bồ 

Tát tái sanh, Phật tái sanh, nhƣng họ vẫn lƣu lại thế gian không đi, đó là giả không phải 

thật, gọi là chân nhân không lộ tƣớng. Chúng ta phải biết phân biệt thật và giả. 

Thời cận đại, đại sƣ Ấn Quang là Bồ Tát Đại Thế Chí tái sinh, điều này do một 

ngƣời bạn nhỏ nói. Trong Ấn Quang Đại Sƣ Vĩnh Tƣ Lục, có một bài văn ghi chép về 

vấn  đề  này.  Họ  đến  thăm  đại  sƣ  Ấn  Quang,  đã  nói  ra  chuyện  này,  đại  sƣ  Ấn  Quang 

mắng họ một trận, giáo huấn họ một trận, vĩnh viễn không đƣợc nói lời này. Đến khi 

đại sƣ Ấn Quang vãng sanh, mới nói ra điều này, mọi ngƣời mới biết có một chuyện 

nhƣ thế. 

Trong  48  nguyện,  đại  sƣ  Thiện  Đạo  “xƣng  năm  nguyện  này  là  tâm  yếu  của  48 

nguyện. Có thể thấy  nguyện này thật là tâm tủy hoằng thệ của Phật Di Đà. Bản hoài 

của Phật này chỉ là vì tất cả chúng sanh chắc chắn thành Phật”. Câu này vô cùng quan 

trọng, Phật này  là  Phật  A  Di  Đà, bản  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà, bản hoài  tức  là  bản 

nguyện. Chính là vì tất cả chúng sanh, nhất định thành tựu ngay trong đời này. Hay nói 

cách khác, ngài  kiến  lập thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc, tiếp dẫn  tất  cả  chúng  sanh có 

nhân duyên khắp biến pháp giới hƣ không giới. Chúng ta nhất định phải thêm chữ có 

nhân duyên vào. Có nhân duyên là gì? Là họ có thể tin, không tin là không có duyên. 

Tin là có thể hiểu, hiểu có thể hành, hành mới có thể chứng, chứng là đến thế giới tây 

phƣơng  Cực  Lạc, vãng sanh là  chứng quả,  sau  khi vãng  sanh  chắc chắn thành  Phật. 

Thế  giới  Cực  Lạc  là  một  trƣờng  học  thành  Phật,  lớp  huấn  luyện  thành  Phật,  đến  đó 

nhất định thành Phật. 

“Vì thực hiện nguyện này, cho nên có đại nguyện thù thắng mƣời niệm nhất định 

vãng  sanh”.  Vì  thực  hiện  đại  nguyện  này,  nghĩa  là  nhất  định  thành  Phật,  định  thành 

chánh giác, cho nên mới có mƣời niệm tất sanh. Mƣời niệm ở đây_Ở sau đến nguyện 

thứ 18, có  một đoạn chú  giải  rất dài thảo luận về vấn đề này.  Ở  đây  chúng ta có thể 

kiên định tín tâm của mình, vì sao vậy? Vì bất cứ ai đều có đời trƣớc, đời trƣớc còn có 

đời trƣớc nữa. 

Nhìn  từ  lịch  sử,  Trung  quốc  hiệu  xƣng  là  5000  năm  lịch  sử,  5000  năm  trƣớc 

chúng ta có chăng? Có chúng ta, không những có chúng ta, mà vô lƣợng kiếp trƣớc 

vẫn có chúng ta. Ta không chỉ sống trên địa cầu này, mà còn ở trong hƣ không, từng ở 

trong  nhiều  tinh  cầu  khác.  Quý  vị  có  thể  nói  trong  đời  quá  khứ  chƣa  từng  gặp  Phật 

pháp chăng? Chắc chắn từng gặp, và nhất định đã từng học, nhƣng chƣa tu thành công, 

đó là do tín nguyện hạnh chƣa đầy đủ. Bây giờ lại gặp, biểu hiện là mƣời niệm tất sanh. 

Thử xem quá khứ, quá khứ thiện căn sâu dày, nếu không đâu có đơn giản nhƣ vậy. Khi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              407/21 

lâm mạng chung có ngƣời vừa nhắc nhở, quý vị đã tin, liền tiếp nhận, không có đạo lý 

này. Cho nên mỗi ngƣời đều có nhân duyên rất sâu dày với Phật A Di Đà, nếu không 

không làm đƣợc. Tuy có nhân duyên rất sâu dày với Phật A Di Đà, nhƣng mê cũng rất 

nghiêm trọng. Mê là gì? Dù cho nghe và thấy đƣợc cũng không tin, khi thầy khuyên 

bảo vẫn không tin, tôi chính là ngƣời nhƣ thế. Tôi tin Tịnh độ quả thật rất khó! Tôi vốn 

có ngộ nhận rất sâu đối với pháp môn Tịnh độ, đến thầy Lý khuyên, sau cùng khuyên 

tôi nhƣ thế nào? Thầy nói, pháp môn này chƣ vị tổ sƣ đại đức xƣa nay, rất nhiều ngƣời 

có học vấn, có đạo đức, có tu trì, họ đều tin, chúng ta cũng tin thử một lần xem! Thầy 

dùng những lời này khuyên tôi, tôi đều không tiếp thu. Cuối cùng vì sao tôi tiếp thu? 

Tôi  tiếp  thu  từ  trong  Hoa  Nghiêm,  Lăng  Nghiêm,  Pháp  Hoa.  Thƣờng  xuyên  giảng 

những bộ kinh này, có một hôm đột nhiên nhớ lại, Văn Thù và Phổ Hiền tu pháp môn 

nào mà thành công? Xem Kinh Hoa Nghiêm, vì  ở sau Kinh Hoa Nghiêm chƣa giảng 

đến, tôi liền siêng năng coi lại một lần từ đầu đến cuối, mới phát hiện. Tứ Thập Hoa 

Nghiêm quyển thứ 39, quyển thứ 38 và quyển 39 có nói đến, Văn Thù và Phổ Hiền là 

niệm Phật A Di Đà, vãng sanh thế giới Cực Lạc và thành tựu. Thiện Tài Đồng Tử là 

môn sanh đắc ý của Bồ Tát Văn Thù, chắc chắn học cùng một pháp môn với thầy. Quý 

vị xem lúc đó tôi cũng rất sơ ý, giảng đến một nữa Tứ Thập Hoa Nghiêm đều không 

nhận ra điều này. Quay lại xem từ đầu mới phát hiện, đúng là Thiện Tài Đồng Tử đi 

cùng một đƣờng với thầy. Phát hiện điều gì? Ngƣời tham bái đầu tiên là tỳ kheo Kiết 

Tƣờng Vân, tu ban châu tam muội. Ban châu tam muội là chuyên niệm Phật A Di Đà, 

cầu sanh tây phƣơng Tịnh độ. Ngƣời đầu tiên, vào trƣớc làm chủ. Lần sau cùng của 53 

lần  tham  bái  là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  thập  đại  nguyện  vƣơng  quy  về  Cực  Lạc,  mới  bỗng 

nhiên đại ngộ. Thì ra Thiện Tài Đồng Tử đầu và cuối niệm Phật A Di Đà, giai đoạn 

tham học ở giữa là thị hiện. Thị hiện điều gì? Pháp môn này vƣợt qua tất cả các pháp 

môn  khác,  thị  hiện  ý  này.  51  vị  thiện  tri  thức  ở  giữa,  nam  nữ  già  trẻ,  các  ngành  các 

nghề, là những ngƣời Thiện Tài Đồng Tử đến tham bái. Giai đoạn này là biểu trƣng vô 

lƣợng pháp môn, biểu trƣng tám vạn bốn ngàn pháp môn, tiếp xúc tất cả các pháp môn, 

hiểu rõ tất cả các pháp môn, nhƣng không học. Sau cùng là “luyến đức lễ từ”, nghĩa là 

lúc đến tham bái sự tiếp đãi của ông, sự quan tâm của ông, sự dạy dổ của ông tôi nghe 

đều rất cảm kích. Luyến đức là cảm kích ân đức của họ, lễ từ, từ là không tu, vẫn là rốt 

ráo niệm Phật. Lúc này tôi mới nhận ra đƣợc ý nghĩa này, nhƣ vậy mới tin vào Tịnh độ, 

sau đó xem kinh điển Tịnh độ không giống nhau, hiểu ra đƣợc ý nghĩa trong đó. Từ 

chỗ này mới lãnh hội đƣợc một cách sâu sắc lời đại sƣ Ấn Quang nói: Một phần thành 

kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Ta không 

có thành kính đối với kinh giáo này, không có thành kính đối với thầy, nhƣ vậy chẳng 

học đƣợc gì cả. Dù nói rõ ràng minh bạch đến đâu cũng nghe không hiểu, nghe không 

lọt vào tai. Từ đây chúng ta hiểu đƣợc rằng, ngƣời bây giờ rất khó học giáo lý thánh 

hiền,  vì  sao  vậy?  Vì  họ  không  tôn  trọng  giáo  huấn  của  thánh  hiền.  Không  những  họ 

không tôn trọng giáo huấn thánh hiền, mà đến cha mẹ họ cũng không hiếu thuận. Hiếu 

thuận cha mẹ là tánh đức, phụng sự sƣ trƣởng cũng là tánh đức. Mê thất tự tánh, tánh 

đức biến mất, không còn nữa. Hay nói cách khác, cho dù Phật Bồ Tát đến dạy, Khổng 

phu  tử  đến  dạy,  ta  cũng  không  thâm  nhập  đƣợc,  chƣớng  ngại  của  mình  quá  nghiêm 

trọng, ta không tiếp thu đƣợc. 

Trong thời gần đây tôi thƣờng nghĩ, nghĩ đến một bộ sách, là Quốc Học Trị Yếu, 

nhà  sách  Trung  hoa xuất  bản  vào đầu năm  dân  quốc. Năm  dân  quốc thứ  19, tôi  sinh 

vào năm dân quốc thứ 16, sách này xuất bản khi tôi bốn tuổi. Hay nói cách khác, bộ 

sách này xuất bản đến nay là 80 năm, tôi chƣa từng thấy, chỉ biết là có bộ sách này, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              408/21 

thƣờng nghĩ đến nó. Hôm qua có một vị đồng tu đem đến cho tôi, tôi xem thấy rất hoàn 

chỉnh, không thiếu trang nào, chữ rõ ràng. Đây là tâm tƣởng sự thành! Tôi rất cảm kích, 

để các vị đồng học viết tên anh ta lại, và đƣa sách này đến Đài Loan in ra 3000 bộ. Sau 

khi in xong, tôi tặng một bộ mới cho anh ta, có thể sao in trên mọi hình thức, phóng 

chữ lớn hơn một chút, phóng lên cở chữ 16 xem sẽ rất dễ chịu. Bộ sách này là gì? Vì 

sao thƣờng nghĩ đến nó? Rất nhiều năm trƣớc, tôi ở Đài Loan, khoảng 10 năm trƣớc. 

Bộ sách đầu tiên là Tứ Khố Toàn Thƣ Hội Yếu, tôi mua một bộ, do nhà sách Thế giới 

xuất bản, rất hoan hỷ. Lúc đó trong lòng nghĩ, bộ sách này phân lƣợng quá lớn, ngƣời 

bình thƣờng không thể đọc, tôi cũng không thể, làm gì có thời gian để xem sách này? 

Tôi liền nghĩ, nếu trích lục ra những gì quan trọng trong bộ sách này, trích lục những 

điều hay, những điều quan trọng biên tập thành một cuốn sách. Xem  một cuốn sách 

này, đồng nghĩa là ta đã xem hết cả bộ sách. 

Tôi tìm em trai tôi đang ở Thƣợng Hải, cũng đƣa cho chú ấy một số tiền, hy vọng 

có thể mời đƣợc các vị giáo thọ chuyên dạy ngữ văn đã về hƣu ở Đại lục. Khi không có 

việc gì thì xem những sách này rồi trích lục ra, đã làm nhƣng tôi thấy chƣa lý tƣởng, 

thế nhƣng việc này cũng bỏ qua. Không ngờ cổ nhân đã làm điều này, hoàn toàn giống 

nhƣ suy nghĩ của tôi. Cuốn sách của họ không phải dùng hội yếu, mà là dùng toàn thƣ, 

Tứ Khố Toàn Thƣ. Y theo những điều quan trọng trong Kinh- Sử- Tử- Tập, trích lục ra 

những điều hay trong đó, tên cuốn sách này gọi là Quốc Học Trị Yếu. 

Nguyên nhân gì lại dùng trị yếu? Trị yếu là Quần Thƣ Trị Yếu của Đƣờng Thái 

Tông biên tập, họ có linh cảm từ bộ sách này, cho nên họ cũng lấy tên là Trị Yếu, gọi 

là Quốc Học Trị Yếu. Nhƣng Quần Thƣ Trị Yếu của Đƣờng Thái Tông, nghiêng nặng 

về chính trị và triết học chính trị, trong đó liên quan đến tu thân, tu thân dƣỡng tánh, trị 

quốc, bình thiên hạ. Trong bộ sách này đa phần đều nói về vấn đề này, Quốc Học Trị 

Yếu rất phổ biến, nó là một loại nghiên cứu học thuật, phạm vi rộng. Bộ sách này, bây 

giờ chúng ta nghĩ làm sao để phục hƣng lại truyền thống văn hóa xƣa, cần đọc bộ sách 

này. Sau khi đọc bộ sách này, mới có năng lực xem nguyên bản, có thể xem Tứ Khố, 

nó là chìa khóa của Tứ Khố. Trƣớc tiên là đọc bộ sách này, khi hiểu rõ thuần thục Tứ 

Khố,  tiếp  tục  xem  nguyên  bản  sẽ  thú  vị  hơn.  Cho  nên  tôi  nghĩ  ra  một  phƣơng  pháp, 

chính  là  chúng  ta  phải  có  nền  tảng  vững  vàng  của  ba  nhà  Nho  Thích  Đạo,  đức  hạnh 

mới quan trọng. Ngƣời không có đức hạnh, khó mà thâm nhập đƣợc những điều này. 

Đức hạnh là nền tảng, tức Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp là 

chƣơng trình bắt buộc học, nếu không tu không thể làm ngƣời. Thứ hai là học văn cổ, 

bộ sách này tuyển chọn toàn điều hay, nội dung lại phong phú. Chúng ta tra từ trong 

Cổ Kim Văn Tuyển của nhật báo quốc ngữ Đài Loan, trong đó nhất định có những bài 

đƣợc chọn ra. Nếu có thể chọn đƣợc 100 bài, nhƣ vậy thì rất dễ, học 100 bài này, đọc 

100 bài này. Vì 100 bài này trong Quốc Học Trị Yếu có, nhật báo quốc ngữ cũng chọn, 

tiết kiệm rất nhiều thời gian. 

Đặt vững nền tảng từ đây, dùng thời gian 10 năm hoặc 20 năm, truyền thống văn 

hóa lại đƣợc phục hƣng, không quyết tâm hạ công phu ở đây không đƣợc. Nhất định 

phải y theo phƣơng pháp truyền thống, không đƣợc làm theo phƣơng pháp mới, cách 

mới không thể thành tựu, nhất định phải theo phƣơng pháp ngày xƣa. Nhất định phải 

thuộc 100 bài văn cổ này, phải học thuộc 100 bài, lúc này đối với văn cổ không còn 

thấy khó khăn nữa. Khi có đức hạnh, thì nền tảng này đã vững chắc. Gọi là khổ luyện 

mƣời năm, nhất cử thành danh. Bây giờ rất nhiều sách hay đều đƣợc xuất bản. 

Hai năm trƣớc nhà sách Thƣơng Vụ tái bản Tứ Khố Toàn Thƣ, tôi mua 100 bộ. 

Vốn là định tặng cho các trƣờng trong nƣớc, nhƣng vì nhân duyên không đầy đủ, nên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              409/21 

tặng một phần ra nƣớc ngoài. Tặng 10 bộ cho Malaysia, tặng 10 bộ cho Indonesia, 10 

bộ cho Úc châu, xem trong nƣớc có nhân duyên chăng. Nhà sách Thế giới nói với tôi, 

họ sắp tái bản Tứ Khố Hội Yếu, tôi cũng đặt 100 bộ. Trƣớc đây tôi có mua hơn 60 bộ ở 

chỗ họ, lần này tôi đặt 100 bộ. Quốc Học Trị Yếu rất hay, hôm qua tôi vừa nhìn thấy, 

liền báo cho nhà sách chuẩn bị in 3000 bộ. Bộ sách này có tám cuốn dày nhƣ vậy, tám 

cuốn bìa cứng. Đây chính là tiểu Tứ Khố Toàn Thƣ, tinh hoa của Tứ Khố Toàn Thƣ, 

rất có ý nghĩa. 

Tôi nghĩ đến nó lâu nhƣ thế, nó đến thật, chắc là do nhân duyên thuần thục, nhân 

duyên không thuần thục nó không đến. Tôi cũng in 3000 bộ Quần Thƣ Trị Yếu, có bìa 

mềm, có bìa cứng. Bìa cứng in 500 cuốn làm quà tặng ngƣời khác, bìa mềm in 2500 

cuốn. Tôi muốn tặng cho những chí sĩ có đạo đức làm chính trị, đây là trị quốc bình 

thiên hạ. Cho nên tôi phân phối tặng cho đảng cộng sản, đảng quốc dân, đảng dân tiến, 

tôi đều tặng. Hy vọng họ đều học theo ngƣời xƣa, tổ chức nền chính trị ngày càng tốt 

hơn, tạo phƣớc cho nhân dân. 

Chúng ta cũng có nhân duyên, ở đây giảng giải về kinh điển đại thừa, ngoài ra tôi 

không  nghe không  hỏi, giữ  bổn  phận  của  mình. Ngành  nghề này  chính  là giảng kinh 

thuyết pháp, hy vọng chúng ta cùng nỗ lực. Cám ơn mọi ngƣời. 



 









Tập 205 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:25.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 250, bắt đầu xem từ hàng thứ ba. 

“Đại sƣ Thiện Đạo đem năm nguyện trong 48 nguyện, gọi là định thành chánh 

giác, quang minh vô lƣợng, thọ mạng vô lƣợng, chƣ Phật xƣng thán và thập niệm tất 

sanh làm chân thật nguyện, xem nó là tâm yếu của 48 nguyện. Có thể thấy nguyện này 

thật là tâm tủy hoằng thệ của Phật A Di Đà. Bản hoài của Phật này chính là vì tất cả 

chúng sanh nhất định thành Phật”. Chúng ta xem đến đây. Hôm qua chúng ta học đến 

đây, thấy một đoạn khai thị của đại sƣ Thiện Đạo, đoạn khai thị này rất quan trọng. 

Những ngƣời tu học Tịnh tông, tôi tin rằng có không ít ngƣời từng nghe, đại sƣ 

Thiện Đạo là Phật A Di Đà ứng hóa tại Trung quốc. Cho nên lời của ngài Thiện Đạo 

nói,  chính  là  Phật  A  Di  Đà  trực  tiếp  nói  với  chúng  ta.  Năm  nguyện  quan  trọng  nhất 

trong 48 nguyện, đây là nòng cốt của đại nguyện. Nguyện định thành chánh giác đã nói 

ra  bản hoài  của  Phật  A  Di  Đà. Phật  A  Di  Đà  kiến lập  thế giới  Cực  Lạc, tiếp dẫn đại 

chúng đến tu hành, mục đích là gì? Dụng ý là gì? Đại sƣ Thiện Đạo nói cho chúng ta 

biết, chỉ là vì tất cả chúng sanh chắc chắn thành Phật, ngữ khí này khẳng định biết bao, 

không hề có chút nghi hoặc nào. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              410/21 

Vì thực hiện nguyện này, “mới có mƣời niệm tất sanh”, mƣời niệm tất sanh chính 

là vì chắc chắn thành Phật, tức là định thành chánh giác. Niệm này khiến cho chƣ vị 

đồng tu niệm Phật, kiên định tín tâm đối với Tịnh tông, cũng kiên định tâm nguyện đối 

với việc cầu sanh tây phƣơng Cực Lạc. 

Đại sƣ Ngẫu Ích nói rất hay, vãng sanh đƣợc hay không, quyết định là ở chỗ có 

tín nguyện hay không. Nếu có tin thật, có nguyện thiết, thật sự muốn vãng sanh, đầy đủ 

hai chữ này, điều kiện của ta cũng đầy đủ. Đối với hành môn là quyết định phẩm vị cao 

thấp của chúng ta khi vãng sanh thế giới Cực lạc. Đại sƣ Ngẫu Ích thị hiện, làm tấm 

gƣơng tốt cho chúng ta, mục tiêu đầu tiên là cầu vãng sanh, không cần biết phẩm vị 

cao hay thấp, không cần để trong lòng. Vì sao vậy? Vì trong mấy nguyện trƣớc chúng 

ta đã hiểu, thấy rõ ràng, thế giới Cực lạc là thế giới bình đẳng. Vãng sanh đến cõi phàm 

thánh đồng cƣ và vãng sanh đến cõi thật báo trang nghiêm không có gì khác biệt. Thể 

chất  của  thân  thể  đều  là  thân  tử  kim  sắc,  tƣớng  mạo  đều  là  32  tƣớng  tốt  80  vẻ  đẹp, 

giống nhƣ Phật Ai Di Đà. Tƣớng của Phật A Di Đà không tốt hơn chúng ta, chúng ta 

cũng không thua kém Phật A Di Đà, không có, hoàn toàn tƣơng đồng, điều này không 

thể nghĩ bàn. Thực tế mà nói, tƣớng hảo nhất định phải thành Phật mới tƣơng đồng. Bồ 

tát thì lại khác, vì sao vậy? Vì Bồ Tát chƣa đoạn vô thỉ vô minh, cho nên tƣớng mạo 

không  giống nhau. Hình nhƣ giống nhau, nhƣng  xen tƣờng  tận  có điểm  không  giống 

nhau. Ở thế giới tây Phƣơng Cực Lạc không nhƣ thế, hoàn toàn giống nhau, đây là oai 

thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Sự gia trì này không phải chỉ nói một cách 

tùy tiện, ngài tu hành thời gian năm kiếp. Chính là nói ngài gia trì chúng ta, hồi hƣớng 

cho chúng ta là thật, vì ngài có thật công phu. Phàm phu chúng ta nói gia trì, trên thực 

tế không có năng lực gia trì. Tuyệt đại đa số là giải ngộ, không phải chứng ngộ, bản 

thân chƣa làm đƣợc, không có công phu thật sự, lấy gì để gia trì? Đức Phật A Di Đà có 

năm  kiếp  tu  hành,  là  một  mục  đích  này.  Ngài phát  đại nguyện  này,  48  nguyện,  mỗi 

nguyện  đều  viên  mãn  ngài  mới  thành  Phật.  Có  một  nguyện  chƣa  viên  mãn,  ngài  sẽ 

không  thành  Phật. Đức  Thế  Tôn  nói  với  chúng  ta, Phật  A  Di  Đà  ở  thế  giới  Cực  Lạc 

thành Phật đã mƣời kiếp. Mƣời kiếp đối với thế giới Cực Lạc mà nói là không dài, ở đó 

thọ mạng con ngƣời là vô lƣợng kiếp, thì mƣời kiếp có đáng gì? 

Trong đời này của chúng ta, nếu đến thế giới Cực Lạc, tƣơng lai ở thế giới Cực 

Lạc, đó là một tốp đến sớm nhất, quý vị xem mƣời kiếp họ đã đến. Tuyệt đối đừng bỏ 

lỡ cơ duyên này, cơ duyên vô cùng thù thắng, bỏ qua rất đáng tiếc. Có thể không mất 

cơ hội chăng? Có thể, chỉ cần ta thật sự hiểu rõ ràng minh bạch những gì trong Kinh 

Vô Lƣợng Thọ nói, y giáo phụng hành, nhất định thành tựu ngay trong đời này. Nếu 

muốn nâng cao phẩm vị, nhƣ vậy phải nỗ lực thực hành, buông bỏ vạn duyên, phẩm vị 

mới nâng cao đƣợc. Nếu vẫn còn xen tạp nghi, còn nghi hoặc, những thứ này chƣớng 

ngại rất lớn cho việc nâng cao phẩm vị. 

Đích thực nhƣ hòa thƣợng Đế Nhàn nói, ngƣời đệ tử thợ hàn của ông vãng sanh. 

Hòa thƣợng khen ngợi rằng, các danh sơn bảo sát trong thế gian hiện nay, các phƣơng 

trƣợng trú trì ở đó đều không sánh bằng ông, những ngƣời này có phƣớc báo lớn. Một 

hạng khác là đại thiện tri thức chuyên hoằng hóa tôn giáo nghiên cứu kinh điển, cũng 

không  bằng  ông,  hạng  ngƣời  này  có  tri  tuệ,  nhƣng  phƣớc  báo  và  trí  tuệ  của  họ  đều 

không bằng ông. Ông niệm Phật bao lâu? Đƣợc ba năm, biết trƣớc giờ chết, đứng vãng 

sanh.  Sau  khi  vãng  sanh,  thân  thể  vẫn  đứng  nhƣ  vậy  suốt  ba  ngày  ba  đêm,  đợi  hòa 

thƣợng đến lo hậu sự. Chúng ta biết thần thức của ông đã đi từ lâu, thật sự vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, không có thân trung ấm, vừa tắt thở ngài liền đến thế giới Cực Lạc. 

Tại sao thân thể của ông còn có thể đứng ba ngày ba đêm? Chúng ta biết, đó là thần hộ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              411/21 

pháp đang bảo hộ, khiến thân thể ông không ngã xuống, bản thân ông đã vãng sanh từ 

lâu. Lời hòa thƣợng Đế Nhàn là thật, nhƣng trong này chúng ta cần phải biết, chƣ vị 

phƣơng trƣợng trú trì trong các đạo tràng ở danh sơn bảo sát, có ngƣời tái sanh chăng? 

Có. 

Lúc  đại  sƣ  Trí  Giả  còn  tại  thế,  là  phƣơng  trƣợng  của  núi  Thiên  Thai,  phƣơng 

trƣợng trú trì ở Chùa Quốc Thanh núi Thiên Thai. Ngài là ứng thân của Phật Thích Ca 

Mâu Ni Phật, ngƣời tái sanh, không phải ngƣời bình thƣờng. Chƣ Phật Bồ Tát ứng hóa 

đến thế gian này, cần dùng thân gì để độ liền hiện ra thân đó. Ngài đến là để thị hiện 

cho chúng ta thấy, làm gƣơng cho chúng ta. Trong những ngƣời truyền thừa Tông phái 

nghiên cứu kinh điển cũng có ngƣời tái sanh, cho đến những vị cƣ sĩ tại gia học Phật 

cũng có. Sự thị hiện này có dụng ý rất sâu, khiến ngƣời học Phật chơn chánh không 

dám coi thƣờng bất kỳ ai. Quý vị biết họ là ai tái sanh chăng? Là Bồ Tát Văn Thù, Bồ 

Tát Phổ Hiền, họ là những vị Bồ Tát đƣợc chúng sanh kính ngƣỡng nhất, họ thị hiện ở 

Chùa  Quốc  Thanh.  Thƣờng  xuyên  ở  trong  bếp  dọn  dẹp,  bây  giờ  chúng  ta  gọi  là  làm 

công quả. Quét dọn, thổi lửa, gánh nƣớc, làm những công việc nặng nhọc này, về sau 

thân phận bại lộ, mọi ngƣời mới biết. Khi thân phận chƣa lộ, ai cũng coi thƣờng họ, 

bao gồm Phong Can, Phong Can là Phật Di Đà tái sanh. Phong Can là ngƣời chuyên 

môn giã gạo, công việc giống nhƣ khi đại sƣ Huệ Năng làm ở Hoàng Mai, xay lúa, giã 

gạo, là Phật A Di Đà. Họ đến làm công quả, họ đến tu cúng dƣờng. Các bậc cổ đức nói, 

bất kỳ  đạo  tràng nào  đều  là  rồng  rắn  hổn  hợp, quý  vị biết  ngƣời  nào  là  thân  phận  gì 

chăng? 

Phàm phu biết có nhƣng chuyện nhƣ vậy, thì cần sanh tâm cung kính, đối với bất 

kỳ ai cũng phải cung kính nhƣ nhau. Tốt nhất là xem tất cả mọi ngƣời là hóa thân của 

Phật, tuyệt đối không thiệt thòi. Nếu có thể quán đƣợc nhƣ thế sẽ có nhiều điều lợi ích, 

thật sự phƣớc tuệ song tu, bản thân hạ mình khiêm tốn. Quý vị xem Chƣ Phật Bồ Tát 

ứng hóa đều hạ mình khiêm tốn nhƣ thế, chúng ta còn có gì đáng để kiêu ngạo chăng? 

Phải hiểu vấn đề này. Vô minh, kiến tƣ và trần sa phiền não đều chƣa đoạn tận phẩm 

nào, có gì đáng kiêu ngạo chăng? Nhìn chƣ Phật Bồ Tát, họ là chơn thiện tri thức, là 

tấm gƣơng cho thế gian chúng ta. 

Bên dƣới nói: “Chúng sanh y theo con đƣờng đơn giản nhất, dễ nhất, viên mãn 

nhất, nhanh nhất, niệm Phật vãng sanh, tức đều có thể thành Phật”. Đến thế giới Cực 

Lạc nhất định thành Phật, pháp môn này là đơn giản nhất, dễ dàng nhất, đáng tin nhất, 

nhanh chóng nhất, không có pháp môn nào nhanh hơn. Cực kỳ viên mãn, cực kỳ nhanh 

chóng. Chúng ta nói đến đại kinh viên đốn, đều nói Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Pháp Hoa, 

nhƣng pháp môn này còn viên đốn hơn Kinh Pháp Hoa và Kinh Hoa Nghiêm, hoàn 

toàn là sự thật. Gặp đƣợc pháp môn này đâu có dễ! Thật sự gặp đƣợc, hiểu đƣợc, giác 

ngộ, họ sẽ từ bỏ tất cả. Quý vị xem, ngƣời đệ tử thợ hàn của hòa thƣợng Đế Nhàn mà 

chúng tôi vừa mới nói, ông không biết chữ, chƣa một lần nghe kinh. Tuy đã xuất gia, 

sau khi xuất gia hòa thƣợng sắp xếp cho ông  ở nơi vùng nông thôn, bảo ông ở trong 

ngôi miếu rách nát không có ngƣời. Vì ông hơn 40 tuổi mới xuất gia, tuổi tác quá lớn, 

không học gì đƣợc, bản tánh không lanh lẹ. Hòa thƣợng chỉ dạy ông sáu chữ, Nam Mô 

A Di Đà Phật. Nói với ông ta, anh chỉ niệm một câu Phật hiệu này, niệm mệt thì nghỉ, 

nghỉ khỏe lại tiếp tục niệm, cứ niệm nhƣ thế, nhất định có lợi ích. Ông cũng không hỏi 

lợi ích gì, chỉ nghe lời thật thà niệm. Niệm đƣợc ba năm, thành tích xuất hiện. Đây là 

thật không phải giả. Đây cũng là Bồ Tát thị hiện cho chúng ta thấy, tam chuyển pháp 

luân, ông ta làm chứng chuyển, ông chứng minh cho chúng ta thấy. Chứng minh điều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              412/21 

gì? Chứng minh pháp môn này đơn giản nhất, dễ dàng nhất, cực viên cực đốn, chứng 

minh cho chúng ta thấy điều này, nhất định thành Phật trong một đời. 

“Phân biệt trong nguyện văn”, trong nguyện văn nói xa lìa phân biệt, các căn tịch 

tịnh,  là  phân  biệt  này.  “Suy  nghĩ  nhận  thức  phân  biệt  về  sự  và  lý  gọi  là  phân  biệt”, 

nghĩa là chúng ta thƣờng gọi là đệ lục ý thức. Đệ lục ý thức là phân biệt, đệ thất thức là 

chấp trƣớc. “Lấy phân biệt hƣ vọng làm thể tánh, vọng tức là không phân biệt trên các 

pháp, mà phân biệt ngã và pháp, cho nên gọi là mê hoặc phân biệt”. Hoặc là mê hoặc, 

phải biết tất cả pháp vốn không có phân biệt, vốn không có chấp trƣớc, vốn không có 

ngã. Đức Phật dạy chúng ta buông bỏ, tuyệt đối không phải nói một cách vô nghĩa, là 

vốn  không  có,  “phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”,  đây  là  một  câu  tổng  kết.  600 

quyển Đại Bát Nhã nói về điều gì? Sau khi đọc xong, tôi tổng kết nó lại một câu. Đức 

Phật giảng suốt 22 năm, nói về điều gì? “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất 

khả  đắc”,  một  bộ  Bát  Nhã  chỉ  nói  mấy  câu  này.  Tịnh  tông  cũng  chỉ  một  câu:  “Thập 

niệm tất sanh, nhất định thành Phật”, quý vị xem bên nào nhanh? Bên nào viên? Bên 

nào đốn? Bát Nhã không bằng Tịnh độ. Bát Nhã muốn đoạn kiến tƣ phiền não, vô thỉ 

vô minh không phải là vấn đề đơn giản. Tịnh độ chỉ cần tin sâu nguyện thiết chấp trì 

danh hiệu, họ chắc chắn thành công. 

Phật pháp truyền đến Trung quốc đã hơn 2000 năm, ngƣời tu pháp môn này thành 

tựu không thể tính kể đƣợc, nhiều vô số. Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh 

Truyện, đó là những ngƣời có nhân duyên, gặp ngƣời có học, viết truyện ký của họ lƣu 

lại thế gian. Còn có ngƣời vãng sanh mà không biết, không viết thành truyện ký, số này 

cũng không biết bao nhiêu! Chiếm đại đa số. Các bậc cổ đức ghi chép lại chỉ là số ít 

trong số ít đó mà thôi, chúng ta phải biết điều này. Nhân duyên lần này chúng ta không 

đƣợc bỏ qua. 

Phân biệt này là hƣ vọng, phân biệt gọi là hoặc, mê hoặc. 

“Vọng đối với pháp không phân biệt, mà phân biệt ngã và phân biệt pháp”. Ngã 

và pháp đều bất khả đắc, vạn pháp giai không. Không những pháp hữu vi bất khả đắc, 

mà pháp vô vi cũng bất khả đắc, ý nghĩa này rất thâm sâu. Pháp vô vi là thật, là tự tánh, 

nếu chấp trƣớc có tự tánh là sai, vì sao vậy? Vì tự tánh không có tên, nếu đặt tên cho 

nó là vọng tƣởng. Nhƣng trong lúc dạy học, không đặt tên gọi thì không thể nói đƣợc. 

Vì  vậy  Bồ  Tát  Mã  Minh  dạy  chúng  ta, nghe  kinh đừng  chấp  vào  tƣớng  ngôn  thuyết, 

đừng chấp tƣớng danh tự, đừng chấp tƣớng tâm duyên. Tƣớng tâm duyên tức là ta đã 

nghe, cảm nhận nó là ý gì, đó là ý của mình, không phải ý của Phật, Phật không có ý. 

Ý nghĩa trong này thâm sâu vô tận, Phật làm gì có ý? Có ý chính là vô minh, là kiến tƣ 

phiền  não.  Có  chính  là  những  thứ  này.  Không  có,  không  có  tức  trở  về  với  tự  tánh, 

không có là thƣờng tịch quang. Vô lƣợng trí tuệ đức năng tƣớng hảo, khi không có tất 

cả đều hiện ra. Phàm phu luôn chấp trƣớc có, có tức là không có, không có tức là có. 

Có  hay  không đều  đừng  chấp  trƣớc, tâm  thanh  tịnh  liền  hiện  tiền,  tâm  thanh  tịnh  là 

chân tâm. Ngày nay  chúng ta dùng là vọng tâm, từ sáng đến tối khởi tâm động niệm 

đều là vọng tâm làm chủ. 

“Đoạn  mê  hoặc  của  phân  biệt  gọi  là  vô  phân  biệt  trí”,  trong  Tƣớng  tông  nói 

chuyển  thức  thành  trí,  diệu  quan  sát  trí. Vô  phân  biệt  trí  là  diệu  quan  sát  trí,  rõ  ràng 

minh bạch, nhƣng không giống với các nhà khoa học dùng máy móc quan sát đƣợc, vì 

sao vậy? Vì những gì họ quan sát đƣợc vẫn có phân biệt, vẫn có chấp trƣớc, vẫn là tri 

kiến của phàm phu, không phải thánh nhân. Rõ ràng minh bạch, không khởi tâm không 

động niệm là Phật Bồ Tát, gọi là Phật tri Phật kiến. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              413/21 

Trong hiện tƣợng khởi tâm động niệm, tức không phải tri kiến của Phật Bồ Tát, 

mà là tri kiến phàm phu, sự khác biệt của phàm và thánh là đây. Thánh nhân vĩnh viễn 

không  khởi  tâm,  hết  thảy  mọi  hiện  tƣợng  trong  vũ  trụ,  cũng  là  nhƣ  nhƣ  bất  động. 

Chẳng  những  nhƣ  nhƣ  bất  động,  mà  họ  thấy  rõ  ràng  căn  bản  không  nó  tồn  tại.  Nhƣ 

hiện tƣợng mà Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, trong một niệm này bao gồm ba loại 

hiện tƣợng. Hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng vật chất, chỉ trong 

một niệm. Một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, mỗi ý niệm phát sanh ra lập 

tức không còn, cho nên nó không tồn tại, thời gian nó phát sanh cực kỳ ngắn. 

Quý  vị  xem  một  khảy  móng  tay,  một  khảy  móng  tay,  một  phần  bao  nhiêu  thời 

gian của một khảy móng tay? Là 320 triệu, một phần 320 triệu niệm là một khảy móng 

tay,  thời  gian  dài  nhƣ  thế,  cho  nên  ta  không  sao  cảm  nhận  đƣợc.  Điều  này  nói  cho 

chúng ta biết, vì sao gọi là vạn pháp giai không, vì sao nói tất cả pháp vô sở hữu, tất 

cánh không, bất khả đắc. Bồ Tát Di Lặc đã chứng minh cho chúng ta thấy một cách rất 

rõ ràng, giải thích cho chúng ta nó quả thật là bất khả đắc. Những gì nhất niệm này thị 

hiện là vốn đầy đủ trong tự tánh, hiện tƣợng vốn đầy đủ. Nhƣng chƣ vị phải nhớ rằng, 

trong  này  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trƣớc,  không  có  khởi  tâm  động  niệm. 

Đây gọi là nhất chân pháp giới, gọi là cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. 

Nếu  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  chân  tƣớng  sự  thật,  mới  thật  sự  buông  bỏ  đƣợc.  Trong 

cuộc sống hằng ngày, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác tự nhiên tƣơng ƣng với 

bốn đức trong Hoàn Nguyên Quán, tùy duyên diệu dụng. 

Diệu dùng này là gì? Diệu dụng là biểu pháp, biểu pháp cho đại chúng trong xã 

hội  thấy.  Khởi  phát  họ,  giúp  họ  quay  đầu,  giúp  họ  giác  ngộ,  chính  là  ý  này.  Bằng 

không thì đến thế gian này làm gì? Phàm phu đến thế gian này là thọ báo. Đời trƣớc tu 

phƣớc, đời này họ đến hƣởng phƣớc. Đời trƣớc tạo nghiệp thì đời này họ đến chịu tội, 

thọ khổ, nghiệp nhân quả báo không sai chút nào, ngƣời biết rõ chân tƣớng ở đây xem 

trò. Vũ trụ là một vũ đài lớn, quý vị xem rồi thì sẽ giác ngộ, khai ngộ. 

“Trong Duy Thức Thuật Ký nói, lời nói phân biệt, tâm hữu lậu tam giới, tâm sở 

pháp, lấy vọng phân biệt làm tự thể”. Phân biệt không phải thật, nhƣng ta cho là thật, 

nó liền khởi tác dụng, tác dụng chính là tác dụng của nhân quả báo ứng. Nếu nhƣ biết 

nó là hƣ vọng, hãy tùy thuận nó, không khởi phân biệt chấp trƣớc, đó gọi là Diệu quan 

sát trí. Tức trong Hoàn Nguyên Quán nói, tùy duyên diệu dụng, quả thật là diệu. 

Trong nguyện văn, câu xa lìa phân biệt, nghĩa là “xả trừ vọng hoặc của phân biệt”. 

Đã buông bỏ, không còn phân biệt nữa, thấu triệt chân nhƣ tức vạn pháp, vạn pháp tức 

chân nhƣ. Chân nhƣ là tự tánh, là chân tâm. Vạn pháp là một huyễn tƣớng, vạn pháp 

không chƣớng ngại chân nhƣ, chân nhƣ cũng không chƣớng ngại vạn pháp. Nhất niệm 

bất giác liền hiện tƣớng, một niệm giác ngộ tƣớng này liền biến mất. Nhƣng khi thật sự 

giác  ngộ,  bản  thân  mình  không  có,  chỉ  có  ngƣời  khác.  Trong  tƣớng  có,  trong  huyễn 

tƣớng có, trong huyễn tƣớng còn có không ít chúng sanh có nhân duyên với mình. Khi 

ta chƣa giác ngộ ở cùng với họ, là có nhân duyên với họ, cho nên họ khởi tâm động 

niệm  ta  đều biết. Họ  khởi  tâm  động  niệm  là  cảm,  ta  sẽ  ứng, tác  dụng  của  ứng  là  gì? 

Giúp họ giác ngộ, giúp họ hồi đầu, đây chính là Phật Bồ Tát, vô duyên đại từ, đồng thể 

đại bi, chính là nhƣ vậy. Vạn pháp chính là tự tánh, “ngoài tâm không có pháp, ngoài 

pháp không có tâm”, ý nghĩa giống hai câu này. 

Lại xem “tịch tịnh”, tịch tịnh là lìa phiền não. “Lìa phiền não gọi là tịch”, phiền 

não này là kiến tƣ phiền não trong mạt na thức. Mạt na thức, bốn đại phiền não thƣờng 

tƣơng tùy, nếu chuyển Mạt na thức, tâm thanh tịnh liền hiện tiền. Tƣ lƣơng thức biệt 

chính là đệ lục ý thức chuyển qua, tâm bình đẳng hiện tiền. Trên đề kinh này là thanh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              414/21 

tịnh bình đẳng giác, nếu thanh tịnh và bình đẳng chuyển, thì giác ở sau liền đại triệt đại 

ngộ. 

Tƣớng  tông  nói  rất  hay,  chuyển  bát  thức  thành  tứ  trí,  có  chuyển  trên  quả,  có 

chuyển trên nhân. Chuyển về nhân tức là thức thứ sáu thức thứ bảy, hai thức sáu và bảy 

chuyển thì thức thứ tám và năm thức trƣớc chuyển theo, cho nên gọi nó là chuyển trên 

mặt quả. Hay nói cách khác, năm thức trƣớc và A lại da thức, chúng ta không có chỗ 

để hạ thủ. Nghĩa là nói không cần quan tâm đến nó, phải đặt hết công phu vào thức thứ 

sáu và thứ bảy. Chuyển mạt na thành bình đẳng tánh trí, là bình đẳng của trên đề kinh 

này. Chuyển mạt na thành bình đẳng tánh trí. Chuyển đệ lục ý thức thành diệu quan sát 

trí. Chuyển mạt na tâm liền thanh tịnh, chuyển đệ lục ý thức tâm sẽ bình đẳng. Hai loại 

này bắt đầu hạ thủ từ đâu? Căn tánh mỗi ngƣời không giống nhau, có thể hạ thủ cùng 

một lúc, cũng có thể hạ thủ từ một thức trƣớc. Loại phiền não nào nặng thì hạ thủ từ đó, 

nặng khắc phục trƣớc, nhẹ sẽ đơn giản hơn, giống nhƣ trị bệnh vậy. 

“Tịch tịnh, lìa phiền não gọi là tịch, đoạn tuyệt khổ hoạn gọi là tịnh, tức là lý của 

niết bàn”. Niết bàn là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Trung nghĩa là tịch tịnh. Thế nào gọi 

là  niết  bàn?  Thanh  tịnh  tịch  diệt  gọi  là  niết  bàn.  Hay  nói  cách  khác,  tự  tánh  vốn  là 

thanh tịnh tịch diệt, nhất định phải biết điều này. Trong thanh tịnh vốn không có cái tôi, 

tôi  là  vọng  niệm,  vọng  niệm  này  hình  thành  sự  chấp  trƣớc  rất  nghiêm  trọng.  Tu  học 

Phật pháp, cửa ải đầu tiên là phá ngã chấp. Ai đạt đƣợc công phu này? Là tiểu thừa sơ 

quả Tu đà hoàn. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, đại thừa sơ tín vị của Bồ Tát thập tín vị, 

phá 88 phẩm kiến hoặc mới chứng đƣợc sơ quả. Điều đầu tiên là phải phá thân kiến, 

biết thân không phải là ta, không còn chấp trƣớc thân này là ta, đây gọi là phá thân kiến. 

Ngã kiến chƣa phá, đây là mới bắt đầu phá ngã kiến. Nửa bộ trƣớc của Kinh Kim Cang 

là phá ngã tƣớng, nửa bộ sau là phá ngã kiến. Nửa bộ sau thâm sâu, nửa bộ sau là Bồ 

Tát, nửa bộ trƣớc là tiểu thừa. “Vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô 

thọ giả tƣớng”. Bốn loại này đều là vọng tƣớng không phải thật. Ngã, nhân, chúng sanh, 

thọ giả, thọ giả  là  nói  thời gian, trong  chúng sanh  bao gồm  không gian và vạn  pháp, 

đều không phải thật. “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, trong phàm sở hữu tƣớng 

bao gồm không gian và thời gian, đều không phải thật, cho nên đều không đƣợc chấp 

trƣớc.  Hoàn toàn buông bỏ chấp trƣớc, liền  chứng  quả  A la hán.  Tiếp  tục buông bỏ 

phân biệt, đó là Bồ Tát, cao hơn A la hán một tầng. A la hán chứng thiên chân niết bàn, 

họ đạt đƣợc sự tịch tịnh này. Tuy không viên mãn, nhƣng họ thật sự đạt đƣợc, niết bàn 

của tiểu thừa. 

Trong Tƣ Trì Ký nói: “Tịch tịnh tức lý niết bàn”, là lý của niết bàn. Vãng Sanh 

Yếu Tập Thƣợng lại nói: “Tất cả các pháp, vốn là tịch tịnh, phi hữu phi vô”. Câu nói 

này  là  thật,  đây  là  nói  thật  tƣớng  các  pháp,  tƣớng  chân  thật  đích  thực  là  nhƣ  vậy. 

Không thể nói nó có, cũng không thể nói nó không, vì sao vậy? Vì tƣớng có, thể không, 

sự có, lý không, tất cả tƣớng đều là huyễn tƣớng, chúng ta không dễ lãnh hội, nhƣng nó 

rõ ràng ngay trƣớc mắt, sao lại nói không có? Các nhà khoa học lƣợng tự hiện đại đã 

chứng minh cho chúng ta, họ nói giống những gì trong kinh Phật nói. 

Bản  chất  của  vật  chất  là  gì?  Căn  bản  không  có  vật  chất  tồn  tại.  Hiện  tƣợng  vật 

chất phát sinh nhƣ thế nào? Họ tìm ra nhân tố căn bản của vật chất là gì? Phát hiện vật 

chất là huyễn tƣớng do ý niệm tích lũy liên tục sinh ra, vậy bản chất của vật chất là ý 

niệm, giống trong kinh Phật nói. Trong kinh Phật gọi là A lại da, A lại da trong khoa 

học hiện nay gọi là lý luận huyền động, định lý dây đàn. Giống nhƣ khi khảy đàn vậy, 

lý luận dây đàn, điều này trong nhà Phật gọi là nhất niệm bất giác. Một sự chấn động 

vô cùng vi tế, từ trong chấn động này có tần suất. Đây chính là A lại da, hiện tƣợng của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              415/21 

A lại da. Hiện tƣợng phát sinh đầu tiên của A lại da, từ A lại da hiện tƣợng đầu tiên 

sinh ra là là thức thứ bảy Mạt na, do Mạt na lại sanh ra hiện tƣợng thứ hai là đệ lục ý 

thức. Mỗi thức và tâm sở pháp của mỗi thức tƣơng ƣng đều có bốn phần. Bốn phần này 

là tự chứng phần, tự chứng phần là thể, tức là chân nhƣ, là tự chứng phần. Từ thể nó có 

tác dụng tinh thần, tức là có thọ tƣởng, chúng ta nói thọ tƣởng hành thức, có thọ tƣởng, 

liền biến thành hiện tƣợng vật chất. Hiện tƣợng vật chất, tam tế tƣớng gọi là cảnh giới 

tƣớng, Mạt na gọi là chuyển tƣớng, chuyển biến, biến thành vật chất. Hiện tƣợng tự 

nhiên, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng vật chất, đều là A lại da biến hiện. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay: “duy tâm sở hiện”, năng hiện là chân tâm, 

chân nhƣ, tƣớng hiện ra, hiện tƣớng này thiên biến vạn hóa. Đây là thức, thức năng 

biến.  Cho  nên  các  nhà  khoa  học  nói,  năng  lực  ý  niệm  rất  mạnh,  mạnh  nhƣ  thế  nào? 

Nghĩa là trong kinh chúng ta đọc về sáu loại thần thông. Trong này ngoài lậu tận thông 

ra, năm thông trƣớc, quý vị xem nhãn nhĩ tỷ thiệt thân, toàn là niệm lực. Vì sao quý vị 

thấy đƣợc, vì sao nghe đƣợc, vì sao biết hành động? Tất cả đều là niệm lực. Nếu niệm 

lực này có thể tập trung, nhƣ ánh sáng, biến nó thành tia laser, năng lƣợng này sẽ rất 

lớn!  Nếu đem  ý  niệm  của  chúng ta  làm  thành  tia laser, lớn đến  trình độ  nào?  Có thể 

thay đổi quỹ đạo của tinh cầu đang vận hành trong hƣ không, có năng lực này. Quý vị 

có thể chỉ huy tinh cầu này đi về đâu, quý vị có năng lực này. Chúng ta thấy trong kinh 

nói, thần thông, thần túc thông của Nhƣ Lai quả địa, chúng ta tin. Đây là các nhà khoa 

học nói với chúng ta, Phật có, chúng ta có, mỗi ngƣời đều có. 

Ngƣời hiểu đƣợc đạo lý này_ngày nay trên địa cầu thiên tai dồn dập, có cách nào 

để khôi phục bình thƣờng chăng? Có, ý niệm của chúng ta có thể khiến nó khôi phục 

bình thƣờng. Nói trong phạm vi nhỏ, là thân thể chúng ta mạnh khỏe, chúng ta dùng ý 

niệm  có  thể  khiến  thân  thể  mạnh  khỏe  nhƣ  thƣờng.  Khôi  phục  bình  thƣờng,  bình 

thƣờng nghĩa là mạnh khỏe. Bệnh thái thì sao? Bệnh thái không bình thƣờng, vì sao 

không bình thƣờng? Vì tƣ duy có vấn đề, suy nghĩ sai lầm. Tƣ duy tối thiện là thiền 

định, không có ý niệm nào cả, thiện niệm ác niệm đều không có, sức mạnh đó lớn nhất. 

Sức  mạnh  đó  có  thể  đột  phá  tầng  không  gian,  có  thể  trở  về  tự  tánh,  đây  không  phải 

phàm phu có thể làm đƣợc. Phàm phu cũng có thể tu định, nhƣng thời gian không dài, 

họ là phục phiền não chứ không phải diệt phiền não. Khi định công mất đi, phiền não 

liền hiện tiền. 

Cho nên thiên nhân trời phi tƣởng phi phi tƣởng, thời gian họ nhập định có thể đạt 

đến tám vạn đại kiếp. Nhƣng hết thời gian tám vạn đại kiếp, định công của họ mất đi, 

phiền não lại khởi hiện hành, đây là trầm luân trong luân hồi lục đạo. Định công này 

chƣa đủ, nhất định phải nâng cao cảnh giới, nhƣ vậy mới giải quyết đƣợc vấn đề. 

Trong hội Lăng Nghiêm Đức Thế Tôn nói với chúng ta, nâng cao thêm một bậc 

nữa gọi là cửu thứ đệ định, ra khỏi lục đạo. Nhập vào cửu thứ đệ định, luân hồi lục đạo 

không còn, cho thấy nó là giả không phải thật. Luân hồi không còn liền đến tứ thánh 

pháp giới, cõi phƣơng tiện hữu dƣ của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở thế giới Ta Bà, tứ 

thánh  pháp  giới.  Trong  này  cũng  có  bốn  đẳng  cấp,  Thanh  văn,  Duyên  giác,  Bồ  Tát, 

Phật. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni cũng có cõi thật báo trang nghiêm. Trong giáo lý đại 

thừa, Đức Phật thƣờng nói với chúng ta, rất quan trọng. Chúng ta không đƣợc xem nó 

thành huyền học, không đƣợc xem nó thành thần thoại, nó là thật không phải giả. Nhƣ 

tất cả các pháp vốn tịch tịnh, phi hữu phi vô, đây là thật. 

Các căn, đây là nói sáu căn nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, ý. Năm căn trƣớc là vật chất, 

ý căn ở sau là tinh thần, đây là sáu căn. Ngày nay sáu căn đồng quy tịch tịnh, sáu căn 

này cũng phi hữu phi vô, vốn cũng là tịch tinh. Nhƣ Kinh Hoa Nghiêm nói, nghĩa là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              416/21 

trong Kinh Hoa Nghiêm nói: Quán pháp tịch tịnh, lìa các si ám, lìa pháp nhƣ thế nào? 

Không sanh phân biệt, tự nhiên viễn ly si ám, mà chƣ căn tịch tịnh, gọi là buông bỏ. 

Buông bỏ tham sân si mạn các căn sẽ tịch tịnh, trong ý căn có tham sân si mạn nghi, 

nhãn nhĩ tỷ thiệt thân đều không thể thanh tịnh. Mà tham sân si mạn nghi, nó ở trong 

đệ lục ý thức, hình thành căn nguyên độc bệnh trong thân thể chúng ta. Cho nên Đức 

Phật  gọi  nó  là  tam  độc,  tam  độc  tham  sân  si,  thêm  vào  mạn  và  nghi  gọi  là  ngũ  độc! 

Ngũ độc ở đâu? Ở trong ý thức, cho nên nhãn nhĩ tỷ thiệt thân của chúng ta, trong tế 

bào có độc bệnh, gặp duyên liền sanh bệnh, liền phát tác. Duyên, nộ duyên là oán hận 

não nộ phiền, đây đều là giả, đều không phải thật. Chúng ta gọi là tính tình, tâm trạng, 

chính là những thứ này. Bên ngoài có mê hoặc, ngoại duyên, ngoại duyên cũng có năm 

loại, là tài sắc danh thực thùy. Ba thứ này tập hợp lại bệnh liền sanh. Cho nên biết rõ 

tật  bệnh  từ  đâu  đến,  bất  luận  bệnh  gì  cũng  không  tách  rời  nguyên  tắc  này,  đây  là 

nguyên tắc chung. Nếu hiểu, thật sự đoạn nhân này, Đức Phật dạy chúng ta, cần tu giới 

định  tuệ,  tức  diệt  tham  sân  si,  nhƣ  vậy  là  đoạn  tận.  Viễn  ly  ngoại  duyên,  tâm  trạng 

không tốt cũng không còn, thân tâm đƣợc mạnh khỏe. 

Hôm qua có một vị đồng tu tặng tôi một cuốn sách, tựa đề là Bí Quyết Trị Bệnh 

Của Hòa Thƣợng Tịnh Không. Cuốn sách này là giả, không phải thật. Tôi nghe nói ở 

Đại lục những thứ kỳ quái này rất nhiều, mƣợn danh của tôi nhƣng toàn là gạt ngƣời. 

Quý vị cầm cuốn sách này thì sao? Cầm đƣợc thì hãy đốt nó đi. Tôi giảng kinh thì ngày 

ngày giảng qua mạng, mọi ngƣời đều có thể xem, còn tôi chƣa từng viết những cuốn 

sách nhƣ thế. Tôi nói về những nhân bệnh, duyên bệnh và quả báo của bệnh, toàn là 

những gì Thế Tôn nói trong kinh. Đây không phải của tôi, tôi không có bí quyết, nhƣng 

tôi  rất  tin  những  gì  Đức  Phật  nói.  Chúng  ta  y  giáo  phụng  hành,  nhất  định  thân  tâm 

đƣợc mạnh khỏe. Bởi vậy tôi không cảm thấy giận, quý vị nhƣ thế nào, dùng phƣơng 

pháp gì đối với tôi, tôi đều không giận. Tôi rất có tánh cảnh giác không dễ bị mắc lừa, 

nổi nóng là tự mình thiệt thòi. Trong Phật pháp nói, một ngọn lửa sân đốt thiêu cả rừng 

công đức. Lửa là gì? Khi nổi giận sẽ đốt cháy cả rừng công đức. Ma vƣơng đáng sợ 

nhƣ thế nào cũng không đốt cháy đƣợc công đức của mình, họ liền nghĩ cách khiến ta 

nổi giận, nổi giận sẽ đốt cháy chính mình. Quý vị xem không ai có thể đốt cháy đƣợc, 

nếu nhƣ vĩnh viễn không nổi giận, công đức đó tích lũy không thể tƣởng tƣợng đƣợc! 

Một  niệm  sân  hận  liền  đốt  cháy  tất  cả  công  đức,  quý  vị  nói  đáng  sợ  biết  bao!  Gặp 

chuyện không thể nhẫn, lập tức cảnh giác rằng yêu ma quỷ quái muốn đốt cháy rừng 

công đức của mình, tôi không bị mắc lừa đâu. Đối với sức khỏe thân tâm mình mà nói, 

đây là lợi ích rất lớn. 

Chúng ta tu Tịnh độ là tu ở đây, là sửa đổi tất cả những quan niệm sai lầm, kiến 

giải sai lầm, tƣ tƣởng sai lầm, hành vi sai lầm. Nguyên tắc chỉ đạo cao nhất chính là 

mấy câu này: “Tất cả các pháp vốn tịch tịnh, phi hữu phi vô”. Đừng xem là thật, toàn là 

giả.  Tốt  nhất  là  trong  tất  cả  các  pháp, không  khởi  tâm  không  động  niệm,  nhƣ  vậy  là 

thành Phật. Còn khởi tâm động niệm, nhƣng không phân biệt không chấp trƣớc, đó là 

Bồ  Tát. Bồ  Tát  có  khởi  tâm  động  niệm,  không  có  phân  biệt  chấp  trƣớc.  A  la  hán  có 

khởi tâm động niệm, có phân biệt, không có chấp trƣớc. Không có chấp trƣớc là không 

có lục đạo. Không có phân biệt, không có khởi tâm động niệm, là không có tứ thánh 

pháp giới. Thập pháp giới là giả, không phải thật. Chúng ta mới thật sự trở về cõi báo 

của Nhƣ Lai, cũng là cõi thật báo trang nghiêm của chính mình, không có gì khác với 

Nhƣ Lai, đó mới là nơi tu hành tốt nhất của chúng ta. Trong này không có chƣớng ngại. 

Thƣờng thân cận Chƣ Phật Bồ Tát, trên đƣờng bồ đề thuận buồm xuôi gió. Mỗi 

niệm  trở  về  tát  bà  nhƣợc  hải,  tát  bà  nhƣợc  hải  chính  là  thƣờng  tịch  quang  Tịnh  độ, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              417/21 

chính là chân nhƣ tự tánh, cho nên tự nhiên viễn ly si ám. Công phu thuần thục là tự 

nhiên, đối với tất cả pháp, đây gọi là chân công phu. Học không phân biệt, không chấp 

trƣớc. Tu gì? Tu tâm thanh tịnh, tu tâm bình đẳng, các căn tịch tịnh. Chúng ta dùng 

phƣơng pháp gì để tu? Chúng ta dùng một câu Phật hiệu. Cảnh giới hiện tiền, chúng ta 

khởi tâm động niệm đừng nghĩ đến ý niệm này là đúng, hay là tà, hay là sai lầm, đừng 

nghĩ đến nó. Nghĩ đến nó là sai hoàn toàn, đừng nghĩ đến nó, chỉ nghĩ đến Phật A Di 

Đà. Bất luận ý niệm nào khởi lên, tôi đều dùng một câu A Di Đà Phật bao gồm hết tất 

cả. Khiến trong tâm mình chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không còn gì 

nữa. Nhƣ vậy là đƣợc, đây là trở về Tịnh độ, là thành Phật. Quý vị xem pháp môn này 

đơn giản biết bao, dễ dàng biết bao, ổn định biết bao và đáng tin cậy biết bao. Nhanh 

chóng, không có pháp môn nào nhanh chóng hơn. 

“Càng có tiến bộ, Đức Phật Thích Ca Mâu ni”. Đây là nói về đức hiệu của Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni, Thích Ca Mâu Ni nghĩa là gì? “Mâu Ni nghĩa là tịch mặc và 

tịch tịnh”, Thích Ca trong chú giải này không nói đến. Thích Ca dịch sang tiếng Trung 

nghĩa là Năng Nhân, nghĩa là có thể nhân từ. Danh hiệu này là cƣơng lĩnh chung mà 

ngay lúc này và tại đây, cƣơng lĩnh ngài giáo hóa những chúng sanh này, chính là tông 

chỉ dạy học. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy gì? Danh hiệu chính là tông chỉ dạy học 

của ngài. Ngài thấy  giai cấp hiện tại của chúng ta, ngƣời sống trên địa cầu là khuyết 

điểm lớn nhất, đối với ngƣời khác không có từ bi, không có lòng yêu thƣơng, cho nên 

đề xuất Thích Ca. Nhân là yêu thƣơng, nhân là yêu thƣơng ngƣời. Yêu thƣơng ngƣời là 

tánh đức của chúng ta, ta vốn là thƣơng ngƣời. Nếu Phật A Di Đà không yêu thƣơng tất 

cả chúng sanh, hà tất kiến lập nên thế giới Cực Lạc? Quý vị hỏi ngài vì sao kiến lập 

nên thế giới Cực Lạc? Chính là năng nhân, nhân từ của ngài, đây là đối với bên ngoài. 

Đối với bên trong, Đức Phật đề xuất Mâu Ni, nghĩa là tịch mặc và tịch tịnh. Hay 

nói  cách  khác,  tâm  ta  không  thanh  tịnh, phiền  não  vọng  niệm  quá  nhiều.  Đây  không 

phải là ý của ta, không phải chân tâm của ta. Chân tâm của ta là thanh tịnh tịch diệt, 

ngƣời bây giờ chúng ta thƣờng nói là tâm nông nổi. Ngƣời bây giờ tâm rất nông nổi, 

không chỉ gấp trăm lần cổ nhân. 

3000 năm trƣớc, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đƣa ra tông chỉ này, danh hiệu chính 

là tôn chỉ dạy học. Cho nên chúng ta niệm danh hiệu Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, phải 

biết là ngài dạy chúng ta những gì. Phải nhân từ với ngƣời khác, phải thanh tịnh với 

chính mình. Đối với mình không thanh tịnh là sai, nhƣ vậy rất dễ bệnh. Tâm thanh tịnh 

sanh trí tuệ, không sanh phiền não, phiền não mang đến tật bệnh, tâm thanh tịnh sanh 

trí tuệ, không thể không biết điều này. Nói cho chƣ vị biết, Chƣ Phật Bồ Tát không có 

danh hiệu, danh hiệu của họ đều là dạy học. Tên vị Bồ Tát này là gì, quý vị biết ngài 

chuyên dạy về vấn đề gì. 

Lý Thú Thích, đây là một bộ trong Kinh Bát Nhã, trong Lý Thú giải thích rằng: 

“Mâu Ni nghĩa là tịch tịnh, thân khẩu ý tịch tịnh cho nên gọi là Mâu Ni”. Thân khẩu ý 

tịch  tịnh,  chính  là  trong  kinh  này  nói  các  căn  tịch  tịnh, là  câu  kinh  văn  này.  Mà  tịch 

tịnh chính là lý thể của niết bàn. Niết bàn là mục tiêu tu học sau cùng của tất cả Tôn 

giáo thời Ấn độ cổ, đều là cầu thân tâm thanh tịnh, có cầu đƣợc chăng? Không thể nói 

không có. Họ nhập định, ngƣời Ấn độ tu học trong các Tôn giáo ngày xƣa, tu học trong 

các học thuật đều coi trọng Thiền định. Tứ thiền bát định, ở Ấn độ có thể nói là tu học 

phổ biến, rất ít ngƣời không tu thiền định. Công phu thiền định sâu cạn không giống 

nhau, nhƣng có thể nói đều có thể đạt đƣợc tâm thanh tịnh. Nếu không đạt đƣợc tâm 

thanh tịnh, còn ai tu nó? Đặc biệt là trong xã hội hiện nay, xã hội hiện nay tâm ngƣời 

nông nổi. Cho nên ở nƣớc ngoài, có rất nhiều ngƣời trong nhà Phật đang dạy thiền ở 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              418/21 

nƣớc ngoài, rất nhiều ngƣời đến học. Vì sao? Vì thiền tọa khiến thân tâm họ định hơn. 

Thời gian ngắn, nửa tiếng, một tiếng, giúp ích rất lớn đối với vấn đề sức khỏe bản thân, 

khiến thân tâm an tịnh. 

Thiền  định  của  họ  có  tám  bậc,  từ  sơ  thiền,  nhị  thiền,  tam  thiền,  tứ  thiền  đến  tứ 

không thiên là tám cấp bậc. Có thể đạt đến cấp bậc là khắc phục đƣợc phiền não, thân 

tâm thanh tịnh. Chƣa đến cấp bậc họ cũng có định công, họ có danh từ gọi là vị đáo 

định, nghĩa là họ tu định chƣa đến đẳng cấp này. Có công phu này phiền não nhẹ hơn 

một chút, chƣa đoạn hoàn toàn. Trong trời dục giới, bốn tầng trên đều là tu vị đáo định, 

chƣa hoàn toàn tu định. Tu phƣớc, thƣợng phẩm thập thiện, chỉ có thể đến trời đao lợi, 

cho nên trời tứ vƣơng và trời đao lợi là tu phƣớc, đây là thƣợng phẩm thập thiện nghiệp 

đạo. Trời dạ ma phải thêm định công, đây là vị đáo định. Trời dạ ma, trời đâu suất, trời 

hóa lạc, trời tha hóa tự tại, những cõi trời này đều có định công, nhƣng chƣa đạt đến 

đẳng cấp. Nếu đến, đạt đến sơ thiền, họ liền lìa khỏi dục giới, nâng lên một cấp lớn 

trong tam giới. Nâng lên đến sắc giới, họ không còn ở dục giới. Chƣ vị phải biết, sắc 

giới cũng tốt, vô sắc giới cũng tốt, định công của họ đều khắc phục đƣợc phiền não, 

nhƣng chƣa đoạn, phục phiền não. Trong số chƣ vị học Phật, đến cấp bậc của công phu 

thiền  định  này,  gọi  là  công  phu  thành  phiến,  thuộc  hạ  phẩm  nhất  tâm  bất  loạn.  Nhất 

tâm bất loạn có ba cấp bậc, cấp bậc thứ hai là sự nhất tâm bất loạn, cấp bậc này ngang 

bằng A la hán. Trong trời sắc giới và vô sắc giới, bát định đều thuộc công phu thành 

phiến.  Cấp  bậc  trong  công  phu  thành  phiến  cũng  không  giống  nhau,  chắc  chắn  sanh 

vào  cõi  đồng  cƣ.  Nếu  họ  đạt  đến  sự  nhất  tâm  bất  loạn,  họ  nhất  định  sanh  vào  cõi 

phƣơng tiện hữu dƣ, không phải ở cõi phàm thánh đồng cƣ. Cũng chính là thành tựu 

của họ ít nhất cũng tƣơng đƣơng với Tu đà hoàn, và Tu đà hoàn trở lên, nhƣ vậy mới 

đến đƣợc cõi phƣơng tiện hữu dƣ. 

Đến lý nhất tâm bất loạn, nghĩa là đại triệt đại ngộ, sanh vào cõi thật báo trang 

nghiêm, đây là gì? Không nói đến bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, không nói điều 

này, và tình hình vãng sanh thế giới Cực Lạc. Nhƣng thế giới Cực Lạc quả thật rất đặc 

biệt thù thắng, bất luận ta vãng sanh thuộc phẩm vị nào, sanh đến thế giới Cực lạc đều 

làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này quá tuyệt vời, không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta xem tiếp bên dƣới: “Do viễn ly vọng hoặc phân biệt, các căn tịch tịnh, 

khế nhập lý của niết bàn”. Hàng tiểu thừa chứng nhập niết bàn chính là đây. Cho nên 

nói tiếp: “Quyết định thành Đẳng Chánh Giác, chứng đại niết bàn”. Đẳng Chánh Giác 

nói cho chúng ta biết, là cách gọi tắt của Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác. Đại niết 

bàn cũng là tên gọi của quả vị Phật, dịch là nhập diệt. Danh từ niết bàn này của Ấn độ, 

dịch  sang  tiếng  Trung  nhiều  nhất  là  diệt, diệt  gì?  Diệt  phiền  não, diệt  sanh  tử.  Phiền 

não là nhân, sanh tử là quả, diệt tất cả nghiệp nhân quả báo trong lục đạo mƣời pháp 

giới, đây gọi là niết bàn. Hay nói cách khác, nhập niết bàn thì lục đạo và mƣời pháp 

giới không còn, đó là giả. Giống nhƣ đang nằm mộng, trong mộng rõ ràng có lục thú, 

khi tỉnh giấc không thấy gì cả, chính là ý này. Niết bàn của tiểu thừa, lục đạo không 

còn, tứ thánh pháp giới còn. Niết bàn của đại thừa, mƣời pháp giới không còn. Chẳng 

những là lục đạo, mà tứ thánh pháp giới cũng không còn, đó là niết bàn của đại thừa. 

Cho nên gọi A la hán và Bích Chi Phật là thiên chân niết bàn, vì họ chỉ đoạn tận chấp 

trƣớc, chúng ta phải biết điều này. 

Cuối  cùng  chúng  ta  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  lục  đạo  từ  đâu  mà  có?  Lục  đạo  do 

chấp trƣớc sinh ra, chỉ cần có chấp trƣớc là có lục đạo, chính  mình biến hiện ra, đây 

không phải là cảnh giới có thật. Thiên đƣờng và địa ngục đều không phải thật, tự mình 

biến hiện ra. Sau khi hiểu rõ điều này, ta phải tin lời cổ nhân nói là tự làm tự chịu, quý 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              419/21 

vị có thể trách ai? Thiên đƣờng là do thiện niệm biến hiện ra, do nghiệp thiện biến hiện 

ra. Tam đồ lục đạo là do ác nghiệp biến hiện ra, đều là bản thân biến hiện. Nói với quý 

vị,  nói  với  quý  vị  một  cách  thực  tế  thì  tất  cả  đều  không  có,  đây  mới  là  thật.  Chẳng 

những lục đạo và mƣời pháp giới không có, mà nhất chân pháp giới, cõi thật báo trang 

nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai cũng không có. Trong Kinh Bát Nhã nói: “phàm sở hữu 

tƣớng, giai thị hƣ vọng”, không nói cõi thật báo của Chƣ Phật là ngoại lệ, không nói 

nhƣ  thế.  Cho  nên  bao  gồm  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  cũng 

không phải thật. 

Thật là gì? Thật chính là thƣờng tịch quang, vĩnh hằng bất biến là thật. Cõi thật 

báo trang nghiêm còn có sanh diệt, khi nào nó xuất hiện? Lục căn ở trong cảnh giới lục 

trần, có thể buông bỏ khởi tâm động niệm, cõi thật báo liền xuất hiện, nhất chân pháp 

giới  liền  xuất  hiện,  mƣời  pháp  giới  không  còn.  Khi  nào  cõi  thật  báo  trang  nghiêm 

không còn? Ta ở trong cõi thật báo chứng đƣợc quả vị Đẳng giác Bồ Tát, tiếp tục nâng 

lên đến Diệu giác, cõi thật báo trang nghiêm liền biến mất. Ai cƣ trú trong cõi thật báo? 

Là 41 vị pháp thân Đại sĩ, của Viên giáo nhƣ thập trụ, thập hạnh, thập hồi hƣớng, thập 

địa, Đẳng giác, họ ở trong này. Đến Diệu giác vị, cảnh giới này không còn, trở về tự 

tánh, trở về thƣờng tịch quang. Đây là trong Kinh Bát Nhã nói: “phàm sở hữu tƣớng 

giai thị hƣ vọng”, đến cõi thật báo đều không thể phân biệt chấp trƣớc, huống gì những 

thứ phù phiếm trƣớc mắt, phải biết điều này. 

Cảnh  giới  Bồ  Tát  tu  hành  nâng  cao  lên  từng  bƣớc,  đạo  lý  nâng  cao  cảnh  giới 

không ngoài buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, phải buông bỏ những thứ này, 

đây  gọi  là  tu  hành  chơn  chánh.  Mỗi  ngày  ở  trong  nhà  Phật  chúng  ta  tu  hành  những 

công phu này, tụng kinh cũng đƣợc, lạy sám cũng đƣợc, trì chú cũng đƣợc, niệm Phật 

cũng  đƣợc,  tham  thiền  cũng  đƣợc,  nếu  còn  phân  biệt  chấp  trƣớc,  thì  những  gì  ta  tu 

cũng chỉ là thiện nghiệp trong lục đạo mà thôi. Chiêu cảm phƣớc báo của trời ngƣời, 

nhƣng không ra khỏi luân hồi lục đạo, vì sao vậy? Vì ta còn chấp trƣớc. 

Đây  chính  là  ngày  xƣa  chƣ  vị  tổ  sƣ  thƣờng  khảo  nghiệm  đệ  tử:  “Ngƣơi  biết 

chăng?” Con không biết. Vì sao không biết? Chƣa buông bỏ phân biệt chấp trƣớc tức 

là không biết, dù tu nhƣ thế nào cũng không ra khỏi luân hồi lục đạo. Buông bỏ phân 

biệt chấp trƣớc là biết, vƣợt thoát, ra khỏi lục đạo. Ý mà tổ sƣ hỏi biết không, nghĩa là 

nói quý vị có biết buông bỏ không. Dù học nhiều lý luận đến đâu, trên thực tế vẫn chƣa 

buông bỏ, trong lòng còn so đo tính toán, nhƣ vậy sao đƣợc? So đo tính toán đi vào ba 

đƣờng ác. Chúng ta đã biết về danh từ Đẳng Chánh Giác. 

“Đại niết bàn cũng là tên của quả vị Phật, dịch là nhập diệt, gọi đầy đủ là bát niết 

bàn”. Cụ là đầy đủ, âm tiếng Phạn là bát niết bàn. “Bát” dịch sang tiếng Trung nghĩa là 

viên, “niết bàn” dịch là tịch, cho nên nghĩa của nó dịch là viên tịch. Phiên dịch thành 

viên tịch, trong nhà Phật rất phổ biến. Viên là viên mãn, tịch là tịch diệt, tịch diệt viên 

mãn. Nghĩa là nói buông bỏ tất cả vô thỉ vô minh, trần sa và kiến tƣ phiền não, đây mới 

gọi là viên mãn.  Cho nên niết bàn của A la hán không thể gọi là viên, ba loại phiền 

não lớn họ chỉ buông bỏ chấp trƣớc. Họ không còn chấp trƣớc, nhƣng còn phân biệt và 

khởi tâm động niệm, bởi vậy họ không viên. 

Niết  bàn  Bồ  Tát  chứng  đƣợc  đã  buông  bỏ  phân  biệt  chấp  trƣớc,  nhƣng  vẫn  còn 

khởi tâm động niệm, cho nên cũng không thể gọi là viên. Cần phải phá nhất phẩm vô 

minh, chứng một phần pháp thân, nhƣ vậy mới gọi là viên tịch. Chúng ta thƣờng nói 

không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc, đây gọi là viên 

tịch,  thanh  tịnh  tịch  diệt  viên  mãn.  Cảnh  giới  này  họ  sanh  vào  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm, trong cảnh giới này lục đạo và mƣời pháp giới không còn, đây gọi là viên tịch. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              420/21 

“Lấy nghĩa đầy pháp giới, đức trải trần sa gọi là viên”. Đây là giải thích ý nghĩa 

chữ viên tịch, trong kinh điển giải thích. “Thể cùng chân tánh, diệu tuyệt tƣớng lũy”. Ở 

đây Hoàng Niệm Tổ có chú thích giản lƣợc: “Bản thể cùng tận đối với chân nhƣ pháp 

tánh”.  Thông  thƣờng  chúng  ta  nói  một  cách  đơn  giản,  là  chứng  viên  mãn  chân  nhƣ 

pháp tánh. Đại thừa viên giáo, sơ trụ Bồ Tát chứng đƣợc, nhƣng họ chƣa đoạn tập khí 

vô thỉ vô minh. Điều này khi chúng ta học Kinh Hoa Nghiêm, lãnh hội đƣợc cảnh giới 

này. Chƣa đoạn tập khí vô thỉ vô minh, nhƣng không chƣớng ngại họ khởi tác dụng. 

Trí tuệ, thần thông, đạo lực của họ không khác gì quả địa cứu cánh của Phật. Vì họ có 

tập khí vô minh, chúng ta có thể nói khác nhau chỉ ở mức độ rõ ràng. 

Ví dụ buổi tối chúng ta nhìn mặt trăng, hôm nay là trăng rằm, trời đẹp không có 

mây, chúng ta thấy nó rất tròn, là quả vị cứu cánh. Nếu khí hậu không tốt nhiều mây, 

chúng ta vẫn nhìn thấy đêm trăng rằm, trăng rất tròn, nhƣng mức độ sáng kém xa. Nhƣ 

vậy là sao? Vì nó mang theo tập khí. Nhìn thấy trăng là thật, không phải giả, nhƣng có 

liên quan đến mây mù nhiều hay ít. Nếu ít mây thì rõ hơn một chút, còn nhƣ mây mù 

sẽ mơ hồ hơn. Tóm lại, trăng ta thấy là thật, không phải giả.  Chúng ta dùng mặt trăng 

ví với 41 địa vị trong cõi thật báo, càng lên cao càng rõ ràng. Đều là trăng tròn, đều là 

thật, không phải giả. 

“Diệu tuyệt tƣớng lũy”, tƣớng này là tƣớng của lục đạo, tƣớng của tam đồ, tƣớng 

của  mƣời  pháp  giới.  Họ  đoạn  tận  tất  cả,  không  còn  nữa,  cho  nên  những  tƣớng  này 

không còn gây phiền phức cho họ, đây gọi là tịch. Quả thật giống nhƣ tỉnh lại sau giấc 

mộng, cảnh giới trong mộng hoàn toàn biến mất. 

Trong Hiền Thủ Tâm Kinh Lƣợc Thuyết nói: “Niết bàn còn gọi là viên tịch. Đầy 

đủ các đức gọi là viên, đoạn tận các chƣớng gọi là tịch”. Điều này nói rất hay, rất trọng 

yếu. Đức là tánh đức, tánh đức viên mãn hiện tiền, tất cả chƣớng ngại không còn. Nhƣ 

vừa với nói, tất cả mƣời pháp giới, lục đạo và tam đồ đều không còn, chƣớng không 

còn. 

Đại niết bàn là chỉ niết bàn của đại thừa, không lựa chọn tiểu thừa. Niết bàn của 

đại thừa đầy đủ ba đức là pháp thân, bát nhã và giải thoát. Có bốn nghĩa thƣờng lạc ngã 

tịnh, lìa hai loại sanh tử là phân đoạn và biến dị. Đầy đủ thân trí vô biên, là niết bàn của 

đại thừa. Đại và tiểu thừa không giống nhau. Niết bàn của đại thừa, pháp thân, bát nhã 

và giải thoát trong tự tánh, ba đức này là ba đức niết bàn đều đầy đủ. 

Pháp thân là thể, danh từ triết học gọi là bản thể, bản thể của vũ trụ vạn hữu, trong 

Phật pháp gọi là pháp thân. Thứ hai là bát nhã, là trí tuệ vốn đầy đủ trong tự tánh, nó 

vốn có không phải bên ngoài vào. Giải thoát, chúng ta phân nó ra để nói, giải là giải trừ, 

nói từ nhân. Giải trừ điều gì? Giải trừ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc. Thoát là thoát 

ly tam đồ, lục đạo, thập pháp giới, ra khỏi đây. Đây là nói từ phƣơng diện nhân quả, 

mọi ngƣời dễ hiểu hơn, đều là vốn đầy đủ trong tự tánh. 

Khi đại sƣ Huệ Năng khai ngộ, ngài đƣa ra báo cáo tâm đắc của mình với ngũ tổ 

Hoằng Nhẫn, nói về cảnh giới ngộ nhập của ngài bằng năm câu nói, trong năm câu này 

mỗi  câu  đều  đầy  đủ  tam  đức.  Câu  thứ  nhất  ngài  nói:  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  thanh 

tịnh”, nói nhƣ chúng ta hiện nay, “đâu ngờ tự tánh” tức là không ngờ rằng tự tánh vốn 

thanh tịnh, xƣa nay chƣa từng ô nhiễm. Hiện nay có ô nhiễm chăng? Không có.  Nói 

cho chƣ vị biết, hiện nay rất cả mọi thứ nhiễm ô là ý thức của A lại da nhiễm ô, không 

phải tự tánh, tự tánh sao có thể nhiễm ô đƣợc? 

Câu thứ hai: “đâu ngờ tự tánh, vốn không sanh diệt”. Không sanh không diệt, là 

thật  không phải giả, không sanh không diệt. Câu thứ  ba  là:  “đâu  ngờ tự  tánh, vốn  tự 

đầy đủ”, câu này trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ ràng: “tất cả chúng sanh đều có trí 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              421/21 

tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai”, không có gì khác với Nhƣ Lai. Thực tế mà nói, Nhƣ Lai 

cũng có thể gọi là tự tánh, ở đây nghĩa là cứu cánh quả Phật. Giống với trí tuệ, giống 

đức năng, giống tƣớng hảo của Nhƣ Lai, tuyệt đối không có chút sai biệt nào. Thế giới 

tây phƣơng Cực Lạc hiển bày ý nghĩa này, đây là Phật A Di Đà dùng nguyện lực hiển 

lộ ra. Vốn là phải chứng đƣợc, viên giáo sơ trụ là chứng đƣợc. 

Câu  thứ  tƣ  ngài  nói:  “đâu  ngờ  tự  tánh,  vốn  không  dao  động”.  Vốn  không  dao 

động chính là tự tánh bổn định, dao động chúng ta thƣờng gọi là khởi tâm động niệm. 

Họ vốn không khởi tâm không động niệm, làm gì có phân biệt chấp trƣớc! 

Câu sau cùng nói: “đâu ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp”, tức toàn thể vũ trụ là tự 

tánh  biến  hiện  ra.  Trong  kinh  Phật  có  câu:  “ngoài  tâm  không  có  pháp,  ngoài  pháp 

không có tâm”, pháp này chính là vạn pháp, tâm tức là tự tánh. Vạn pháp và tự tánh là 

một không phải hai, trong mỗi một pháp đều viên mãn đầy đủ, đây là cảnh giới không 

thể nghĩ bàn. Những đạo lý này hiện nay các nhà khoa học dần dần đều phát hiện, rất 

khó đƣợc. Cho nên Phật mới nói trong vi trần có thế giới. Chúng ta đọc trong Kinh 

Hoa Nghiêm nói về vi trần, nhƣ hiện nay các nhà lƣợng tử khoa học phát hiện ra tiểu 

quang tử. Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, niệm niệm 

thành hình, hình đều có thức, nó là viên mãn. Nghĩa là tiểu quang tử và toàn thể vũ trụ 

hoàn  toàn  không  có  chút  sai  biệt  nào,  đây  là  điều  chúng  ta  không  thể  tƣởng  tƣợng, 

trong kinh Phật thƣờng gọi không thể nghĩ bàn để hình dung cảnh giới này. Ta không 

thể tƣ duy, cũng không thể nghị luận, đúng là ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt. 

Sau cùng Đức Phật nói một câu, chỉ có chứng đƣợc mới biết, tự thân chứng đƣợc sẽ 

hoàn toàn rõ ràng. Mục đích sau cùng trong kinh Phật là yêu cầu chúng ta chứng thực, 

chứng thực tất cả những gì Đức Phật nói, đây chính là tinh thần khoa học. Không phải 

nói Đức Phật nói sao nghe vậy, không phải thế, chúng ta phải chứng thực nó. Quý vị 

xem  sau  cùng  Đức  Phật  nói về tín giải hành  chứng,  sau  cùng  muốn chúng ta  chứng 

minh lời ngài nói. Những gì Đức Phật nói toàn là nói đến bản thân chúng ta, tâm tánh 

của chính chúng ta, thể tƣớng và tác dụng của tâm tánh. Năng sanh vạn pháp chính là 

tác dụng. Cho nên đây là pháp thân, bát nhã và giải thoát, ba đức này đều đầy đủ. 

Ở sau có thƣờng lạc ngã tịnh, đây cũng gọi là bốn tịnh đức, điều này là thật không 

phải giả. Thƣờng là vĩnh hằng bất diệt, nó thật sự tồn tại không phải giả. Mƣời pháp 

giới là giả, lục đạo là giả, vì sao vậy? Vì có sanh có diệt, đến cõi thật báo trang nghiêm 

đều có sanh diệt. Tự tánh không có sanh diệt, vĩnh hằng bất biến. Thứ hai là lạc, không 

có bất kỳ chút đau khổ nào gọi là lạc, lìa khổ đƣợc vui. Niềm vui mà ngày nay chúng ta 

cảm nhận đƣợc, niềm vui này là khổ, không bình thƣờng. Khổ vui đều không có mới 

gọi là niềm vui chân thật, có vui có khổ đều là phiền não. Ngã nghĩa là tự tại, nghĩa là 

chủ tể. Tự tánh mới thật sự là chủ tể sanh ra vạn pháp. Tịnh là thanh tịnh, bất luận khởi 

tác  dụng  hay  không  nó  đều  thanh  tịnh.  Cho  dù  sanh  vạn  pháp  nó  vẫn  là  thanh  tịnh, 

không những nó thanh tịnh mà vạn pháp đều thanh tịnh. Ngày nay chúng ta cảm thấy 

không thanh tịnh, nhƣ vậy là sao? Đó là khởi phân biệt chấp trƣớc, lìa phân biệt chấp 

trƣớc  vạn  pháp  liền  thanh  tịnh.  Thanh  tịnh  là  A  la  hán  chứng  đƣợc,  Bích  Chi  Phật 

chứng đƣợc, Bồ Tát chứng đƣợc. Nhƣng họ chƣa chứng đƣợc “ngã”, chƣa chứng đƣợc 

“lạc”, chƣa chứng đƣợc “thƣờng”. Nhất định phải minh tâm kiến tánh, bốn chữ này đều 

chứng đƣợc. 

Lìa hai loại sanh tử phân đoạn và biến dị. Phân đoạn nghĩa là thân thể hiện tại của 

chúng ta, mấy mƣơi năm là một giai đoạn, một giai đoạn, đây gọi là phân đoạn. Biến 

dịch  không  giống  nhƣ  phân  đoạn,  cảnh  giới  họ  nâng  cao.  Nhƣ  đi  học  ở  trƣờng,  năm 

nay học lớp một, sang năm lên lớp hai. Nghĩa là năm thứ nhất chết đi, năm thứ hai liền 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              422/21 

sanh, đây gọi là biến dịch, là sanh tử biến dịch. Phân đoạn sanh tử là giai đoạn này qua 

giai đoạn khác. Phải hiểu rằng, biến dịch, mỗi ngày chúng ta đều biến dịch, mỗi năm 

đều đang biến dịch, hai loại sanh tử này đều không có. 

Đầy đủ vô lƣợng vô biên thân trí. Thân trí này đặc biệt là nói về thần túc thông, ở 

trƣớc chúng ta đã học. Thân này có thể biến hóa, có thể biến lớn hoặc biến nhỏ, phi 

hành tự tại, bây giờ ngƣời ta thƣờng nói là công năng đặc dị. Công năng đặc dị là tiểu 

thần thông, nó quá nhỏ. Thần thông Nhƣ Lai quả địa mới rộng lớn, không thể nghĩ bàn. 

Nhất niệm chu biến pháp giới, quý vị nói tốc độ nhanh biết bao, ý niệm vừa khởi lên 

liền chu biến pháp giới. 

Nên biết rằng đây là bản năng, mỗi ngƣời đều có. Chúng ta đọc Vọng Tận Hoàn 

Nguyên Quán sẽ rõ, ba đoạn trƣớc nói với chúng ta về nguyên khởi của vũ trụ, nguồn 

gốc  của sanh  mạng, và nguồn  gốc bản thân  chúng ta, ta  từ đâu đến?  Nói  rất  rõ  ràng. 

Sau khi nói xong lại nói về ba loại chu biến, là bản năng, khởi một ý niệm lập tức chu 

biến pháp giới, bản thân chúng ta không biết, ngƣời tâm thanh tịnh biết. Thực tế mà nói 

chúng ta quá sơ ý, không biết thân thể mình giống nhƣ đài phát xạ vô tuyến. Sóng điện 

chúng ta phát ra ở đây, toàn thể vũ trụ đều đồng thời nhận đƣợc, tốc độ nhanh hơn điện 

nhiều,  nhanh  hơn  ánh  sáng  nhiều, không  có  gì  có  thể  sánh  đƣợc,  một  niệm  chu  biến 

pháp giới. Thứ hai là xuất sanh vô tận, tùy theo phân biệt chấp trƣớc này, toàn thể vũ 

trụ đang biến hóa. Thứ ba là hàm dung không hữu, đây là tánh đức. Cho nên bốn thứ 

thƣờng lạc ngã tịnh đều đầy đủ, đây là đầy đủ vô biên thân trí, là niết bàn của đại thừa. 

Đối với nhị thừa, trong tam đức chỉ có giải thoát, trong bốn nghĩa chỉ có thƣờng 

lạc tịnh, không có ngã. Tuy lìa phân đoạn, nhƣng còn biến dịch sanh tử, khôi phục thân 

diệt  trí,  là  niết  bàn  của  tiểu  thừa.  Đây  là  nói  thêm  về  niết  bàn  của  đại  tiểu  thừa,  có 

những điểm nào không giống nhau. Niết bàn tiểu thừa không rốt ráo, đại thừa mới là 

niết bàn cứu cánh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 







 

Tập 206 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Binh Minh 

Thời gian:26.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hong Kong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải  trang 251, hàng cuối cùng. 

“Ngã tác Phật thời, quang minh vô lƣợng, phổ chiếu thập phƣơng, tuyệt thắng chƣ Phật, 

thắng ƣ nhật nguyệt chi minh, thiên vạn ức bội”. Đây là nguyện thứ mƣời ba “quang 

minh vô lƣợng nguyện”, tiếp tục xem đoạn kinh văn dƣới đây. 

“Nhƣợc hữu chúng sanh, kiến ngã quang minh, chiếu độc kỳ thân, mạc bất an lạc. Từ 

tâm tác thiện, lai sanh ngã quốc, nhƣợc bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác”. Đây là nguyện 

thứ  14  “xúc  quang  an  lạc  nguyện”.  Chúng  ta  đọc  chủ  giải  của  Niệm  Lão.  “Hữu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              423/21 

chƣơng”,  hai  nguyện  này  hợp  lại  trong  một  chƣơng,  trong  chƣơng  24,  48  nguyện. 

Trong chƣơng này đầy đủ hai nguyện. Thiên vạn ức bội trở lên là nguyện 30 quang 

minh vô lƣợng. Nhƣợc hữu chúng sanh trở xuống là nguyện thứ 14 xúc quang an lạc. 

Nguyện  thứ  mƣời  ba  và  nguyện  thứ  mƣời  lăm  thọ  mạng  vô  lƣợng.  Tịnh  Ảnh  gọi  là 

nguyện nhiếp pháp thân. Dùng sự nhiếp pháp thân của ngài để thành tựu vậy. Tịnh Ảnh 

là pháp sƣ Huệ Viễn đời nhà Tùy. Sơ tổ Tịnh Tông thời Đông Tấn, Lô Sơn Huệ Viễn 

đại sƣ, y theo Kinh Vô Lƣợng Thọ kiến lập niệm Phật đƣờng đầu tiên. Có 123 đồng 

tham  đạo  hữu  chí  đồng  đạo  hợp,  cùng  nhau  tu  pháp  môn  này,  rất  thành  công.  123 

ngƣời này, ai ai cũng thành tựu, thù thắng vô cùng. Tịnh Độ tông từ đây mà bắt đầu. 

Cho nên xƣng là sơ tổ Tịnh Độ tông. Vị pháp sƣ đời nhà Tùy cũng tên Huệ Viễn, tên 

gọi hoàn toàn tƣơng đồng. Cho nên trong lịch sử chúng ta gọi sƣ chùa Tịnh Ảnh, Tịnh 

Ảnh là tên ngôi chùa ngài ở.  Pháp sƣ Huệ Viễn chùa Tịnh Ảnh xƣng là tiểu Huệ Viễn. 

Tiểu Huệ Viễn có chú giải cho Kinh Vô Lƣợng Thọ. Bản mà sƣ chú giải là dùng bản 

của Khƣơng Tăng Khải lƣu thông ở Trung Quốc rất rộng rãi. Mọi ngƣời đọc Kinh Vô 

Lƣợng Thọ, đọc chú giải dƣờng nhƣ đều xem bản của sƣ. Ở đây giới thiệu đơn giản 

một  chút.  Tức  là  Viễn  công  gọi  là  nguyện  nhiếp  pháp  thân.  Vì  sao  vậy?  Bởi  vì  ngài 

nhiếp thân thành tựu. 

Nguyện thứ mƣời ba Quang minh vô lƣợng. Nguyện thứ 15 là thọ mạng vô lƣợng. Cho 

nên thông thƣờng ngƣời ta tôn xƣng Phật A Di Đà là vô lƣợng quang Phật, vô lƣợng 

thọ Phật. Quang đại biểu cho trí tuệ, thọ đại biểu cho phƣớc báo, phƣớc huệ song tu tu 

đến viên mãn vậy là thành Phật rồi. A Di Đà Phật là đại biểu cho trí tuệ và phƣớc báo 

đều đã viên mãn. Hiển thị pháp thân thành tựu viên mãn, trên tƣớng đã hiển thị rồi. 

Pháp thân, trƣớc đây chúng ta đã học qua. Chúng ta biết pháp thân không có tƣớng. 

Nó  không  phải  là  hiện  tƣợng  tinh  thần,  nó  cũng  không  phải  là  hiện  tƣợng  vật  chất, 

ngay  cả  hiện  tƣợng  tự  nhiên  cũng  nói  không  đƣợc.  Nhƣng  nó  có  thể  sanh  vạn  pháp, 

trong nhà Phật gọi là pháp thân, trong triết học gọi là bản thể. Bản thể của vũ trụ vạn 

hữu. Nhƣng trong triết học không nói rõ nhƣ trong Phật Pháp vậy. Đây là điều Phƣơng 

Đông Mỹ tiên sinh gọi Phật Pháp Đại thừa là triết học cấp. Đƣơng thời, lúc thầy giới 

thiệu  điều  này  cho  tôi  nói:  triết  học  kinh Phật  là đỉnh  cao nhất  của  triết  học  toàn  thế 

giới. Thầy giới thiệu cho tôi nhƣ vậy. Hiện nay tôi biết, không những đỉnh cao nhất của 

triết học, nó còn là đỉnh cao nhất của khoa học. Nói về nguyên khởi của vũ trụ, khởi 

nguyên  của  vạn  vật,  nguyên  khởi  của  sinh  mệnh.  Hiện  tại  các  nhà  khoa  học  nói,  họ 

nghiên cứu có đƣợc kết luận, quan sát đƣợc kết quả, càng ngày càng gần với Đại thừa 

hơn, đặc biệt là lƣợng tử lực học thời cận đại. Trong Phật Pháp là gì? Chính là A lại ya 

mà trong kinh Phật nói, họ nói lƣợng tử lực học, vô cùng vô cùng gần nhau. 

Pháp thân, đối với một ngƣời tu hành, chứng đắc quả vị viên mãn cũng tức là quang 

minh và thọ mạng. Đây là pháp thân có hình tƣớng. Pháp thân kỳ thực không có hình 

tƣớng. Thân này chúng ta cũng gọi là pháp thân. Trong kinh giáo Đại thừa nói là phá 

một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân. Gọi là pháp thân Bồ Tát cũng có thể 

gọi là Phật, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Pháp thân Bồ Tát chính là Phật. 

“Chân Giải”, đây là một vị pháp sƣ thời cổ đại Nhật bản, cũng là một vị đại đức của 

Tịnh Tông. Ông có chú giải đối với Kinh Vô Lƣợng Thọ, tên của chú giải này là Chân 

Giải. Hai nguyện này, cũng là nói nguyện thứ 13 và 15, cùng một ý nghĩa với đại sƣ 

Tịnh Ảnh đã nói, là đức của chân báo thân. Lại nói hai nguyện quang thọ vô lƣợng này 

là gốc của phƣơng tiện pháp thân đại bi. Đích thực trong giáo lý Đại thừa xƣng là báo 

thân. Phƣơng tiện pháp thân, pháp thân có hình tƣớng. Pháp thân và thân tƣớng khác 

có điều gì khác nhau? Điều khác nhau là tất cả hình tƣớng, bất luận là hiện tƣợng vật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              424/21 

chất hay là hiện tƣợng tinh thần đều có sanh diệt, có sanh có diệt. Hiện tƣợng vật chất 

thứ này sanh diệt, mỗi ngƣời chúng ta đều rất rõ ràng. Thân thể của chúng ta đây là vật 

chất, trong vật chất có tinh thần. Vật chất có sanh diệt, tinh thần không có sanh diệt. 

Nhục thể không còn nữa, tinh thần vẫn còn. Thông thƣờng chúng ta gọi là linh hồn, nó 

tồn tại! Trong quyển sách này viết Khải Tát Quân Đoàn Đông Chinh Trung Quốc Chi 

Mê, đây là sự việc gần đây nhất. Viết những gì? Quí vị xem xem 2100 năm trƣớc, thời 

đại của đế quốc La mã, Đại đế Khải tát phái một quân đoàn đến hơn 100.000 ngƣời 

xâm  lƣợc  Trung  Quốc.  Sự  việc này  không thành  công, bởi  vì  hành quân đƣờng dài, 

thời đó chƣa có phƣơng tiện giao thông, nhánh quân đoàn này của họ, hai phần ba là kỵ 

binh, một phần ba là bộ binh. Kỵ binh phải chăm sóc cho bộ binh. Cho nên không thể 

đi nhanh quá. Từ La mã đến Trung Quốc, quí vị nghĩ xem đến biên cƣơng của Trung 

Quốc tức là Tân Cƣơng ngày nay, đi một năm hai tháng, chúng ta nhẩm tính có lẽ cũng 

chết không ít ngƣời rồi. Đƣơng thời quân đội của đế quốc La mã xƣng bá ở châu Âu, là 

một  quân  đội  lớn  mạnh  nhất  nhƣ  vậy,  nhƣng  trong  binh  pháp  của  Trung  Quốc  nói 

“kiêu binh tất bại”, họ kiêu ngạo, rất coi thƣờng Trung Quốc, cho rằng ngƣời Trung 

Quốc  dáng  ngƣời  nhỏ,  thể  lực  và  các  mặt  khác  đều  không  bằng  họ,  cho  nên  ở  Tân 

Cƣơng đánh nhau với Trung Quốc, không ngờ ngƣời Trung Quốc biết bố trận, dùng 

phƣơng trận, dùng bố trận, khi đánh nhau trận này họ đã chết hơn 9000 ngƣời. Chí khí 

binh sĩ bị giảm sút trầm trọng. Muốn chinh phục Trung Quốc là việc không dễ dàng. 

Quí vị xem đánh một trận mà đã chết hơn 9000 ngƣời, đằng sau lại không có binh lính 

bổ sung. Cho nên họ vừa tiến vào vừa đánh, cũng có thắng cũng có bại. Đến vùng hành 

lang của Hà tây chỉ còn lại mấy ngàn ngƣời. Họ hoàn toàn thất vọng đối với việc chinh 

phục Trung Quốc. Trở về cũng về không đƣợc đƣờng sá xa xôi đến vậy, sau đó toàn bộ 

quân đoàn bị đánh úp, cuối cùng chỉ mấy trăm ngƣời họ đã tự sát. Cũng không dễ dàng 

gì. Hán triều chiêu an đối với họ để cho họ đầu hàng, họ không chịu đầu hàng, toàn bộ 

đều chết tại tỉnh Cam Túc ngày nay. Quí vị xem 2100 năm trƣớc chết tại nơi đó, hiện 

tại linh hồn vẫn rất mạnh mẽ, đem những câu chuyện năm xƣa đều nói ra hết, nên viết 

thành quyển sách này. Làm sao mà nói ra? Họ nhập vào một ngƣời phụ nữ địa phƣơng. 

Ngƣời phụ này không có trình độ văn hóa, không biết chữ, chƣa từng đi học, nói toàn 

tiếng Italy, ngƣời ta cũng nghe không hiểu, nhƣng bà ấy có phiên dịch. Tìm một giáo 

sƣ trƣờng ngoại ngữ đến, giáo sƣ dạy tiếng Italy, họ mời hai vị giáo sƣ đến nơi bà ấy 

để phỏng vấn, là thật không phải là giả. Thế là đem câu chuyện này viết thành sách. 

Chúng ta nhìn thấy sách này đều nghĩ đến việc, quí vị xem nhục thể chết 2100 năm rồi, 

linh hồn hiện tại vẫn còn đang làm điều mờ ám, rất mạnh mẽ. Điều này chứng tỏ con 

ngƣời  không  chết,  sau  khi  chết  mới  biết  là  một  việc nhƣ  vậy.  Linh  hồn của họ  sinh 

sống vô cùng vất vả, trở về cũng không về đƣợc, biên giới quan trọng có thần hộ pháp, 

không cho phép họ rời đi. Rất hiếm có, họ nói họ gặp đƣợc một vị Bồ Tát, vị Bồ Tát 

này có thể là hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, giúp đỡ họ, cứu tế cho họ. Bồ Tát nói 

một câu nói rất có ý nghĩa. Tôi xem rồi cảm thấy rất có lý. Bồ Tát nói với họ: Trung 

Quốc không phải là nơi của quí vị, quí vị đến để làm gì? Câu nói này chứng tỏ việc gì? 

Ngay cả đánh nhau xâm chiếm đến những mảnh đất này, đều là số mệnh của họ đã có 

nhƣ vậy. Trong mệnh quí vị không có, nơi không phải là của quí vị, quí vị có dùng 

quân sự mạnh cũng không đoạt đƣợc. Cho nên chúng ta liền nghĩ đến, ngày xƣa đánh 

nhau với Nhật bản đánh tám năm, ngƣời Nhật bản đáng tiếc là không nghe đến câu nói 

này,  Trung  Quốc  không  phải  cửa  Nhật  bản,  đánh  tám  năm  rồi  cũng  phải  đầu  hàng, 

“cho đến miếng ăn miếng uống không có gì không do tiền định”. Đây là điều không sai 

lệch tí nào. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              425/21 

Linh  hồn  là  bản  thân,  nó  luân  hồi  trong  lục  đạo,  nó  không  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo. 

Linh hồn là sự việc gì vậy? Nó ở trong trạng thái mê, nó chƣa giác ngộ. Nếu nhƣ giác 

ngộ rồi thì không gọi là linh hồn nữa, gọi nó là linh tánh, đó là chính mình, linh tánh 

mới là chính mình. Linh hồn là bản thân mê hoặc, chƣa giác ngộ. Cho nên trong Phật 

Pháp đặt cho nó một vài danh xƣng. Biết nó đang ở giai đoạn nào, đến trình độ nhƣ thế 

nào rồi. Pháp thân là hoàn toàn giác ngộ, hoàn toàn giác ngộ rồi. Trong Phật Pháp Đại 

thừa ở Trung Quốc gọi nó là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, lúc này gọi là pháp 

thân.  Sau  khi  kiến  tánh  họ  không  ở  trong  lục  đạo,  họ  cũng  không  ở  trong  thập  pháp 

giới, họ trú nơi Cõi Thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Cõi Thật báo trang 

nghiêm cũng gọi là nhất chân pháp giới. Đây là thật. Nói cách khác, lục đạo thập pháp 

giới không phải là thật. Đại sƣ Vĩnh Gia nói rất hay, sƣ là ngƣời thời nhà Đƣờng, Ngài 

có một bài Chứng Đạo Ca lƣu truyền tại thế gian. Sƣ nói: “mộng lý minh minh hữu lục 

thú, giác hậu không không vô đại thiên”. Lục đạo thập pháp giới cũng giống nhƣ nằm 

mơ vậy. Quí vị không thể nói nó không có, quí vị cũng không thể nói nó có. Lúc mê thì 

có, lúc giác ngộ thì không có nữa. Cho nên trong Phật Pháp gọi đây là phàm phu. Tứ 

thánh pháp giới gọi là ngoại phàm, lục đạo gọi là nội phàm. Nội ngoại là dùng lục đạo 

làm giới tuyến. Họ vẫn là phàm phu, họ chƣa giác ngộ. Ngoại phàm so với nội phàm là 

giác ngộ rồi, giác ngộ chƣa triệt để, vẫn còn mê, không phải giác ngộ viên mãn. Giác 

ngộ  viên  mãn  thì  thập  pháp  giới  không  còn  nữa, tức  đã  đến  nhất  chân  pháp  giới  rồi. 

Hiện  tƣợng  trong  nhất  chân  pháp  giới,  chính  là  những  gì  trong  48  nguyện  nói.  Chân 

trong  đây  là  không  nhìn  thấy  hiện  tƣợng  sinh  diệt.  Không  những  về  vật  chất  không 

nhìn thấy, về tinh thần cũng không nhìn thấy. Cho nên con ngƣời sanh đến điểm này 

rồi vĩnh viễn không già. Nơi này con ngƣời là hóa sanh, họ không phải là do thai sanh 

nữa, hoa sen hóa sanh. Hoa sen từ đâu mà có? Từ cảm ứng mà có. Nguyên tắc nguyên 

lý trong đây, chúng ta nhất định phải nắm bắt cho đƣợc. Đó chính là điều trong kinh 

Phật thƣờng nói: “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. Tâm địa thanh tịnh, hoa sen là tƣớng 

của thanh tịnh. Tâm thanh tịnh hiện tiền quí vị liền thấy hoa sen, nó tự nhiên có. Con 

ngƣời hóa sanh ở trong hoa sen, dáng vẻ khi sinh ra sẽ hoàn toàn tƣơng đồng với A Di 

Đà Phật vậy. Phật Thích Ca Mâu Ni ở trong kinh kiển này giới thiệu cho chúng ta, nói 

là 32 tƣớng gọi đó là tƣớng đại nhân, ngƣời Trung Quốc nói là tƣớng quý, 32 tƣớng 80 

vẻ đẹp. Trong chú sớ của cổ đức nói cho chúng ta rất rõ ràng, đây là gì? Đây là Đức 

Thế Tôn đƣơng thời tại thế, ngƣời Ấn Độ trong suy nghĩ của họ hƣớng đến tƣớng hảo 

nhƣ thế này. Phật thuận theo thƣờng thức của mọi ngƣời có thể hiểu đƣợc mà nói ra 

nhƣ vậy, đây là phƣơng tiện để nói. Trên thực tế tƣớng hảo, Phật đã nói ra rồi, chúng ta 

cũng không thể nào lãnh hội đƣợc. Trong kinh giáo Đại thừa có nói, báo thân Nhƣ Lai 

thân  có  vô  lƣợng  tƣớng,  tƣớng  có  vô  lƣợng  vẻ  đẹp.  Nói  cách  khác,  trong  thể  chất, 

tƣớng mạo, cử chỉ của ngài quí vị không tìm ra mảy may khuyết điểm nào, Ngài có 

tƣớng viên mãn. Trong bộ kinh này Phật nói với chúng ta, mỗi ngƣời vãng sanh đến 

Thế giới Cực Lạc, Thế giới Cực Lạc có tứ độ tam bối cửu phẩm, cũng tức là nói nó có 

cấp bậc. Bất luận cấp bậc gì, cấp bậc thấp nhất, cõi Phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm 

vãng sanh, tƣớng mạo cũng hoàn toàn tƣơng đồng với A Di Đà Phật. Điều này là vì sao? 

Chúng ta ở trong kinh giáo Đại thừa chỉ nhìn thấy trong kinh điển nói: “Phật Phật đạo 

đồng”,  Bồ  Tát  và  Phật  cũng  không  đồng,  chỉ  có  Phật  Phật  đạo  đồng.  Vì  sao  vậy? 

Tƣớng  này  đến  nhƣ  thế  nào?  Tƣớng  cũng  do  tâm  tƣởng  mà  ra.  “Tâm  ngƣời  không 

đồng, mỗi mỗi nhƣ mặt mày họ”, đây là một câu nói của cổ nhân Trung Quốc. Tƣớng 

mạo con ngƣời vì sao mà không giống nhau. Ý niệm của họ khác nhau, cho nên tƣớng 

mạo không giống nhau. Ý niệm nhƣ thế nào thì sinh ra tƣớng mạo nhƣ vậy. Cho nên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              426/21 

tƣớng tùy tâm chuyển chính là đạo lý này vậy. Tƣớng mạo có thể thay đổi, tùy theo ý 

niệm  của  quí  vị  mà  thay  đổi.  Tƣớng  mạo  của  Phật  hoàn  toàn  tƣơng  đồng  chính  là  ý 

niệm của Phật tƣơng đồng. Phật có ý niệm gì? Phật không có ý niệm gì. Lúc Phật khởi 

ý niệm chỉ là giúp đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc vui. Ý niệm này 

tƣơng đồng. Họ không có ý niệm thứ hai cho nên tƣớng mạo của họ tƣơng đồng. Bồ 

Tát có ý niệm thứ hai, cho nên Bồ Tát còn có khởi tâm động niệm, không có phân biệt 

chấp  trƣớc,  nhƣng  có  khởi  tâm  động  niệm.  Khởi  tâm  động  niệm  thì  khác  rồi.  Phật 

không có khởi tâm động niệm, cho nên các Ngài tƣơng đồng. Đạo lý này chúng ta có 

thể  hiểu  đƣợc.  Tu  hành  tu  đến  cảnh  giới  cứu  cánh  viên  mãn  chính  là  buông  bỏ  chấp 

trƣớc, không  còn  có ý niệm  chấp trƣớc nữa.  Phân biệt buông bỏ  rồi, khởi  tâm  động 

niệm buông bỏ rồi. Khởi tâm động niệm gọi là vô minh phiền não, tất cả đều buông bỏ 

hết.  Cho  nên  lúc  này  niệm  tƣơng  đồng,  đƣơng  nhiên  tƣớng  mạo  tƣơng  đồng,  môi 

trƣờng họ cƣ trú cũng đều tƣơng đồng. Vì sao vậy?  Vì không có một thứ nào không 

phải  là  do  tâm  hiện  thức  biến  cả,  thực  sự  là  cảnh  giới  không  thể  nghĩ  bàn.  Những 

nguyên tắc nguyên lý này chúng ta hiểu rõ rồi, hiểu đƣợc rồi, không còn hoài nghi nữa. 

Những giới thiệu  trong kinh  điển  chúng ta  sẽ  sanh  tâm  hoan  hỷ. Đối  với việc  tu  học 

của chúng ta có sự cổ vũ rất lớn. Nó là thật, nó không phải là lời để khích lệ chúng ta. 

Thọ mạng vô lƣợng là thực sự vô lƣợng. Họ vãng sanh đến nơi này là vô lƣợng hữu vi, 

thông qua tu học cuối cùng chứng đắc đƣợc là vô lƣợng vô vi, họ không còn sanh tử. 

Vậy  bây  giờ  chúng  ta  biết,  giống  nhƣ  Kinh  Hoa  Nghiêm    nói  về  viên  giáo  đại  thừa, 

cũng gọi là Nhất Phật Thừa. Địa vị nhƣ thế nào thì chứng đắc đƣợc pháp thân? Ở đây 

nói là phƣơng tiện pháp thân, Viên giáo sơ trú Bồ Tát là chứng đƣợc. Cũng tức là nói 

buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc liền chứng đắc. Cho nên nếu nhƣ 

quí vị nói ngƣời tu hành lúc nào thì chứng đắc, không nhất định, lúc nào buông bỏ thì 

lúc đó chứng đắc. Phàm phu chứng đắc pháp thân tức là thành Phật. Trên thực tế là 

trong một niệm. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế đã thị hiện cho chúng ta, đã làm gƣơng cho 

chúng ta. Ngài ngồi tu định dƣới cây Tất bát la, nói rằng đêm nhìn sao sáng, hoát nhiên 

đại ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Cho nên cây đó sau này đƣợc ngƣời ta 

gọi là cây Bồ đề, khai ngộ dƣới cây bồ đề. Lúc này Ngài cũng ba mƣơi tuổi rồi. Sau 

khi khai ngộ thì bắt đầu dạy học, dạy suốt một đời, bảy mƣơi chín tuổi viên tịch, cho 

nên dạy 49 năm. Thời gian cổ thánh tiên hiền dạy học dài nhất là Phật Thích Ca Mâu 

Ni. Ở Trung Quốc Khổng lão phu tử dạy học, trên thực tế chỉ có năm năm. Khổng Tử 

chu  du  liệt quốc, chƣ  hầu  của  liệt quốc  rất  tôn trọng  ông, nhƣng  không  ai  dùng  ông, 

cho nên ông liền bỏ cuộc, trở về nhà dạy học. Năm đó Khổng Tử 68 tuổi, ông mất năm 

73  tuổi.  Cho  nên  chỉ  dạy  năm  năm.  Chúng  ta  thấy  những  tôn  giáo  trên  thế  giới, 

Muhammad dạy đƣợc 27 năm, Jesus dạy học ba năm, rồi bị ngƣời hại chết. Moses sớm 

hơn, dạy học cũng khoảng hơn hai mƣơi năm. Đều là theo đuổi công việc dạy học, nếu 

dùng lời hiện tại để nói họ là nhà giáo dục xã hội văn hóa đa nguyên. Nhƣng dạy học 

trong  tôn  giáo  đều  nói  kinh  điển  là  trên  trời  truyền  xuống,  hoàn  toàn  khác  với  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  bản  thân  khai  ngộ,  sau  khi  khai  ngộ  từ 

trong tự tánh mà lƣu xuất ra, trí tuệ! Đức Phật nói với chúng ta: tất cả chúng sanh đều 

có đức tƣớng trí tuệ của Nhƣ Lai. Đây là điều hoàn toàn khác nhau giữa tôn giáo nói và 

Phật  Pháp  nói. Trong  tôn  giáo  không  có  cách  nói  nhƣ  vậy, bất  cứ  tôn giáo  nào  cũng 

không có. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thừa nhận, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ tƣơng 

đồng với Chƣ Phật Nhƣ Lai, có năng lực nhƣ nhau, có tƣớng hảo nhƣ nhau. Cho nên 

Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc hiện điều này không ly kỳ tí nào. Vì sao lại có sai biệt? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              427/21 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói: do vì dùng vọng tƣởng chấp trƣớc mà không thể chứng đắc. 

Câu nói này đã nói rõ ra bệnh của chúng ta rồi. Chúng ta có vọng tƣởng, có thể chính 

là khởi tâm động niệm, có phân biệt có chấp trƣớc, cho nên trong tự tánh của quí vị, 

cũng chính là trong chân tâm của quí vị, trí tuệ, đức tánh, tƣớng hảo không thể hiện 

tiền. Những thứ này là gì? Những thứ này là phiền não. Tập khí phiền não làm cho nó 

bị chƣớng ngại. Chỉ cần quí vị có thể buông bỏ tập khí phiền não, trong tự tánh của quí 

vị vốn có trí tuệ đức năng tƣớng hảo đều hiện tiền. Quí vị và Phật không khác gì nhau. 

Cho nên Thế Tôn dạy học, Ngài khẳng định tất cả chúng sanh vốn là Phật. Câu nói này 

nói không sai chút nào, là lời chân thật. Không những con ngƣời chúng ta mỗi ngƣời 

vốn là Phật, ngay cả súc sanh, muỗi mòng, sâu kiến vốn đều là Phật. Ngay cả cõi ngạ 

quỷ, cõi địa ngục, không có ai không phải vậy. Tất cả đều nhƣ vậy. Chỉ là họ có chấp 

trƣớc, họ có phân biệt, họ có khởi tâm động niệm, cho nên họ không thể chứng đắc. 

Tu hành Phật Pháp, tám vạn bốn ngàn pháp môn, chúng ta liền rõ ràng đƣợc. Pháp môn, 

pháp là phƣơng pháp, môn là đƣờng lối, phƣơng pháp đƣờng lối tuy nhiều, nguyên lý 

chỉ  có  một:  buông  bỏ.  Bất  luận  quí  vị  dùng  phƣơng  pháp  nào,  quí  vị  nhất  định  phải 

buông  bỏ  chấp  trƣớc,  phải  buông  bỏ  phân  biệt,  phải  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm. 

Thực sự buông bỏ rồi, buông bỏ chấp trƣớc danh từ trong Phật Pháp gọi là A la hán. 

Quí vị liền chứng đắc quả vị A la hán. A la hán không chấp trƣớc, buông bỏ phân biệt, 

quí  vị  chính  là  Bồ  Tát,  lên  thêm  đƣợc  một  bậc.  Cuối  cùng  buông  bỏ  khởi  tâm  động 

niệm, vậy là quí vị đã thành Phật, gọi là Phật đà. Cho nên Phật đà, Bồ Tát, A la hán 

trong dạy học của Phật là ba danh xƣng của học vị. Học vị cao nhất là Phật đà, ví nhƣ 

học vị tiến sĩ của chúng ta hiện nay. Bồ Tát ví nhƣ học vị thạc sĩ. A la hán là học vị cử 

nhân. Đây là danh xƣng của ba học vị, không liên quan gì đến tôn giáo, thần tiên gì cả. 

Đây là điều chúng ta nhất định phải biết. Vì thế nếu quí vị hỏi bây giờ tôi học Phật, lúc 

nào tôi mới thành Phật? Quí vị không nên hỏi ngƣời khác, hỏi bản thân quí vị, chỉ có 

bản  thân  quí  vị  biết.  Lúc  nào  chịu  buông  bỏ  thì  lúc  đó  liền  thành  tựu.  Không  buông 

đƣợc thì sao? Không buông đƣợc thì làm việc lục đạo luân hồi. Đây là điều Bồ Tát nói 

với chúng ta, không buông đƣợc thì tiếp tục làm việc lục đạo luân hồi, lục đạo luân hồi 

khổ! Chúng ta muốn buông bỏ, nó thực sự không buông bỏ đƣợc.  Nguyên nhân là gì 

vậy? Đây gọi là tập khí. Tập khí rất đáng sợ! Khổng Tử từng nói, nói những tập khí 

này cho chúng ta, nói thói quen: gần mực thì đen gần đèn thì sáng. Quí vị không hay 

không biết tự nhiên nhiễm phải những tập khí này, liền trở thành thói quen của quí vị. 

Trong tập khí này có thiện có ác. Nhiễm phải tập khí thiện thì trong lục đạo đây là quả 

báo  ba  đƣờng  thiện.  Nhiễm  phải  những  tập  khí  xấu,  đó  chính  là  quả  báo  trong  ba 

đƣờng ác. Giáo dục cũng chính là từ đây mà hƣng khởi lên. Vì sao phải dạy? Nếu nhƣ 

không  dạy  thì  càng  ngày  nhiễm  sẽ  càng  sâu,  không  dễ  quay  trở  lại.  Những  lỗi  của 

chúng ta ngày nay chính là tập khí bất thiện nhiều quá, nghiêm trọng quá, quay trở lại 

không đƣợc. Phiền phức là ở điểm này vậy. Nên nói: “nhỏ tập thành thiên tánh, thói 

quen thành tự nhiên”. Dạy, dạy từ lúc nào? Từ nhỏ đã dạy rồi. Thói quen đã tập thành 

rồi, thì không dễ dạy nữa. Đã dƣỡng thành, cổ nhân cũng có câu nói rằng “giang sơn dễ 

đổi, bản tánh khó dời”. Đó không phải là bản tánh của họ, mà là tập tánh. Tập tánh này 

khó dời. Họ đã thành tự nhiên rồi, thành thói quen rồi. 

Hai nguyện này thọ mạng vô lƣợng, quang minh vô lƣợng, là thứ vốn có trong tự tánh 

của chúng ta. Quang minh là trí tuệ vốn có của chúng ta, thọ mạng là đức năng vốn có 

của chúng ta, đều là vô lƣợng. Hiện tại thì sao? Hiện tại vẫn còn. Thân thể tuy chết rồi, 

nhƣng linh tánh bất diệt, vẫn là vô lƣợng, thọ mạng là vô lƣợng. Làm thế nào có thể 

gọi thân thể chúng ta cũng là vô lƣợng thọ. Có thể làm đƣợc sao? Có thể. Ngƣời ở Thế 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              428/21 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc làm đƣợc rồi. Phàm là ngƣời sanh đến cõi Thật báo trang 

nghiêm cũng làm đƣợc rồi. Nguyên nhân làm đƣợc là gì? Phù hợp với tinh thần khoa 

học. Vì sao có sanh có diệt? Ý niệm của quí vị có sanh diệt, niệm trƣớc vừa diệt, niệm 

sau đã sanh rồi. Nếu nhƣ ý niệm của quí vị dừng lại, bất diệt, thì vô lƣợng thọ đạt đƣợc 

rồi. Vậy chúng ta liền hiểu đƣợc ngƣời vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, trong ý niệm 

của họ không còn có khởi tâm động niệm nữa. Khởi tâm động niệm là hiện tƣợng sanh 

diệt, sanh diệt của ý niệm. Vì thế cảnh giới bên ngoài liền sanh diệt theo nó. Nếu nhƣ 

quí vị không khởi tâm, không động niệm, cảnh giới cũng dừng lại rồi. Cho nên ngƣời ở 

thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc không già, họ cũng không sanh bệnh, vĩnh viễn thân thể 

đều nhƣ thế. Không những thân thể là nhƣ thế mà dung mạo cũng nhƣ vậy, vĩnh viễn  

không thay đổi. Nơi họ cƣ trú cỏ cây hoa lá, núi sông đất đai cũng là vĩnh viễn bất biến. 

Cây cối đều thƣờng xanh, không có xuân hạ thu đông, đều là vĩnh hằng bất biến. Vì 

sao vậy? Bởi vì ý niệm sanh diệt của họ bị đoạn mất rồi. Đây chính là điều trong kinh 

giáo Đại thừa đã nói: “tất cả pháp là tâm hiện thức biến”. Có thể hiện tƣớng là tƣớng 

do  chân  tâm  chúng  ta  hiện  ra.  Trong  tƣớng  này  thiên  biến  vạn  hóa  đó  là  thức.  Thức 

chính là khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, chính là những thứ này. Quí vị chỉ 

cần buông bỏ những thứ này thì nó liền vĩnh hằng bất biến. Tƣớng cho là vĩnh hằng bất 

biến đó gọi là vô lƣợng thọ. Cho nên vô lƣợng thọ và vô lƣợng quang, những thứ này 

đều không phải giả. Đây là đức thứ nhất ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Vì sao vậy? 

Chƣ Phật  Bồ Tát xuất hiện ở thế gian này và chúng ta khác nhau. Chúng ta là nghiệp 

lực, không đến không đƣợc, không có một chút tự do nào. Họ là tự do tự tại, họ không 

phải là nghiệp lực, họ là nguyện lực. Họ đến thế giới này, giúp đỡ tất cả chúng sanh lìa 

khổ đƣợc vui. Chúng sanh khổ từ đâu mà có? từ mê hoặc mà có. Lạc từ đâu mà có? Từ 

giác  ngộ  mà  có.  Khổ  lạc  là  quả  báo,  mê  ngộ  là  nhân,  cho  nên  Phật  đến  hƣớng  dẫn 

chúng ta, giúp đỡ chúng ta phá mê khai ngộ. Chúng ta vừa giác ngộ liền lìa khổ đƣợc 

vui. Phật dùng phƣơng pháp gì? Dạy học. Không phải phƣơng pháp nào khác, phƣơng 

pháp  dạy  học  một  cách  chính  xác.  Đem  chân  tƣớng  của  vũ  trụ  vạn  pháp  giảng  cho 

chúng ta rất rõ ràng, rất thấu đáo. Cho nên đây là giáo dục. Phật không dùng thần thông 

dạy chúng sanh, Ngài dùng phƣơng pháp dạy học, giúp đỡ bản thân chúng sanh tự khai 

ngộ. Đoạn trƣớc nói năm loại thần thông, đó là bản năng của chúng ta, bản năng trong 

tự  tánh  của  chúng  ta,  có  thể  hồi  phục,  buông  bỏ  phiền  não  chấp  trƣớc  thì  khôi  phục 

đƣợc một nửa. Loại năng lực này đều là điều mà chúng ta luôn hƣớng đến! Luôn nghĩ 

đến có lẽ chúng ta cũng có. Quí vị vốn có, chỉ là quí vị hiện tại có chƣớng ngại. Trừ 

đƣợc chƣớng ngại rồi, năng lực này sẽ khôi phục, trí tuệ cũng đƣợc khôi phục, tƣớng 

hảo đều là tự nhiên mà khôi phục đƣợc. 

Chúng ta xem đoạn chú giải dƣới đây. 

“Cái vô lƣợng thọ tắc thụ cùng tam thế”, điều này từ trên thời gian mà nói, quá khứ 

hiện tại vị lai. “Phật thân thƣờng trú, chúng sanh có nơi nƣơng tựa”. Đức Phật dạy cho 

chúng, thầy giáo tốt! Thầy giáo là vô lƣợng thọ. Vì sao không thƣờng trú ở nơi thế gian 

của  chúng  ta?  Điều  này  phải  chúng  sanh  có  duyên  mới  đƣợc.  Nhà  Phật  thƣờng  nói: 

Phật không độ chúng sanh vô duyên. Ngài đến thế gian này, ngƣời ở thế gian này phải 

có duyên với Ngài. Duyên này là gì? Quí vị có thể thực sự tin tƣởng Ngài, đối với lời 

giáo huấn, hành trì của Ngài có thể hiểu đƣợc. Sau đó có thể y theo lời giáo huấn của 

Ngài mà tu hành. Nhƣ vậy mới có thể chứng quả. Ngài đã đến rồi. Chúng ta cũng rất 

muốn, rất muốn Phật đến dạy chúng ta. Phật vì sao không đến? Sự mong muốn của quí 

vị không phải là thật nên Ngài không đến. Nếu nhƣ quí vị thực sự nghĩ đến Ngài Ngài 

sẽ đến, vì sao nói mong muốn của chúng ta là không thật? Trong cái mong muốn của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              429/21 

chúng ta có xen tạp nghi hoặc. Có thể bản thân chúng ta không biết, nhƣng Phật thấy 

rất rõ ràng. Chúng ta xen tạp rất nhiều vọng niệm ở trong đó. Điều này chúng ta biết. 

Xen tạp những gì? Tham sân si mạn, danh văn lợi dƣỡng, tài sắc danh thực thùy, xen 

tạp những thứ này ở trong đó. Điều này chúng ta biết. Xen tạp nghi hoặc này chúng ta 

không biết. Vì thế, chúng ta đối với Phật, đối với kinh giáo, đối với bản thân đều đánh 

mất lòng tin, Phật sẽ không đến nữa. Đến rồi thì sao? Đến cũng vô ích. Quí vị tuy nghĩ 

đến Ngài, quí vị không tôn trọng Ngài. Đối với Ngài không tôn trọng chính là không 

tôn  trọng  đối  với  bản  thân.  Bởi  vì  ta  ngƣời  không  hai.  Không  tôn  trọng  đối  với  bản 

thân,  quí  vị  làm  sao  có  thể  thành  tựu  đƣợc?  Nói  cách  khác,  quí  vị  làm  sao  có  thể 

chuyển trở lại đƣợc. Ở đây phải có một sự chuyển biến. Quí vị không thừa nhận bản 

thân quí vị là Phật, thì quí vị không thể thành Phật đƣợc. 

Ở  Trung  Quốc,  ngày  xƣa  nhìn  thấy  những  tấm  gƣơng  tốt, những ngƣời  gƣơng  mẫu. 

Đời nhà Đƣờng, thiền tông lục tổ Huệ Năng, vậy là quí vị biết rồi. Huệ Năng đại sƣ  

chƣa từng đi học, không biết chữ, nhƣng ngộ tánh của Ngài rất cao, lúc tuổi trẻ Ngài là 

tiều phu, cho nên cuộc sống rất vất vả, còn khổ hơn nông dân. Nông dân còn có đất đai 

để trồng trọt. Ngài ngay cả miếng đất cũng không có. Mỗi ngày lên núi chặt củi, bán 

củi  rồi  mua  một  ít  gạo,  mua  ít  thực  phẩm,  về  nhà  cung  cấp  cho  mẫu  thân  Ngài, một 

ngày không làm, thì một ngày không có cơm ăn, quí vị nói xem đáng thƣơng biết bao. 

Một  hôm  Ngài  bán  củi,  trạm  mua  củi  của  ngài,  giống  nhƣ  khách  sạn  vậy,  có  một  vị 

khách, ở trong phòng trọ đọc Kinh Kim Cang, Ngài đi ngang qua cửa sổ, thời đó cửa 

sổ bằng giấy hồ, chƣa có kính, cho nên bên trong đọc kinh bên ngoài có thể nghe thấy, 

Ngài ở bên ngoài nghe, nghe đƣợc rất có ý nghĩa, Ngài nghe hiểu rồi, đợi ngƣời đó đọc 

kinh xong, Ngài liền đi vào phòng hỏi ngƣời ta, hỏi ngƣời ta rằng ông vừa rồi đọc thứ 

gì vậy? Đọc rất hay. Ngƣời khách cảm thấy rất kinh ngạc, một tiều phu bán củi nhƣ thế 

này, ông ấy làm sao mà nghe hiểu đƣợc Kinh Kim Cang? Mà lúc nghe lại còn đem ý 

nghĩa mà mình nghe đƣợc nói ra nữa, ngƣời đọc kinh này cảm thấy rất kinh ngạc, cảm 

thấy ngƣời này rất có căn tánh, khuyên ngài đến thân cận với Ngũ tổ Hoằng Nhẫn, đến 

Hoàng Mai để học tập. Nhà ngài nghèo, ngƣời này tâm cũng rất tốt, cho Ngài mƣời 

lạng bạc, cho ngài làm chi phí sắp xếp gia cảnh, bên cạnh cũng có mấy nhân sĩ thiện 

tâm, mọi ngƣời đều muốn giúp ngài chăm sóc mẫu thân của ngài: anh yên tâm, anh đến 

Hoàng Mai để học tập đi. Quí vị thấy ngài ở Hoàng Mai đƣợc tám tháng, Ngũ tổ đem y 

bát của Phật Thích Ca Mâu Ni truyền cho Ngài, thực sự khai ngộ rồi! đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh không liên quan gì đến việc biết chữ hay không, việc có đọc kinh 

chƣa, nghe giảng chƣa cũng không liên quan. Chỉ cần quí vị chịu buông bỏ. Huệ Năng 

đại sƣ khai ngộ nhƣ thế nào? Nghe Ngũ tổ Hoằng Nhẫn giảng đại ý Kinh Kim Cang 

cho ngài, giảng đƣợc khoảng một phần ba Ngài liền sáng tỏ, triệt để buông bỏ. Tức là 

vừa rồi chúng ta đã nói: khởi tâm động niệm phân biệt chấp trƣớc đều buông bỏ hết, 

Ngài thành Phật rồi. Cho nên y bát của Ngũ tổ liền truyền cho Ngài. Chúng ta khó, khó 

ở nơi mê sâu quá, rất muốn buông bỏ mà buông không đƣợc, phiền phức là ở đây vậy. 

Vì thế không dễ dàng thoát ly lục đạo luân hồi. 

Bộ kinh này là Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu tƣờng tận cho chúng ta về Thế Giới 

Tây  Phƣơng Cực  Lạc,  mà  thiên này,  đây  là phẩm  thứ  sáu, gọi  chƣơng thứ  sáu cũng 

đƣợc. Trong chƣơng này giảng về 48 nguyện. Đây là bản thân A Di Đà Phật nói ra, 

Thế  Tôn  chuyển  thuật  cho  chúng  ta.  Kinh  văn  ở  trong  đây  là  lời  của  Phật  A  Di  Đà, 

không phải là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni nói.  Nhƣng kinh  văn  khác  là  lời giới thiệu  của 

Phật Thích Ca Mâu Ni. Đây là trích dẫn nguyên văn của Phật A Di Đà, nói với chúng 

ta về tình hình thực tế của  Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, cho nên Thế giới Cực Lạc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              430/21 

Phật thƣờng trú, Phật vô lƣợng thọ, chúng sanh cũng vô lƣợng thọ, có thời gian dồi dào 

để học tập. 

Vô lƣợng quang tức khắp cả mƣời phƣơng, đức dụng khắp cả, nhiếp hóa vô tận. Quang 

minh  là  trí  tuệ,  trí  đức.  Vô  lƣợng  thọ  là  tánh  đức.  Cho  nên  Phật  quang  chiếu  khắp, 

ngƣời  tâm  địa  thanh  tịnh  đều  có  thể  tiếp  thu đƣợc,  tâm  thanh  tịnh  không  bị  chƣớng 

ngại. 

Vậy nên gốc của đại bi phƣơng tiện là thật đức của báo thân. Đây là thân mà Phật ở 

trong cõi Thật báo hiện ra. Cõi thật báo tuy đều là minh tâm kiến tánh, tập khí vô thỉ vô 

minh chƣa đoạn. Từ tập khí dày mỏng mà chia ra thành 41 cấp bậc. 41 vị pháp thân đại 

sĩ, mang theo vô minh dày mỏng khác nhau. Cho nên họ cũng có cảm. Trong Thƣờng 

tịch quang Phật liền có ứng. Thƣờng tịch quang  là Diệu giác vị. Phật của Diệu giác vị 

họ sẽ hiện thân trong cõi thật báo. Hiện thân gì? Hiện thân cùng đẳng cấp với những 

Pháp thân Bồ Tát này. Ví dụ nhƣ sơ trụ Bồ Tát nhìn thấy Phật A Di Đà, Phật A Di Đà 

là sơ trụ thân, nói chuyện đƣợc, trình độ tƣơng đƣơng. Họ là sơ địa Bồ Tát, họ nhìn 

thấy Phật A Di Đà chính là sơ địa thân. Bản thân là đẳng cấp nhƣ thế nào, đẳng cấp 

tƣơng đồng với họ, cũng giống nhƣ Thiện Tài đồng tử 53 tham học vậy. Điều này phải 

hiểu đƣợc. Nhƣng tƣớng mạo hoàn toàn tƣơng đồng. Cũng chính là nói tƣớng hảo hoàn 

toàn tƣơng đồng. Nhƣng chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, tuy là tƣơng đồng, nhƣng độ 

sáng  suốt  không  tƣơng  đồng.  Địa  vị  càng  hƣớng  lên  trên  thì  càng  rõ  ràng  hơn,  càng 

hƣớng xuống dƣới hình nhƣ có chút mơ hồ. Phàm phu chúng ta nhìn không thấy. Phàm 

phu tâm ý thô  tháo nhìn không thấy. Lúc tâm địa thanh tịnh đến cực điểm họ sẽ nhìn 

thấy.  Đích  thực  thân  có  vô  lƣợng  tƣớng,  tƣớng  có  vô  lƣợng  vẻ  đẹp,  nhất  định  phải 

chứng đắc cứu cánh viên mãn. Phải đoạn sạch sẽ những tập khí vô thỉ vô minh. Đại từ 

đại bi đều là thuộc về tánh đức của tự tánh. Từ bi chúng ta thông thƣờng có thể dùng là 

từ ái, dùng từ này để giải thích. Tâm đại bi là ái, đại từ cũng là ái. Nhƣng tác dụng của 

nó khác nhau. Bi tâm là lân mẫn nỗi khổ của chúng sanh. Từ là giúp chúng sanh đƣợc 

vui. Đây là giáo hóa chúng sanh. Giáo hóa chúng sanh là từ. Vì sao phải giáo hóa họ? 

Thƣơng xót họ khổ quá, họ mê lầm sâu quá. Cho nên từ đây chúng ta liền nghĩ đến, 

trong Phật Pháp nói từng câu từng chữ, đích thực nó có vô lƣợng ý nghĩa ở trong đó. 

Nên  biết  trong  nguyện  tự  thệ  quang  thọ  vô  lƣợng,  thật  là  tất  cả  chúng  sanh  đều  là 

quang  thọ  vô  lƣợng. Đây  là  thật. Học  Phật, đặc  biệt  là  tu  Tịnh  Độ, không  thể  không 

biết. Nhất định phải luôn luôn nghĩ đến, bản thân chúng ta và Phật A Di Đà hoàn toàn 

đồng đẳng, bình đẳng vậy. Đức  Phật có chúng ta cũng có. Chúng ta ở trong thế giới 

này không thể chứng đắc, chúng ta đến Thế giới Cực Lạc thì hoàn toàn chứng đắc rồi. 

Vì sao chứng đắc? Phật A Di Đà nói rất hay là Ngài quá khứ năm kiếp tu hành, đem 

công đức tu hành này hồi hƣớng cho chúng ta, chúng ta sanh đến đó, 48 nguyện này 

chính là nguyện tâm, nguyện lực của Ngài gia trì cho bản thân chúng ta, chúng ta đích 

thực có thể đạt đƣợc lợi ích chân thật. Đạo lý chính là đây vậy, không phải nói bằng 

miệng, thực sự gia trì đƣợc rồi. Quang minh gia trì cho chúng ta, trí tuệ chúng ta tăng 

trƣởng. Thọ mạng gia trì cho chúng ta, tinh thần của chúng ta bảo mãn, pháp hỷ sung 

mãn. 

Lại Vãng Sanh Luận nói: ba loại trang nghiêm vào nhất pháp cú. Nhất pháp cú là thanh 

tịnh cú, tức trí tuệ chân thật vô vi pháp thân. Ba loại trang nghiêm, trong 48 nguyện y 

báo chánh báo trang nghiêm thù thắng của Cực lạc. Nhập nhất pháp cú tức trở về chân 

thật trí tuệ vô vi pháp thân. Đoạn này trong Tịnh Tông cũng là một đoạn giáo huấn vô 

cùng  quan  trọng.  Ba  loại  trang  nghiêm,  trong  Vãng  Sanh  Luận  nói,  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc Phật trang nghiêm, đây là chỉ A Di Đà Phật. Thầy giáo trang nghiêm, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              431/21 

Bồ Tát trang nghiêm. Bồ Tát là học trò, cho nên Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc đích 

thực rất đơn thuần, không giống nhƣ xã hội trên trái đất chúng ta phức tạp đến vậy. Thế 

Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  chỉ  co  hai  hạng  ngƣời,  một  là  thầy  giáo,  hai  là  học  trò, 

giống nhƣ một trƣờng học vậy. Nó không có chính phủ, nó cũng không có quốc gia, nó 

không có quốc vƣơng, cũng không có đại thần, cũng không có huyện thị trƣởng, không 

có, thế giới Tây phƣơng đều không có. Chỉ có thầy giáo và học trò.Trang nghiêm thứ 

ba  là  gì?  Là  quốc  độ  trang  nghiêm.  Tức  là  môi  trƣờng  cƣ  trú.  Đây  là  ba  loại  trang 

nghiêm. Ba loại trang nghiêm nhập nhất pháp cú. Nhất pháp cú là gì? Là thanh tịnh cú. 

Thật  sự  mà  nói  chính  là  hiện  tại  trên  kinh  đề  chúng  ta  “thanh  tịnh  bình  đẳng  giác”, 

chính là ý nghĩa này vậy.  Ở đây là Tổ sƣ giải thích cho chúng ta, nhất pháp cú này 

chính là trí tuệ chân thật pháp thân vô vi. Chƣ vị nên nhớ, không phải là pháp thân hữu 

vi, pháp thân hữu vi là quí vị ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc nhìn thấy, pháp thân vô 

vi nhìn không thấy. Nhƣng pháp thân hữu vi là từ pháp thân vô vi mà có. Đó chính là 

nói pháp thân vô vi, pháp thân hữu vi không phải hai, là một không phải hai. 

Dƣới đây tiếp tục nói, ba loại trang nghiêm, các loại y báo chánh báo trang nghiêm thù 

thắng trong bốn mƣơi tám nguyện, ba loại trang nghiêm đều bao hàm hết, một tức là 

nhiều, nhiều tức là một. Nhập nhất pháp cú tức là trở về với trí tuệ chân thật pháp thân 

vô vi. Trên thực tế trí tuệ chân thật pháp thân vô vi là trở về với danh hiệu Di Đà. Công 

đức danh hiệu không thể nghĩ bàn! Cho nên sáu chữ danh hiệu Nam mô A Di Đà Phật, 

hai chữ nam mô vô cùng vô cùng quan trọng. Ngày nay chúng ta học Phật, không thể 

nói không tinh tấn, không thể nói không dụng công, nhƣng vì sao không thể thành tựu? 

Chính là quên mất hai chữ nam mô này. Trong miệng biết niệm, nam mô nghĩa là gì lại 

không biết, cho nên không thể thành tựu. Ở đây chúng ta sẽ thƣờng thƣờng nghĩ đến 

lời của Ấn Quang Đại sƣ nói, Ấn Quang Đại sƣ một đời làm giáo dục hƣớng dẫn chúng 

ta một câu quan trọng nhất chính là thành kính, chân thành cung kính. Bên trong chân 

thành biểu hiện ra bên ngoài là cung kính, một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích. 

Hai phần thành kính đƣợc hai phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi 

ích.  Bất  luận  là  Phật  Pháp  hay  là  thế  pháp,  quí  vị  học  tập,  quí  vị  đạt  đƣợc  nhiều  ít 

không liên quan gì đến thầy giáo, cũng không liên quan gì đến môn học của quí vị, mà 

có liên quan đến tâm thành kính của quí vị. Quí vị có đƣợc mấy phần tâm thành kính, 

quí  vị  sẽ  đạt  đƣợc  mấy  phần.  Nam  mô  chính  là  thành  kính. Chúng  ta  niệm  A  Di  Đà 

Phật, đối với Phật A Di Đà thực sự có tâm thành kính sao? Nghiêm túc mà phản tỉnh 

bản  thân  chúng  ta  liền  hiểu  đƣợc,  vì  sao  niệm  danh  hiệu  này  từ  sáng  đến  tối  niệm 

không có hiệu quả, niệm suông rồi. Không có tâm thành kính mỗi ngày niệm mƣời vạn 

tiếng danh hiệu Phật cũng vô ích thôi. Cổ nhân nói rất hay, “miệng niệm Di Đà tâm tán 

loạn”, không có tâm thành kính, “hét rách cổ họng chỉ phí công”. Giáo dục ngày xƣa 

của Trung Quốc rất coi trọng hai chữ thành kính này! Từ trẻ con mới sinh ra đã bắt đầu 

dạy rồi. Trẻ con còn chƣa biết nói, nhƣng nó biết nhìn, nó biết nghe, nó hiểu đƣợc ý 

nghĩ của con ngƣời, nó ở đó quan sát, nó đang học theo. Cho nên làm cha mẹ, phàm là 

ngƣời lớn khi tiếp xúc với con trẻ đều phải dùng thái độ cung kính, phải làm ra đƣợc 

cho chúng xem. Cho nên ngày xƣa trong lịch sử của Trung Quốc mọi ngƣời đều biết 

triều nhà Chu hƣởng quốc lâu nhất, triều nhà Chu hƣởng quốc 867 năm, triều này lâu 

nhất trong lịch sử Trung Quốc. Đoản mệnh nhất là triều Tần, Tần Thủy Hoàng, truyền 

hai đời, mƣời lăm năm là mất nƣớc rồi. Đây là một triều đại ngắn nhất trong lịch sử 

Trung  Quốc,  15  năm.  Quí  vị  xem  triều  nhà  Chu  867  năm,  chúng  ta  xem  xem  điển 

chƣơng chế độ của triều nhà Chu thì hiểu đƣợc. Họ bồi dƣỡng thái tử, bồi dƣỡng ngƣời 

kế nhiệm, thành kính đến cực điểm! Thời triều Chu mở nƣớc đã có ngƣời mẹ tốt. Mẹ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              432/21 

của Chu Văn Vƣơng là Thái Nhậm, lúc mang thai tức là lúc mang thai Văn Vƣơng, quí 

vị xem trong sách lịch sử có thể thấy đƣợc, “mắt không thấy màu ác”, những sự việc 

bất thiện bà không nhìn. Tai không nghe âm thanh không hay, miệng không nói những 

lợi  kêu  ngạo,  thời  gian  mang  thai  bà  vô  cùng  cẩn  thận,  nói  năng  cử  chỉ  đều  đoan 

nghiêm. Vì sao vậy? Bà ảnh hƣởng thai nhi, phải cho nó cảm nhận đƣợc sự thuần thiện 

thuần tịnh, không thể có tà niệm, có ác niệm, không thể đƣợc. Đứa trẻ sau khi ra đời, 

ngƣời tiếp xúc với trẻ con đều phải đoan nghiêm, đều phải lễ phép, làm cho trẻ em thấy 

đƣợc. Lúc Chu Vũ Vƣơng qua đời con trai ông ấy là Thành Vƣơng lúc đó mới mƣời 

tuổi,  còn  chƣa  hoàn  toàn  hiểu  chuyện,  quí  vị  thấy  đời  nhà  Chu  liền  lập  tam  lão,  tam 

công, thái bảo, thái phó, thái sƣ ba vị thầy giáo. Thái bảo là dạy những tiểu vƣơng, thái 

tử khi chƣa đăng cơ, chăm sóc sức khỏe thân thể, thân tâm lành mạnh, thái bảo quản 

những điều này. Nói cách khác quản những việc trong sinh hoạt hằng ngày, ăn ở đi lại. 

Thái phó thì quản vấn đề về luân lý đạo đức. Thái sƣ thì quản về dạy học tri thức, dạy 

họ  về  học  thuật, dạy  họ  về  tri  thức.  Có  ba  vị  thầy  giáo, đều  rất  giỏi  giang!  Thái  bảo 

Chiêu  công,  Thái  phó  Chu  công,  Thái  sƣ  Khƣơng  Thái  công,  ba  vị  thầy  giáo  giỏi. 

Ngoài ba vị thầy giáo này ra, còn có ba vị huấn luyện, ba vị huấn luyện sống cùng với 

Thái tử, xem những thứ thầy giáo dạy, có phải thật sự làm theo, cùng sống với họ. Ba 

ngƣời này gọi là Thiếu bảo, Thiếu phó, Thiếu sƣ, luôn giúp họ thành niên, thành niên 

là  20  tuổi,  dạy  họ  nhƣ  vậy.  Cho  nên  thời  đó  ngƣời  lãnh  đạo  quốc  gia  đều  trở  thành 

Thánh nhân. Họ tiếp thu đều là giáo dục của Thánh hiền. Giáo dục đối với trẻ con là tỷ 

mỉ  chu  đáo,  làm  cho  chúng  nhìn  thấy  đƣợc,  nghe  thấy  đƣợc,  tiếp  xúc  đƣợc,  đều  là 

chánh nhân. Tà ác không thể để cho chúng nhìn thấy. Triều Chu truyền xuống về sau 

mỗi một triều đại đều là y theo phép cũ, nhƣng không có đời nào thành kính giống nhƣ 

nhà Chu. Cho nên đế vƣơng đời sau không sánh bằng nhà Chu. Nhà Chu có thể hƣởng 

quốc  hơn  800  năm.  Nhờ  điều  gì?  Nhờ  giáo  dục.  Giáo  dục  Thánh  hiền.  Ngƣời  Trung 

Quốc  không  thể  không  biết  về  truyền  thống  của  Trung  Quốc!  Hiện  tại  ngƣời  Trung 

Quốc hiểu biết về truyền thống không bằng ngƣời nƣớc ngoài. Ngƣời nƣớc ngoài nhận 

biết nhiều hơn ngƣời Trung Quốc. Đặc biệt hiện nay ở Trung Quốc dần dần lớn mạnh, 

mạnh mẽ rồi, cho nên đối với kinh và sử của Trung Quốc ngƣời nƣớc ngoài nghiên cứu 

càng ngày càng nhiều. Đây là một hiện tƣợng tốt. Hi vọng Trung Quốc cũng giống nhƣ 

Townenbe từng nói thế kỷ 21 là thế kỷ của ngƣời xƣa, là thế kỷ của văn hóa ngƣời xƣa, 

là thế kỷ của giáo dục Thánh hiền ngƣời xƣa, sẽ đem đến hòa bình an định cho thế giới 

này. Chúng ta đã nhìn thấy điềm lành này rồi, rất quý hóa. 

Chân  Giải viết- dƣới  đây  chúng ta xem  tiếp. “Nhƣợc  ƣớc  Phật  sở  chứng”, đây  tức là 

điều A Di Đà Phật đã chứng đắc, tức 48 nguyện đều là nhập quang thọ pháp thân. Nói 

chung,  chính  là  quang  thọ  pháp  thân.  Không  những  thống  nhiếp  48  nguyện,  có  thể 

thống nhiếp quốc độ chƣ Phật, y chánh trang nghiêm. 

Nên nói y báo chánh báo ở Thế giới Cực Lạc chỉ là lƣu hiện của pháp thân Di Đà. Điều 

này có thể nói nhƣ vậy, đây cũng là chân tƣớng sự thật. Chúng ta biết 41 vị pháp thân 

đại sĩ chiêu cảm, Diệu giác Nhƣ Lai đƣơng nhiên có ứng. Diệu giác là pháp thân vô vi, 

lúc ứng thì pháp thân phƣơng tiện xuất hiện. Xuất hiện thân nhƣ thế nào? Đó là giống 

nhƣ trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  đã  nói:  “tùy  chúng sanh tâm,  ứng sở  tri lƣợng”,  tôi  y 

theo câu nói này, tôi giới thiệu cho quí vị, A Di Đà Phật mà mỗi ngƣời gặp ở Thế giới 

Cực Lạc và bản thân là thân bình đẳng. Tùy tâm ứng lƣợng! Phật không có thân gì đặc 

biệt cần phải hiện, Ngài không khởi tâm động niệm, hoàn toàn là cảm ứng. Chúng ta là 

Đẳng giác, thấy đƣợc Phật là Đẳng giác. Chúng ta là Thập địa, gặp đƣợc Phật là Thập 

địa. Chúng ta là sơ trụ, thấy đƣợc Phật là sơ trụ. Cõi phàm thánh đồng cƣ, cõi phƣơng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              433/21 

tiện hữu dƣ, đó là bởi vì A Di Đà Phật bổn nguyện oai thần gia trì, tất cả đều trở thành 

cấp bậc của Sơ trụ. A Duy Việt Trí Bồ Tát, thấp nhất của A Duy Việt Trí là Sơ trụ, cao 

nhất là Thất địa. Đây là coi ngƣời đới nghiệp vãng sanh trong cõi Phàm Thánh Đồng 

Cƣ, nguyện lực của A Di Đà Phật giúp họ đƣợc lên cao hơn. Điều này không thể nghĩ 

bàn. Điều này là đức thứ nhất của Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Trong quốc độ của 

chƣ Phật  mƣời phƣơng không có sự việc này, chỉ có Thế giới Cực Lạc đặc biệt nguyện 

này  mới  phổ  độ  tất  cả  chúng  sanh,  làm  cho  tất  cả  chúng  sanh  đều  thành  chánh  giác. 

Chính là “nguyện tất thành chánh giác” trƣớc đây chúng ta đã đọc đến. Đây là điểm 

không thể nghĩ bàn ở Thế giới Cực Lạc. 

Nên 48 nguyện toàn hiển pháp thân, nếu luận độ sanh Chân Giải lại nói: “dùng nhiếp 

sanh, tức nguyện nguyện đều là chúng sanh, nên nói 48 nguyện nhiếp thọ chúng sanh”, 

mỗi một nguyện đều là giúp đỡ chúng sanh trong một đời chứng đắc viên mãn mà kiến 

lập. Những nguyện này từ đâu mà đến? Chúng ta nên biết, phẩm trƣớc đã có nói qua 

rồi. Ngài phát tâm muốn phổ độ tất cả chúng sanh khổ nạn, hi vọng những chúng sanh 

này đều có thể ngay trong đời này viên thành Phật đạo, đặc biệt chú trọng chữ viên này, 

thành  tựu  viên  mãn.  Thầy  giáo  của  Ngài  Thế  Gian  Tự  Tại  Vƣơng  Nhƣ  Lai  khích  lệ 

Ngài, khen ngợi Ngài. Sự phát tâm này rất là vĩ đại! Không có một mảy may ý niệm 

nào  là  vì  bản  thân,  không  có  bản  thân.  Chỉ  là  một  lòng  một  dạ  giúp  đỡ  chúng  sanh 

thành Phật viên mãn. Nhƣ vậy không vĩ đại rồi sao? Cho nên Thế Gian Tự Tại Vƣơng 

Phật giới thiệu cho Ngài, Nhƣ Lai trong quốc độ chƣ Phật  mƣời phƣơng, họ tu nhƣ thế 

nào, họ thành tựu nhƣ thế nào, đây là một tấm gƣơng tốt. Quí vị nếu muốn thành tựu, 

quí  vị  không  thể  không  đi  xem  những  ngƣời  thành  tựu  đó,  xem  sự  nghiệp  của  họ. 

Không  những  giới  thiệu  cho  Ngài  mà  còn  dẫn  Ngài  đi  khảo  sát  thực  tế,  đi  xem  xem 

quốc độ của tất cả chƣ Phật trong mƣời phƣơng tam thế, đích thân đi xem, quí vị xem 

thế giới của ngƣời ta nơi nào đáng đƣợc học tập thì phải ghi nhớ. Điểm nào cần phải 

cải cách thì cũng phải ghi nhớ, nhìn thấy bao nhiêu quốc độ chƣ Phật? tất cả quốc độ 

chƣ Phật đều đã nhìn thấy hết, một quốc độ cũng không bỏ sót. Ngay cả trái đất của 

chúng ta Ngài cũng đến xem qua. 48 nguyện này chính là tổng kết của Ngài, là kết luận 

về  những  quan  sát  khảo  sát  mà  đƣợc.  Những  kết  luận  này  tại  Thế  Giới  Tây  Phƣơng 

Cực Lạc đều đã đƣợc thực hiện rồi. Cuối cùng Ngài có nói: nếu không nhƣ vậy, không 


thành chánh giác. Nếu nhƣ không thực hiện đƣợc thì Ngài sẽ không thành Phật. Phật A 

Di Đà ở Thế giới Cực Lạc thành Phật đã mƣời kiếp, đều thực hiện đƣợc hết. Điều này 

và  cổ  nhân  chúng  ta  cũng  cùng  ý  nghĩ  nhƣ  vậy.  Muốn  làm  cho  công  việc  của  mình 

đƣợc  làm  tốt,  nhất  định  phải  học  tập  cổ  nhân,  xƣa  nay  đều  phải  học  tập,  xem  xem 

ngƣời khác có những điểm nào đáng đƣợc chúng ta học tập, điều thiện, điều tốt phải 

học tập theo họ; điều bất thiện, điều không tốt cũng phải biết, bản thân phải lƣu ý, để 

tránh những lỗi lầm của họ, giúp họ sửa đổi. Cho nên Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc 

trong tất cả quốc độ chƣ Phật, có thể nói là tận thiện tận mỹ, trong tất cả thế giới chƣ 

Phật những điểm tốt, ƣu điểm nó đều có. Khuyết điểm của quốc độ chƣ Phật nó hoàn 

toàn không có. Thế giới nhƣ vậy đáng đƣợc chúng ta học tập. 

Ngày nay chúng ta từ bản thân  mà làm ngƣời, tu thân, từ bản thân mà làm ngƣời, từ 

bản thân mà trị gia, từ bản thân mà làm việc, nhƣ thế nào cũng đều có thể làm đƣợc tận 

mỹ tận hiếu, không học tập thì không đƣợc, phải nghiêm túc học tập, phải chăm chỉ mà 

học tập, đến đâu mà học? Mọi lúc, mọi nơi, mọi ngƣời, mọi sự vật đều là nơi chúng ta 

học tập. Thực sự muốn để tâm rỗng rang, dùng tâm thành kính, quí vị ngày ngày tăng 

trƣởng học vấn, quí vị ngày ngày tiêu nghiệp chƣớng, quí vị làm sao có thể không an 

vui đƣợc! Quí vị ngày ngày pháp hỷ sung mãn, vì sao vậy? Vì ngày ngày có tiến bộ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              434/21 

Quí vị nói xem cuộc sống của quí vị có giá trị biết bao, có ý nghĩa biết bao. Một ngày 

này quí vị đã không sống uổng phí. Cổ nhân thực sự có phƣơng pháp học tập, có trí tuệ 

học tập, có kinh nghiệm học tập, có hiệu quả học tập, đáng đƣợc chúng ta áp dụng. 

Ngày  nay  trái  đất  chúng  ta  đang  cƣ  trú  này,  gặp  phải  những  thiên  tai  chƣa  từng  có 

trong lịch sử, xã hội hỗn loạn bất an, trái đất thiên tai liên miên. Tôi cũng nghe nói có 

một số ngƣời nói đến phải cải cách, cải cách nhƣ thế nào? Tôi thấy càng cải càng loạn. 

Vấn đề rốt cuộc xảy ra ở đâu? Xảy ra nơi tâm con ngƣời, không phải xảy ra nơi khác, 

tâm con ngƣời không thể quay đầu, không thể đoan chánh, pháp tốt hơn nữa cũng vô 

ích. Pháp của cổ nhân, năm xƣa lúc tôi còn rất trẻ, thầy giáo của tôi nói với tôi, Chu Lễ, 

Chu Lễ trong mƣời ba kinh là do Chu công định, là hiến pháp đời nhà Chu. Tiên sinh 

Phƣơng Đông Mỹ vô cùng tán thán bộ sách này, nói với tôi rất nhiều lần, bảo tôi xem. 

Tôi không  có hứng  thú với  chính  trị. Cho  nên  tôi xƣa nay  cũng  chƣa  xem  nó.  Trong 

tam lễ, tôi chỉ xem lễ ký. Chu lễ, Nghi lễ, thì không xem đến. Ông nói với tôi, ông nói 

bộ sách này hay quá. Trong đại điển trị quốc xƣa nay, nó có thể nói là số một. Đây là 

lời của thầy Phƣơng, ông nói nếu nhƣ con cháu hậu duệ của nhà Chu đời này qua đời 

khác  đều tuân theo bộ  hiến  pháp này  để  trị  nƣớc,  thì đến  ngày  nay  vẫn  là nhà  Chu. 

Nhƣng tôi học Phật rồi không có hứng thú với mấy điều này, chúng ta muốn đến Thế 

giới Cực  Lạc, không  muốn  ở thế gian này  làm  những  trò cƣời  này  nữa, không  muốn 

làm  việc  này  nữa.  Nhƣng  tôi  biết,  thầy  giáo  nói  tốt  nhất  định  là  có  lý  trong  đó, thầy 

giáo sẽ không lừa gạt chúng ta. Đáng tiếc Chu U Vƣơng hoàn toàn làm trái với lời giáo 

huấn  của  Tổ  tông,  cho  nên  mất  nƣớc  rồi.  Nhà  Chu  mất  vào  đời  Tần  Thủy  Hoàng. 

Nhƣng Tần Thủy Hoàng không dùng đạo đức nhân nghĩa, ông ta hoàn toàn dùng pháp 

trị. Thƣơng Ƣơng cung cấp ông ta dùng pháp trị, 15 năm thì mất nƣớc. Điều này đáng 

đƣợc chúng ta suy nghĩ kỹ. Truyền thống xƣa là dùng đạo đức nhân nghĩa để trị nƣớc, 

pháp của nhà Chu tôi tin là rất tốt. Bởi vì tôi xem trong một đoạn nhỏ này, ông ấy bồi 

dƣỡng thái tử nhƣ thế nào, thật dụng tâm, thật không dễ dàng. Cho nên Hoàng đế cuối 

triều đều là làm trái với giáo huấn của Tổ tông, làm trái những quy chƣơng mà tổ tông 

đã định ra. Họ mới bị mất nƣớc. Họ nếu nhƣ y cứ theo thành pháp của tổ tông, nghiêm 

túc mà làm, nhân dân không muốn tạo phản. Nhân dân tạo phản là anh ép họ, ép cho 

ngƣời ta bất đắc dĩ mới tạo phản. Nhân dân có thể nhẫn chịu thì họ đều muốn nhẫn 

chịu, đều không muốn tạo phản. Đây là thƣờng tình của con ngƣời, điều này nhất định 

phải hiểu. Ép ngƣời ta đến lúc không thể nhẫn chịu vậy thì hết cách rồi! Cho nên ngƣời 

cùng tâm này, tâm cùng lý này. Đây chính là giữ pháp nơi cổ nhân. Quí vị xem Phật A 

Di Đà kiến lập Thế giới Cực Lạc, cũng là giữ pháp nơi cổ nhân, giữ pháp đối với tất cả 

quốc độ Chƣ Phật Nhƣ Lai, đều cùng một đạo lý vậy! Không phải bản thân ở trong nhà 

mà nghĩ ra đƣợc, thực địa để quan sát, để khảo sát. 

“Lại nói mỗi mỗi thệ nguyện, đều vì chúng sanh”. Câu nói này cũng rất hay. Nhƣ vậy 

48 nguyện dung nhiếp lẫn nhau, không thể nghĩ bàn. Ý nghĩa trong câu nói này chính 

là  48  nguyện  này,  48  điều,  mỗi  một  nguyện  đều  viên  mãn  đầy  đủ  47  nguyện  khác, 

nguyện nguyện đều nhƣ vậy. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm  nói: “nhất đa bất nhị”, không thể nghĩ bàn, thực sự là không 

thể  nghĩ  bàn,  nó  không  phải  là  nguyện  nguyện  độc  lập,  nó  không  phải,  nó  là  dung 

thông lẫn nhau. Giống nhƣ ánh đèn vậy, 48 ngọn đèn, ánh sáng đan xen nhau. Mỗi một 

nơi  quang  minh tất  cả  đều là 48  ánh sáng  của ngọn đèn đều  ở  trong đó, bất  cứ  một 

điểm nào đều đầy đủ 48 nguyện, là ý nghĩa này vậy. Đây hoàn toàn là quang minh của 

tự tánh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              435/21 

Đoạn dƣới đây nói “nguyện này ý là”, đây là lời khai thị của Niệm Lão. Lúc Pháp Tạng 

tôi thành Phật, nguyện quang minh của nguyện của tôi vô lƣợng vô biên, chiếu khắp tất 

cả quốc độ tịnh uế trong mƣời phƣơng. Trong thế giới chƣ Phật sự việc sai biệt rất lớn. 

Chúng ta ở trong Kinh Hoa Nghiêm, phẩm Hoa Tạng Thế Giới, phẩm Thế Giới Thành 

Tựu, nhìn thấy ở trong hai phẩm này thế giới vô lƣợng vô biên. Giống nhƣ thế giới Ta 

bà  tình  huống  này  rất  nhiều.  Trong  đây  có  Tịnh  độ,  có  uế  độ.  Chúng  ta  nói  khu  vực 

giáo hóa của Phật Thích Ca Mâu Ni, khu vực giáo hóa này rất lớn. Phật Thích Ca Mâu 

Ni còn ở đó hay không? Còn, thị hiện trên trái đất chúng ta diệt độ rồi, tại rất nhiều trên 

tinh cầu Ngài đều vẫn còn. Khu vực giáo hóa của Ngài là một tam thiên đại thiên thế 

giới. Điều này trƣớc đây chúng ta đã học qua rồi. Tam thiên đại thiên thế giới, chúng ta 

dùng cách nói hiện nay là bao gồm bao nhiêu hệ ngân hà? Chúng ta dùng hệ ngân hà 

để làm đơn vị. Trong kinh nói với chúng ta một tỷ hệ ngân hà. Một tỷ! Đây là khu vực 

giáo hóa của Phật Thích Ca Mâu Ni. Trong một phạm vi lớn nhƣ vậy, có Tịnh độ có uế 

độ. Lục đạo là uế độ. Phía trên lục đạo Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, bốn nơi 

này là Tịnh Độ. Vì sao vậy? Trong bốn cảnh giới trên không có chấp trƣớc, không có 

phân  biệt.  Cho  nên  vấn  đề  đều  từ  trong  phân  biệt  chấp  trƣớc  mà  ra.  Phân  biệt  chấp 

trƣớc buông bỏ rồi, quí vị nói xem thế giới này hòa mục biết bao, nhân dân an vui biết 

bao. Đây là Tịnh Độ. Nếu nhƣ lại buông bỏ thêm vô minh, vô minh chính là khởi tâm 

động niệm. Mắt chúng ta thấy sắc, tai nghe tiếng, sáu căn hƣớng ra cảnh giới bên ngoài, 

làm  đƣợc  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  thì  thập  pháp  giới  không  còn,  sẽ  xuất 

hiện một thế giới mới. Thế giới mới này chính là Cõi Thật báo trang nghiêm của Phật 

Thích Ca Mâu Ni, so với Cõi Thật báo trang nghiêm của Thế giới Cực Lạc không có gì 

khác. Cõi thật báo là nhƣ vậy, thập pháp giới thì khác rồi, mỗi quốc độ Phật thập pháp 

giới đều không tƣơng đồng. 

Cho  nên  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  những  thứ  này,  những  thứ  này  đều  là  thứ  hiện 

nay  nói  là  triết học  và  khoa  học, vô  cùng quý hóa, những nhà khoa học  cận đại này, 

những cảnh giới mà Phật đã nói đến, rất nhiều cảnh giới đã đƣợc họ nắm bắt rồi. Hơn 

nữa  dùng  thiết  bị  khoa  học  thăm  dò  đƣợc.  Đó  là  thật  không  phải  giả.  Phật  Bồ  Tát 

không dùng những thiết bị khoa học này, họ hoàn toàn dùng công phu thiền định, nhập 

thiền định thâm sâu để đột phá tầng không gian. Họ nhìn thấy rồi. Cho nên cảnh giới 

trong  thiền  định  nhìn  thấy  là  cảnh  giới  hiện  lƣợng.  Họ  không  phải  là  nghĩ  ra,  không 

phải là suy đoán. Họ trực tiếp tiếp xúc đƣợc, tận mắt nhìn thấy, đích thân nghe thấy, 

đích thân tiếp xúc đƣợc. Cho nên còn chân thực hơn cả dùng thiết bị khoa học. Thiết bị 

khoa học nói chung quí vị không trực tiếp tiếp xúc đƣợc. Phật là trực tiếp tiếp xúc đƣợc. 

Nói  hồng quán vũ  trụ, đây  là  trên  vật lý học, hiện tại  là hƣớng  đến hai  cực đoan mà 

phát triển, hồng quán nói vũ trụ, quán sát đến vũ trụ, trong những báo cáo của các nhà 

khoa học này nói với chúng ta rằng, thứ mà thiết bị khoa học có thể thăm dò đến đƣợc 

chỉ là mƣời phần trăm của toàn thể vũ trụ mà thôi, còn chín mƣơi phần trăm nữa của vũ 

trụ họ nói không thấy nữa. Chúng tôi nhìn thấy những báo cáo này chúng tôi rất hoan 

hỷ. Vì sao vậy? Chín mƣơi phần trăm mà họ không thấy đó, chúng ta biết đã đi đâu rồi? 

Họ còn chƣa biết đƣợc. Những học viên tu học Đại thừa có lẽ rất rõ ràng, rất thấu đáo. 

Quí vị xem trong Kinh Hoa Nghiêm nói, bốn mƣơi mốt vị Bồ Tát trụ báo độ, báo độ 

này đƣợc các nhà khoa học nhìn thấy rồi, thật sự rất vĩ đại! Cõi Thật báo trang nghiêm, 

họ nhìn thấy, họ cũng chƣa thể nào đi đƣợc. Đẳng giác nâng cao lên đến Diệu giác vị, 

tức vào Thƣờng tịch quang thì không còn thấy nữa. Thƣờng tịch quang không phải là 

vật chất, không phải là tinh thần, cũng không phải là hiện tƣợng tự nhiên, đó là chân 

nhƣ tự tánh, trở về với tự tánh. Vậy là không thấy nữa. Tuy là không thấy nữa, trở về 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              436/21 

với tự tánh rồi, chúng sanh có cảm họ liền có ứng, họ dùng phƣơng pháp gì để ứng? Đó 

là  tùy  chúng  sanh  tâm  ứng  sở  tri  lƣợng,  bản  thân  họ  quyết  định  không  có  ý  nghĩ  gì. 

Nếu nhƣ họ có ý nghĩ thì họ liền bị đọa lạc, họ không trở về với Tịch quang đƣợc. Điều 

này chúng ta hiểu. Chúng ta đem những tin tức này nói cho các nhà khoa học, để cho 

họ đi nghiên cứu. 

Nói đến thế giới vi quan, nói về lƣợng tử, nói về lƣợng tử lực học, đây là nói về A lại 

ya của nhà Phật, khởi nguyên của vũ trụ từ đâu  mà có?  Từ tự  tánh. Quí vị xem cuối 

cùng vẫn trở về với tự tánh. Đây là một vòng tuần hoàn rất lớn, vẫn trở về với tự tánh. 

Diệu giác liền trở về với tự tánh, Đẳng giác thì tiếp cận, Diệu giác là trở về rồi. Trong 

Phật Pháp nói rất rõ ràng. 

Vũ trụ có mặt nhƣ thế nào? Hiện tƣợng vật chất có mặt nhƣ thế nào? Nhà khoa học 

ngày nay đề xuất ra nó rằng từ không sanh có. Câu nói này chúng ta cũng có thể hiểu 

đƣợc, Phật nói với chúng ta nó có mặt là từ một niệm bất giác, tự tánh liền biến hiện ra 

một tâm vọng. Chân tâm liền biến thành một vọng tâm. Vọng tâm này gọi là A lại ya. 

Vũ trụ từ đây mà phát sanh ra. Nghiệp tƣớng của A lại ya chính là dao động. Hiện tại 

các nhà khoa học gọi là định luật dây đàn, tức là nói về sự việc này, là từ một niệm bất 

giác. Một niệm bất giác liền sản sanh ra ba tế tƣớng. Điều này là động, dao động đó là 

nghiệp  tƣớng,  nghiệp  tƣớng  của  A  lại  ya,  từ  nơi  này  liền  phát  sanh  ra,  sanh  ra  một 

chuyển tƣớng, chuyển tƣớng chính là mạt na thức. Đây là hiện tƣợng tinh thần. Chúng 

ta nói là ngũ uẩn, thọ, tƣởng, hành, thức trong ngũ uẩn, từ thọ, tƣởng, hành, thức liền 

biến thành hiện tƣợng vật chất, gọi là sắc, sắc tƣớng, sắc, thọ, tƣởng, hành, thức. Cho 

nên trong lƣợng tử phát hiện gọi là tƣợng tử, là tiểu quang tử. Tiểu quang tử này vô 

cùng nhỏ nhiệm, nó đầy đủ năm uẩn, chính là sắc, thọ, tƣởng, hành, thức đầy đủ năm 

loại hiện tƣợng này. Thọ, tƣởng, hành, thức là hiện tƣợng tinh thần. Sắc là hiện tƣợng 

vật  chất.  Vật  chất  và  tinh  thần  đồng  thời  phát  sinh, điều  này  đƣợc  các  nhà  khoa  học 

lƣợng tử phát hiện rồi, là một hiện tƣợng rất đáng vui. 

Cho nên chúng tôi từ những phát triển của các nhà khoa học trong những năm gần đây, 

chúng tôi có lý do tin tƣởng rằng hai mƣơi năm, ba mƣơi năm sao, Phật Giáo không 

phải là tôn giáo nữa. Là gì? Khoa học cao cấp. Ngày nay chúng ta đem những tin tức 

này chuyển đến cho các nhà khoa học. Họ nói càng ngày càng gần hơn với những điều 

Phật  đã  nói.  Điều  đầu  tiên  quí  vị  chƣa  nói  rõ  ràng.  Trong  Phật  kinh  nói  rất  rõ  ràng, 

không phải từ không sanh có, nhìn thấy dƣờng nhƣ là từ không sanh có, nó không phải 

là không, tự tánh không thể nói là có, cũng không thể nói là không. Nói có không đều 

không phải là thật. Nhà khoa học tƣơng lai học Phật đều thành là đệ tử Phật. Tôi tin 

tƣởng thành tựu của họ sẽ rất nhanh. Rất nhanh, họ chỉ cần có thể buông bỏ phân biệt 

chấp trƣớc vọng tƣởng, họ liền thành Phật rồi. Tất cả chúng sanh vốn là Phật, nhà khoa 

học cũng là Phật. Họ là chúng sanh, họ vốn là Phật. Họ hiện tại dùng thiết bị khoa học, 

dùng số học để suy lý, chƣa buông bỏ phân biệt chấp trƣớc xuống. Cho nên họ không 

đạt đƣợc lợi ích chân thật. Nếu nhƣ phân biệt chấp trƣớc buông bỏ rồi. Họ liền chứng 

quả vị A la hán, chứng quả vị Bồ Tát. Họ buông bỏ khởi tâm động niệm rồi, họ liền 

chứng đắc quả vị Phật. Vậy cõi Thật báo mà họ nhìn thấy, họ sẽ đƣợc lợi ích của cõi 

Thật báo, họ thực sự hƣởng thụ đƣợc rồi. Hiện tại nhìn thấy, họ hƣởng thụ chƣa đƣợc. 

Buông bỏ vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, họ liền hƣởng thụ đƣợc. 

Nên sƣ Vọng Tây nói, dƣới đây Sƣ Vọng Tây nói: Rộng nhiếp mƣời phƣơng hƣ không 

vô biên, nên quốc độ này cũng vô biên. Quốc độ vô biên, nên chúng sanh cũng vô biên, 

chúng sanh vô biên nên đại bi cũng vô biên, đại bi vô biên nên quang minh cũng vô 

biên, quang minh vô biên nên nhiếp thủ ích cũng vô biên. Nói tóm lại, muốn lợi ích vô 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              437/21 

biên nên quang cũng vô biên. Theo ý của Sƣ Vọng Tây, đoạn văn dƣới đây cũng giảng 

giải nhƣ vậy. Muốn lợi ích vô biên, nên quang minh vô biên, cụ đức vô tận. Hôm nay 

thời gian đến rồi, đoạn này ngày mai chúng ta học tập tiếp. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 







 

Tập 207 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:27.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải , trang 253, hàng thứ nhất.  

“Nguyện này ý là lúc Pháp Tạng tôi thành Phật, nguyện quang minh của tôi vô 

lƣợng vô biên, phổ chiếu tất cả quốc độ uế tịnh trong mƣời phƣơng ”. Đây là nguyện 

thứ mƣời ba. Đại ý của nguyện thứ mƣời ba, tổng lại mà nói, Niệm Lão giải thích cho 

chúng ta. “Ta” là Bồ Tát Pháp Tạng tự xƣng, lúc Ta thành Phật nguyện quang minh 

của Ta vô lƣợng vô biên, phổ chiếu quốc độ tịnh uế trong mƣời phƣơng, khắp cả tất cả 

quốc độ  chƣ  Phật trong pháp  giới hƣ  không giới, quang  minh của  Phật  A  Di  Đà đều 

chiếu đến đƣợc. Vậy nếu chúng ta hỏi vì sao chúng ta không nhìn thấy, chúng ta không 

cảm nhận đƣợc? Nếu nhƣ cảm nhận đƣợc, quang minh của Phật chiếu đến thân chúng 

ta, chiếu đến khu vực của chúng ta, nhất định giống nhƣ trong kinh đã nói, đƣợc trí tuệ, 

phƣớc đức của Phật gia trì. Chúng ta nghĩ không sai, nguyện vọng của Phật đích thực 

là nhƣ vậy, huống gì trƣớc đây đã nói rồi, 48 nguyện bất cứ một nguyện nào, đều viên 

mãn  đầy  đủ  47  nguyện  khác,  cho  nên  Phật  quang  vừa  chiếu,  tƣơng  đƣơng  với  việc 

công đức 48 nguyện chúng ta đều có thể cảm xúc đƣợc, đều có thể tiếp nhận đƣợc. Vì 

sao  không  có  cảm  nhận?  Có  ai  cảm  nhận  đƣợc  không?  Có.  Bồ  Tát  cảm  nhận  đƣợc, 

Thanh văn cảm nhận đƣợc, niệm Phật niệm đến lúc tâm thanh tịnh, thì có cảm nhận. 

Đích thực, thời thời khắc khắc, nói là tất cả mọi lúc, tất cả mọi nơi, Phật quang đều soi 

chiếu.  Sỡ  dĩ  chúng  ta  không  cảm  nhận  đƣợc,  là  vì  bản  thân  chúng  ta  nghiệp  chƣớng 

nặng quá, giống nhƣ ban ngày mặt trời chiếu khắp, nơi chúng ta ở hôm nay trời râm, 

bầu trời mây mù dày đặc, tuy có mặt trời nhƣng nơi chúng ta ở nhìn không thấy. Đám 

mây, chúng ta nói đó là cộng nghiệp của chúng ta. Nếu nhƣ dƣới ánh mặt trời chúng ta 

không muốn nó chiếu đến, chúng ta bật lên một chiếc dù, đó là biệt nghiệp của chúng 

ta, là nghiệp chƣớng của cá nhân chúng ta, tôi không muốn nó chiếu đến, không phải là 

không  chiếu,  Phật  quang  chiếu  khắp,  chúng  ta  có  thể  niệm  Phật  niệm  đến  tâm  thanh 

tịnh, liền cảm nhận đƣợc. Nếu nhƣ niệm đến tâm bình đẳng, vậy thì cảm nhận càng lớn 

hơn. Nếu nhƣ niệm đến đại triệt đại ngộ, vậy thì Phật quang thực sự phổ chiếu, chiếu 

khắp. Quí vị đã tiếp nhận đƣợc hết rồi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              438/21 

Từ đó có thể biết, chúng ta tiếp thu ánh sáng, trên thực tế trong vũ trụ là một 

vùng ánh sáng. Trong đây đích thực có những sóng quang với tần suất khác nhau. Các 

nhà khoa học thí nghiệm ra một số rồi. Giống nhƣ mắt chúng ta có thể nhìn thấy sóng 

quang, trƣờng độ này là hữu hạn. Có sóng quang trƣờng độ dài hơn sóng quang của 

chúng ta, chúng ta không nhìn thấy, sóng quang ngắn hơn trƣờng độ sóng quang của 

chúng ta cũng không nhìn thấy. Dùng những thiết bị khoa học mới có thể thăm dò đến 

đƣợc. Giống nhƣ X quang, tia tử ngoại, mắt thịt chúng ta đều không nhìn thấy đƣợc. 

Nếu  nhƣ  các  loại  sóng  quang  đều  có  thể  nhìn  thấy  đƣợc, nói  cho  quí  vị  biết, vậy  thì 

không có đêm tối nữa. Ban ngày ban đêm tất cả đều là quang minh, trƣớc nay chƣa hề 

có đêm tối. Điều này các nhà khoa học đã chứng minh cho chúng ta rồi, không sai một 

tí  nào.  Cho  nên  nếu  chúng  ta  thấy  đƣợc  Phật  quang  thì  phải  có  tâm  Phật,  phải  có 

nguyện  của  Phật, tâm  ngƣời giống nhƣ Phật, nguyện  đồng với  Phật, quang  minh của 

Phật quí vị liền nhìn thấy đƣợc. 

Quốc độ tịnh uế trƣớc đây chúng ta đã học qua. Vũ trụ rộng lớn, vô lƣợng vô 

biên,  không  có  cùng  tận.  Trong  đây  quốc  độ  chƣ  Phật  vô  biên,  cho  nên  chúng  sanh 

cũng vô biên. 

Dƣới đây Sƣ Vọng Tây nói, đây là một đại đức Tịnh Tông Nhật bản. Sƣ nói: 

rộng  nhiếp  mƣời  phƣơng  hƣ  không  vô  biên,  nên  quốc  độ  cũng  vô  biên.  Quốc  độ  vô 

biên nên chúng sanh cũng vô biên, chúng sanh vô biên, nên đại bi cũng vô biên. Ích 

này  là  lợi  ích,  cũng  không  có  bờ  mé.  Nói  tóm  lại,  muốn  lợi  ích  vô  biên,  nên  quang 

minh vô biên. Trong quang minh, 48 nguyện đều ở trong đó. Thế Tôn dạy học, thƣờng 

thƣờng dùng phƣơng pháp quy nạp, 48 nguyện cũng không ngoại lệ. Giống nhƣ Kinh 

Hoa Nghiêm  đã nói: Tự tánh đầy đủ trí tuệ, đức năng, tƣớng hảo. Vậy là bao gồm cả 

48 nguyện rồi. Trong tự tánh tánh đức viên mãn. Đều ở trong quang minh mà hiển thị 

ra, lợi ích khắp pháp giới hƣ không giới vô lƣợng vô biên chúng sanh. Hoằng nguyện 

của Di Đà, trƣớc đây chúng ta đã đọc qua rồi, trong một nguyện thành chánh giác này, 

nói chung chính là hi vọng chúng sanh, trong một đời này viên mãn thành Phật. Ngài 

không có tâm nguyện nào khác chỉ có một nguyện này. 48 nguyện nguyện nguyện đều 

là giúp chúng ta thành tựu viên mãn. 

“Lợi ích vô biên”, lợi ích này có hai ý nghĩa. Thứ nhất là đƣợc Phật quang chiếu 

đến, Chƣ Phật Nhƣ Lai, trí tuệ, thần thông, đạo lực của họ, gia trì viên mãn trên thân 

chúng sanh này. Ý nghĩa thứ hai là chúng sanh tiếp thu Phật quang soi chiếu đắc đƣợc 

tánh đức viên mãn của tự tánh, cho nên Phật quang vô biên. 

Y theo ý nghĩ của Sƣ Vọng Tây, đoạn văn dƣới đây cũng có chung giải thích. 

Muốn lợi ích vô biên nên quang minh vô biên. Câu dƣới đây quan trọng- “cụ đức vô 

tận”.  Đức  này  là  tự  tánh  vốn  có  đủ,  không  phải  là  tu  thành,  là  trong  tánh  đức  lƣu  lộ 

viên mãn. 

Dƣới đây nói, tuyệt thắng chƣ Phật, thắng cả quang minh của nhật nguyệt ngàn 

vạn ức lần. Phẩm quang minh biến chiếu của kinh này nói, đây là phẩm thứ mƣời hai. 

Chƣ  Phật  quang  minh  chiếu  đƣợc  gần  xa,  là  bản  thân  ngài  kiếp  trƣớc  cầu  đạo  sở 

nguyện công đức lớn nhỏ khác nhau, đến khi thành Phật, mỗi mỗi tự đƣợc, tự tại sở tác, 

không phải dự tính. Đây là nói Phật quang. Phật quang có hai loại, một loại là thƣờng 

quang. Thƣờng quang là vĩnh viễn bất diệt, trên thân Ngài phóng quang. Giống nhƣ 

trong kinh có ghi chép, nói với chúng ta rằng: Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế, 

thƣờng  quang  của  ngài  một  trƣợng,  ngƣời  thông  thƣờng  đều  có  thể  nhìn  thấy  đƣợc. 

Trên thực tế, mỗi ngƣời chúng ta đều có quang, chỉ là bản thân nhìn không thấy. Ngƣời 

có  công  năng  đặc  biệt  họ  nhìn  thấy  đƣợc.  Họ  nhìn  thấy  rốt  cuộc  là  thật  hay  là  giả? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              439/21 

Chúng  ta  có  thể  hỏi  thêm  vài  ngƣời  thì  sẽ  rõ  ràng  thôi.  Nói  với  chúng  ta  rằng,  mỗi 

ngƣời không những có quang, hơn nữa quang lớn nhỏ khác nhau, màu sắc của quang 

không giống nhau. Nếu nhƣ thân thể không mạnh khỏe, thì quang này là màu xám, là 

màu vàng. Nếu nhƣ ngƣời này thân thể vô cùng mạnh khỏe, rất tốt thì quang là màu 

trắng,  là  màu  vàng  kim,  lớn  nhỏ,  màu  sắc  đều  khác  nhau,  cho  nên  rất  nhiều  ngƣời 

luyện khí công họ đều nhìn thấy, sau khi nhìn thấy họ liền biết đƣợc, thân thể quí vị 

chỗ nào có bệnh. Đó tức là nói, nhìn đến một bộ phận nào đó quang rất tối, không rõ 

ràng thì nơi đó liền có bệnh. Thân ngƣời đều có, đều sẽ phóng quang. Toàn thể vũ trụ, 

không những con ngƣời, mà tất cả chúng sanh đều không rời đƣợc. Quí vị xem các nhà 

lƣợng tự lực học, lƣợng tử là gì? Lƣợng tử gọi là tiểu quang tử. Trong đó có quang, vật 

chất nhỏ nhất, không thể phân chia nữa, còn nhỏ hơn cả nguyên tử, điện tử, liệp tử cơ 

bản, nó có quang. Quang tử tích lũy lại, liền xuất sanh hiện tƣợng vật chất. Hiện nay 

các nhà khoa học nói với chúng ta rằng vật chất là giả. Bản chất của vật chất là ý niệm. 

Niệm  là  dao  động,  dao  động  liền  có  quang,  dao  động  liền  có  điện.  Nó  mang  điện. 

Trong kinh Phật nói vật chất gọi là tứ đại. Tứ đại chính là bốn loại chủng tánh của vật 

chất, gọi là địa thủy hỏa phong, đây là đặc tính của vật chất. Đất tức là thứ chúng ta có 

thể nhìn thấy đƣợc, nó là một vật thể, là một vật thể có thể nhìn thấy. Đặc tính thứ hai, 

nó  có  mang  điện  dƣơng,  điện dƣơng trong  Phật  Pháp gọi  là  hỏa  đại,  cũng  gọi là độ 

nóng, nó có độ nóng. Đặc tính thứ ba nó mang điện âm. Điện âm trong kinh Phật gọi là 

thủy đại, tức nó có độ ẩm ƣớt, nó có độ ấm, nó có độ ẩm, danh từ khoa học gọi là mang 

điện dƣơng, mang điện âm. Đặc tính thứ tƣ, nó là động, nó không phải là lặng dừng. 

Tốc độ vô cùng nhanh chóng, nó là động. Động gọi là phong đại, phong là động, bất 

động là không có gió rồi. Cho nên tứ đại địa thủy hỏa phong, là nói vật chất nó mang 

bốn loại đặc tính. Chúng ta từ trên tính chất của nó để xem xét, bất cứ vật chất nào đều 

có hiện tƣợng dao động, hiện tƣợng dao động nhất định có phóng quang. Nhƣng loại 

quang  này  mắt  thịt  chúng  ta  không  nhìn  thấy  đƣợc. Giới  khoa  học  dƣới  kính  hiển vi 

cao  độ,  quan  sát  đƣợc  rồi.  Cho  nên  gọi  liệp  tử  này,  gọi  nó  là  tiểu  quang  tử.  Thông 

thƣờng gọi là lƣợng tử. Chúng ta từ điểm này có thể lãnh hội đƣợc, hiện tƣợng vật chất 

cơ bản nó có quang, tất cả những hiện tƣợng vật chất làm sao mà không có quang đƣợc? 

Chắc chắn có. Vẫn là một câu quen thuộc trong kinh Phật. Những phàm phu chúng ta 

tâm  ý  thô  tháo,  phiền  não  vọng  niệm  nhiều  quá,  cho  nên  trong  kinh  Phật  nói:  chỉ  vì 

vọng tƣởng phân biệt mà không thể chứng đắc. Không thể chứng đắc tức quí vị không 

thể nhìn thấy. Nó thật có, thực sự có nhƣng quí vị nhìn không thấy. Điều này chứng tỏ 

chân tƣớng của sự thật này, quang minh của Phật A Di Đà và quang minh của Phật 

thông thƣờng khác nhau. 

Bản kinh này trong phẩm Quang minh biến chiếu nói rất hay: quang minh chƣ 

Phật chiếu đƣợc xa gần, là do họ ở tiền kiếp, khi còn là địa vị Bồ Tát tu đạo nguyện lực 

không tƣơng đồng, vì thế sau khi thành Phật có quang minh lớn nhỏ khác nhau. Thân 

quang và phóng quang đều không tƣơng đồng. Cho nên lúc thành Phật mỗi mỗi tự đắc, 

tự tại sở tác, không phải dự tính. Đây chính là nói thƣờng quang của họ, tự nhiên họ 

liền đạt đƣợc. Quang  minh  của  A  Di  Đà Phật  thiện tốt, hơn cả  ánh  sáng  nhật nguyệt 

ngàn ức vạn lần. Ánh sáng mặt trăng mát mẻ, ngàn ức vạn lần không có vấn đề gì. Mặt 

trời nóng bức, mặt trời là quả cầu lửa, nếu nhƣ ngàn ức vạn lần, vậy thì con ngƣời làm 

sao mà sinh tồn. Phải biết đây là ví dụ, không phải là ánh sáng mặt trời mặt trăng, chỉ 

là lấy mặt trời mặt trăng để mà ví dụ, quang minh của Phật sáng hơn mặt trời mặt trăng, 

mà  ánh  sáng  của  Phật  là  mát  mẻ,  lúc  chúng  ta  tiếp  xúc  vô  cùng  thoải  mái,  sẽ  không 

cảm thấy lạnh, cũng không cảm thấy nóng. Tất cả chúng sanh tiếp xúc với Phật quang 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              440/21 

đều cảm giác đƣợc an lạc tự tại.  Phiền não nhẹ, trí tuệ lớn, cho nên Phật quang có thể 

giúp chúng ta tiêu trừ nghiệp chƣớng. 

Ngƣời phàm niệm Phật vãng sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, chúng ta 

xem  Kinh  Di  Đà,  đại  sƣ  La  Thập  phiên  dịch,  khác  với  bản  dịch  của  đại  sƣ  Huyền 

Trang, sai khác rõ ràng nhất, đại sƣ La Thập phiên dịch là “nhất tâm bất loạn”, Đại sƣ 

Huyền  Trang  dịch  cây  này  không  phải  là  “nhất  tâm  bất  loạn”,  mà  gần  giống  nhƣ  bộ 

kinh này nói vậy, “nhất hƣớng chuyên niệm”. Nếu nhƣ “nhất tâm bất loạn”, thì vãng 

sanh sẽ khó rồi, đây không phải là ngƣời hiện tại mà cổ nhân đã có nghi hoặc này rồi. 

Nếu nhƣ nhất định phải niệm đến “nhất tâm bất loạn”, mới có thể vãng sanh vậy chúng 

ta  đều  không  có  hi  vọng  gì  rồi.  Đại  sƣ  Huyền  Trang  phiên  dịch  là  “nhất  hƣớng  hệ 

niệm”,  không  phải  là  bất  loạn.  Trong  bộ  kinh  này  chúng  tôi  dịch  là  “nhất  hƣớng 

chuyên  niệm”,  chuyên  niệm  một  phƣơng  hƣớng.  Sự  sai  biệt  này  rất  lớn.  Đại  sƣ  La 

Thập phải chăng đã dịch sai, đại sƣ dịch kinh vào thời kỳ đầu tiên thì đại sƣ La Thập là 

vị nổi tiếng nhất, Ngài đƣơng nhiên sẽ không dịch sai. “Nhất tâm bất loạn” có cách nói, 

con ngƣời lúc lâm chung, vãng sanh thế giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đầu tiên nhìn thấy 

Phật quang, Phật quang soi chiếu liền có thể làm cho công phu của quí vị, đƣợc nâng 

cao  lên  một  bậc.  Nếu  nhƣ  quí  vị  không  có  công  phu,  giống  nhƣ  lúc  lâm  chung  một 

niệm mƣời niệm vãng sanh, họ thật vãng sanh rồi. Điều kiện vãng sanh thấp nhất phải 

công phu thành phiến. Chúng ta bèn hiểu đƣợc, lâm chung Phật quang vừa chiếu, công 

phu của họ liền thành phiến. Vọng niệm của họ toàn dập tắt đƣợc rồi. Đây là oai thần 

của  48  nguyện  gia  trì.  Đạo  lý  này  chúng  ta  phải  hiểu.  Họ  niệm  đến  công  phu  thành 

phiến, thế nào gọi là công phu thành phiến? Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật 

A Di Đà ra thứ gì cũng buông bỏ hết. Đây gọi là công phu thành phiến. Từ sáng đến tối 

miên mật, chỉ là một câu A Di Đà Phật này. Miệng niệm hay không cũng không sao, 

trong tâm thực sự có niệm niệm không quên, luôn nhớ đến, chính là Bồ Tát Đại Thế 

Chí trong chƣơng Viên Thông đã nói: nhớ Phật niệm Phật, hiện tiền tƣơng lai nhất định 

thấy Phật. Đây là quả. Hiện tại gặp Phật là lúc lâm chung, quí vị còn chƣa dứt hơi, quí 

vị nhìn thấy Phật A Di Đà, đây là hiện tiền thấy. Hiện tại đƣơng lai, đƣơng lai là vãng 

sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Quí vị mỗi ngày đều gặp. Có thể niệm đến 

công phu thành phiến, điều này thực sự là có thể làm đƣợc. Lâm chung Phật quang vừa 

chiếu, không  phải  là  đến  nhất  tâm  bất  loạn  rồi  sao?  Sự  nhất  tâm  bất  loạn  rồi.  Ngƣời 

niệm đến sự nhất tâm bất loạn, lúc lâm chung Phật quang vừa chiếu liền trở thành lý 

nhất tâm bất loạn, Phật quang chiếu, gia trì cho đẳng cấp của quí vị, nhất định là tỷ lệ 

thuận  với  đẳng  cấp  của  quí  vị.  Quí  vị  có  một  phần  công  phu,  ngài  gia  trì,  lúc  Phật 

quang chiếu đến quí vị đƣợc một phần lợi ích, quí vị có đƣợc mƣời phần công lực Phật 

quang vừa gia trì quí vị liền có đƣợc mƣời phần lợi ích. Phật quang làm cho công phu 

của bản thân quí vị nâng cao lên một lần, là đạo lý nhƣ vậy. Bản thân không có công 

phu, thì đó chính là duyên. Duyên này là gì? Là ba điều kiện lúc lâm chung, quí vị nghĩ 

xem  có  thể  đầy  đủ  hay  không?  Điều  kiện  thứ  nhất  là  đầu  óc  phải  tỉnh  táo,  lúc  lâm 

chung mê hoặc điên đảo vậy thì cũng hết cách rồi. Vậy là nghiệp chƣớng rất nặng. Phật 

quang chiếu đến, chiếu rồi quí vị cũng không biết. Quí vị cũng không cảm nhận đƣợc, 

cho nên không thể hôn trầm, đáng sợ nhất là bệnh mất trí của ngƣời già, sự việc này rất 

phiền phức. Vậy thì thật là không ai có thể giúp đƣợc quí vị. 

Cho nên chúng ta sống ở thế gian này quan trọng nhất là đoạn ác tu thiện, tích 

lũy công đức, không nên đi hƣởng thụ. Lúc nào mới hƣởng phƣớc?  Lúc lâm chung 

đầu óc tỉnh táo, đó mới là phƣớc báo thực sự. Vì sao vậy? là điều kiện bắt buộc đầy đủ 

để vãng sanh. Cổ nhân nói: chết tốt thì sanh tốt, chết rất tốt, không có đau khổ, vậy quí 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              441/21 

vị đời sau nhất định sẽ rất tốt. Vì sao vậy? Quí vị sẽ chọn nơi tốt đẹp mà đi. Con ngƣời 

sẽ đến cõi súc sanh, đến cõi ngạ quỷ, đến cõi địa ngục. Vậy là đi một cách mơ mơ hồ 

hồ rồi. Làm gì có ngƣời đầu óc tỉnh táo lại đi đến những nơi đó? Cho nên đều là mê 

hoặc điên đảo mà đi. Đầu óc tỉnh táo mức độ thấp nhất cũng là hai cõi trời ngƣời, sẽ 

không đi đến ba đƣờng ác. Cổ nhân nói “ngũ phúc lâm môn”, phƣớc báo thứ năm cuối 

cùng chính là lúc lâm chung chết một cách dễ dàng, chính là điều này vậy. Đời sau so 

với đời này nhất định thù thắng hơn, nhất định càng tốt. Đây mới gọi là phƣớc báu thực 

sự. Đời này hƣởng phƣớc đời sau nếu nhƣ đọa ba đƣờng ác, vậy là không có phƣớc, đó 

không phải là phƣớc báo. Điều này không thể không biết. Cho nên tu phƣớc quan trọng 

hơn bất cứ điều gì. Nghiệp nhân quả báo không sai mảy may. Chúng ta hiểu đƣợc đạo 

lý này, đối với kinh điển sẽ không có nghi hoặc. Tâm thanh tịnh thì có thể thấy đƣợc 

Phật quang, vậy thì cảm thọ không cần nói nữa, thấy đƣợc Phật quang soi chiếu. Đó là 

Phật đến tiếp dẫn vãng sanh. 

Ở đoạn văn này, “đại bi vô biên”, đây là bi tâm của Phật Di Đà, là từ trong tự 

tánh lƣu xuất ra. Bi tâm và từ tâm của Phật Di Đà, bi là chúng ta nói tâm đồng cảm, 

tâm lân mẫn. Từ là tâm ban vui, tâm giúp đỡ quí vị, đều là khắp pháp giới hƣ không 

giới. Quang  minh từ đâu  mà  đến?  Quang minh  từ trong đại  từ đại  bi  mà  lƣu xuất  ra, 

cho nên quang  minh cũng không có bờ mé.  “Nên nhiếp thủ ích vô biên”, lợi ích vô 

biên. Ngƣời niệm Phật  này, đặc biệt là lúc lâm chung, tiễn ngƣời vãng sanh không thể 

không biết. Đồng thời Phật ở đây nói với chúng ta, tất cả chƣ Phật đều có quang minh. 

Trong quang minh đều có lợi ích xứng tánh, tánh đức xứng tánh. Tánh đức của Di Đà 

so với tánh đức của Phật thông thƣờng, thì càng lớn hơn rồi. 

Có thể thấy quang minh của Phật A Di Đà tuyệt thắng chƣ Phật, là do nguyện 

lực đời trƣớc siêu tuyệt. Đây đã nói ra nguyên nhân, vì sao quang minh của A Di Đà 

Phật vƣợt qua quang minh của chƣ Phật? Nguyện lực tu hành trong nhân địa khác nhau, 

điều này dùng các đồng tu hiện tiền của chúng ta, chúng ta đi vào cửa Phật, chúng ta 

phát  nguyện  gì?  Chúng  ta  muốn  là  quả  báo  gì?  Mỗi  ngƣời  đều  không  giống  nhau. 

Thông thƣờng phàm phu, quí vị hỏi vì sao họ học Phật? Tuyệt đại đa số là cầu bình an, 

cầu Phật gia hộ thăng quan phát tài, thực sự là cầu danh cầu lợi. Đây là số nhiều. Có 

mấy ngƣời học Phật là vì chúng sanh, vì chúng sanh khổ nạn? Không nhiều. Phật A Di 

Đà và ngƣời ta khác nhau. Ngài làm Phật là cầu cho tất cả chúng sanh và Ngài đều 

thành Phật nhƣ nhau, đƣợc Phật quả cứu cánh viên mãn, hơn nữa vƣợt qua cả chƣ Phật. 

Quí vị nghĩ xem Phật A Di Đà siêu việt chƣ Phật. Chúng ta mỗi ngƣời sanh đến Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, và Phật A Di Đà đồng tâm, đồng đức, đồng nguyện, đồng 

hạnh, thành tựu của chúng ta cũng siêu việt chƣ Phật. Tuyệt đối không phải nói Phật A 

Di Đà siêu việt chƣ Phật, chúng ta tƣơng lai đến Thế giới Cực Lạc và chƣ Phật thông 

thƣờng là giống nhau. Nói nhƣ vậy là không thông. Đó không phải là bổn nguyện của 

Phật A Di Đà. Điều này chúng ta không thể không biết, không biết những điều này, tức 

không biết Phật đối với chúng ta ân đức lớn lao biết bao. Ngài và chƣ Phật khác nhau, 

thành  tựu  không  tƣơng  đồng,  đến  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  thành  tựu  là  bình 

đẳng với Phật A Di Đà. Vậy không vĩ đại sao! Cho nên vì sao Chƣ Phật Nhƣ Lai đem 

đệ tử của họ tất cả đều khuyên họ phát tâm, phải cầu sanh Tây phƣơng Tịnh Độ, thân 

cận Phật A Di Đà. Đạo lý chính là ở đây vậy. Phật đối với ngƣời ta nhất định không có 

tâm tật đố. Nơi kia còn thù thắng hơn chỗ tôi đây, quí vị đi đến đó. Đây là Phật tâm, 

khác với phàm phu. Phàm phu nói bên đó tốt, quí vị chớ đi, quí vị theo tôi là đƣợc rồi. 

Bản thân cũng biết tôi không thể sánh với ngƣời khác, nhƣng vẫn chƣớng ngại ngƣời 

khác. Vậy nên ở đây tỉ mỉ mà thể hội. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              442/21 

Trong  kinh  lại  viết:  Phật  A  Di  Đà  oai  thần  quang  minh  tối  tôn  đệ  nhất,  mƣời 

phƣơng chƣ Phật không thể sánh đƣợc. Đây điều là sự thật, rất đặc thù. Cho nên pháp 

môn  này, gọi là pháp  khó tin, đều  có  lý của nó, không phải không  có  lý vậy, đều có 

nguyên nhân. 

Lại Đại Pháp Cự Đà La Ni Kinh nói chƣ Phật  có hai loại quang minh. Đây là 

nói ra rồi. Một là thƣờng quang, một là phóng quang. Thƣờng quang là viên minh vô 

ngại, luôn luôn soi chiếu. Đây là viên quang của Phật. Phóng quang là dùng quang để 

khiến  cho  ngƣời  tỉnh  ngộ.  Nguyên  văn  là  “dĩ  quang  cảnh  ngộ”,  hai  chữ  trong  đó  là 

Niệm  Lão  thêm  vào,  chúng ta vừa  thấy  là  hiểu  rồi. Chúng sanh có cảm, Phật  liền  có 

ứng. Ứng của Phật là tự nhiên, không có tác ý. Không có nói nhất định phải chiếu ứng 

họ, không có ý niệm này, là tự nhiên. Cho nên cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn. 

Tiến sĩ Giang Bổn làm thí nghiệm về nƣớc, chúng ta dùng một niệm thiện, đối diện với 

một ly nƣớc, phản ứng của nó, từ trên những thiết bị khoa học để quan sát, thấy đồ án 

vô  cùng  đẹp.  Phải  chăng  nó  có  suy  nghĩ?  Không  có.  Nó  nhất  định  không  nghĩ  gì, 

không có tƣ tƣởng, tức không có phân biệt, không có chấp trƣớc, không có khởi tâm 

động niệm, là phản ứng tự nhiên. Chúng sanh có cảm lúc Phật phóng quang cũng nhƣ 

vậy,  pháp  vốn  nhƣ  vậy,  hoàn  toàn  không  khởi  tâm  động  niệm.  Quang  này,  quang  là 

dạy ngƣời giác ngộ, giúp quí vị giác ngộ. Điều này chứng tỏ tác dụng của minh quang, 

tác dụng của  quang minh chiếu khắp. 

Theo thời  mà  chiếu, hoặc  hiện hoặc  thu, tùy  nghi  tự tại. Hiện là  lúc quí vị có 

cảm, cảm của quí vị dừng rồi, quang cũng sẽ không còn nữa. Cho nên quí vị cảm, thời 

gian  quang  chiếu  dài  ngắn,  cũng  là  thời  gian  cảm  ứng  không  giống  nhau,  đều  là  tự 

nhiên. 

“Kim nguyện là chỉ cho thƣờng quang”, trong nguyện văn này, nguyện quang 

minh vô lƣợng. Trong nguyện này nói là thƣờng quang. “Xƣng tán Tịnh Độ Phật nhiếp 

thọ kinh”, chính là Kinh A Di Đà, bản do Đại sƣ Huyền Trang dịch. Trong kinh văn có 

một đoạn nhƣ vậy: “Nhƣ Lai hằng phóng vô lƣợng vô biên diệu quang chiếu khắp tất 

cả mƣời phƣơng Phật độ, làm các Phật sự”. Đây là lão cƣ sĩ giải thích nguyện văn này 

là thƣờng quang. 

Từ kinh văn trong tiểu bổn Kinh A Di Đà của Đại sƣ Huyền Trang, có thể làm y 

cứ, đây là minh chứng, chứng minh cho thƣờng quang. Điều Phật nói ở đây đích thực 

là thƣờng quang. Nguyện này chỉ giảng đến đây thôi. 

Dƣới  đây  chúng  ta  xem  nguyện  thứ  mƣời  bốn.  “Nguyện  xúc  quang  an  lạc”, 

“hiển Phật quang vốn đủ diệu đức lợi sanh”, ở đây nói rất rõ ràng. Phật quang chiếu, 

quí vị nhất định sẽ có những hiện tƣợng này phát sanh. Giống nhƣ trong nguyện văn 

nói: Nếu có chúng sanh thấy quang minh của ta, chiếu lên thân họ, không ai không an 

lạc, từ tâm làm thiện. Có thể dẫn dắt tâm từ bi của quí vị, khiến quí vị làm thiện, “đời 

sau sanh nƣớc ta”. Quí vị  sẽ phát tâm cầu sanh Tịnh Độ, thân cận Phật A Di Đà, cho 

nên trong giải thích của Niệm lão nói: hiển diệu đức lợi sanh sẵn có trong Phật quang, 

có nhiều điều tốt nhƣ vậy. “Thấy quang minh ta, chiếu đến thân họ”, tâm quí vị không 

thanh tịnh, quí vị không thấy đƣợc. Viễn ly điên đảo vọng tƣởng, tâm thanh tịnh hiện 

tiền, quí vị liền thấy đƣợc. Lúc nào thấy đƣợc? Quang của Phật tất cả mọi lúc, mọi nơi 

trƣớc nay chƣa hề gián đoạn, chỉ là chúng ta hiện tại có tập khí phiền não chƣớng ngại 

mất rồi, chúng ta chỉ cần buông bỏ tất cả những chƣớng ngại này, Phật quang của Phật 

Di Đà quí vị liền thấy đƣợc. 

Phàm là ngƣời thấy đƣợc Phật quang và nhờ Phật quang chiếu đến, Phật quang 

chiếu quí vị rồi “không ai không an lạc”, cho nên con ngƣời lúc gặp tai nạn, vì sao dạy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              443/21 

quí vị niệm Phật? Lúc tai nạn lo sợ, hoảng hốt, bất an, quí vị niệm Phật A Di Đà, Phật 

quang chiếu quí vị, tâm quí vị liền an định trở lại, quí vị liền xa lìa đƣợc sự lo sợ, đạo 

lý chính là đây vậy. 

Hơn  một  năm  trở  lại  đây,  chúng  ta  gặp  phải  rất  nhiều  lời  dự  đoán,  tin  tức 

những  ngƣời  thông  linh  truyền  đến,  nói  có  thiên  tai  rất  lớn.  Ứng  đối  nhƣ  thế  nào? 

Dƣờng nhƣ là một âm thanh, dạy chúng ta chăm chỉ niệm Phật. Có thể hóa giải thiên 

tai. Lời này chúng ta tin, vì sao vậy? Phật ở trong kinh nói nhƣ thế, họ nói tƣơng ƣng 

với lời của Phật, vậy nên lời này có thể tin đƣợc. Lời họ nói không tƣơng ƣng với kinh 

Phật, chúng ta có thể không cần tin tƣởng họ, thứ đó không đáng tin, phải tƣơng ƣng. 

Chúng  ta  biết  trong  đây  có  đạo  lý,  tƣơng  ƣng  với  nguyện  văn  của  48  nguyện,  Phật 

quang  chiếu  quí  vị,  quí  vị  nhất  định  đƣợc  an  lạc.  Nói  cách  khác,  lúc  Phật  quang  soi 

chiếu, thiên tai ở khu vực này nhất định đƣợc hóa giải. Cho dù không thể hóa giải, con 

ngƣời ở nơi này tạo nghiệp nặng quá, Phật quang chiếu cũng không thể hóa giải, chắc 

chắn sẽ giảm nhẹ, không thể hoàn toàn hóa giải, có thể giảm nhẹ đây là điều nhất định 

có thể. Từ đó có thể biết, vấn đề căn bản không phải từ bên ngoài, mà từ trong nội tâm 

chúng ta. Đoan chánh tâm niệm, nhất tâm niệm Phật, vấn đề gì cũng có thể giải quyết. 

Trong đây quan trọng nhất là lòng tin, còn có một cái nữa là tâm tôn trọng. 

Hiện tại thế giới này, không phải là hỗn loạn cục bộ mà toàn cả thế giới đã nảy 

sinh vấn đề. Chúng ta phải làm nhƣ thế nào để giúp đỡ. Giúp đỡ không phải là giúp đỡ 

ngƣời  ở  một  địa  phƣơng  cục  bộ,  giúp  đỡ  toàn  trái  đất.  Vô  cùng  quí  hóa,  từ  lâu  vào 

những  năm  thập  niên  70,  ba  bốn  mƣơi  năm  trƣớc,  40  năm  trƣớc,  tiến  sĩ  Townenbe 

ngƣời Anh đã nói ra rồi, muốn giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21 - lúc này là toàn 

thế giới - chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và Phật Pháp Đại thừa. Lời này là thật sao? 

Tôi đã từng hỏi tại đại học Cambridge, đại học London Anh quốc, không ai trả lời tôi. 

Ngay cả giáo sƣ khoa Hán học của họ, cũng không trả lời tôi. Cuối cùng tôi nói với họ, 

lời Townenbe nói không sai, chúng ta đã đọc hiểu sai rồi. Khổng Tử một đời dạy học 

nói bao nhiêu lời, có câu nào giải quyết vấn đề hiện tại? Quí vị phải nghe ra cho đƣợc. 

Vấn đề hiện tại này, xã hội sinh bệnh rồi, sinh bệnh gì vậy? Thuốc của Khổng Lão phu 

tử rất nhiều, dùng bài thuốc nào mới có thể trị bệnh đƣợc? Không phải là tất cả thuốc 

đều  dùng  hết.  Tất  cả  đều  dùng  hết  thì  muốn  giết  chết  ngƣời  sao.  Điều  này  rất  quan 

trọng. Cho nên  đọc hiểu  cần thiết hơn  bất  cứ  điều  gì. Vì thế nói, bàn đến học thuyết 

Khổng Mạnh, họ liền nghiên cứu hán học, hơn nữa có trình độ cũng tƣơng đối, chúng 

ta không thể không khâm phục. Nhắc đến Khổng Mạnh nhất định sẽ nghĩ đến Tứ thƣ, 

Ngũ kinh, Thập tam  kinh. Đây là thứ mọi ngƣời đang nghiên cứu, có thể giải quyết 

đƣợc vấn đề không? Cao quá, sâu sắc quá, ngƣời thông thƣờng không hiểu. Nói đến 

Đại  thừa,  quí  vị  nhất  định  sẽ  nghĩ  đến  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Bát  Nhã,  nghĩ  đến 

những  đại  kinh  đại  luận  này,  cũng  là  sâu  sắc  quá, không  thể  phổ  cập. Muốn  cứu  thế 

giới này, phải phổ cập, rất cạn, rất có hiệu quả, nó mới có thể hữu hiệu. Tôi nói mọi 

ngƣời nghĩ cũng không sai. Tứ thứ, Ngũ kinh, Thập tam kinh và những kinh điển Đại 

thừa, đây là hoa quả của Đại thừa và Khổng Mạnh, mọi ngƣời đều nhìn thấy rồi, mọi 

ngƣời đều hoan hỷ. Hoa quả từ đâu mà có? Hoa nở ở trên cành, kết quả ở trên cành. 

Cành từ đâu mà có? Cành từ thân cây mà mọc ra. Thân cây từ đâu mà có? Thân cây từ 

gốc mà mọc ra, gốc, nó có gốc! Đi tìm gốc mới đƣợc, còn sống, mới hữu dụng. Gốc 

của Khổng Mạnh là gì? Nói cho quí vị biết gốc của Khổng Mạnh chính là Đệ tử quy. 

Gốc của Đại thừa chính là Thập thiện nghiệp đạo, điều này họ trƣớc này chƣa hề nghĩ 

đến. Vì sao vậy? xem nó đơn giản quá. Đây là thứ dạy cho ngƣời mới học, dạy tiểu học. 

Không sai. Hiện tại ngƣời trên toàn thế giới đều chƣa từng đọc qua. Tiểu học là vĩ đại 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              444/21 

lắm rồi, tiểu học đã có thể giải quyết vấn đề. Cho nên chúng ta đề xƣớng ba cái gốc 

Nho, Thích, Đạo, không thể sơ suất, thứ này quan trọng. 

Chúng tôi ngày xƣa tại một tiểu trấn ở Thang Trì, Lô Giang tỉnh An Huy, chính 

là  dùng  Đệ  tử  quy  làm  thí  nghiệm.  Làm  đƣợc  vô  cùng  thành  công.  Chứng  minh  lời 

Townenbe nói không sai. Nhƣng muốn thực hiện đƣợc lời của Townenbe nói, còn phải 

tìm  lại  tinh  thần  của  Khổng  Mạnh.  Tinh  thần  của  Khổng  Mạnh  là  gì?  Tinh  thân  Đại 

thừa là gì? Điều này trong Tứ Thƣ có. “Khổng viết thành nhân, Mạnh viết thủ nghĩa”. 

Hai chữ nhân nghĩa đại biểu cho tinh thần của Khổng Mạnh. Nhân là yêu ngƣời, hiện 

tại con ngƣời không có lòng thƣơng yêu. Không biết thƣơng ngƣời, không biết thƣơng 

bản  thân.  Không  biết  thƣơng  bản  thân  mình  họ  làm  sao  mà  thƣơng  yêu  ngƣời  khác. 

Đây mới gọi là đại căn đại bản. Mạnh viết thủ nghĩa. Tinh thần căn bản của Nho gia là 

nhân nghĩa đạo đức. Chúng ta có nhân nghĩa trong tâm, hiện tại xã hội này bệnh rồi, 

bệnh ở đâu? Giáo dục Thánh hiền không còn. Trong nƣớc hay nƣớc ngoài toàn không 

còn  nữa.  Giáo  dục  truyền  thống  của  Trung  Quốc  không  còn,  giáo  dục  tôn  giáo  nƣớc 

ngoài không còn, không có ai dạy. Không có ai dạy, họ tự nhiên sẽ học sai. Lão tổ tông 

chúng ta có nói, trong Tam tự kinh có nói “tánh tƣơng cận, tập tƣơng viễn, cẩu bất giáo, 

tánh nãi thiên”, quí vị không dạy, họ hoàn toàn học sai. Ngày nay ngƣời trên toàn thế 

giới, bất luận tạo tội nghiệp nhƣ thế nào, bất luận phạm lỗi lầm nhƣ thế nào, có thể xử 

phạt  hay  không?  Không  thể.  Vì  sao  không  thể?  Vì  quí  vị  không  dạy  họ.  Họ  làm  sai 

việc gì, làm sao quí vị có thể trách mắng họ? Quí vị không dạy ngƣời ta, cho nên nếu 

dùng lời của Khổng lão phu tử để giải quyết vấn đề này, trong Luận Ngữ có: “đạo phu 

tử không có gì khác, chỉ có trung thứ mà thôi”, quí vị xem đã nhắc đến hai chữ này rồi, 

giải  quyết  vấn  đề  xã  hội  hiện  nay,  một  là  trung,  một  là  thứ.  Chúng  ta  dùng  Khổng 

Mạnh bốn chữ: nhân, nghĩa, trung, thứ. Trung là gì? Tâm phải đặt cho chánh, không 

lệch, không tà, đây gọi là trung, cũng tức là dùng chân tâm để đối đãi ngƣời. Chân tâm 

chính là điều chúng ta nói tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Đây là trung. Thứ là gì? Tha 

thứ cho ngƣời khác. Tất cả những tội lỗi, lỗi lầm đã tạo tội nghiệp không nên truy cứu, 

viêc quá khứ đã qua rồi, tuyệt đối không truy cứu quí vị, cũng không trừng phạt quí vị, 

từ hôm nay trở đi nghiêm túc học tập giáo dục Nho, Thích, Đạo. Quí vị đƣợc giáo dục 

rồi, sau đó lại phạm lỗi, vậy thì phải xử phạt quí vị. Quí vị chƣa qua sự giáo dục này, 

phàm lỗi, thì không truy cứu, đây gọi là thứ. 

Cổ nhân nói: “lúc nên tha cho ngƣời thì phải tha”, không gây phiền phức, xã hội 

này  sẽ  ở  trong  sự  hòa  hợp, khôi  phục  giáo  dục  luân  lý, đạo  đức, nhân  quả, tôn  giáo, 

nhƣ vậy thì xã hội đƣợc cứu rồi. Vậy nên lời của Townenbe nói không sai, rất có lý. 

Ngƣời này thực sự có học vấn. Hiểu biết đối với văn hóa truyền thống xƣa, lợi hại hơn 

nhiều những ngƣời Trung Quốc bình thƣờng. Lời này ngƣời Trung Quốc cũng không 

nói ra đƣợc, ông đã nói ra đƣợc rồi. 

Đại thừa cũng là bốn chữ, tinh thần Đại thừa là chân thành, từ bi. Chân thành, 

đó chính là chữ trung mà làm cho đến viên mãn, đại từ đại bi. Từ bi bao gồm cả bốn 

chữ trong Nho gia ở trong đó rồi- nhân nghĩa trung thứ. Ông ấy nói rất có lý. Cho nên 

dạy học mới có thể giải quyết đƣợc vấn đề. Đây là cổ thánh tiên hiền của Trung Quốc. 

Đời  này  qua  đời  khác  không  có  thay  đổi,  “kiến  quốc  quân  dân,  giáo  học  vi  tiên”. 

Chúng ta lúc bình thƣờng học tập, tôi thƣờng thêm vào đó một câu: kiến quốc quân dân, 

tu thân vi bổn, giáo học vi tiên. Tôi dùng 12 chữ này, thực sự có thể giải quyết vấn đề 

xã hội hiện nay. Nhƣng đích thực phải cần ngƣời ta tin tƣởng. Giáo huấn của cổ thánh 

tiên hiền có thể giải quyết những khổ nạn hiện tại của chúng ta, giúp chúng ta hóa giải 

xung đột, xúc tiến xã hội an định, thế giới hòa bình. Phải thực sự làm  một điểm thí 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              445/21 

nghiệm  dạy  học,  điều  này  rất  quan  trọng.  Vì  sao  vậy?  Muốn  cho  ngƣời  ta  nhìn  thấy 

đƣợc. Chúng tôi đã làm thí nghiệm ở tiểu trấn Thang Trì ba năm đó, là liên hợp quốc 

ép chúng tôi làm, bản thân chúng tôi chƣa nghĩ ra. Chúng tôi tham gia Hội nghị hòa 

bình của Liên hợp quốc, đã báo cáo với mọi ngƣời tình hình xã hội cổ đại của ngƣời 

xƣa, đất nƣớc này mấy ngàn năm nay xã hội đích thực là trƣờng trị cửu an. Vì sao trị vì 

đƣợc tốt đến nhƣ vậy? Nó chính là giáo dục. Ngƣời xƣa coi trọng nhất là giáo dục, con 

ngƣời là dạy cho tốt, quí vị nếu không dạy họ liền học sai. Đây là thứ mà lão tổ tông, 

có thể nói là vào ngàn vạn năm trƣớc đã biết rồi. Cho nên toàn thế giới chỉ có ngƣời 

xƣa hiểu giáo dục nhất, có trí tuệ giáo dục, có phƣơng pháp giáo dục, có kinh nghiệm 

giáo dục, có hiệu quả giáo dục. Chúng tôi báo cáo với Liên hợp quốc, mọi ngƣời nghe 

đều rất hoan hỷ, sau hội nghị lúc chúng tôi nói chuyện, ăn cơm, liền có ngƣời nhắc đến, 

pháp sƣ à, ngài nói rất hay, nhƣng đây là lý tƣởng, làm không đƣợc. Câu nói này đúng 

là giáng vào đầu tôi một đòn, họ không tin tƣởng. Vậy thì quí vị cũng không có cách gì 

thực  hiện.  Thế  giới  này  hết  cách  rồi.  Làm  thế  nào  để  họ  tin  tƣởng?  Phải  làm  ra  cho 

ngƣời ta thấy. Họ nhìn thấy rồi mới tin tƣởng, nên tiểu trấn Thang Trì là trong bối cảnh 

nhƣ vậy, chúng tôi đã phát khởi làm thí nghiệm này. Thí nghiệm làm thành công rồi, 

chúng tôi liền hi vọng giao cho quốc gia làm. Việc chính của chúng tôi là giảng kinh 

điển Đại thừa, không phải làm những công việc này, vì thế để cho quốc gia làm, làm ra 

hình  mẫu  tốt.  Từ  thành  công  này,  chúng  tôi  liền  liên  tƣởng  đến,  hình  mẫu  rất  quan 

trọng, làm cho chúng tôi nghĩ đến Trung Quốc vào thời đại ngày xƣa, trong lịch sử ghi 

chép vô cùng chính xác, đây là thật không phải giả, tuyệt đối không phải là giả. 

Thang,  Thƣơng  Thang,  ông  có  một  điểm  thí  nghiệm,  làm  thành  công  rồi,  đất 

nƣớc của ông thời đó, Trung Quốc đến đời Tần mới thống nhất. Trƣớc đời nhà Tần đều 

là xã hội bộ lạc. Quí vị xem khu vực từ lƣu vực Trƣờng Giang đến lƣu vực Hoàng Hà, 

diện tích không lớn, có bao nhiêu quốc gia? Hơn 800 quốc gia, chƣa thống nhất, đều là 

nƣớc nhỏ. Đất nƣớc Thang lớn bao nhiêu? 70 dặm. Chƣ vị nên biết, bảy mƣơi dặm, 

không phải lớn nhƣ 70 ki lô mét vuông, hiện tại chúng ta nói ki lô mét  vuông. Ngày 

xƣa thƣớc tấc để đo đạc nhỏ hơn chúng ta hiện nay. Hoằng Nhất đại sƣ đã làm qua 

khảo chứng. Ngài nói thƣớc của thời nhà Chu, một thƣớc, chỉ bằng thƣớc hiện tại của 

chúng  ta là  sáu tấc, không phải là  mét. Cho nên  những  ghi  chép  trong sách  cổ nhân, 

chiều cao một ngƣời là cao hơn một trƣợng, trên thực tế, dáng ngƣời chỉ cao gần nhƣ 

ngƣời hiện tại mà thôi. Gần nhƣ hiện tại dáng ngƣời cao 1m8 vậy, vào ngày xƣa là cao 

hơn một trƣợng, thƣớc của nó ngắn, cho nên dặm cũng vậy. Dùng ki lô mét ngày nay 

để tính, thì phải giảm lại, 70 dặm của nó, tính ra ki lô mét hiện tại là hơn 30 km, chỉ là 

một khu vực nhỏ nhƣ vậy. Một tiểu trấn nhỏ, đó là một nƣớc. Thƣơng Thang chính là 

dùng một nƣớc nhỏ của ông ấy, ông trị lý rất tốt. Chúng tôi thƣờng nói “lễ nghĩa chi 

bang”, trên đƣờng không nhặt của rơi, đêm không đóng cửa. Ông có thể làm đến nhƣ 

vậy. Cho nên những nƣớc nhỏ phụ cận đều học tập theo ông. Tôn ông là vua, tôn ông 

là thiên tử. Thiên tử không có quyền cai quản. Đó là ngƣời khác tôn xƣng quí vị, là một 

vinh dự, mọi ngƣời đều học tập quí vị. Xƣng ông ấy là vua, xƣng ông ấy là thiên tử. 

Đây là Thƣơng Thang. Thƣơng Thang truyền đƣợc 31 đời. Truyền đƣợc 31 đời, 629 

năm. 

Tiếp  xuống  là  nhà  Chu,  Chu  Văn  Vƣơng,  quốc  gia  của  Chu  Văn  Vƣơng  lớn 

chừng nào? Một trăm dặm, bằng hiện nay 50 km, là một nơi nhỏ nhƣ vậy. Ông dùng 

100 dặm mà làm vua thiên hạ, cũng làm đƣợc rất tốt. Chính trị thanh minh, nhân dân 

hòa vui. Trong thế giới ngày xƣa ấy đó chính là một hình mẫu. Ngƣời ngƣời đều học 

tập ông ấy, xƣng ông ấy là thiên tử, xƣng ông ấy là vua. Hơn 800 nƣớc nhỏ, đều ủng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              446/21 

hộ ông ấy, đều kính yêu ông ấy. Đều yêu thích ông ấy. Có vấn đề gì, đều thỉnh giáo với 

ông  ấy,  học  tập  theo  ông  ấy.  Điểm  thị  phạm  này  quan  trọng  biết  bao,  vô  cùng  quan 

trọng! 

Từ thí nghiệm của Thang Trì khiến cho chúng ta nghĩ đến ngày xƣa, trong sách 

cổ có ghi chép này. Hiện tại nói lại rất có ý nghĩa. Nếu nhƣ hiện tại có một đất nƣớc 

nhỏ, trƣớc đây tôi trú tại Singapore tôi thƣờng nói, nhƣng cơ duyên chƣa thành thục, 

Singapore là một quốc gia thành thị. Nếu nhƣ quốc gia thành thị này có thể làm đƣợc 

nhƣ Thang, làm đƣợc nhƣ Chu Văn Vƣơng, quốc gia tuy nhỏ, là điểm thị phạm cho 

toàn thế giới, vậy là vĩ đại lắm rồi, tốt quá rồi! Điểm thị phạm Thang Trì của chúng tôi 

sau khi làm ra rồi, báo cáo lên với Liên hợp quốc, chúng tôi làm rất tƣờng tận, báo cáo 

tám tiếng đồng hồ, còn thêm triển lãm ba ngày, ảnh hƣởng đến tổ chức giáo khoa văn 

của đại sứ đại biểu 192 quốc gia khu vực, họ đều hi vọng đến Thang Trì để khảo sát 

thực  tế, đi  xem  xem,  thu  đƣợc  hiệu  quả  lớn  nhƣ  vậy.  Cho  nên  tôi  luôn  hi  vọng, một 

quốc gia nhỏ nào đó, một khu vực nhỏ nào đó làm gƣơng mẫu, làm cho toàn thế giới 

đều có thể nhìn thấy. Nhìn thấy điều gì? Nhìn thấy tin tức thế giới hòa bình. Hòa bình 

không phải là việc không thể làm đƣợc, không phải là lý tƣởng, hoà bình có thể thực 

tiễn. 

Ngày  nay,  chúng  tôi  nói  phổ  biến  để  mà  dạy  học.  Dạy  học  ngày  nay  chƣớng 

ngại lớn nhất, khó khăn lớn nhất là ở đâu? Học trò không có tâm cung kính. Pháp thế 

xuất thế gian không có tâm cung kính thì không học đƣợc gì cả. Quí vị xem Ấn Quang 

Đại sƣ dạy cho chúng ta, đó là nói học Phật. Học Phật và học pháp thế gian không có 

gì khác. Một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời 

phần lợi ích. Hiện tại là một phần thành kính cũng không có. Học trò nhƣ vậy thì dạy 

nhƣ  thế  nào?  Muốn  thức  tỉnh  đƣợc  lòng  thành  kính  của  học  trò,  không  phải  là  việc 

trong thời gian ngắn, tức là phải có tấm gƣơng tốt, phải làm cho những ngƣời trẻ tuổi 

này đích thân nhìn thấy. Họ giác ngộ rồi, họ học đƣợc rồi, về nhà sẽ hiếu thuận với cha 

mẹ, sẽ tôn kính ngƣời lớn, sẽ yêu thƣơng anh em, tâm thành kính mới có thể xuất hiện. 

Không có tâm thành kính, không thể nào học đƣợc. Ngƣời trẻ tuổi hiện nay tâm tình 

nóng nảy, trong nƣớc tôi biết rất ít, tôi không hiểu đƣợc, tôi nhìn thấy là ngƣời nƣớc 

ngoài. Tôi ở nƣớc ngoài cũng là một giáo thọ của một vài trƣờng học, là thỉnh giảng 

thôi, chỉ lên lớp có mấy lần, tôi không đi nữa. Vì sao vậy? Vì học sinh không kiên nhẫn. 

Học trò thời gian nghe giảng bài chỉ khoảng từ  mƣời phút đến 15 phút. Sau đó thì cặp 

mắt đều hƣớng ra bên ngoài hết, chụm đầu kề tai, tâm để đâu đâu. Vậy thì còn giảng gì 

nữa? Giảng qua vài tiết học, tôi không giảng thêm nữa. Cho nên tôi ở trong trƣờng học 

thích  tham  gia  buổi tọa  đàm  với  các  giáo sƣ, chúng  tôi  giao  lƣu  về kinh  nghiệm  dạy 

học. Tôi rất hoan hỷ cùng những vị giáo sƣ này, tuổi tác cũng gần bằng tôi, họ có thể 

nghe hiểu đƣợc, có rất nhiều cảm nhận tƣơng đồng. Vì vậy tâm cung kính không thể 

không  có. Học  Đệ tử  quy, học  Cảm  ứng thiên, học  Thập thiện  nghiệp  đạo, tâm  cung 

kính mới có thể đƣợc sanh khởi. Quí vị gặp đƣợc thầy giáo tốt thực sự, thực sự có học 

vấn, có đức hạnh, quí vị không có chút tâm cung kính nào, họ sẽ không dạy quí vị, họ 

sẽ rất khách khí với quí vị, sẽ tán thán quí vị, khen ngợi quí vị, để cho quí vị đi. Vì sao 

vậy? Họ dạy quí vị thứ gì, quí vị không hấp thu vào đƣợc, khó ở điểm này vậy, không 

phải là không dạy. 

Lúc  tôi  còn trẻ, đi  học  trong giai  đoạn  tai  nạn, thế  chiến  thứ  hai, khánh  chiến 

Trung Nhật, ngày ngày chạy nạn, tám năm kháng chiến, tôi chạy khắp mƣời tỉnh đông 

nam Trung Quốc. Thời đó đi bộ, chƣa có phƣơng tiện giao thông. Cho nên thất học ba 

năm, học nghiệp chƣa hoàn thành đƣợc. Tôi thích đi học, sau khi đến Đài Loan, tứ cố 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              447/21 

vô thân, bắt buộc tự thân chăm sóc cuộc sống cho bản thân, tìm một công việc nhỏ thu 

nhập vô cùng ít ỏi, làm gì có thời gian mà đi học? Tuổi trẻ thích triết học, biết đƣợc có 

một vị giáo sƣ triết học, đồng hƣơng, ngƣời Đồng Thành, tiên sinh Phƣơng Đông Mỹ, 

ảnh hƣởng đƣợc một chút bên ngoài của đồng hƣơng, tuy là không quen biết, tôi đã 

viết cho thầy một bức thƣ, xin thầy cho phép tôi đến trƣờng học học dự thính môn học 

của thầy, thƣ  của  tôi  viết rất  quy  cũ, viết  rất ngay  ngắn. Tôi  cũng viết  một thiên văn 

chƣơng gửi cho thầy xem. Sau một tuần lễ, thầy trả lời thƣ cho tôi, mời tôi đến nhà 

thầy gặp mặt, đi gặp thầy. Sau khi gặp mặt, thầy liền hỏi tôi về trình độ học vấn, tôi nói 

tôi tốt nghiệp cấp hai, cấp ba mới học đƣợc nữa năm, chạy nạn chạy đến Đài Loan luôn. 

Thầy  hỏi  tôi  em  có  lừa  gạt  tôi  không  đấy?  Tôi  nói  tôi  không  dám  lừa  dối  thầy  giáo, 

thầy giáo nói với tôi, thƣ em viết, văn chƣơng em viết, học trò trƣờng chúng tôi không 

viết ra đƣợc, thầy dạy học ở đại học Đài Loan. Thầy dạy lớp tiến sĩ. Tôi liền nói với 

thầy giáo, em tuy chƣa hoàn thành học nghiệp, em thích đọc sách, trong lúc khổ nạn, 

em đều không rời sách vở, có lẽ vì lý do này, chúng tôi chỉ có một điểm biểu hiện chân 

thành  cung  kính,  thầy  giáo  cuối  cùng  nói  với  tôi,  thầy  nói  trƣờng  học  hiện  tại  –  sáu 

mƣơi năm trƣớc – thầy giáo không giống thầy giáo, học trò không giống học trò. Em 

muốn đến trƣờng dự thính, em sẽ vô cùng thất vọng. Tôi nghe lời này, trong lòng rất 

buồn, vì sao vậy? Thầy giáo từ chối rồi. Một chút hi vọng của tôi cũng trôi sông rồi, 

cho  nên  trong  lòng  đƣơng  nhiên  cảm  thấy  rất  hụt  hẫng.  Thầy  giáo  dƣờng  nhƣ  trầm 

ngâm khoảng năm phút, nói với tôi, thầy nói nhƣ vậy cũng đƣợc, mỗi tuần em đến nhà 

tôi, tôi dạy cho em hai tiếng đồng hồ. Tôi học triết học với thầy là học nhƣ vậy. Việc 

này  ngay  cả  nằm  mơ  cũng  không  dám  nghĩ  đến.  Quí  vị  hỏi,  nguyên  nhân  là  gì?  Sự 

cung kính của học trò đối với thầy giáo, không có gì khác, không quen biết thầy. Lần 

đầu tiên gặp mặt, tôi viết thƣ là viết chữ khải chân phƣơng, chữ nhỏ, giống nhƣ hiện 

nay rất nhiều ngƣời viết thƣ cho tôi viết chữ rất thảo, thứ đó thầy giáo vứt vào sọt rác 

lâu rồi, chẳng thèm để ý đến. Quí vị không có chút cung kính nào. Đánh máy ra, cũng 

không đƣợc, phải đích thân viết tay, đó mới biểu thị sự cung kính của quí vị. Sự cung 

kính này là từ nhỏ cha mẹ đã dạy cho rồi, sau này mới đƣợc lợi ích nhƣ vậy. Tôi thân 

cận thầy Phƣơng, đại sƣ Chƣơng Gia, với lão cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam, không có gì khác, đó 

chính là là tâm cung kính. Đối với thứ tôi học đƣợc tôi tôn trọng. Tôn sƣ trọng đạo! 

Đối với thầy giáo vô cùng cung kính. Cho nên thầy giáo đãi ngộ đối với tôi sẽ đặc biệt 

rồi,  không  dám  tƣởng  tƣợng,  không  nộp  một  đồng  học  phí  nào.  Hoàn  toàn  là  tình 

nguyện  dạy  học. Một  thầy  giáo, một  học trò, dạy  nhƣ  vậy  mà  thành. Tôi theo đại  sƣ 

Chƣơng Gia cũng là một tuần hai tiếng đồng hồ, học trò chỉ có một mình tôi. Chỉ có 

khi học kinh giáo với thầy Lý, học giảng kinh, thầy mở một lớp học, bạn học hơn hai 

mƣơi  ngƣời.  Hơn  hai  mƣơi  ngƣời  này,  đến  hôm  nay  thực  sự  giảng  kinh  suốt  ngày 

không nghỉ ngơi chỉ có một mình tôi. Cho nên tôi đối với Ấn Quang Đại sƣ, hai chữ 

thành kính này cảm nhận vô cùng sâu sắc. Không có tâm thành kính, thầy giáo có tốt 

bao nhiêu, đối với quí vị cũng vô ích. Thực sự có thành kính, không ở bên cạnh thầy 

giáo, cũng sẽ có thành tựu thù thắng. 

Ngày nay Đông Bắc cƣ sĩ Lƣu Tố Vân chính là một tấm gƣơng tốt. Đó thực sự 

là mƣời phần cung kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Bà không ở bên cạnh tôi, chỉ là nghe 

một bộ đĩa CD, đĩa CD về Kinh Vô Lƣợng Thọ, hình nhƣ là bản giảng vào năm 1998. 

Bà có đƣợc một bộ này, lúc đó dùng băng ghi âm, không có hình ảnh, chỉ là thu âm, bà 

có đƣợc một bộ kinh này, sáu mƣơi tiếng đồng hồ. Quí vị xem ngƣời ta học tập, một 

ngày nghe một đĩa, tức là một tiếng đồng hồ. Nhƣng một tiếng đồng hồ này nghe mƣời 

lần, mỗi ngày nghe kinh mƣời tiếng đồng hồ, mƣời năm chƣa từng gián đoạn, chỉ nghe 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              448/21 

một  bộ  kinh.  Một  ngày  nghe  mƣời  lần. Nghe  hai  tháng  thì nghe  xong  những  đĩa  CD 

này,  hai  tháng là nghe  mƣời  lần.  Sau  khi  nghe  xong, nghe lại  từ  đầu, nghe nhƣ  vậy 

mƣời năm. Ngoài nghe kinh ra thì niệm Phật A Di Đà, bà thành công rồi, chứng minh 

lời  cổ  nhân  nói  không  sai  tí  nào,  “nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng  thời  huân  tu”,  “nhân 

giới đắc định, nhân định khai tuệ”, chứng  minh cho quí vị rồi. Giới là gì? là quy  củ. 

Quí  vị  có  thể  giữ  vững  đƣợc  quy  cũ  này,  chính  là  nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng  thời 

huân  tu,  quí  vị  giữ  quy  củ.  Một  ngày  nghe  mƣời  tiếng  đồng  hồ,  thời  gian  còn  lại  là 

niệm Phật. Đây là quy củ. Dụng công nhƣ vậy, cho nên bệnh của bà khỏi rồi, bà mắc 

bệnh nổi ban đỏ, còn nghiêm trọng hơn cả bệnh ung thƣ. Lành rồi, cũng không uống 

thuốc,  không  chích  thuốc,  bệnh  đã  lành  rồi.  Ba  năm,  năm  năm  nhất  định  đƣợc  niệm 

Phật tam muội, sáu bảy năm liền khai ngộ, không phải là đại triệt đại ngộ, thì đó cũng 

coi  nhƣ  là  đại  ngộ.  Ngộ  nhƣ  vậy,  không  những  Phật  Pháp  thông,  mà  pháp  thế  gian 

cũng thông. Vì sao vậy? Vì trí tuệ trong tự tánh hiển bày ra. Vãng sanh Tịnh Độ phán 

đoán của tôi là sanh tử tự tại, muốn đi thì đi, muốn ở thì ở, không còn chƣớng ngại nữa. 

Bà có thể làm thành công, mỗi ngƣời chúng ta cũng có thể thành công, quí vị không 

chịu làm thì chẳng còn cách gì. Phải thực sự buông bỏ đƣợc, trong tâm không còn mảy 

may vƣớng bận nào nữa, thân tâm không có áp lực, danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục 

trần tất cả đều buông bỏ hết. Cuộc sống rất vất vả, quí vị nghe báo cáo của bà, bà mời 

bạn bè dùng cơm, ngƣời bạn thân, chỉ có một món ăn, ngƣời bạn đó liền hỏi bà, một 

món ăn đủ không? Không đủ thì nấu thêm chút nữa, vẫn là một món ăn? Đúng, vẫn là 

một  đón ăn. Trong nhà  Phật nói  “ăn  không  trùng vị”, bà đã làm  đƣợc  rồi, cuộc sống 

đơn giản biết bao, cho nên bà mới có thể đắc tam muội, tâm của bà mới có thể thanh 

tịnh. Nếu tham lam hƣởng thụ, không đƣợc, vậy thì vấn đề xuất hiện rồi. 

Đây là làm gƣơng để cho chúng ta thấy, chúng ta thấy rồi, thấy rồi, ngƣời hiện 

tại bắt buộc phải nhìn thấy thì họ mới tin. Họ chƣa nhìn thấy thì không tin, không có 

lòng tin. Tôi đời này gặp đƣợc ba vị thầy giáo, đƣợc thầy giáo nhiếp thọ đều là nhờ sự 

thành kính. Phật ở trong kinh nói: “hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng”,  đây là 

đại căn bản của pháp thế xuất thế gian. Con ngƣời nếu nhƣ không hiếu thuận cha mẹ, 

bất kính với sƣ trƣởng, thì họ không có bất cứ thành tựu gì. Cho dù có thành tựu, cũng 

không  phải  là  thật  mà  là  giả  thôi.  Vì  sao  vậy?  Vì  không  thắng  đƣợc  những  khảo 

nghiệm. Đây là việc mà ngày nay chúng tôi khôi phục văn hóa truyền thống gặp phải 

chƣớng ngại lớn nhất. Chƣớng ngại này chúng tôi nhất định phải khắc phục, vậy phải 

làm  sao?  Đầu  tiên  chúng  tôi  bồi  dƣỡng vài  vị giáo viên  tốt  làm  thị  phạm,  có  thể có 

đƣợc mƣời vị, tám vị, thời gian chúng tôi dự định là mƣời năm, sau mƣời năm những 

giáo viên này trở thành những nhà hán học hàng đầu trên toàn thế giới, ngƣời ta liền tin 

tƣởng. Có mƣời vị giáo viên, chúng tôi có thể mở một nghiên cứu sở mô hình nhỏ, một 

giáo viên dẫn dắt mƣời học sinh, sau năm năm, không cần mƣời năm, sau năm năm sẽ 

có 100 giáo viên xuất hiện rồi, họ có tƣ cách của một giáo sƣ đại học. Chúng tôi có thể 

xây  dựng học  viện, sau  năm  năm  liền  có thể  mở  đại học. Tuần  tự  tiệm  tiến, dần  dần 

dẫn văn hóa xƣa trở lại, lợi dụng khoa học kỹ thuật hiện tại, mạng internet, truyền hình 

vệ  tinh,  chúng  tôi  lên  lớp  dạy  học, dùng  những  công  cụ  này  để  truyền  bá,  đồng  thời 

truyền trực tiếp, ngƣời trên toàn thế giới đều có thể nhìn thấy, ngƣời có đồng chí hƣớng, 

chỉ cần trên mạng internet, trên truyền hình có thể học tập đƣợc. Vậy là ảnh hƣởng lớn 

rồi. 

Điều kiện học tập có hai, một là đức hạnh, quan trọng nhất là giáo dục đức hạnh, 

phẩm đức. Chúng tôi đặt ra ba cái gốc: Đệ tử quy, Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp 

đạo, bắt buộc phải làm đƣợc. Đây không phải là niệm, không phải là học thuộc, mà 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              449/21 

phải làm cho đƣợc. Là sự nghiệp của Bồ Tát, sự nghiệp của thánh hiền. Quí vị nếu có 

chí với thánh hiền, quí vị thực sự lập chí làm Bồ Tát, làm Phật, nhƣ vậy mới đƣợc. Quí 

vị nói làm A la hán, không nhận quí vị. Quí vị chƣa đủ điều kiện. 

Điều kiện thứ hai chính là văn tự. Những phát minh vĩ đại nhất của  Cổ thánh 

tiên hiền, chính là văn  tự  và  văn  ngôn  của  Trung  Quốc, là phát  minh  vĩ  đại, trên thế 

giới không có đất nƣớc thứ hai. Đây là công cụ rất tốt. Cổ thánh tiên hiền đem trí tuệ, 

phƣơng pháp, kinh nghiệm của họ thông qua công cụ này lƣu truyền lại cho hậu thế. 

Chúng ta có năng lực đọc văn ngôn, những thứ này cổ thánh tiên hiền để lại đều trở 

thành kho báu trí tuệ của bản thân chúng ta, chúng ta có năng lực thì có thể đọc hiểu 

đƣợc. Học tập văn ngôn, trƣớc đây thầy giáo chúng tôi lão cƣ sĩ Lý Bính Nam dạy cho 

chúng tôi: học thuộc. Có thể đọc 50 thiên cổ văn, học thuộc lòng, thì có thể giảng giải. 

Quí  vị  liền  có  năng  lực  đọc  văn  ngôn.  Chìa  khóa  lấy  đƣợc  rồi.  Nếu  nhƣ  có  thể  đọc 

đƣợc 100 thiên, quí vị liền có thể viết đƣợc văn ngôn rất tốt. Không khó, dùng thời 

gian  hai  năm,  một  tháng  học  thuộc  một  thiên,  hai  năm  chiếc  chìa  khóa  này  liền  lấy 

đƣợc rồi, quí vị liền có năng lực đọc hiểu Đại Tạng Kinh của Phật Pháp, Tứ khố toàn 

thƣ trong văn hóa truyền thống, quí vị đã có khả năng rồi. Sự việc này tôi ngày ngày 

đang nghĩ, cũng mất mƣời năm mới có thể nhìn thấy đƣợc hiệu quả. Chúng tôi hi vọng 

những ngƣời tham gia nghiên cứu, trƣớc năm 40 tuổi, sau bốn mƣơi tuổi, tuổi tác lớn 

quá rồi, không kịp nữa. Tốt nhất là nhƣ cƣ sĩ Lƣu Tố Vân, nhất môn thâm nhập, trƣờng 

thời huân tu. 

Muốn gánh vác nổi sứ mệnh văn hóa truyền thống này, ba mƣơi tuổi là tuổi tác 

tốt nhất, 20 tuổi thì quá tốt, hai mƣơi, ba  mƣơi tuổi thực sự phát tâm, nhƣng sự phát 

tâm  này, sự  việc  này  rất  vất  vả, ngƣời  không  thể  chịu  khổ, không  kiên  nhẫn, họ  làm 

không thành công. Muốn giống nhƣ cƣ sĩ Lƣu Tố Vân vậy, mỗi ngày một món ăn, ai 

nấu cơm cho quí vị? Bản thân tự nấu, tự chăm sóc bản thân, mới có thể có thành tựu. 

Học tập nhƣ vậy, vọng niệm liền ít đi, dục vọng cũng không còn nữa. Nói cách khác, 

năng lƣợng quí vị tiêu hao đƣợc giảm đi rất nhiều. Nhƣ vậy  thì có điều gì tốt? Một 

ngày ăn một bữa cơm là đủ rồi. Vì sao vậy? Năng lƣợng tiêu hao ít. Một ngày nếu ăn 

ba bữa, năm bữa, đó là một thân thể hao dầu hao năng lƣợng, quí vị không bổ sung, nó 

sẽ sinh bệnh. Giống nhƣ chúng ta lái xe, có chiếc xe tiết kiệm dầu, có chiếc xe hao dầu, 

cho nên một ngày một bữa là đủ rồi, thời gian ăn một bữa. Tôi và thầy tôi, thời đó sống 

với  nhau  mƣời  năm,  chúng  tôi  tự  nấu  cơm,  từ  khi  nấu  cơm  đến  khi  ăn  xong,  rửa  đồ 

sạch sẽ, thu dọn xong xuôi, nửa tiếng đồng hồ. Quí vị xem tiết kiệm biết bao, nửa tiếng 

là  giải  quyết  xong  rồi.  Đây  là  tấm  gƣơng  tốt  mà  thầy  Lý  làm  cho  chúng  tôi,  tôi  học 

đƣợc rồi. 

Cho nên Phật quang vừa chiếu, quí vị xem xem “thân ý nhu nhuyến”, chúng ta 

xem  đoạn kinh văn  ở  đây,  ngƣời  nhờ Phật  quang  chiếu soi. Phẩm  Quang  minh biến 

chiếu của kinh này nói: ngƣời gặp quang này, cấu diệt thiện sanh, cấu ở đây là phiền 

não, tập khí, diệt hết rồi. Tập khí phiền não diệt rồi, đức năng trong tự tánh liền hiện 

tiền, thiện liền sanh, “thân ý nhu nhuyến”, đây là lƣu lộ của tánh đức. Cũng giống nhƣ 

đại sƣ Hiền Thủ nói về bốn đức trong Hoàn Nguyên Quán, thực sự sẽ sanh khởi. Thứ 

nhất là “tùy duyên diệu dụng”. Thứ hai là thực sự phát tâm làm gƣơng tốt cho tất cả 

chúng sanh, “oai nghi phép tắc”, làm gƣơng tốt cho xã hội đại chúng. Thứ ba là “nhu 

hòa chất trực”. Thứ tƣ là “khổ thay chúng sanh”. Đây mới là thiện thực sự, thiện này sẽ 

sanh khởi. Thân ý nhu nhuyến, dùng lời hiện tại mà nói là thân tâm mạnh khỏe, không 

có bệnh khổ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              450/21 

Câu dƣới đây, nếu ở nơi tam đồ khổ nhất, đây là nói về địa ngục. Tam đồ khổ 

nhất là chỉ cho địa ngục. Tam đồ là chỉ cho súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục, khổ nhất là địa 

ngục. Thấy quang minh này, đều đƣợc nghỉ ngơi, mạng chung đều đƣợc giải thoát. Đây 

là nói về ba đƣờng ác Phật quang cũng chiếu đến, nhƣng là ba đƣờng ác có thể thấy 

đƣợc Phật quang, là điều càng hi hữu. Vì sao vậy? Vì nghiệp chƣớng của họ nghiêm 

trọng  hơn  trong  cõi  ngƣời.  Chúng  sanh  trong  đƣờng  ác  thấy  đƣợc  Phật  quang,  Phật 

quang gia trì cho họ thì họ có đƣợc lợi ích nhiều nhƣ vậy. Sự đau khổ của họ liền có 

thể dừng nghỉ, lúc mạng chung đều có thể đƣợc giải thoát. Sự giải thoát này là có thể ra 

khỏi đƣờng ác, đến cõi ngƣời, đến cõi trời, sanh đến tất cả những nơi thiện. Trong đời 

quá khứ nếu nhƣ có duyên với Phật, súc sanh cũng có thể niệm Phật vãng sanh Tịnh 

Độ. Súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục đều có khả năng Phật quang có thể giúp đỡ quí vị, làm 

cho  thiện  căn  trong  đời  trƣớc  của  quí  vị  đƣợc  khởi  phát  ra, quí  vị  sẽ  niệm  Phật    cầu 

vãng sanh Tịnh Độ, nghĩa là ai cũng an lạc từ tâm làm thiện. Đây là ý nghĩa trong đoạn 

kinh văn này. 

Lại  Lễ  Tán  viết:  “Di  Đà  Thế  Tôn  vốn  phát  thệ  nguyện  sâu  nặng, dùng  quang 

minh danh hiệu để nhiếp hóa mƣời phƣơng”. Đây là điều vĩ đại của Phật A Di Đà, là 

một  phƣơng  pháp  giúp  đỡ  chúng  sanh.  Phƣơng  pháp  này  xảo  diệu  quá.  Quang  minh 

chiếu khắp, phổ nhiếp  tất  cả  chúng  sanh, sau đó  dùng  một  câu  danh hiệu này, quí vị 

xem đơn giản biết bao. Chỉ cần có thể niệm Nam mô A Di Đà Phật, quí vị liền có đƣợc 

Phật  quang  nhiếp  thọ.  Lúc  lâm  chung  Phật  đến  tiếp  dẫn.  Công  đức  danh  hiệu  Phật 

không  thể  nghĩ  bàn!  Chúng  ta  không  thấy  đƣợc  Phật  quang,  nhƣng  hoàn  toàn  tƣơng 

đồng với ý nghĩa của Phật quang. Nơi kinh bổn tồn tại chính là nơi Phật quang chiếu 

khắp. Nơi danh hiệu Phật A Di Đà tồn tại, chính là nơi quang minh Di Đà tồn tại. Nơi 

tƣợng của Phật A Di Đà tồn tại, bất luận là tƣợng nặn, điêu khắc hay là tƣợng vẽ đều 

nhƣ nhau, quí vị nhìn thấy Phật A Di Đà, nhìn thấy bốn chữ A Di Đà Phật này, đều là 

Phật  quang  đang  chiếu khắp. Điều này  nên hiểu, không thể  không  hiểu. Quang  minh 

nhiếp thọ, tức chỉ nay nguyện, gặp quang minh này, đều đƣợc vãng sanh. Nơi bộ kinh 

này diễn giảng, nơi đọc tụng, cũng là nơi Phật quang nhiếp thủ. Chúng ta một ngƣời 

đọc tụng, quang minh chiếu chính mình, mọi ngƣời cùng nhau đọc tụng, quang minh 

chiếu giảng đƣờng này, chiếu đạo tràng này. Chúng ta tiếp thu nhiều ít, thì phải xem 

tâm thành kính của quí vị, chính là Ấn Quang Đại sƣ đã nói: một phần thành kính quí 

vị đƣợc  một phần lợi  ích, mƣời  phần  thành  kính quí vị đƣợc mƣời  phần lợi  ích. Đặc 

biệt  là  lúc  đại  chúng  cùng  nhau  tu  chung,  mỗi  ngƣời  đạt  đƣợc  lợi  ích  khác  nhau. 

Nguyên nhân là gì? Mỗi ngƣời tâm cung kính không giống nhau. Thành kính đối với 

pháp môn này, thành kính đối với đạo tràng, thành kính đối với thầy giáo. Thậm chí là 

thành  kính  đối  với  xung  quang  đạo  tràng  chúng  ta,  những  nhân  viên  làm  việc  ở  đó. 

Cảm ứng không giống nhau. Cho nên tất cả pháp từ trong cung kính mà tìm cầu. Lễ ký 

của nhà Nho có một câu nói: “khúc lễ viết, vô bất kính”, trong nhà Phật quí vị thấy tất 

cả những sám nghi, câu đầu tiên là: nhất tâm đảnh lễ, nhất thiết cung kính. Nhất thiết 

cung  kính  này  không  những  đối  với  tất  cả  mọi  ngƣời,  tất  cả  Bồ  Tát  càng  không  cần 

phải nói nữa, đối với tất cả mọi ngƣời, đối với tất cả mọi việc, đối với tất cả mọi vật, 

đối  với  sơn  hà  đại  địa,  một  tâm  cung  kính  chân  thành,  mới  có  thể  cảm  nhận  đƣợc 

quang minh phổ chiếu của Di Đà. 

Đều đƣợc vãng sanh, nên nói sanh đến nƣớc Ta. Đây chính là hiển bày lợi ích 

công đức của quang minh. Công đức trong Phật quang, lợi ích của quang chiếu,  không 

thể nghĩ bàn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              451/21 

Từ trên đây có thể thấy, quang minh vô lƣợng là thân đức của Phật, mà quang 

minh này thật là lợi sanh. Đây là điều chúng ta nhất định phải hiểu đƣợc. Quang là từ 

trên Phật thân mà phát ra, Phật là pháp thân. Nói cách khác Phật quang chính là đức 

của pháp thân. Nhƣ Lai tu chứng thành tựu đức pháp thân, làm tâm nhân địa cho chúng 

ta. Đây là điểm thù thắng vô cùng của pháp môn Tịnh Tông. Chúng ta đối với những 

điều này hiểu biết chƣa đủ thấu triệt, cho nên tu hành công phu chƣa đắc lực. Nếu nhƣ 

thực sự hiểu biết  thấu  triệt thì đã khác. Bất luận quí  vị tu  nhƣ  thế nào,  trì danh  cũng 

đƣợc, tụng kinh cũng đƣợc, lễ bái cũng đƣợc, công việc cũng đƣợc, công việc đều là tu 

hành,  ăn  cơm  mặc  áo  cũng  là tu hành.  Quí vị đều  đƣợc pháp  hỷ  sung  mãn,  thực sự 

không thể nghĩ bàn. Quang minh này đích thực là vì lợi ích tất cả chúng sanh, cho nên 

48 nguyện, toàn hiển pháp thân. 

Chúng ta nói cách khác, cái gì là Bồ Tát tu thành pháp thân? Trong Tịnh Tông 

mà  nói  thì  rất  dễ  nói,  đầy  đủ  48  nguyện  này,  pháp  thân  liền  lƣu  xuất  ra,  48  nguyện 

chính là tƣớng tốt của pháp thân. Trong cõi Thật báo của Nhƣ Lai hiện ra rồi, nó khởi 

tác dụng, chiếu  khắp  pháp giới, lợi  ích tất  cả  chúng  sanh. Cho  nên  một  câu nói dƣới 

đây “mỗi một thệ nguyện, vì chúng sanh vậy”, mỗi một điểm nhỏ không có gì không 

phải là vì khắp pháp giới hƣ không giới, đặc biệt là tất cả chúng sanh khổ nạn. Chúng 

sanh khổ nạn chỉ những ai? Chỉ cho những chúng sanh đang ở trong lục đạo, vẫn đang 

luân hồi, không thể siêu việt đƣợc lục đạo. Lục đạo thực sự rất đáng thƣơng, thật khổ! 

Tứ thánh pháp giới tuy nói là khổ, nhƣng tốt hơn lục đạo rất nhiều, hơn cả trăm 

lần, ngàn lần. Nhƣng họ chƣa kiến tánh, chƣa phá đƣợc vô minh, cho nên họ vẫn còn 

khổ. Phân đoạn sanh tử tuy không còn nữa, họ có biến dị sanh tử, thanh tịnh bình đẳng 

là đạt đƣợc rồi, họ vẫn còn có khởi tâm động niệm. Cho nên chỉ là cảnh giới của Bồ 

Tát, bắt buộc phải thực sự buông bỏ khởi tâm động niệm, đây là nói phá nhất phẩm vô 

minh chứng nhất phần pháp thân, thoát ly thập pháp giới, sanh đến cõi Thật báo trang 

nghiêm. Đó chính là 41 vị pháp thân đại sĩ. Họ vào cảnh giới này rồi.  Đây đƣợc xem 

nhƣ thực sự thành tựu. Vãng sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đó gọi là thành 

tựu viên mãn, so với thực sự thành tựu còn cao hơn một bậc, thành tựu viên mãn rồi. 

Đây là điều vô cùng thù thắng ở Thế giới Cực Lạc. 

Nguyện dƣới đây chính là thọ mạng vô lƣợng, thanh văn vô số. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

















Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              452/21 

 

Tập 208 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:28.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 254, hàng thứ tƣ từ dƣới lên, bắt xem từ đoạn nguyên văn. 



“Ngã tác Phật thời, thọ mạng vô lƣợng, quốc trung Thanh Văn thiên nhân vô 

số,  thọ  mạng  diệc  giai  vô  lƣợng”.  Đoạn  này  là  nguyện  thọ  mạng  vô  lƣợng,  chúng  ta 

tiếp tục xem đoạn dƣới đây. 

“Giả linh tam thiên đại thiên thế giới chúng sanh tất thành Duyên giác, ƣ bá thiên 

kiếp,  tất  cộng  kế  hiệu,  nhƣợc  năng  tri  kỳ  lƣợng  số  giả,  bất  thủ  chánh  giác.”  Đây  là 

nguyện  thứ  mƣời  sáu  Nguyện  Thanh  Văn  vô  số.  Chƣơng  này,  trong  chú  giải  của 

Hoàng lão, chƣơng này gồm nguyện thứ mƣời lăm Thọ mạng vô lƣợng, và nguyện thứ 

mƣời sáu Thanh văn vô số. Cho đến trong nguyện thọ mạng vô lƣợng, đã chỉ thọ mạng 

của Phật vô lƣợng, và nói rõ trong nƣớc đó vô số Thanh văn thiên nhân thọ mạng cũng 

đều vô lƣợng. Nay nguyện này, trong bản Ngụy dịch chia làm hai nguyện. Có thể thấy 

48 nguyện trong hội bản này, nhiếp thọ nguyện đức của Di Đà, rộng hơn bất cứ bản cổ 

dịch nào. Đây chính là bản hội tập, đích thực hội tập rất tốt, đem tinh yếu trong năm 

bản nguyên dịch, toàn bộ đều sƣu tập vào trong bản này, cho nên đọc quyển này, thì 

năm bản nguyên dịch đều đã đọc đƣợc rồi. 

Trong nguyện thứ mƣời lăm Thọ mạng vô lƣợng, đầu tiên là giáo chủ quốc độ đó 

thọ mạng vô lƣợng. Cổ đức cho rằng nguyện này là đức thứ nhất của Tịnh Tông. Đức 

là nói đức năng. Mƣời phƣơng thế giới, thọ mạng của nhân thiên đều có nhất định. Nói 

cách khác, chúng sanh trong thập pháp giới, bao gồm cả nhị thừa, bao gồm cả quyền 

giáo Bồ Tát, đều là có sanh có diệt. Trong biến dị sanh tử nói có thỉ có chung. Duy chỉ 

có Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, nhị thừa và thiên nhân, thọ mạng đêu tƣơng đồng 

với Phật A Di Đà. Phật vô lƣợng thọ, cho nên ngay cả thiên nhân cũng vô lƣợng thọ. 

Nguyện này vô cùng quan trọng. Không có thọ mạng dài nhƣ vậy, chúng ta học tập sẽ 

không đƣợc viên mãn. Thọ mạng dài, thứ có đủ là thời gian. Cho nên trong một đời có 

thể viên thành Phật đạo. Đây là điều kiện thứ nhất. 

Chúng ta ở thế gian này tu học bất luận dụng công nhƣ thế nào, thọ mạng ngắn quá, 

còn chƣa khai ngộ thì thọ mạng đã đến rồi, vậy là hết cách. Trong đời này tu đƣợc rất 

tốt, đời  sau  không  mất  thân  ngƣời, vẫn  trở  lại  thế  gian  này, nhƣng  sanh  ra  họ  lại  trở 

thành một con ngƣời, ít nhất trong đó phải gián đoạn hai mƣơi năm, hai mƣơi năm bị 

gián đoạn này, rồi trở lại tu tập luôn có những khó khăn, nói là mỗi một lần đều có 

những  sự cách  âm  mê  lầm. Phàm  phu  có, sự việc kiếp trƣớc  không nhớ đƣợc. Muốn 

học điều gì đó, đều phải học lại từ đầu. Nhân thiên nhƣ vậy, nhị thừa cũng không ngoại 

lệ. Bồ Tát có mê cách âm, đầu thai trở lại, sự việc của đời trƣớc thông minh hơn chúng 

ta,  nhƣng  họ  còn  có  chƣớng  ngại.  Đây  chính  là  chúng  sanh  ở  thế giới  phƣơng  khác 

không bằng Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Thọ mạng ngƣời ta dài. Thế giới Cực Lạc 

là thế giới bình đẳng. 

Trƣớc đây chúng ta đã học qua, tƣớng mạo con ngƣời tƣơng đồng, thể chất tƣơng 

đồng, môi trƣờng sinh sống tƣơng đồng, cho nên tâm phân biệt chấp trƣớc không sanh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              453/21 

khởi đƣợc. Thế giới này của chúng ta, kiểu vọng niệm tình chấp này rất dễ dàng sanh 

khởi lên, nguyên nhân chính là bất bình, không bình đẳng, thí dụ nhƣ tƣớng mạo, dung 

mạo, ngƣời dung mạo tốt dễ dàng khởi tâm ngạo mạn; ngƣời dung mạo không tốt liền 

có cảm giác tự ti, có tâm tật đố, những thứ này sẽ nổi lên. Cho nên Phật A Di Đà của 

thế giới Tây phƣơng, tham quan nhiều quốc độ chƣ Phật nhƣ vậy, những sự việc này 

ngài đều rất thấu triệt. Ngài kiến lập đạo tràng mới này, những vấn đề này đều đƣợc 

giải  quyết  hết,  tránh  khỏi  tất  cả  những  điều  đó,  sinh  hoạt  trong  thế  giới  bình  đẳng. 

Chúng  ta  ở  trong  bộ  kinh  này,  bộ  kinh  này  là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giới  thiệu  cho 

chúng ta một cách tƣờng tận về Thế giới Cực Lạc. Trong bộ kinh điển này, không có 

nhìn thấy Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc có tổ chức chính trị, có tổ chức chính phủ, 

không nhìn thấy. Trong kinh từ đầu đến cuối không nghe thấy thế giới Tây phƣơng có 

chính phủ trung ƣơng, có chính phủ địa phƣơng, không có lời này. Không nghe nói ở 

đây có quốc vƣơng có thƣợng đế, chƣa từng nghe nói. Cũng không nghe nói ở đây có 

sĩ nông công thƣơng, các ngành các nghề cũng không nghe nói đến. Nói cho chúng ta, 

để cho chúng ta nhìn thấy, Thế giới Cực Lạc dƣờng nhƣ chỉ có hai hạng ngƣời. Một là 

Phật, một là Bồ Tát, chỉ có hai bậc này. Phật là thầy giáo, Bồ Tát là học trò. Hình nhƣ 

thế giới này cũng giống nhƣ một trƣờng học vậy, có từng lớp, quí vị thấy nó có tứ độ 

tam bối cửu phẩm, không phải là có từng lớp rồi sao? Học sinh trình độ có phân chia 

cao thấp. Ngoài điều này ra, trạng thái xã hội này rất đặc thù, khác với quốc độ trong 

mƣời phƣơng. Đây là một thế giới thanh tịnh, bình đẳng. 

Dƣới đây nói, nhƣ Kinh Pháp Hoa nói Sơn Hải Huệ Nhƣ Lai, trong Kinh Pháp Hoa 

có một đoạn nhƣ thế này: thọ mạng vô hữu lƣợng, vì lân mẫn chúng sanh, đây là nói về 

thọ mạng của Phật. Sơn Hải Huệ Nhƣ Lai, từ trên danh tự chúng ta đã hiểu đƣợc, Nhƣ 

Lai này có tâm từ bi, có đại trí tuệ, dùng núi và biển để ví dụ. Núi, ngƣời Trung Quốc 

thƣờng nói “thọ tỷ nam sơn”, sơn ví dụ cho thọ mạng, thọ mạng cao, cao thọ. Huệ là 

dùng biển để ví dụ, hải huệ, biển trí tuệ, quí vị xem danh hiệu liền hiểu đƣợc. Vị Phật 

này là thọ mạng lâu, trí tuệ rất lớn. Vì sao cần trí tuệ lớn nhƣ vậy? Cần thọ mạng lâu 

nhƣ vậy? Để lân mẫn chúng sanh. Ngài sống ở thế gian này thời gian lâu, giáo hóa lâu, 

rất nhiều chúng sanh đều có cơ duyên thân cận Phật đà, tiếp thu giáo huấn của Phật đà, 

là vì lân mẫn chúng sanh, vì phổ độ chúng sanh. 

Dƣới đây nói, vì giáo chủ trú thế thời gian ngắn, thì việc giáo hóa ngắn ngủi. Chữ 

hóa này chính là sự nghiệp giáo hóa chúng sanh, thời gian sẽ ngắn ngủi hơn. “Chúng 

sanh khó gặp”, giống nhƣ Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa trú thế 80 năm, làm công 

việc dạy học giáo hóa chúng sanh, thực sự vô cùng tinh cần, không nghỉ ngơi một ngày 

nào. Trong kinh không thấy nói Phật Thích Ca Mâu Ni có ngày nào đó đi nghỉ ngơi, 

không nhìn thấy, ngày ngày đều dạy học, không gián đoạn một ngày nào, dạy học 49 

năm. Đây là làm cho chúng ta thấy. Tuy rằng 49 năm không gián đoạn, thời gian vẫn là 

rất  ngắn  ngủi.  Nếu  nhƣ  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vô  lƣợng  thọ,  thì  ngày  nay  chúng  ta 

không  phải  cũng  có  thể thân  cận  với  Ngài  sao?  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vì  sao  không 

hiện vô lƣợng thọ? Ngài có thể hiện, Ngài không phải không thể. Là vì cƣ dân trên trái 

đất chúng ta căn tánh kém quá, nếu nhƣ Phật thực sự hiện trƣờng thọ, chúng ta sẽ xem 

Phật  thành  thần  tiên,  Ngài  không  phải  là  ngƣời,  chúng  ta  cũng  không  dám  học  theo 

Ngài, đó là thần tiên, chúng ta là phàm phu, làm sao có thể học đƣợc? Cho nên sự thị 

hiện của Ngài giống nhƣ con ngƣời chúng ta vậy. Thời mà Phật xuất thế đó thọ mạng 

con ngƣời, thọ mạng bình quân là 100 tuổi. Đây là kiếp đƣợc nói đến trong Phật Pháp, 

tiểu  kiếp  có  cách  tính  toán  nhƣ  vậy.  Tiểu  kiếp  là  lúc  thọ  mạng  con  ngƣời  ngắn  nhất 

mƣời  tuổi,  100  năm  tăng  thêm  một  tuổi,  tăng  cho  đến  84.000  tuổi,  vậy  là  đến  đỉnh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              454/21 

điểm rồi, từ 84.000 tuổi, mỗi 100 năm giảm một tuổi, giảm cho đến lúc mƣời tuổi, gọi 

là một tiểu kiếp. Một tăng một giảm nhƣ vậy gọi là một tiểu kiếp. Hai mƣơi tiểu kiếp 

nhƣ vậy là một trung kiếp. Bốn trung kiếp nhƣ vậy là một đại kiếp. Đây là đơn vị tính 

thời gian ở trong Phật Pháp. Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện, là thọ mạng con ngƣời 

chúng ta đang trong thời gian giảm kiếp, 100 tuổi. 100 năm giảm một tuổi, Phật diệt độ 

đến ngày nay là 3037 năm, 100 năm giảm một tuổi, vậy là giảm 30 tuổi. Cho nên hiện 

tại thọ mạng con ngƣời bình quân là 70 tuổi, bình quân 70 tuổi. Vậy nên cổ nhân nói 

“nhân sinh bảy mƣơi xƣa nay hiếm”. Đây là nói tuổi bình quân, là cách tính nhƣ vậy. 

Cho  nên  Thế  Tôn  thị  hiện,  thực  sự  là  nhƣ  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “tùy  chúng 

sanh tâm, ứng sở tri lƣợng”, Phật không có ý nghĩ trú thế lâu hay mau, chúng sanh sở 

cảm không tƣơng đồng. Đạo lý này chúng ta không thể không biết. 

Dƣới đây nói, giáo chủ thƣờng trú tức hóa duyên vô cùng, lợi sanh vô tận. Câu này 

dùng ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, hoàn toàn là sự thật. Thế giới Cực Lạc chính là 

nhƣ vậy. Nên Trừng Hiến khen rằng: Phật thọ vô lƣợng, hóa đạo chí đức vậy. Hóa đạo 

chính là dạy học. Đại đức của Phật Bồ Tát là giáo hóa chúng sanh. 

“Ai mà không khát ngƣỡng nguyện này vậy”, ngƣời ngƣời đều hi vọng Phật, Bồ 

Tát trú thế dài lâu, hiện nay chúng ta hiểu rõ, chƣ Phật Bồ Tát không có thọ mạng, họ 

ứng  hóa  trong  thập  pháp  giới  có  thọ  mạng,  trú  thế  lâu  mau  hoàn  toàn  là  cảm  ứng. 

Chúng sanh có cảm, họ liền có ứng. Cảm tiêu mất thì ứng sẽ không còn. Đạo lý là ở 

đây vậy. Chúng ta nếu nhƣ cầu Phật Bồ Tát trú thế, cảm của chúng ta đối với Phật Bồ 

Tát không thể gián đoạn. Bởi vì đây là nhân! Cảm là nhân, ứng là quả. Cảm thuộc về 

chúng sanh, ứng thuộc về Phật Bồ Tát. Cảm là có tâm có ý, ứng là vô tâm vô ý. Dùng 

lời hiện tại mà nói, Ngài phản ứng đơn thuần là tự nhiên, Ngài không có khởi tâm động 

niệm, càng không có phân biệt chấp trƣớc. Chúng ta dùng cảm gì? Dùng thực sự là sự 

yêu thích đối với pháp thiện, đặc biệt là đối với Phật Pháp, muốn học tập, muốn nghe 

pháp, nhƣ vậy mới có thể cảm đƣợc Phật Bồ Tát trú thế, giảng kinh dạy học cho chúng 

ta. Chúng ta cũng vô cùng chăm chỉ học tập, không cô phụ kỳ vọng của thầy giáo. Đây 

gọi là cảm ứng đạo giao. Chúng ta có nguyện vọng nhƣ vậy, Phật Bồ Tát phải chăng 

thực sự thƣờng trú thế gian? Dƣới nguyện vọng vẫn còn phải có thêm tu hành, tu hành 

còn phải có chứng quả, tín giải hành chứng đầy đủ viên mãn. Chúng ta tin rằng Phật 

Bồ Tát liền thƣờng trú thế gian rồi. Nếu nhƣ chúng ta giải đãi, biếng nhác, tham ái ngũ 

dục lục trần của thế gian, Phật Bồ Tát liền đi mất, không còn thị hiện nữa. Đạo lý này 

không  thể không  biết. Chỉ  cầu trên  miệng  thôi  thì vô ích, phải  dùng hành động, phải 

thật làm mới có thể cảm động Phật Bồ Tát. 

Dƣới đây nói, “lại Di Đà là báo Phật”, báo thân Phật. “Cực Lạc là báo độ”, Cõi 

Thật báo trang nghiêm. Thật là chân thật, không phải là giả. Không giống nhƣ lục đạo, 

thập pháp giới. Thập pháp giới đều nhƣ trong Kinh Bát nhã nói “phàm có hình tƣớng 

đều là hƣ vọng”. Thập pháp giới vô thƣờng, báo độ là chân thƣờng, trong nó không có 

thay đổi. Trong thập pháp giới sát na sát na đang thay đổi, niệm niệm bất trụ, nó là giả, 

nó  không  phải  là  thật.  Cho  nên  so  với  thập  pháp  giới,  nhất  chân  pháp  giới,  nơi  đó 

không có tất cả thay đổi, 41 vị pháp thân đại sĩ, xứ sở cƣ trú tu hành chính là cõi thật 

báo. Ngƣời cƣ trú ở cõi thật báo cũng là báo thân, chúng ta thêm một thật báo thân, vì 

sao  vậy?  Thân  hiện  tại  của  chúng  ta  cũng  là  báo  thân.  Chúng  ta  là  báo  thân  gì?  Là 

nghiệp  báo.  Kiếp  trƣớc  làm  thiện  nghiệp,  đời  này  đến  hƣởng  phƣớc,  làm  một  ngƣời 

giàu sang hƣởng phƣớc, phƣớc báu! Nếu nhƣ tiền kiếp làm nghiệp bất thiện, đời này 

đến chịu tội, nghèo cùng lƣu lạc, phải chịu khổ chịu nạn. Báo thân này cũng là báo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              455/21 

thân, khác với báo thân ở Cõi Thật báo. Báo ở bên họ là báo thân phƣớc huệ, chúng ta 

là nghiệp báo thiện ác, điểm khác nhau ở đây vậy. 

Giáo  chủ  thọ  mạng  vô  lƣợng, là  vô  lƣợng  chân  thật, không  phải là  vô  lƣợng  của 

hữu  lƣợng. Vô  lƣợng  của  hữu  lƣợng  là  nói  rất  lâu, chúng  ta  không  thể  nào  tính  đếm 

đƣợc, gọi đó là vô lƣợng. Trên thực tế nói, tƣớng họ sở hiện, tƣớng mà Thế giới Cực 

Lạc sở hiện, không thể nói vô lƣợng của hữu lƣợng, cũng không thể nói không phải vô 

lƣợng của hữu lƣợng. Vì sao vậy? Tánh của họ đích thực là không phải vô lƣợng của 

hữu lƣợng, không giả dối tí nào. Nhƣng Phật ứng hóa tại cõi Thật báo trang nghiêm, 

cũng là cõi Thật báo trang nghiêm, cảm của 41 vị pháp thân đại sĩ. Họ ứng hiện rồi. Họ 

ứng hiện đó là vô lƣợng của hữu lƣợng. Tức là từ trên tƣớng mà nói vô lƣợng của hữu 

lƣợng, từ trên tánh mà nói thì vô lƣợng thực sự. Hai loại này là một thể, không thể nào 

phân chia đƣợc, nó là một thể. Trƣớc đây chúng tôi cũng đã báo cáo qua với chƣ vị rồi. 

Trong cõi Thƣờng tịch quang, Phật Đà của quả vị Diệu giác, ứng hóa nơi cõi Thật báo 

là nhƣ thế nào? Cùng một đạo lý. Trên hội Lăng Nghiêm Phật dạy: “tùy chúng sanh 

tâm, ứng sở tri lƣợng”. Phật có năng lực này, có thần thông này, có đạo lực này. Bồ Tát 

trong cõi thật báo có 41 cấp bậc. Giống nhƣ Kinh Hoa Nghiêm viên giáo đã nói: Có 

thập trụ Bồ Tát, đây đều là bậc minh tâm kiến tánh. Hƣớng lên trên là thập hạnh Bồ Tát, 

thập hồi hƣớng Bồ Tát, thập địa Bồ Tát, đẳng giác Bồ Tát, 41 địa vị. Phật mà họ thấy 

đƣợc, mỗi ngƣời nhìn thấy tƣơng đƣơng với cấp bậc của bản thân họ. Ta là Sơ trụ Bồ 

Tát,  Phật  ta  thấy  đƣợc  là  Sơ  trụ.Ta  ở  vị  thứ  Sơ  trụ  có  cảm,  Ngài  ứng  hiện  là  sơ  trụ. 

Ngƣời đó là Sơ địa Bồ Tát, thì Phật họ thấy là Sơ địa Bồ Tát, là tƣơng đƣơng với cấp 

bậc  của  họ.  Chƣ  vị  nên  hiểu  cùng  một  thân,  cùng  một  tƣớng,  mỗi  ngƣời  nhìn  thấy 

không giống nhau, điều này vi diệu, mỗi ngƣời nhìn thấy đều khác nhau. Đây là cảnh 

giới  không  thể  nghĩ  bàn,  chúng  sanh  chúng  ta  không  thể  nào  tƣởng  tƣợng  nổi.  Đích 

thực là nhƣ vậy, tùy tâm ứng lƣợng. Chúng ta ở nơi kia tu hành, trụ một thời kỳ rồi, từ 

Sơ trụ tiến lên đến Nhị trụ, nhị trụ tiến lên tam trụ, chúng ta thấy Phật tƣớng cũng tùy 

theo  bản  thân  mà  thay  đổi.  Cho  nên  căn  tánh  vẫn  là  có  sai  biệt.  Đẳng  giác  Bồ  Tát 

hƣớng lên nâng cao lên nữa chính là Diệu giác. Họ ở cõi Báo độ tƣớng sẽ không còn. 

Họ trở về Thƣờng tịch quang, nhƣng lúc trở về Thƣờng tịch quang, trong cõi thật báo 

những vị Bồ Tát này có cảm, ngài cũng có ứng. Không phải trở về Thƣờng tịch quang 

thì không còn gì nữa, lúc đến Thƣờng tịch quang hoàn toàn là ứng. Vẫn là cảm ứng đạo 

giao không thể nghĩ bàn. 

Hoàng Lão nói dùng ngôn ngữ hiện tại để biểu đạt thì thọ mạng vô lƣợng chỉ cho 

sự vô lƣợng tuyệt đối, không phải là vô lƣợng tƣơng đối. Ý nghĩa này chúng tôi vừa 

nói qua. Thực sự mà nói không thể nói là tuyệt đối, cũng không thể nói là tƣơng đối. 

Tƣơng đối và tuyệt đối là một không phải hai. Đây là diệu dụng! 

“Thử  nguyện  hạ  minh”  nguyện  này  dƣới  đây  nói:  “nhân  dân  trong  nƣớc  đó  thọ 

mạng cũng đều là vô lƣợng”, cổ nhân nói ở đây cũng có, Trừng Hiến nói: nhân dân thọ 

mạng vô lƣợng, là đức thứ nhất của Tịnh Độ vậy. Cổ đức nói câu này nói rất hay, đức 

thứ nhất của Tịnh Độ. 

Dƣới đây tiếp tục nói, “ngƣời tu hành Phật đạo, chết làm ma đáng sợ, sanh tử ngăn 

cách,  là  duyên  chính  làm  thoái  chuyển”.  Đây  là  nói  bất  thoái  rất  khó.  Sinh  tử  quí  vị 

muốn bất thoái cũng thoái chuyển rồi. Quí vị ở đây chết rồi, lại sanh chỗ kia, cho dù 

công phu của quí vị tốt, bên này vừa chết lập tức đi đầu thai, lại đến nhân gian, quí vị 

còn phải trải qua mẫu thân hoài thai mƣời tháng, sau khi sanh ra ít nhất cũng mƣời mấy 

tuổi,  quí  vị  mới  đủ  thông  minh  trí  tuệ  nghe  đƣợc  Phật  Pháp,  ít  nhất  cũng  phải  thoái 

chuyển mƣời mấy năm, nhẩm tính cũng 15 năm nhất định phải thóai chuyển, gián đoạn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              456/21 

mƣời lăm năm tất cả đều phải làm lại, tất cả đều trở nên xa lạ. Cho nên đây là chƣớng 

ngại lớn nhất của ngƣời tu hành. 

Gặp  Phật  nghe  pháp,  gặp  đƣợc  chƣ  Thánh,  cúng  dƣờng  chƣ  Phật, thân  cận  thiện 

hữu, tự nhiên an vui, không có các khổ, đức của nó không phải là một. Nếu ngƣời thọ 

mạng ngắn ngủi, di hận mấy lần, khó mà tính kể. Nhƣ tách ngọc không đáy vậy. Tách 

ngọc này là châu báu, dƣới đáy nó vỡ rồi, không còn tác dụng của tách nữa, nó không 

thể đựng nƣớc. Đây  là điều đáng tiếc lớn nhất trong lục đạo. Bởi vì nhất định có thọ 

mạng quí vị mới có thể gặp Phật nghe pháp, quí vị mới có thể gặp thánh hiền thiện tri 

thức. Đây thuộc về sƣ đạo. Thân mạng của chúng ta đƣợc từ cha mẹ, cho nên không 

thể bất hiếu.  Trong Phật Pháp, trong thế gian pháp, trong giáo dục của cổ thánh tiên 

hiền, bất hiếu đây là gốc nó đã bị hƣ rồi. 

Đối  với  ngƣời  tuổi  tác  nhƣ  tôi,  ngƣời  lớn  hơn  tôi  vài  tuổi  thì  càng  rõ  ràng  hơn. 

Trong ký ức của tôi, lúc chúng tôi còn là trẻ con, quốc gia vẫn còn có một pháp luật 

nhƣ vậy, gọi là “thân quyền xử phân”. Thân tức là cha mẹ của quí vị, cha ruột mẹ ruột 

của  quí  vị,  họ  có  quyền  lực  phân  xử, đó  là  gì?  Nếu  nhƣ  họ  không  thích  đứa  con  bất 

hiếu này, tố cáo đến quan phủ: các ông giết nó đi. Lập tức chấp hành, không có bất kỳ 

sự biện bạch nào. Cha mẹ quí vị không cần quí vị nữa, cho nên trƣớc đây có điều pháp 

luật này cũng tốt, ngƣời bất hiếu cũng phải giả bộ có hiếu, cha mẹ không vui tố cáo quí 

vị đến nha môn, mạng quí vị cũng không còn, thực sự nhƣ vậy không ngoa tí nào. Điều 

luật pháp này bị phế trừ vào năm dân quốc thứ hai mƣơi mấy đó, trƣớc thời kỳ kháng 

chiến. Kháng chiến hình nhƣ là Dân quốc năm thứ 26, trƣớc thời kỳ kháng chiến. Tôi 

còn nhớ có một ấn tƣợng nhƣ vậy. Cho nên con ngƣời tội lỗi nghiêm trọng nhất, đầu 

tiên là bất hiếu với cha mẹ, điều thứ hai là dối thầy phản đạo. Ơn của thầy giáo và cha 

mẹ không khác gì nhau. Huệ mạng của chúng ta có đƣợc từ thầy giáo, thân mạng có 

đƣợc từ cha mẹ. Cho nên Phật Pháp, quí vị xem Tịnh nghiệp tam phƣớc điều thứ nhất 

vừa  mở  đầu,  câu  đầu  tiên  là  “hiếu  dƣỡng  phụ  mẫu”,  câu  thứ  hai  là  “phụng  sự  sƣ 

trƣởng”, hai cái rễ này nếu nhƣ hƣ mất, thì luân lý đạo đức toàn bị hủy hết. Bất luận 

làm việc tốt gì, cũng giống nhƣ hoa cắm trong bình không có rễ vậy, đạo lý này rất sâu 

rất sâu. Ngƣời hiện tại không chú trọng nữa, không có ai nghĩ đến nó nữa. Vì thế ngày 

nay xã hội động loạn, ngày nay thiên tai trên trái đất nhiều nhƣ vậy, do đâu mà có? Do 

hai chữ hiếu kính không còn nữa. Đây là đại căn đại bản của tánh đức. Gốc rễ không 

còn, thì vấn đề gì cũng xuất hiện hết. Ngày nay muốn cứu xã hội này, phải cứu nhƣ thế 

nào?  Chỉ  có  một  con  đƣờng  sống, nhanh  chóng  khôi  phục  giáo  dục  luân  lý  đạo  đức, 

khôi phục giáo dục tôn giáo. Đại địa của ngƣời xƣa, có thể kéo dài năm ngàn năm là 

nhờ  vào  giáo  dục  truyền  thống.  Ở  Tây  phƣơng,  ở nƣớc  ngoài, duy  trì  xã  hội  an  định 

hòa bình nhờ vào tôn giáo. Hiện tại khoa học phát triển, ngƣời đông phƣơng không cần 

luân lý đạo đức, văn hóa truyền thống không cần nữa, ngƣời tây phƣơng không cần tôn 

giáo nữa, vấn đề liền xuất hiện. Hiện tại mọi ngƣời đều biết nghiêm trọng rồi, nhà khoa 

học  nêu  ra  những  cảnh  cáo,  nói  với  chúng  ta,  chúng  ta  nếu  còn  không  nổ  lực  nghĩ 

phƣơng pháp để cải tiến, thế giới này sẽ đi đến ngày tận thế. Rất nhiều các nhà khoa 

học họ đƣa ra những số liệu, không phải là tùy tiện mà nói. Nhân loại trú trên trái đất 

này, có thể kéo dài đến cuối cùng của thế kỷ này, cũng tức là thế kỷ 21. Có thể sống 

đến năm 2100? Rất nhiều ngƣời nói không đáng tin lắm, trái đất này sẽ bị hủy diệt. Vì 

sao lại bị hủy diệt? Chƣ Phật Bồ Tát Cổ thánh tiên hiền nói với chúng ta, hiếu và kính 

không còn, trái đất này sẽ bị hủy diệt. Sẽ nghiêm trọng nhƣ vậy, nguyên nhân là gì? 

Phật  Pháp  nói  rất  hay,  “cảnh  tùy  tâm  chuyển”.  Trái  đất  là  môi  trƣờng  chúng  ta  sinh 

sống. Môi trƣờng sinh sống là ý niệm của nhân loại và đi theo ý niệm đó. Ý niệm của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              457/21 

chúng ta là thiện, núi sông đất đai đẹp đẽ, ý niệm của chúng ta bất thiện, núi sông đất 

đai cũng bị hủy hoại. Từ điều nhỏ mà nói, thân tâm chúng ta mạnh khỏe, tâm địa chúng 

ta thiện lƣơng, thân tâm mạnh khỏe, tâm hành không thiện lƣơng, thân thể nhất định có 

bệnh  tật.  Vì  sao  vậy?  Thân  cũng  là  môi  trƣờng  của  chúng  ta,  là  môi  trƣờng  gần  gũi 

nhất. Ý niệm chủ tể tất cả! 

Các nhà khoa học nói với chúng ta, hiện tại toàn thế giới mọi ngƣời đều biết, năm 

2012 là năm tai nạn, năm tai nạn trên trái đất. Giới khoa học cũng cung cấp cho chúng 

ta một phƣơng pháp để ứng phó. Họ đề ra cũng giống nhƣ điều mà trong kinh Phật đã 

nói vậy. Nhƣng chỉ nêu ra cƣơng lĩnh, không có chi tiết. Giới khoa học dạy chúng ta 

làm thế nào để ứng phó tai nạn trên trái đất năm 2012? Họ nói ba câu nói. Câu thứ nhất 

là nói với chúng ta phải bỏ ác làm thiện, phải vứt bỏ ác, phải đem thiện để biểu dƣơng 

ra,  bỏ  ác  làm  thiện. Câu  thứ  hai  là  cải  tà  quy  chánh.    Câu  thứ  ba  là  đoan  chánh  tâm 

niệm, tai nạn này có thể hóa giải đƣợc. Cho dù không thể hóa giải, cũng giảm nhẹ đƣợc 

rất nhiều. 

Tiêu chuẩn của thiện ác là gì? Họ không nói đến. Trong kinh điển của tôn giáo có, 

trong dạy học truyền thống xƣa có. Cổ nhân dạy học quan trọng nhất chính là bốn khoa 

mục. Năm ngàn năm dạy học đều là nắm bắt những cƣơng lĩnh này, không dám viễn ly. 

Bốn khoa mục này, thứ nhất là Ngũ luân, ngũ luân là nói về mối quan hệ giữa ngƣời và 

ngƣời: phụ tử hữu thân, phụ từ tử hiếu, đây là tiêu chuẩn. Quân thần hữu nghĩa, phu 

phụ hữu biệt, trƣởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín. Mối quan hệ giữa ngƣời và ngƣời 

biểu hiện ra điều gì? Thân ái, lễ kính. Cổ nhân vô cùng coi trọng, hiện tại không còn 

nữa.  Từ  trong  ngũ  luân  sanh  ra  năm  loại  thƣờng  đức,  thƣờng  là  vĩnh  hằng  bất  biến, 

không  thể  xa  lìa  một  khoảnh  khắc  nào,  xa  lìa  là  sai  rồi.  Năm  đức  này  chính  là  nhân 

nghĩa lễ trí tín. Nhân là ái nhân, nghĩa là theo lý. Khởi tâm động niệm tất cả tạo tác 

phải hợp với nghĩa. Nghĩa là gì? Hợp tình, toàn lý, hợp pháp gọi là nghĩa. Tứ duy là lễ 

nghĩa liêm sỉ. Quản Trọng nói: “tứ duy bất trƣơng, quốc nãi diệt vong”. Nếu nhƣ ngƣời 

trong  quốc  gia  này  không  biết  lễ, không  biết  đạo  nghĩa, không  biết  liêm  sỉ, quốc  gia 

dân tộc này sẽ diệt vong rất nhanh. Khoa mục cuối cùng là bát đức: Hiếu để trung tín 

nhân ái hòa bình. Giáo dục mấy ngàn năm của Trung Quốc đều tuân thủ nguyên tắc chỉ 

đạo tối cao này. Quí vị xem Nho gia nói, những chuyên chú của Nho gia nhƣ Tứ thƣ, 

Ngũ kinh, Thập tam kinh, câu câu chữ chữ không xa rời phạm vi này. Cho đến Tứ Khố 

Toàn Thƣ do Càn Long biên tập, cũng không xa rời. Tiêu chuẩn trong Phật Pháp chính 

là Thập thiện nghiệp đạo, Tam quy, Ngũ giới, giới luật, rất hoàn chỉnh, còn tƣờng tận 

hơn cả Nho gia giảng. Đây là gì? Lƣu lộ của tánh đức, không phải là cổ nhân định ra, 

không phải  là  họ phát  minh, họ trƣớc  tác, không  phải. Đây  là  tánh đức trong tự  tánh 

của mỗi con ngƣời. Hiện tại tuy mất rồi, quí vị chỉ cần nhắc lại thì mỗi ngƣời đều hoan 

hỷ. Chúng ta liền hiểu đƣợc tánh đức này. 

Quí vị xem ở Trung Quốc, mất đi đã gần một trăm năm rồi. Chúng tôi ở Thang Trì 

liền dùng Đệ tử quy để làm thí nghiệm, hơn ba tháng tiểu trấn này nhân dân ở đây đã 

thay đổi 180 độ. Chúng tôi vô cùng kinh ngạc, chứng minh đƣợc hai việc, hai việc gì? 

Thứ nhất là chứng minh cổ nhân nói tánh ngƣời vốn thiện, chứng minh đƣợc việc này 

rồi, tánh ngƣời là thiện, đáng tiếc không có ai dạy họ, họ học sai rồi. Thứ hai là chứng 

minh con ngƣời rất dễ dạy, không khó dạy. Làm sao mà thời gian ngắn nhƣ vậy lƣơng 

tâm của họ đã phát hiện đƣợc rồi. Con ngƣời thực sự có lƣơng tâm, chỉ là không có ai 

dạy  cho  họ,  không  có  ai  làm  một  điểm  thí  nghiệm,  làm  một  tấm  gƣơng  tốt  để  cho 

ngƣời trên toàn thế giới đều có thể thấy đƣợc, thấy phƣơng pháp dạy học này của cổ 

nhân, quí vị xem những thứ của họ tốt hay không, hiện tại có cần hay không, làm  ra 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              458/21 

gƣơng  tốt  cho  mọi  ngƣời  xem.  Mọi  ngƣời  nhìn  thấy  đều  rất  hoan  hỷ,  đều  tán  thán. 

Chứng  tỏ  những  thứ  của  cổ  nhân  có  giá  trị.  Tƣ  tƣởng  của  ngƣời  hiện  tại  có  vấn  đề. 

Những thứ của cổ nhân chịu đƣợc khảo nghiệm năm ngàn năm. Hiện tại khoa học cũng 

làm  không  đƣợc.  Khoa  học  vài  năm  sau,  có  những  nhà  khoa  học  mới  lật  đổ  những 

ngƣời đi trƣớc. Trƣớc đây nói đều là định luật, chân lý, hiện tại không có ai dám nói lời 

nhƣ vậy. Kỹ thuật mới đột phá nhanh chóng. Nhƣng những thứ của cổ thánh tiên hiền, 

không ai có thể lật đổ đƣợc. Hiếu thuận cha mẹ có thể lật đổ hay sao? Quí vị nghĩ thử 

xem, quí vị tƣơng lai già rồi, quí vị hi vọng con trai quí vị không hiếu thuận sao? Quí 

vị không thích ngƣời khác tôn trọng quí vị hay sao? Những thứ này có thể lật đổ hay 

sao? Giáo dục luân lý, đạo đức, nhân quả lật đổ rồi, thì con ngƣời trở thành cầm thú 

mất. Thực tình mà nói ngay cả cầm thú cũng không bằng. Cầm thú ăn no rồi, nó không 

hại ngƣời khác. Cho nên ngày nay chỉ có – đây là ngƣời nƣớc ngoài nói, không phải là 

chúng tôi nói, chúng tôi không có trí tuệ lớn nhƣ vậy – nhà triết học, lịch sử Anh quốc 

tiến sĩ Townenbe nói,  muốn cứu trái đất này, muốn cứu thế giới này, ông nói, chỉ có 

học thuyết Khổng Mạnh và Phật Pháp Đại thừa. Ai tin đƣợc? Ai chịu làm? Không tin 

tƣởng, không chịu làm, thì thế giới này không cứu đƣợc rồi. Đây là thật, không phải 

giả. Nhân loại sanh tồn hiện nay là lúc nguy cấp nhất, rất nhiều ngƣời đề xuất những 

cảnh cáo nghiêm trọng: những ngày tới không nhiều nữa, phải chăm chỉ nỗ lực để niệm 

Phật. Lời này nói không sai, càng nên tích cực để phát triển giáo dục luân lý, giáo dục 

đạo đức, giáo dục nhân quả, giáo dục tôn giáo. Bốn loại giáo dục này, có thể cứu đƣợc 

xã  hội,  có  thể  cứu  đƣợc  thế  giới.  Chúng  tôi  làm  mƣời  năm  rồi,  bắt  đầu  làm  từ  năm 

1999.  Tuy  hiệu  quả  không  phải  rất  lớn,  đem  lại  cho  chúng  ta  lòng  tin  mạnh  mẽ,  tôn 

giáo có thể đoàn kết, tôn giáo có thể giác ngộ, chúng tôi hi vọng tôn giáo cùng nhau 

đối xử hòa mục, học tập lẫn nhau, để có thể đem đến cho xã hội này sự hòa thuận bình 

đẳng, đem đến hạnh phúc và lợi ích thực sự cho cƣ dân trên trái đất. 

Chúng  ta  đọc  đƣợc  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc,  chúng  ta  vô  cùng  hi  vọng. 

Chúng ta vì sao không thể kiến lập Tịnh Độ ngay nơi nhân gian này? Nghĩ đến thời đại 

Đông Tấn, đại sƣ Huệ Viễn tại Lô Sơn tỉnh Giang Tây, xây dựng một niệm Phật đƣờng, 

niệm  Phật  đƣờng  Đông  Lâm,  123  bạn  bè  chí  đồng  đạo  hợp  cùng  nhau  niệm  Phật  tu 

hành, là đạo tràng Tịnh Tông đầu tiên trên trái đất này, 123 ngƣời ai ai cũng thành tựu, 

không thể nghĩ bàn! Tiền nhân đã làm đƣợc, hậu nhân chúng ta nổ lực cũng có thể làm 

đƣợc, không phải là làm không đƣợc. 

Viễn công năm xƣa y theo kinh chính là Kinh Vô Lƣợng Thọ, thời đó, Quán Kinh, 

Di Đà kinh, còn chƣa phiên dịch thành Trung văn. Kinh Vô Lƣợng Thọ đến rất sớm, 

phiên dịch cũng sớm nhất. Sự xây dựng Tịnh Độ tông đầu tiên chính là nhờ y vào bộ 

kinh này. Chúng ta có thể đem đạo lý, lý luận trong bộ kinh này, biến thành tƣ tƣởng 

của  chúng  ta.  Lời  giáo  huấn  ở  trong  đó  biến  thành  hành  vi  sinh  hoạt  của  chúng  ta, 

chúng ta đã làm đƣợc rồi. Một phạm vi nhỏ nhƣ vậy, những ngƣời chí đồng đạo hợp ở 

trong đó tu hành, đó chính là Thế giới Cực Lạc. Quí vị thực sự làm ra đƣợc rồi, thì tông 

Tịnh Độ sẽ phát huy rộng lớn trên toàn thế giới. Cho nên nhất định phải làm một thị 

phạm, làm ra một điển hình, làm cho ngƣời ta đến học tập. Cho nên sự việc này phải là 

ngƣời đại phƣớc báo mới có thể làm thành công đƣợc. Tôi nghĩ tôi đời này không thể 

làm đƣợc rồi, đời sau có lẽ có thể, đời quá khứ không tu phƣớc, chỉ có tu một chút trí 

tuệ,  không  có  phƣớc  báo,  nhƣng  đời  này  tu  phƣớc  báo  rất  nhiều.  Cho  nên  phải  có 

phƣớc báo, có trí tuệ, mới có thể làm thành công đƣợc. Phƣớc huệ song tu, thiếu một 

chút  cũng  không  đƣợc.  Thế  gian  của  chúng  ta,  có  những  đại  pháp  sƣ  có  rất  nhiều 

phƣớc báo, phƣớc báo rất lớn họ không làm. Chúng ta muốn làm lại không có phƣớc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              459/21 

báo. Tôi rất muốn hợp tác với họ, họ không hợp tác với tôi, vậy tôi phải làm sao. Tôi 

đem những thứ tôi có thể nhìn thấy, những thứ tôi có thể nghĩ đến, tôi đều ở trên giảng 

tòa cúng dƣờng cho đại chúng. Tôi tin tƣởng trong thính chúng có, nhất định có, có trí 

tuệ, có phƣớc báu, quí vị nên phát tâm, cứu bản thân, cứu gia đình quí vị, cứu quốc gia, 

cứu dân tộc, cứu toàn thế giới. Công đức này lớn biết bao, cuộc đời có ý nghĩa biết bao! 

Không nên cầu làm quan lớn, cũng không cần cầu phát tài lớn, làm việc tốt thực sự, quí 

vị nói xem con ngƣời đời này an lạc biết bao, giống nhƣ Phật Thích Ca Mâu Ni vậy, 

pháp hỉ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ.  Điều này mới có ý nghĩa. 

Chúng ta xem trang 255 hàng thứ ba từ dƣới lên. 

Lại Vọng Tây cũng nói: căn bản các lạc, chỉ nơi nguyện này, đây là thật. Cực lạc, 

căn bản của cực lạc phải là thọ mạng, nếu nhƣ không có thọ mạng thì cực lạc đó cũng 

bằng không, không có thọ mạng thì hƣởng nó làm sao đƣợc? Cho nên quí vị liền biết 

nguyện này, cổ nhân xƣng là đức thứ nhất của Tịnh Tông, họ rất có lý, không có thọ 

mạng tất cả đều kết thúc, đều xong rồi. Cho nên thọ mạng quan trọng hơn bất cứ điều 

gì. 

Lại  nhƣ  Quần  Nghi  Luận  nói,  nƣớc  kia  nhân  dân  thọ  mạng  rất  dài  lâu,  làm  cho 

phàm phu, hoàn nhập biến dị, rốt ráo thành Phật. Biến dị chính là phân đoạn sanh tử đã 

hết rồi, họ vẫn còn biến dị sanh tử. Chúng ta nói Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, trong 

cõi thật  báo 41 vị  pháp  thân đại sĩ, nói thật  là  họ không  còn  biến dị  nữa, nhƣng  Thế 

giới Cực Lạc có cõi Phàm thánh đồng cƣ, có cõi Phƣơng tiện hữu dƣ. Hai cõi này có 

biến dị sanh tử, không có phân đoạn sanh tử. Cho nên vấn đề của họ giải quyết đƣợc 

rồi, thực sự một đời rốt ráo thành Phật. 

Nhờ sanh cực lạc, thấy Phật nghe pháp, tất cả mọi lúc đều là tăng thƣợng, đều là 

tăng thƣợng duyên, giúp đỡ quí vị tăng phƣớc tăng huệ. Thành Phật, phƣớc huệ đến 

viên mãn rồi đó mới là thành Phật. Phƣớc huệ có khiếm khuyết chƣa thành Phật đƣợc. 

Phƣớc huệ viên mãn mới thành Phật. Cho nên Thế giới Cực Lạc điểm tốt nhất của nó 

là  không  có  thoái  duyên.  Đây  là  điểm  tốt  rất  lớn.  Thế  giới  chúng  ta  nơi  nơi  đều  có 

chƣớng ngại, rất dễ dàng thoái tâm, họ không có duyên thoái chuyển, thọ mạng lại là 

vô lƣợng, có vô lƣợng thọ. Nên bất luận căn cơ nhƣ thế nào miễn là ngƣời vãng sanh 

nhất định thành Phật, xƣng nó là đức số một ở Tịnh Độ, cũng là điều có lý vậy. Đây 

nhất định là sự thật, là có thể nói thông rằng nó là đức số một ở Tịnh Độ. 

Dƣới đây, nguyện thứ mƣời sáu Thanh văn vô số, nguyện văn nói: Thanh văn thiên 

nhân trong nƣớc đó vô số. Nên ở đây cũng nói rõ Thế giới Cực Lạc có cõi Phƣơng 

Tiện Hữu Dƣ, Thanh văn là cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ, có cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ, 

thiên nhân là cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ, ngƣời vãng sanh đến bên đó đều là vô số, đếm 

không hết. Điều này chúng ta có thể lý giải đƣợc. Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc rốt 

cuộc lớn nhƣ thế nào? Có thể dung nạp bao nhiêu ngƣời? Nó đích thực là một tinh cầu 

rất  lớn,  lớn  hơn  trái  đất  chúng  ta  rất  nhiều.  Trên  trái  đất  hiện  tại  đang  bị  nạn  ngƣời 

đông, bao nhiêu ngƣời rồi? Cũng chƣa đến 7 tỷ ngƣời, đã bị nạn ngƣời đông rồi. Tài 

nguyên trên trái đất dƣờng nhƣ không thể nào cung ứng. Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc,  tinh  cầu  này  rất  lớn.  Chúng  ta  có  thể  hiểu  đƣợc,  mỗi  ngày,  quí  vị  nghĩ  xem  từ 

mƣời phƣơng thế giới, thế giới chƣ Phật, ngƣời đi vãng sanh nhiều ít? Mỗi ngày, chỉ 

nói một tinh cầu một ngƣời vãng sanh, chúng ta biết tinh cầu này, thực sự là vô tận vô 

số  vô  lƣợng  vô  biên,  vậy  Thế  giới  Cực  Lạc  mỗi  ngày  ngƣời  đến  chính  là  vô  số  vô 

lƣợng vô biên ngƣời. Đây là thật, không giả dối tí nào. Nhƣng còn có một việc khác, 

mọi ngƣời nghĩ đến hay không? Giống nhƣ trƣờng học vậy, mỗi ngày nhập học nhiều 

ngƣời nhƣ vậy, nó mỗi ngày còn có tốt nghiệp, tốt nghiệp rời đi rồi, mỗi một ngày số 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              460/21 

ngƣời tốt nghiệp, có thể cũng có nhiều ngƣời nhƣ vậy. Họ ở bên đó huấn luyện thành 

tựu rồi, thành Phật rồi, họ chỉ cần chứng đến Diệu giác vị liền rời đi. Cho nên phải biết, 

trên thực tế tại Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc là 41 vị pháp thân đại sĩ, bao gồm  cả 

thanh văn thiên nhân của nó. Vì sao vậy? Nguyện văn trong nguyện này nó rất rõ ràng, 

nguyện thứ hai mƣơi nói rất rõ ràng: sanh đến Thế giới Cực Lạc đều làm A Duy Việt 

Trí Bồ Tát, A Duy Việt Trí Bồ Tát chính là Bồ Tát ở cõi Thật báo, viên chứng tam bất 

thoái. Ba loại bất thoái loại cuối cùng là niệm bất thoái. Niệm bất thoái là Bồ Tát của 

cõi thật báo. Phàm là ngƣời vãng sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đƣợc oai thần 

bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đến Thế Giới Cực Lạc bất luận là Phàm thánh 

đồng cƣ độ hạ hạ phẩm vãng sanh cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này không thể 

nghĩ  bàn!  Vậy  chúng  ta  liền  biết,  Phàm  Thánh  đồng  cƣ  độ  cũng  đồng  với  Thật  báo 

trang nghiêm độ, trong đó không còn sanh tử nữa, không có thay đổi nữa. Trƣớc đây đã 

nói với chúng ta rồi. Sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, thân thể đều là sắc thân 

màu vàng tía, thể chất tƣơng đồng, tƣớng mạo đều là 32 tƣớng 80 vẻ đẹp, tƣớng mạo 

tƣơng đồng, tƣơng đồng tức không thay đổi. Không giống nhƣ ở thế gian chúng ta có 

sanh  lão  bệnh  tử.  Mỗi  năm  đều  thay  đổi,  mỗi  năm  mỗi  già  đi,  không  dừng  lại  đƣợc. 

Ngƣời  ở  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  không  già.  Quí  vị  xem  vô  lƣợng  thọ,  con 

ngƣời của họ không già, họ không có thay đổi. Điều này không thể nghĩ bàn. Chúng ta 

tin rất nhiều rất nhiều ngƣời đều thích trƣờng thọ, ngƣời thích đoản mệnh rất ít, không 

thể nói là không có, cũng có, nhƣng ngƣời thích trƣờng thọ nhiều. Ngƣời thích trƣờng 

thọ đều đến Thế giới Cực Lạc. Trên trái đất này mỗi ngày chúng ta có thể tƣởng tƣợng 

đƣợc, mỗi ngày ngƣời tự sát cũng không ít. Hiện tại ngay cả học sinh tiểu học cũng tự 

sát. Vì sao vậy? Sống mệt mỏi quá rồi. Thế giới này khổ quá, không có ý nghĩa gì. Tự 

sát không giải quyết đƣợc vấn đề. Nếu nhƣ tự sát có thể giải quyết đƣợc vấn đề vậy thì 

sự việc đơn giản quá rồi, không giải quyết đƣợc vấn đề. Tự sát không những không thể 

giải quyết vấn đề, còn đem lại rất nhiều phiền phức. Phật ở trong kinh nói với chúng ta, 

phàm là ngƣời tự sát họ rất đáng thƣơng, mỗi bảy ngày nó phải biểu diễn lập lại một 

lần, tức là nói thân trung ấm của nó không thể nào đi đầu thai. Lục đạo luân hồi nó liền 

dừng lại ngay nơi đó, mỗi bảy ngày phải chịu tội một lần, phải đến khi tìm thế thân nó 

mới có thể rời đi, nếu không tìm ra đƣợc thế thân, có lúc rất nhiều năm cũng tìm không 

đƣợc thế thân, rất khổ! Nếu nhƣ họ biết tự sát khổ nhƣ vậy, họ sẽ không tự sát. Cảm 

thấy thế giới này sống không có ý nghĩa gì nữa, thế giới Cực Lạc tốt. Thế giới Cực Lạc 

mỗi mỗi đều xứng tâm nhƣ ý. Vì sao không đến Thế giới Cực Lạc? Từ đó có thể biết, 

bất  luận  là  ngƣời  nào, thực sự  mà  nói họ  đối với  Thế  giới  Cực  Lạc  biết  đƣợc  ít quá, 

không có ai giới thiệu cho họ. Thực sự họ biết đƣợc rồi, hiểu rõ ràng rồi, hiểu thấu đáo 

rồi, trên thế giới có một nơi tốt nhƣ vậy, ngƣời hiện tại nói di dân, họ sẽ nhanh chóng 

đi đến, nhƣ vậy là đúng. Di dân đến Thế giới Cực Lạc không có điều kiện gì, cũng 

không có lý lịch gì, chỉ cần quí vị muốn đi. Điều kiện có ba điều: quí vị thật tin, thực 

sự muốn đi, chịu niệm câu A Di Đà Phật này. Niệm Phật vì sao mà quan trọng nhƣ vậy? 

Tinh cầu của Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc này rất lớn, ở trong thái không, chúng ta 

không biết ở đâu. Một câu A Di Đà Phật này là tín hiệu, cũng giống nhƣ phi hành trong 

không trung vậy, nó là một tín hiệu, lúc quí vị niệm tín hiệu này, phƣơng hƣớng liền 

chính xác. Quí vị không niệm tín hiệu này vậy quí vị không biết đƣợc nó chạy đi đâu. 

Quí vị đi là đƣờng hàng không, cho nên tín hiệu này rất quan trọng, theo tín hiệu này 

mà niệm, Phật A Di Đà liền theo tín hiệu này của quí vị mà đến đón tiếp quí vị, đến 

dẫn quí vị đi. Quí vị xem thuận tiện biết bao! Tôi nói nhƣ vậy, mọi ngƣời rất dễ dàng 

lý giải đƣợc. Quí vị nói dùng phƣơng pháp gì, tôi tin tƣởng, tôi có nguyện, làm thế nào 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              461/21 

để liên hệ với Phật A Di Đà, làm thế nào để kết nối với Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, 

chính là một câu Nam mô A Di Đà Phật, vậy là đã kết nối đƣợc rồi. Hơn nữa, ngƣời 

niệm Phật vãng sanh rất nhiều rất nhiều. Thực sự hữu hiệu! Ngƣời chúng tôi tận mắt 

nhìn thấy không ít. Đó là sự thật làm chứng minh cho chúng ta. 

Một câu dƣới đây nói rất hay, “tam vô lƣợng giả”, ba loại vô lƣợng ở Thế giới Cực 

Lạc: quang minh vô lƣợng, thọ mạng vô lƣợng, quyến thuộc vô lƣợng.  Quyến thuộc là 

đồng học. Phật A Di Đà là thầy giáo, là hiệu trƣởng của chúng ta, trong các đồng học 

quí vị xem có Bồ Tát, có nhị thừa, có thiên nhân. Những vị đồng học này, tại Thế giới 

Cực Lạc đều là hòa thuận với nhau, đều không có ý kiến này nọ, không có những tranh 

chấp. Vì sao vậy? tâm họ không thanh tịnh thì Phật A Di Đà sẽ không đến tiếp dẫn họ. 

Phải  biết  chúng  ta  bình thƣờng  khởi tâm  động  niệm,  nói năng  tạo  tác, Phật  A  Di  Đà 

nhìn thấy rất rõ ràng. Quí vị muốn đến nơi đây ta có cần quí vị đến hay không. Ngài 

nhìn thấy rất rõ ràng. Nếu nhƣ tập khí phiền não quí vị chƣa buông bỏ, ngƣời này có 

oán hận với tôi, tôi cũng chƣa báo thù anh ta, tôi đến Thế giới Cực Lạc, làm sao anh ta 

có thể đi đƣợc? Đến Thế giới Cực Lạc hai ngƣời lại cãi nhau, vậy không phải là làm 

cho xã hội ở Thế giới Cực Lạc nhiễu loạn lên rồi sao? Tình hình nhƣ vậy Phật A Di Đà 

sẽ không tiếp dẫn họ. Điều này cần phải hiểu. Nếu không chúng ta niệm, niệm một đời 

A Di Đà Phật, cuối cùng đi không đƣợc, không biết lỗi lầm của bản thân còn chửi Phật 

A Di Đà không linh. Quí vị xem tôi ngày ngày niệm Ngài, Ngài không đến đón tôi. 

Không biết bản thân phiền não tập khí nặng quá, quí vị đến Thế giới Cực Lạc sẽ nổi 

loạn, sẽ làm loạn xã hội bên đó. Không phải là Ngài không từ bi, đạo lý này nhất định 

phải hiểu rõ. Cho nên nhất định phải ở đây niệm câu danh hiệu Phật này, một là liên hệ 

câu thông với thế giới của Phật A Di Đà, ngoài ra dùng câu A Di Đà Phật này làm cho 

phiền não tập khí của chúng ta bị đè nén xuống. Có tác dụng nhƣ thế ở trong đó, lấy 

Thế giới Cực Lạc sẽ rất dễ dàng, không khó nữa. 

“Nguyện vân Thanh văn kiêm nhiếp Duyên giác” Duyên giác và Thanh văn đều là 

Tiểu thừa, chính là hàng Nhị thừa. “Hoặc nghi” hoặc giả có nghi hoặc, Kinh Bi Hoa 

nói: “quốc độ Phật đó, không có Thanh văn, Bích chi Phật thừa, tất cả đại chúng, thuần 

là  Bồ  Tát,  vô  lƣợng  vô  biên”.  Trong  Kinh  Bi  Hoa  cũng  là  giới  thiệu  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc, có một đoạn kinh văn nhƣ vậy. Chúng ta ở đây nghe đƣợc, nếu nhƣ 

quí vị xem đoạn này của Kinh Bi Hoa hoặc là có nghi hoặc, trong kinh này nói không 

có Thanh văn, Bích Chi Phật thừa. Vì sao ở đây lại nói có? Kinh này vì sao nói Thanh 

văn vô số vậy? Vì hai điều này, ở đây đại sƣ giải thích cho chúng ta hai cách. “Văn tuy 

trái nhau, nhƣng nghĩa thật ra không trái”. Văn tự khác nhau, ý nghĩa không có gì sai 

khác, không có trái ngƣợc. Kinh này là tam bối vãng sanh, đều nói phát tâm bồ đề, nhất 

hƣớng chuyên niệm. Tam bối này là tam bối thƣợng trung hạ, đây là nói về căn tánh. 

Họ vãng sanh nhƣ thế nào? Đều là phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm. Phát bồ 

đề  tâm,  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  ở  trong  Di  Đà  Kinh  Yếu  Giải  nói,  chính  là  chân  tín  thiết 

nguyện,  đây  chính  là  phát  bồ  đề  tâm.  Điều  này  nói  rất  hay!  Chúng  ta  lúc  chƣa  đọc 

Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói  đoạn  văn  này,  thì  có  hoài  nghi.  Vì  sao  vậy?  Chúng  ta  thấy  rất 

nhiều  ngƣời  vãng  sanh,  thực  sự  niệm  Phật  vãng  sanh.  Lúc  đi  tƣớng  lành  hi  hữu  biết 

trƣớc giờ đi, những ngƣời nào? Những ông già bà lão, họ không biết chữ, chƣa từng đi 

học, căn  bản  là không  hiểu  cái  gì  gọi  là  tâm  bồ  đề, họ niệm  Phật vì  sao  cũng  có thể 

vãng sanh? Không phù hợp với phát tâm bồ đề trong kinh đã nói, quí vị hỏi họ có phát 

tâm bồ đề hay không? Họ không biết. Họ chỉ biết tôi niệm A Di Đà Phật, chính là vì 

cầu sanh Thế giới Cực Lạc, đi gặp Phật A Di Đà. Họ không biết thế nào gọi tâm bồ đề. 

Ngẫu Ích đại sƣ trong Yếu Giải nói câu này đã giải đáp vấn đề này cho chúng ta. Chân 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              462/21 

tín thiết nguyện chính là đại bồ đề tâm. Chúng ta nghĩ xem hai câu này rất có ý nghĩa, 

không sai một tí nào. Tin tƣởng, muốn đến Thế giới Cực Lạc, tâm này chính là tâm đại 

bồ đề. Vậy trong bộ kinh này “tam bối vãng sanh”, trong phẩm này nói với chúng ta, 

điều kiện vãng sanh Thế giới Cực Lạc chính là tám chữ: “phát bồ đề tâm, nhất hƣớng 

chuyên niệm”. 

Ngƣời sanh vào tam bối, tức đã phát tâm bồ đề, sở hành ắt là Bồ Tát thừa. Nên 

Kinh Bi Hoa nói thuần là Bồ Tát, quí vị đến Thế giới Cực Lạc, Thế giới Cực Lạc là 

Đại thừa không phải là Tiểu thừa. Quí vị thấy Phật A Di Đà, Phật A Di Đà là Phật quả 

viên mãn, không phải là phần chứng Phật, không phải là tƣơng tự Phật, Ngài là Phật 

viên mãn. Đƣơng nhiên là thuần Đại thừa. Không những là Đại thừa, quá khứ biết bao 

Tổ sƣ đại đức nói với chúng ta pháp môn này là pháp nhất thừa. Đại pháp để phàm phu 

trực tiếp thành Phật, không thể nghĩ bàn! 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới, càng xem càng rõ ràng rồi. 

“Cho đến nƣớc kia Thanh văn Duyên giác chỉ là vì tình hình đoạn hoặc của họ mà 

nói”. Câu nói này nói rất hay. Tuy đoạn kiến tƣ nhƣng chƣa phá đƣợc trần sa và vô 


minh hoặc, thì gọi là Thanh văn. Cho nên tƣơng đƣơng với Tiểu thừa của thế giới khác. 

Là ý nghĩa này vậy. Từ nơi chỗ họ mà tu học dần dần hƣớng thƣợng đi lên, quí vị xem 

từ  nhân  thiên  nâng  cao  lên  đến  Thanh  văn.  Từ  Thanh  văn  nâng  cao  lên  đến  Bồ  Tát. 

Đây là nói họ ở nơi đó thay đổi biến dị sanh tử. Giống nhƣ đi học vậy, từ tiểu học, 

trung học, đại học, là ý nghĩa nhƣ vậy. Nhƣng họ là thuần Đại thừa, thuần là Bồ Tát. 

“Phi thị chỉ cầu tự độ chi nhị thừa”, nếu nhƣ nói chỉ cầu tự độ, không có ý niệm độ 

chúng sanh, ngƣời này không vãng sanh đƣợc. Nếu chỉ cầu tự độ, không nguyện độ tha, 

tức là chƣa phát tâm bồ đề, không tƣơng ƣng với Bồ Tát thừa. Không phát tâm bồ đề, 

tức  không  thể  vãng  sanh.  Cho  nên  không  phát  tâm  bồ  đề  thì  không  thể  vãng  sanh. 

Chúng ta đối với những ông già bà lão này sẽ nảy sinh hoài nghi. Vì sao họ niệm Phật 

có thể vãng sanh? Sau đó chúng ta sẽ hiểu đƣợc. Ngẫu Ích đại sƣ giải đáp những vấn 

đề này cho chúng ta, họ chƣa học qua kinh giáo, họ không hiểu tâm bồ đề là gì, họ thực 

sự phát tâm rồi, thực sự phát tâm rồi nhƣng bản thân không biết. Cho nên những những 

ông già bà lão đó, quí vị đi hỏi xem, lúc họ còn sống họ rất có tâm từ bi, bất luận là 

ngƣời nào có khốn khó, họ đều toàn tâm toàn lực đi chăm sóc, giúp đỡ. Vậy nên họ 

không phải là chỉ lo cho chính mình, họ có thể vì ngƣời quên mình. Đây chính là tấm 

lòng  của  Bồ  Tát, lại thêm  chân  tín thiết nguyện, thì  họ làm  sao  mà  không  vãng  sanh 

đƣợc! Vì vậy phát tâm bồ đề họ không biết là họ đã phát tâm bồ đề. Trên thực tế tâm 

của  họ  đã  phát  từ  lâu  rồi.  Cho  nên  họ  nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  họ  liền  có  thể  vãng 

sanh. 

Chứng  minh  bản  Tống dịch  ý này  rất  rõ  ràng. Chúng  ta xem  tiếp  bản phiên  dịch 

đời Tống, là bản phiên dịch sau nhất của Kinh Vô Lƣợng Thọ. Bản Tống dịch: “Tôi 

đắc bồ đề thành chánh giác rồi, tất cả chúng sanh đều đƣợc sanh về nƣớc tôi. Tuy trú ở 

địa vị Thanh văn Duyên giác, đến trong bá thiên cu chi na do tha bảo sát, làm Phật sự 

khắp, đều khiến cho tất cả đắc A nậu đa la tam miệu tam bồ đề”. Đoạn kinh văn này ý 

nghĩa đã rất rõ ràng. 

Dƣới đây nói: “Theo Thanh văn không nghe danh hiệu Phật phƣơng khác, chỉ cầu 

Tiểu thừa Niết bàn, không nhận Phật quả. Nhƣng họ ở Thế giới Cực Lạc. Nay Thế giới 

Cực  Lạc  nói  là  Thanh  văn  có  thể  đi  đến  vô  số  Phật  quốc,  làm  vô  lƣợng  Phật  sự,  độ 

chúng sanh vô biên, đều khiến thành Phật. Chính là con đƣờng tu hành của đại Bồ Tát, 

há có thể xem họ thành hàng Thanh văn thông thƣờng sao?” Đây là nói tu hành ở Thế 

giới Cực Lạc, trình độ còn chƣa đạt đến cấp bậc, vị trí này của Bồ Tát. Điều này chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              463/21 

ta biết. Phàm phu vãng sanh nhất phẩm phiền não đều chƣa đoạn, là đới nghiệp vãng 

sanh, đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đƣợc oai thần 48 nguyện của A Di Đà Phật 

gia trì, trí tuệ, thần thông, đạo lực của quí vị dƣờng nhƣ tƣơng đồng với Pháp thân Bồ 

Tát. Nhƣng quí vị phải biết đó không phải là bản thân quí vị, không phải là quí vị tu 

đƣợc, mà là Phật A Di Đà gia trì cho quí vị. Gia trì quí vị rất hữu dụng, không phải nói 

gia trì hữu danh vô thực, hữu dụng. Vì sao vậy? Quí vị có năng lực mỗi ngày đến mƣời 

phƣơng thế giới để lạy Phật, để nghe pháp. Đến mƣời phƣơng thế giới để lạy Phật, quí 

vị nhất định đi cúng dƣờng, cúng Phật. Cúng Phật là tu phƣớc. Nghe Phật giảng kinh 

khai trí tuệ là nghe pháp. Cúng Phật, nghe pháp, độ sanh. Đây là hạnh của Bồ Tát Đại 

thừa. Quí vị hiện tại tuy bản thân chƣa có năng lực này, nhƣng năng lực của Phật gia trì 

cho quí vị. Quí vị có thể làm đƣợc. Cho nên từ đây mà nhìn nhận, từ bổn nguyện của 

Phật A Di Đà gia trì, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Vậy chúng ta nói thuần là Bồ Tát 

thì cũng nói thông đƣợc, ngƣời hạ hạ phẩm vãng sanh đều là Bồ Tát, họ là A Duy Việt 

Trí Bồ Tát, nhƣng gia trì quí vị, bản thân quí vị phiền não dần dần sẽ giảm nhẹ, trí tuệ 

tăng trƣởng, cấp bậc của quí vị tự nhiên sẽ đƣợc nâng cao. Phật A Di Đà gia trì không 

phải  vĩnh  viễn  gia  trì  cho  quí  vị,  quí  vị  vẫn  phải  trong  quá  trình  gia  trì  đó  nỗ  lực  để 

nâng cao bản thân. Nâng cao đến chừng nào thì không cần gia trì nữa? Nâng cao đến 

lúc thực sự là cõi Thật báo thì không cần gia trì nữa. Nói cách khác, quí vị tại cõi Phàm 

Thánh Đồng Cƣ, tại cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ, quí vị không có Phật lực gia trì thì quí 

vị không thể nào hành Bồ Tát đạo, không thể nào giống nhƣ đại Bồ Tát tự tại đến nhƣ 

vậy. Sự tự tại này quí vị từ 48 nguyện sẽ nhìn thấy. 48 nguyện là miêu tả đều là những 

vị Bồ Tát này đại tự tại, đại viên mãn, đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc liền có, đây 

là thù thắng vô cùng! Mƣời phƣơng thế giới đều không có đƣợc. Chỉ có Thế giới Cực 

Lạc của Phật A Di Đà có đƣợc. Quí vị thực sự hiểu rõ rồi, thấu đáo rồi, quí vị có thể 

không đi sao? Quí vị chịu để cơ hội này vuột qua trƣớc mắt sao? Vậy thì quí vị thực sự 

sai rồi, thực sự sai lầm lớn. Cho nên quí vị hiểu rõ, thấu đáo rồi, thực sự muốn đi, trung 

thực niệm Phật tức là làm đƣợc rồi. Cho nên ngày nay nhân dân ở thế giới cực lạc, gọi 

là nhân dân xƣng là thanh văn, quí vị xem họ có thể đến vô số nƣớc Phật, làm vô lƣợng 

Phật sự. Phật sự này chính là nghe kinh, cúng dƣờng. Đây là Phật sự. Tôn kính cúng 

dƣờng đối với thầy giáo tu phƣớc, kết duyên với các bạn học, đây đều là phƣớc huệ 

song  tu.  Nghe  thầy  giáo  giáo  huấn,  bạn  bè  rèn  luyện  với  nhau,  tiến  bộ  sẽ  rất  nhanh, 

đồng thời độ chúng sanh vô biên. Câu này nói nhƣ thế nào? Chúng sanh có cảm, bản 

thân chúng ta vô lƣợng kiếp đến nay, chúng sanh có duyên với chúng ta quá nhiều, họ 

vẫn  còn  trong  lục  đạo,  vẫn  còn  trong  thập  pháp  giới,  họ  có  cảm,  chúng  ta  tuy  đạo 

nghiệp chƣa thành tựu, nhƣng có oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, giống 

với  A  Duy  Việt  Trí Bồ  Tát vậy, A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát trong  thập  pháp  giới, chúng 

sanh có cảm họ liền ứng. Nói cách khác, quí vị cũng có đƣợc năng lực này, ứng theo 

cảm của chúng sanh. Vậy là quí vị giúp đỡ họ rồi. Đây chính là độ chúng sanh vô biên, 

không phải chỉ vài ngƣời, không phải tôi trong đời này gặp đƣợc vài ngƣời, mà đời đời 

kiếp kiếp gia thân quyến thuộc quí vị đều biết hết. Thân thích với quí vị là ngƣời có 

duyên với quí vị, kết oán với quí vị cũng là ngƣời có duyên, cho đến trƣớc khi quí vị 

học Phật, thịt của những chúng sanh mà quí vị ăn, quí vị xem những chúng sanh bị quí 

vị sát hại đó, tất cả đều là oan thân trái chủ của quí vị, đều là ngƣời hữu duyên. Quí vị 

đến Thế giới Cực Lạc liền có khả năng để giúp đỡ họ, độ cho họ. Những oán thân trái 

chủ này đều đƣợc điều tốt, cho nên đều có thể giúp đỡ họ thành Phật, tiếp dẫn họ đến 

Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đến Thế giới Cực Lạc thì coi nhƣ thành Phật, chính là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              464/21 

con đƣờng tu hành của đại Bồ Tát. Lẽ nào lại coi họ là Thanh văn thông thƣờng. Điều 

này Thanh văn thông thƣờng nhất định không làm đƣợc. 

Sau đây có một kết luận cho chúng ta. “Gọi là Thanh văn đều đã phát đại tâm của 

Bồ Tát, là vị bất thoái rồi. “Hành đại hạnh của Bồ Tát”, đây là hành bất thoái. “Hƣớng 

đến đại quả vô thƣợng”, đây là niệm bất thoái. Ba câu nói này, chính là điều trong giáo 

pháp Đại thừa nói: viên chứng tam bất thoái. Phàm là ngƣời sanh đến Thế Giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc đều đầy đủ hết. Kỳ thực đúng nhƣ kinh Bi Hoa đã nói thuần là Bồ Tát 

vậy. Trong Kinh Bi Hoa nói rất hay, không sai. Văn tự và đây có khác nhau nhƣng ý 

nghĩa thì tƣơng đồng. 

“Chƣơng này nói”, trong kinh văn của chƣơng này nói mấy câu nhƣ thế này: Giả 

sử làm cho chúng sanh trong tam thiên đại thiên thế giới đều thành Duyên giác, thì số 

lƣợng nhân số này sẽ không thể nghĩ bàn.  “Trong trăm ngàn kiếp” đây là thời gian, 

“đều không thể tính kể”. Không phải là ngƣời thông thƣờng, là Duyên giác, chúng sanh 

trong tam thiên đại thiên thế giới, đây là giả thiết, không phải là thật. Họ đều là Duyên 

giác, còn thông minh hơn cả A la hán, trong thời gian trăm ngàn kiếp, cộng chung lại 

mà tính toán, để so sánh, nếu nhƣ có thể biết số lƣợng đó, thì tôi chƣa thành chánh giác. 

Họ có thể tính toán đƣợc số lƣợng, tính một cách chính xác, Phật sẽ không thành chánh 

giác. Đây là nói rõ cƣ dân ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, những học trò đệ tử thân 

cận  Phật A Di Đà, số lƣợng không thể nào tính toán đƣợc, giống nhƣ thọ mạng vậy. 

Thọ  mạng  bao  lâu những  ngƣời  này  không tính  ra  đƣợc, cƣ  dân  ở  Thế giới  Cực Lạc 

nhiều ít họ cũng không tính ra đƣợc. 

“Luôn hiển Phật thọ vô lƣợng”, thọ mạng của Phật vô lƣợng, thọ mạng của nhân 

dân vô lƣợng, đệ tử trong nƣớc đó vô lƣợng. Chúng ta ở trong kinh văn này thấy Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc xem ra rất đơn thuần. Phật là thầy giáo, vãng sanh đến bên 

đó toàn là học trò đệ tử. Thế giới này thực sự mà nói chính là Phật A Di Đà đại từ đại 

bi ở nơi đó mở một trƣờng học. Trƣờng học gì? Đại học làm cho phàm phu trong một 

đời thành Phật, là trƣờng học nhƣ vậy. Phàm phu chúng ta chỉ cần vào đƣợc đại học 

này chắc chắn sẽ thành Phật. Đi đến đâu mà tìm đƣợc! Cho nên quí vị đồng học phải 

biết đƣợc điều này, thực sự mà nói là tìm không ra. Tất cả các kinh đức Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  giảng trong 49 năm, quí vị  đi  tra  xem, trong  bộ kinh nào  có cách  giảng  nhƣ 

vậy? Quí vị cũng tìm không ra. Cho nên cổ đức xƣng Kinh Vô Lƣợng Thọ là kinh số 

một mà Phật Thích Ca Mâu Ni giảng trong 49 năm, rất có lý vậy. 

Trƣớc đây chúng ta học qua, sau đây cũng có. Hoàng lão cƣ sĩ trích dẫn đến mấy 

lần lời đại sƣ Thiện Đạo nói. Đại sƣ Thiện Đạo là tổ sƣ đời thứ hai của tông Tịnh Độ, 

là  ngƣời  đời  nhà  Đƣờng,  có  rất  nhiều  ngƣời  nói  Ngài  là  Phật  A  Di  Đà  ứng  hóa  tại 

Trung Quốc, ngƣời Nhật Bản cũng tin vậy. Lúc tôi đến Nhật Bản thăm viếng hỏi họ, 

họ đều biết. Họ nói Tổ sƣ xƣa nay đều nói nhƣ vậy. Lời đại sƣ Thiện Đạo chính là Phật 

A Di Đà đích thân nói ra. Ngài nói hai câu là: “Nhƣ Lai sở dĩ hƣng xuất thế duy thuyết 

Di Đà bổn nguyện hải”, là tán thán bộ kinh này. Tất cả Nhƣ Lai xuất hiện tại thế gian 

này, dùng thân phận Phật để xuất hiện, giống nhƣ Phật Thích Ca Mâu Ni vậy. Ngài ở 

đây giáo hóa chúng sanh. Dùng phƣơng pháp gì? Nhất định là dùng phƣơng pháp niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Độ, lấy phƣơng pháp này làm chủ. Tám vạn bốn ngàn pháp môn đó 

là kết hợp. Phƣơng pháp này là chủ lƣu, điều này nên biết. Cho nên Kinh Hoa Nghiêm 

đến cuối cùng Bồ Tát Phổ Hiền thập đại nguyện vƣơng quy hƣớng về Cực lạc. Quí vị 

xem nhƣ vậy chƣa đủ rồi sao? Bao nhiêu Bồ Tát tu hành, tu đến minh tâm kiến tánh, 

kiến tánh thành Phật đều đến thế giới Hoa Tạng. Đến thế giới Hoa tạng gặp đƣợc Bồ 

Tát Văn Thù, Phổ Hiền, quí vị xem Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền lại dẫn dắt họ đến Thế 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              465/21 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc để thân cận Phật A Di Đà. Vậy mới có thể viên mãn. Nếu 

nhƣ  không  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm”sẽ  không  thể  viên  mãn 

đƣợc. Đến Thế giới Cực Lạc liền viên mãn. Lời đại sƣ Thiện Đạo không sai. Kinh Hoa 

Nghiêm có thể làm chứng minh. 

Dƣới  đây  giới  thiệu  đơn  giản  cho  chúng  ta  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  cũng  là 

cảnh do một Đức Phật giáo hóa. Một Đức Phật, phạm vi họ giáo hóa lớn chừng nào? 

Giống nhƣ Phật Thích Ca Mâu Ni của chúng ta, phạm vi giáo hóa của Phật Thích Ca 

Mâu Ni không chỉ là trái đất này, trái đất nhỏ quá, phạm vi của mỗi một Đức Phật giáo 

hóa, nhỏ nhất là một tam thiên đại thiên thế giới, lớn nhất thì rất lớn. Chúng ta cũng 

không thể nào đi tính toán nó đƣợc. Vậy tam thiên đại thiên thế giới là gì? Ở đây nói 

rồi. Tam thiên đại thiên thế giới là cảnh giới một Đức Phật giáo hóa, lấy núi Tu di làm 

trung tâm, hợp bốn đại châu nhật nguyệt chƣ thiên làm một thế giới. Thế giới này gọi 

là đơn vị thế giới, một đơn vị thế giới. Đơn vị thế giới này chúng tôi năm xƣa học Phật 

luôn cho rằng là một hệ mặt trời. Hợp bốn châu nhật nguyện chƣ thiên, hình nhƣ là một 

thái dƣơng hệ. Lúc tôi và Hoàng Niệm Lão gặp mặt, nói đến vấn đề này, ông ấy học 

khoa học. Trong trƣờng đại học, ông ấy dạy vô tuyến điện, mở một khoa mục nhƣ vậy, 

nói với tôi, ông muốn tôi cẩn thận để thể hội, mặt trời, mặt trăng, trong kinh Phật nói là 

quay quanh núi tu di, mặt trời mặt trăng ở trong núi tu di, quay quanh núi Tu di. Núi tu 

di  là  một  ví  dụ,  không  phải  là  thực  sự  có  một  ngọn  núi  nhƣ  vậy.  Hiện  tại  khoa  học 

chứng minh rồi, hệ mặt trời là quay quanh hệ ngân hà. Cho nên Hoàng Lão cho rằng: 

đơn vị thế giới có lẽ là hệ ngân hà. Tôi nghĩ cũng có lý. Một đơn vị thế giới là hệ ngân 

hà. 

“Nhƣ vậy thế giới tích lũy đến một ngàn”, một ngàn hệ ngân hà, “gọi là tiểu thiên 

thế giới”, một ngàn hệ ngân hà. Lại tích thêm một ngàn tiểu thiên thế giới gọi là trung 

thiên thế giới. Tích một ngàn trung thiên thế giới gọi là đại thiên thế giới. Bởi vì một 

đại thiên thế giới đầu tiên lấy một ngàn nhân cho thế giới đƣợc tiểu thiên. Lại lấy một 

ngàn nhân cho tiểu thiên đƣợc trung thiên, cuối cùng lại lấy một ngàn nhân cho trung 

thiên là đƣợc đại thiên. Nhƣ vậy ba lần dùng một ngàn để nhân lên nên gọi là tam thiên 

đại thiên thế giới. Thực tế chỉ là một đại thiên thế giới, chứ không phải là tam thiên đại 

thiên thế giới thế giới. Tam thiên đại thiên thế giới có đủ một tỷ thế giới. Trong đây 

ông ấy viết giống với năm xƣa chúng tôi nói chuyện vậy. Hiện tại các nhà thiên văn 

học đã sơ bộ phát hiện đƣợc, trong vũ trụ thế giới vô lƣợng. Con ngƣời hiện nay đều 

biết mặt trời và chín hành tinh lớn xƣng là hệ mặt trời. Trái đất là một thành viên trong 

hệ mặt trời, vận hành quay quanh mặt trời. Hiện tại biết đƣợc mặt trời không những tự 

quay  mà  còn vận  hành  quanh  trung  tâm  của ngân  hà  tinh  vân. Hiện tại  các nhà  khoa 

học cho rằng đây là lỗ đen. Lỗ đen là một loại thiên thể vận hành quanh hệ ngân hà. 

“Khoảng hai mƣơi vạn vạn năm quay đƣợc một vòng”, hai vạn vạn năm tức hai trăm 

triệu, hai trăm triệu năm quay đƣợc một vòng. Điều này có chính xác hay không vẫn 

chƣa chắc chắn. Có thể tra xem những báo cáo của các nhà thiên văn học. Mặt trời là 

một  hành  tinh  trong  các  tinh  vân  của  hệ  ngân  hà.  Ngân  hà  tinh  vân  ƣớc  tính  có  một 

ngàn ức hành tinh. Mặt trời chỉ là một trong những số đó. Trong vũ trụ có vô số tinh 

vân, bản thân tinh vân cũng đang vận động. Ngân hà cũng chỉ là một thành viên trong 

vũ trụ đại thiên thể. Nếu nhƣ triển chuyển rộng lớn ra thì không thể cùng tận. 

Trƣớc  đây  trong  thiên  văn  học  phát  hiện  đã  sơ  bộ  chứng  thực  đƣợc  thế  giới  vô 

lƣợng  mà  trong  kinh  đã nói.  Điều  này  hiện tại  các nhà khoa học  cũng đã thừa  nhận 

trong kinh Phật nói thế giới là vô lƣợng vô biên. Cho đến tam thiên đại thiên thế giới 

cũng là cảnh giới mà một Đức Phật giáo hóa. Khu vực giáo hóa này lớn thế nào? Nếu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              466/21 

giống  nhƣ  Hoàng  Niệm  Tổ  trong  đoạn  văn  này  đã  nói  là  một  tỷ  hệ  ngân  hà.  Một  hệ 

ngân hà  là  một  đơn  vị thế giới. Một ngàn  hệ ngân  hà  là  một  tiểu  thiên thế  giới. Một 

ngàn tiểu thiên thế giới là một trung thiên thế giới. Một ngàn trung thiên thế giới là đại 

thiên thế giới. Cho nên một đại thiên thế giới là một tỷ hệ ngân hà. Đây là phạm vi giáo 

hóa của Phật Thích Ca Mâu Ni. Trong tâm trí chúng ta cho rằng Phật Thích Ca Mâu Ni 

chỉ là ba ngàn năm trƣớc, xuất hiện tại thế giới chúng ta, xuất thân vƣơng tử xuất gia tu 

hành, cuối cùng dƣới cội bồ đề đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, thành Phật rồi. 

Đây là Phật ứng hóa trên trái đất này, chúng sanh có cảm, ngài đến ứng hóa. Chúng ta 

là từ trên sự tích này mà xem. Trên thực tế, trong Kinh Phạm Võng đức Phật nói với 

chúng ta: Ngài nói lần này, đến trái đất để thị hiện thành Phật, đã là lần thứ tám ngàn 

rồi. Trong một tỷ hệ ngân hà này, Ngài đều nhìn thấy rất rõ ràng. Giống nhƣ một mạng 

lƣới lớn vậy, là sự việc nhỏ nhƣ hạt mè thôi, Ngài đều rất rõ ràng. Chúng ta bên này 

chúng sanh có cảm, muốn học Phật, thực sự chán nản những khổ nạn trong lục đạo rồi, 

Ngài liền đến. Ngài dùng thân phận gì để đến còn chƣa nhất định. Ba ngàn năm trƣớc 

xuất hiện tại Ấn độ, thân phận là thân Phật, 32 tƣớng 80 vẻ đẹp, cũng từng đến Trung 

Quốc. Trung Quốc đời nhà Đƣờng cổ nhân nói Trí Giả đại sƣ, Trí Giả đại sƣ của Tông 

Thiên Thai là Tổ sƣ của Tông Pháp Hoa là Phật Thích Ca Mâu Ni tái lai. Những cách 

nói này, ngƣời Nhật Bản cũng tin tƣởng vậy. Ngƣời Nhật Bản vô cùng tôn kính đối với 

Tổ sƣ, không giống nhƣ ngƣời Trung Quốc. Ngƣời Trung Quốc tôn kính Phật, không 

tôn kính lắm đối với Tổ sƣ. Ngƣời Nhật bản đối với Tổ sƣ rất tôn kính. Tƣợng của Tổ 

sƣ cũng đúc rất lớn, tƣợng của Phật đều đúc rất nhỏ. Quí vị có thể thấy đƣợc họ rất coi 

trọng Tổ sƣ. Cho nên đối với đại sƣ Thiện Đạo, đối với đại sƣ Trí Giả đều vô cùng tôn 

kính. Đây là Phật Thích Ca Mâu Ni tái lai. Có thể thấy đƣợc nên dùng thân gì để xuất 

hiện họ liền dùng thân đó, không phải là ý của bản thân họ, mà là cảm của chúng sanh. 

Vì vậy Ngài cũng giống nhƣ trong Kinh Lăng Nghiêm nói: “tùy chúng sanh tâm,  ứng 

sở tri lƣợng”, trong tâm chúng sanh muốn điều gì, Ngài liền hiện thứ đó, hiện tƣợng tự 

nhiên. Phật Bồ Tát ứng hóa đến thế gian này, tuyệt đối không có khởi tâm động niệm. 

Ngài  nếu  nhƣ  khởi  tâm  động  niệm  thì  Ngài  là  phàm  phu  rồi,  Ngài  sẽ  không  phải  là 

Phật Bồ Tát nữa. Vì vậy so với tứ thánh pháp giới trong thập pháp giới thì khác nhau. 

Tứ Thánh pháp giới cũng có ngƣời đến thế gian này. Nhƣng là gì? Nhƣng họ khởi tâm 

động niệm, họ không có phân biệt chấp trƣớc, họ có khởi tâm động niệm, nếu nhƣ từ 

Thế  giới  Cực  Lạc  để  xem,  từ  trên  Cõi  Thật  báo  trang  nghiêm,  Thế  giới  Cực  Lạc  sẽ 

không nói nữa, nói chung Tứ độ họ đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát! Vậy chúng ta có thể 

nói: Thế giới Cực Lạc toàn bộ chính là cõi Thật báo. Ngƣời từ nơi đó mà đến tuyệt đối 

không có khởi tâm động niệm, cho nên họ không phải là phàm phu. Sự ứng hóa của họ 

và Chƣ Phật Nhƣ Lai, Pháp thân Bồ Tát không có khác gì. Thị hiện thân phận nhƣ thế 

nào họ nếu nhƣ không tiết lộ, chúng ta hoàn toàn không biết đƣợc. Giống nhƣ gần đây 

có một ngƣời, điều này chúng ta có thể tin tƣởng. Ấn Quang Đại sƣ là Đại Thế Chí Bồ 

Tát  tái  lai.  Điều  này  chúng  ta  có  thể  tin  đƣợc.  Có  một  thiên  văn  chƣơng  trong  Ấn 

Quang Đại sƣ Toàn Tập, hình nhƣ là đoạn cuối cùng trong Vĩnh Tƣ Tập có một bài 

luận văn nói đến sự việc này. Điều này có thể tin tƣởng đƣợc. Đặc biệt là chúng sanh 

có khổ có nạn, Bồ Tát từ bi có lý gì lại không ứng hóa! Nếu nhƣ không có Bồ Tát thị 

hiện ở trong thế gian chúng ta, thế giới này đã bị hủy diệt từ lâu rồi. Chúng sanh không 

có phƣớc báo. Họ có đại phƣớc báo, có đại trí tuệ, họ đến thị hiện cũng chống đỡ đƣợc, 

có họ đến mà, tai nạn cũng sẽ hóa giải đƣợc một ít. Đây chính là oai thần của họ gia trì 

cho  những chúng sanh  khổ  nạn nhƣ  chúng  ta, chúng sanh  khổ nạn  lại không  hề  biết, 

thậm chí còn muốn chửi Phật, hủy Phật, báng Phật, còn tạo những tội nghiệp này. Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              467/21 

Bồ  Tát  có  tính toán hay  không?  Hoàn  toàn  không  tính toán. Bởi vì  Ngài không khởi 

tâm, không  động niệm, chỉ là thấy quí vị mê hoặc điên đảo, tạo nghiệp, thọ báo đáng 

thƣơng quá. Không đến giúp quí vị, quí vị lại hủy diệt, bằng cách nào cũng phải đến 

giúp đỡ, đạo lý chính là đây vậy. 

Câu cuối cùng, đại ý của nguyện văn là tất cả chúng sanh trong tam thiên đại thiên 

thế giới đều thành Duyên giác, dùng sức thần thông của họ cùng nhau tính toán, cũng 

không thể biết thọ mạng của Phật A Di Đà, thọ mạng của nhân dân trong nƣớc Ngài, 

cho đến số lƣợng nhân dân trong nƣớc đó. Đặc biệt nói ngƣời đến nơi đó tu hành rất 

nhiều,  nhiều  lắm,  nhiều  lắm.  Đây  đều  là  ngƣời  hữu  duyên,  đều  là  ngƣời  thông  minh 

giác  ngộ.  Chỉ  có  ngƣời  mê  hoặc  điên  đảo  không  chịu  đến,  ngƣời  nghiệp  chƣớng  sâu 

nặng không chịu đi, đáng để chúng ta phản tỉnh, đáng để chúng ta giác ngộ. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 209 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:29.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 



Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải.  trang 258, hàng kinh văn thứ tƣ. 

“Ngã tác Phật thời, thập phƣơng thế giới, vô lƣợng sát trung, vô số chƣ Phật, 

nhƣợc bất cộng xƣng thán ngã danh, thuyết ngã công đức, quốc độ chi thiện giả, bất 

thủ chánh giác.” 

Chƣơng này chỉ có một nguyện, nguyện thứ mƣời bảy. Chúng ta xem chú giải 

của Niệm Lão. 

Phía bên phải nguyện thứ mƣời bảy, nguyện chƣ Phật xƣng tán. Xƣng là xƣng 

dƣơng, tán là tán thán. Bản Hán dịch viết: lúc tôi làm Phật, khiến cho tên tôi vang khắp 

tám phƣơng trên dƣới. Tám phƣơng trên dƣới chính là mƣời phƣơng, vô số Phật quốc 

chƣ Phật mỗi mỗi đều ở trong chúng đệ tử tán thán công đức tôi và các thiện của quốc 

độ, chƣ thiên nhân dân, các loại nhuyễn động, nghe tên của tôi đều vui mừng sanh đến 

nƣớc tôi. Các bản Ngô dịch, Vọng Tây nói: trong sáu tám nguyện, sáu tám tức là  trong 

48 nguyện, nguyện này chí yếu, nguyện này đích thực đại sƣ Vọng Tây nói không sai, 

thực sự vô cùng quan trọng. Phật A Di Đà, chúng ta từ những phẩm trƣớc đọc xuống, 

biết đƣợc nguồn gốc Thế giới Cực Lạc nhƣ thế nào. Điểm này rất quan trọng, thế giới 

này lai lịch nhƣ thế nào, mà nó xây dựng một đạo tràng tu học tốt nhƣ vậy. Mục đích 

chính  là  muốn  tiếp  dẫn  mƣời  phƣơng  thế  giới,  đặc  biệt  là  chúng  sanh  trong  lục  đạo. 

Chúng sanh trong lục đạo mê sâu quá, sống khổ quá. Nếu nhƣ không có ngƣời giúp đỡ 

họ, họ thực sự, điều này chúng ta có thể thể hội một cách sâu sắc. Chúng ta sanh vào 

thời đại này, chúng sanh càng mê càng sâu, quay đầu lại không đƣợc. Tiếp tục nhƣ vậy 

phải làm sao? Tiếp tục nhất định là toàn cả thế giới này đều bị hủy diệt, sau khi hủy 

diệt rồi làm lại. Đây cũng là chân tƣớng sự thật. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              468/21 

Các nhà khoa học nói với chúng ta, vào năm vạn năm trƣớc, khoa học kỹ thuật 

trên trái đất này cũng rất phát triển, có thể vƣợt qua cả hiện đại, thời đó trên trái đất 

xuất  hiện  một  nƣớc  Đại  Tây.  Nguồn  năng  lƣợng  là  từ  trong  thái  không  mà  lấy  về, 

không có nhiễm ô, không có âm thanh, máy bay, xe hơi tất cả đều không có âm thanh, 

không có ô nhiễm. Con ngƣời mê vào khoa học kỹ thuật. Đối với những lời giáo huấn 

của thần thánh, cổ thánh tiên hiền họ đều sơ suất, dẫn đến xã hội hỗn loạn, đạo đức tiêu 

vong.  Khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển, đạo  đức  không  còn  nữa, giữa  ngƣời  và  ngƣời  là 

tranh danh đoạt lợi. Cuộc sống mục nát. Trong tình hình này, trong kiếp nạn này, quốc 

gia này toàn bộ bị chìm xuống đáy biển, đây nguyên nhân là gì? Hiện nay chúng ta học 

Phật hiểu đƣợc, là tham lam. Tâm ngƣời tham lam không có điểm dừng. Môi trƣờng 

trên trái đất này nó cảm ứng đến chính là hiện tƣợng này, xuất hiện hiện tƣợng này, 

cảnh tùy tâm chuyển. Lòng ngƣời tham lam, trái đất này lại không kiên cố. Chƣ vị đọc 

Kinh Địa Tạng, trong kinh Địa Tạng nói Kiên Lao địa thần. Địa này là đại địa rất kiên 

cố, nếu nhƣ con ngƣời tham lam, đại địa này sẽ không kiên cố nữa, liền mềm ra, lỏng 

ra, rất dễ dàng sụt xuống, là đạo lý nhƣ vậy. Cho nên nƣớc Đại Tây chìm xuống đáy 

biển. Nơi này ở đâu? Tại Đại Tây dƣơng, tức là con đƣờng hàng hải giữa Mỹ đến châu 

Âu, chìm ở nơi đó, nên biển đó xƣng là Đại tây dƣơng, trƣớc đây là nƣớc Đại tây. 

Ngày nay chúng ta khoa học kỹ thuật trên trái đất phát triển, gần nhƣ cũng đạt 

đến trình độ này, cho nên con ngƣời cũng không tin tƣởng luân lý đạo đức, cũng không 

tin tƣởng tổ tông, khởi tâm động niệm đều là tổn ngƣời lợi mình, nhƣ vậy không nguy 

rồi sao! Cho nên rất có thể lần kiếp nạn này, giống nhƣ nƣớc Đại tây bị chìm xuống 

đáy  biển,  sẽ diễn  ra lần nữa,  vậy  là  nguy  quá  rồi,  có thể  cứu vãn  không?  Trên  Phật 

Pháp mà nói, có thể cứu vãn. Vì sao vậy? Cảnh tùy tâm chuyển.  Cách cứu nhƣ thế nào? 

Ngay  các  nhà  khoa  học  nói  với  chúng  ta,  thứ  nhất  phải  bỏ  ác  làm  thiện.  Ý  niệm  bất 

thiện,  thứ  trái  với  luân  lý  đạo  đức,  chúng  ta  phải  vứt  bỏ  nó.  Trung  Quốc  đối  với 

phƣơng diện này, cổ thánh tiên hiền nói rất hay. Trong giáo dục truyền thống đích thực 

chỉ có bốn khoa, rất dễ nhớ. Có lịch sử ghi chép, có thể khảo chứng, đã năm ngàn năm 

rồi. Năm ngàn năm trở lên không có văn tự, không thể nói không có văn hóa. Văn hóa 

Bà la môn cổ Ấn Độ, hơn mƣời ngàn năm. Lúc tôi giao lƣu với họ, họ nói với tôi: Họ 

ƣớc tính có lẽ có 13.000 năm rồi. Tôi nghĩ Trung Quốc cũng không thua họ. Những 

luân lý đạo đức này, ở Trung Quốc thâm căn cố đế đời đời truyền nhau rồi. 

Văn hóa Trung Quốc là gì? Văn hóa luân lý, ngũ luân, 12 chữ. Tôi tin truyền 

mƣời ngàn năm cũng sẽ không truyền sai đƣợc. Điều thứ nhất: phụ tử hữu thân, có bốn 

chữ. Thứ hai: quân thần hữu nghĩa. Thứ ba là: phu phụ hữu biệt. Thứ tƣ: trƣởng ấu hữu 

tự. Thứ năm: bằng hữu hữu tín. Nhƣ vậy mà truyền sai đƣợc sao? Sẽ không truyền sai 

đƣợc! Đây là nguyên tắc chỉ đạo tối cao để làm ngƣời của ngƣời xƣa. Ngƣời xƣa hiểu 

đƣợc giáo dục, dạy những gì? Chính là dạy những thứ này. Làm ngƣời tốt rồi, ngƣời 

tốt thì làm việc tốt, sẽ không làm việc xấu. Đây là ngũ luân. 

Ngũ thƣờng, là đạo đức tiêu chuẩn để làm ngƣời: nhân, nghĩa, lễ, trí, tín. Nhân 

là ái nhân. Nghĩa là tuần lý, hợp tình hợp lý hợp pháp gọi là nghĩa. Lễ là lễ tiết, vô 

cùng quan trọng. Ngƣời hiện tại không quan trọng lễ tiết nữa. Ngƣời xƣa những lễ tiết 

rất  nhỏ  cũng  phải  tuân  thủ.  Giống  nhƣ  trong  Đệ  tử  quy  đã  nói  vậy,  không  thể  xem 

thƣờng, sơ suất là không đƣợc. Trong đây có đại học vấn, có đại đạo lý ở trong đó. Tuy 

là việc nhỏ, nhƣng không thể sơ suất. Ngày xƣa từ lúc còn nhỏ đã học những lễ tiết nhỏ 

này rồi. Tiểu học, tiểu học tám tuổi trở lên đã học những lễ tiết nhỏ này. 15 tuổi học đại 

học,  đó  chính  là  những  lễ  tiết  lớn,  học  đại  tiết.  Lý  không  còn  nữa,  xã  hội  liền  loạn. 

Ngày nay toàn thế giới loạn thành một đống rồi. Trí là lý trí, không phải là cảm tình. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              469/21 

Xử sự đối ngƣời tiếp vật phải dùng lý tánh, không nên dùng cảm tình. Cuối cùng nói 

chữ tín, có năm chữ: nhân, nghĩa, lễ, trí, tín. 

Khoa mục thứ ba là tứ duy, có bốn chữ: lễ, nghĩa, liêm, sỉ. Khoa mục cuối cùng 

là bát đức: hiếu để trung tín nhân ái hòa bình. Văn hóa truyền thống nhiều nhƣ vậy, nên 

đời này qua đời khác truyền thừa cho nhau, truyền mƣời vạn năm tôi tin cũng sẽ không 

truyền sai. Những thứ tổ tông truyền xuống đến thời Khổng phu tử, đem nó viết thành 

văn tự lƣu truyền cho đời sau. Cho nên Khổng Tử là ngƣời tập thành. Bản thân ông nói 

rất hay, chúng ta tin rằng mỗi câu đều là lời chân thật. Ông nói ông một đời “thuật nhi 

bất tác”, ý nghĩa này chính là nói, bản thân ông không có phát minh, không có sáng tạo, 

hiện nay nói là sáng tạo mới, ông hoàn toàn không có, những thứ ông đã học, đã tu, đã 

dạy, đã truyền đều là những thứ của tổ tông, không phải là ông thuật lại sao? Thuật mà 

không  sáng  tác.  Toàn  là  của  lão  tổ  tông,  của  Cổ  thánh  tiên  hiền,  làm  gƣơng  tốt  cho 

chúng ta. “Tín mà hiếu cổ”, ông đối với những thứ của cổ thánh tiên hiền thực sự tin 

tƣởng, không hoài nghi tí nào, tin. Chúng ta hiện tại không tin tƣởng đối với những thứ 

của cổ nhân, cho rằng bản thân còn giỏi hơn cổ nhân. Sai rồi! Thứ của cổ nhân tốt, quí 

vị không xem những thứ của họ quí vị không biết. Quí vị nếu sau khi thấy rồi thực sự 

là năm vóc gieo sát đất. Hiếu cổ, thích những giáo huấn của cổ nhân, đây là Khổng phu 

tử, chúng ta tôn xƣng là thánh nhân. Niên đại của Phật Đà và Khổng Tử rất gần nhau, 

sớm  hơn  Khổng  Tử  một  tí,  niên  đại  rất  gần  nhau.  Phật  Đà  hƣớng  dẫn  chúng  ta  thập 

thiện, không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, không lƣỡng 

thiệt, không ỷ ngữ, không ác khẩu, không tham, không sân, không si. Là đức hạnh căn 

bản. 

Tịnh nghiệp tam phƣớc, các đồng học tu Tịnh Độ, đây là nguyên tắc chỉ đạo tu 

hành  cao  nhất.  Điều  này  không  thể  không  biết.  Câu  đầu  tiên:  hiếu  dƣỡng  phụ  mẫu, 

phụng sự sƣ trƣởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp. Tức nói với quí vị, quí vị niệm 

Phật niệm có tốt hơn nữa, nếu nhƣ quí vị bất hiếu với cha mẹ, quí vị không thể vãng 

sanh,  quí  vị  niệm  Phật    trở  thành  thiện  căn  của  đời  sau.  Vì  sao  vậy?  Thiện  pháp  thế 

xuất thế gian đều là từ nơi đây mà sanh ra, đây là gốc, gốc của gốc. Một là hiếu thân, 

một là tôn kính thầy giáo. Thân mạng của chúng ta có đƣợc từ cha mẹ, làm sao có thể 

bất  hiếu?  Huệ  mạng,  trí  tuệ  của  chúng  ta  có  đƣợc  từ  thầy  giáo.  Cho  nên  câu  thứ  hai 

ngài nói là phụng sự sƣ trƣởng. Bất hiếu cha mẹ, trái thầy phản đạo, họ một ngày niệm 

mƣời  vạn  tiếng  danh  hiệu  Phật,  họ  có  thể  vãng  sanh  không?  Không  thể.  Nhƣng  48 

nguyện nói, thực sự là ngũ nghịch thập ác cũng có thể vãng sanh, làm sao mà không 

thể chứ? Chân thành sám hối thì có thể. Nếu nhƣ quí vị không sám hối thì không đƣợc. 

Sám hối đem nghiệp chƣớng sám trừ rồi, cổ nhân nói: lãng tử hồi đầu vàng không đổi. 

Họ thực sự quay đầu rồi. Cho nên sự sám hối này là vô cùng thù thắng, tội nghiệp nhƣ 

thế  nào,  chỉ  cần  sám  hối  liền  rửa  sạch  hết,  quí  vị  mới  có  thể  vãng  sanh.  Quí  vị  nếu 

không  thông  sám  hối,  quí  vị  nhất  định  không  thể  vãng  sanh.  Vậy  vì  sao  không  chịu 

sám hối? Thể diện, họ cần thể diện, làm sai sự việc chết cũng không chịu thừa nhận, 

vậy là hết cách rồi. Họ niệm Phật tốt hơn nữa thì họ cũng không thể vãng sanh, nhất 

định phải phát lộ sám hối. Vừa phát lộ sám hối, họ chính là Bồ Tát, làm tấm gƣơng tốt 

cho  những  ngƣời  tạo  nghiệp  chƣớng.  Quí  vị  xem  họ  quay  đầu  rồi.  Chúng  ta  làm  sai 

việc  gì  cũng  phải  nhanh  chóng  quay  đầu.  Đó  là  tấm  gƣơng  tốt,  là  điển  hình  tốt,  đó 

chính là Bồ Tát. Đạo lý này không thể không hiểu. 

Phát  lộ,  mình  làm  sai  việc  gì  hƣớng  đến  đại  chúng  mà  tuyên  bố,  để  cho  mọi 

ngƣời đều biết, đại chúng theo đó mà xem xét, vậy là đúng. Nếu nhƣ không sám hối, 

tội nghiệp này là A tỳ địa ngục, tội ngũ nghịch. Nguyện này của Di Đà, đây là gì? Là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              470/21 

nguyện tiếp dẫn mƣời phƣơng thế giới, tất cả chúng sanh, vãng sanh Thế giới Cực Lạc 

để làm Phật. Không có nguyện này, ai biết đƣợc có Thế giới Cực Lạc? Ai biết đƣợc có 

Phật  A  Di  Đà?  Cho  nên  nguyện  này  không  thể  thiếu.  Nguyện  này  làm  cho  mƣời 

phƣơng thế giới, tất cả chƣ Phật  Bồ Tát tuyên dƣơng cho Ngài, giới thiệu cho Ngài, 

thay họ tiếp dẫn chúng sanh vãng sanh Thế giới Cực Lạc. Nguyện này rất quan trọng 

vậy. 

Trong bản nguyên dịch đời Hán cũng nói rất rõ ràng, lúc Phật A Di Đà ở Thế 

giới  Cực  Lạc  thành  Phật,  danh  tiếng  của  Ngài  khắp  tám  phƣơng  trên  dƣới.  Tám 

phƣơng trên dƣới này chính là mƣời phƣơng, tứ phƣơng, tứ duy, thƣợng hạ. Đây là chỉ 

về không gian. Vô số nƣớc Phật, chúng ta thông thƣờng nói, khắp pháp giới hƣ không 

giới tất cả chƣ Phật sát độ, tất cả đều bao gồm ở trong đó. 

Chƣ Phật mỗi mỗi trong đệ tử mình khen các điều thiện về công đức của quốc 

độ  Ta.  Đây  là  lúc  chƣ  Phật  giảng  kinh  dạy  học,  nhất  định  phải  đem  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc giới thiệu cho  mọi ngƣời. Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế, 

giảng kinh dạy học, bất luận giảng kinh gì đều chỉ giảng một lần, chƣa từng giảng qua 

hai lần, duy chỉ có bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này thì tuyên giảng nhiều lần, truyền đến 

Trung Quốc từ triều Hán đến triều Tống trong khoảng tám trăm năm, ở Trung Quốc có 

12 lần phiên dịch. Phiên dịch nhiều, trong lịch sử dịch kinh Trung Quốc cũng xếp vào 

hàng số một. Kinh này phiên dịch 12 lần. Vì sao lại nhiều lần nhƣ vậy. Nhìn vào những 

bản phiên dịch này có những sai khác rất lớn. Nếu nhƣ cùng một bản, nhất định không 

thể có những sai khác lớn nhƣ vậy. Thí dụ nhƣ 48 nguyện này quan trọng nhất, đây là 

hạt nhân của bản kinh này, 12 bản phiên dịch bị thất truyền bảy bản rồi, hiện tại lƣu 

truyền  lại  chỉ  có  năm  loại.  Trong  năm  loại  dịch  bản  này  quí  vị  xem  xem  rồi  sẽ  hiểu 

đƣợc, có 48 nguyện, cũng có bản 24 nguyện, còn có một bản 36 nguyện. Sự nhầm lẫn 

này không thể xuất hiện đƣợc, nhất định không thể. Cho nên cổ đức đã nói, chắc chắn 

Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế nhiều lần tuyên giảng mới có sự việc này phát 

sinh.  Điều  này  liền  ứng  với  nguyện  này.  Đây  là  nguyện  vọng  của  Phật  A  Di  Đà,  hi 

vọng tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai giới thiệu với mọi ngƣời nhiều hơn về Thế giới Cực Lạc. 

Bảy bản thất truyền này chúng ta không nhìn thấy đƣợc, nếu nhƣ nhìn thấy có thể vẫn 

có rất nhiều thứ không giống nhau nữa. Phật năm xƣa giảng kinh không có bản giảng, 

không có kinh bổn, cũng không có đại cƣơng. Đích thực là tùy chúng sanh tâm ứng sở 

tri lƣợng. Đây là nhiều lần tuyên thuyết tán thán công đức của Phật A Di Đà, là sự thù 

thắng trang nghiêm của Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, làm cho chƣ thiên, đây chính 

là nhân dân chƣ thiên, tức nói rõ chúng sanh trong lục đạo. Chúng sanh trong lục đạo 

rất khổ, cứu khổ cứu nạn mục tiêu chính là nhắm vào lục đạo. 

“Nhuyễn động chi loại”, là nói về súc sanh, đƣơng nhiên cũng bao gồm ngạ quỷ, 

địa ngục, nghe tên của tôi hết thảy đều hăng hái vãng sanh đến nƣớc tôi. Thực sự nghe 

đến danh hiệu Phật A Di Đà, biết đƣợc có Thế giới Cực Lạc nhƣ vậy, biết đƣợc càng 

tƣờng tận, tín tâm tự nhiên liền kiến lập. Có tín tâm rồi họ liền có nguyện tâm, liền 

muốn đến Thế giới Cực Lạc. Chỉ cần có tín, có nguyện thì nhất định đƣợc vãng sanh. 

Ngẫu  Ích  đại  sƣ  trong  Yếu  Giải  đã  nói  rất  hay,  điều  kiện  vãng  sanh  Thế  Giới  Tây 

Phƣơng Cực Lạc chính là tín nguyện. Thậm chí đến Thế giới Cực Lạc đạt đƣợc phẩm 

vị cao thấp khác nhau, đó là công phu niệm Phật  của quí vị sâu hay cạn. Niệm Phật 

này  là  công  phu  vãng  sanh  sâu  hay  cạn, niệm  có  tốt  hơn  nữa,  nếu  nhƣ  có  hoài  nghi, 

không  muốn  đi  vậy  thì đi không  đƣợc. Cho nên  ba  điều  kiện này  chúng ta nhất định 

phải hiểu cho rõ. Ba điều kiện Ngẫu Ích đại sƣ nói rất tƣờng tận ở trong Di Đà Kinh 

Yếu Giải, là tín nguyện trì danh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              471/21 

Trong  thời  đại  này,  mọi  ngƣời  tôn  sùng  khoa  học,  ngƣời  học  Phật  cũng  rất 

nhiều, nhƣng đối với Tịnh Tông ngƣời hiểu biết đƣợc thì không nhiều. Cũng tức là nói 

ngƣời niệm Phật rất nhiều, nhƣng ngƣời vãng sanh lại không nhiều. Điều này trƣớc đây 

thầy Lý thƣờng nhắc nhở chúng tôi. Lấy Đài Trung Liên Xã làm ví dụ, Liên xã tại Đài 

Loan  rất hƣng thịnh, năm tôi quen biết với thầy Lý, Đài Trung Liên Xã đã mƣời năm 

rồi, mƣời  năm  liên  hữu  của họ  có 200.000  ngƣời, là  một  đoàn  thể  rất lớn. Tôi  ở  Đài 

Trung mƣời năm, thân cận thầy và theo thầy học kinh giáo, lúc tôi rời đi lại thêm mƣời 

năm nữa, Liên hữu của Đài Trung liên xã ƣớc tính cũng đạt đến 500.000 ngƣời, là vào 

lúc tôi rời đi. Thầy giáo thƣờng nói trong liên hữu 10.000 ngƣời thực sự vãng sanh chỉ 

có năm ba ngƣời mà thôi, năm ba ngƣời thực sự mà nói cũng không ít. Nếu nhƣ tính 

500.000,  trong  mƣời  ngàn  ngƣời  có  năm  ba  ngƣời,  thực  sự  mà  nói  cũng  không  ít, 

nhƣng vẫn kém quá. Nguyên nhân là gì? Thế gian này chƣa buông bỏ đƣợc, thân tình 

chƣa buông bỏ đƣợc, danh văn lợi dƣỡng chƣa buông bỏ đƣợc, vậy thì chẳng thể nào 

vãng sanh đƣợc. Đƣơng nhiên thầy giáo tuy rất vất vả, mỗi tuần giảng kinh cho chúng 

tôi  một  lần.  Hơn  ba  mƣơi  năm  dƣờng  nhƣ  là  ba  mƣơi  bảy,  ba  mƣơi  tám  năm  không 

gián đoạn, thật không dễ dàng! Nhƣng ngƣời thời đó, không may mắn nhƣ ngƣời hiện 

nay vậy, hiện tại nhờ vào khoa học kỹ thuật cao, nên hiệu quả càng lớn. Thầy giáo năm 

xƣa giảng kinh, thời đó ngay cả máy ghi âm cũng không có. Lúc tôi ở Đài Trung cũng 

không có. Lúc tôi rời Đài trung mới có máy ghi âm. Nhƣng thầy giáo không cho phép 

dùng máy ghi âm. Lúc đó tôi hỏi thầy vì sao không ghi lại những thứ mà thầy đã giảng? 

Thầy nói vô ích! Ghi âm mọi ngƣời ỷ lại, rồi không dụng tâm, không dụng tâm nghe 

nữa. Không sao, ghi âm lại, tôi có thời gian thì nghe lại. Cho nên con ngƣời có tâm ỷ 

lại, đây là việc mà thầy giáo khi dạy học rất coi trọng. Thầy nhất định muốn quí vị nhất 

tâm chuyên chú, quí vị mới thực sự đạt đƣợc lợi ích của pháp. Nếu nhƣ tâm lơ là, Phật 

Bồ Tát đến dạy quí vị cũng không có lợi ích gì. Đây là điều chúng ta không thể không 

biết.  Cho  nên  những  thứ  thầy  giáo  để  lại  rất  ít  rất  ít.  Chúng  ta  hiện  tại  lại  lợi  dụng 

những phƣơng pháp này, ghi hình trực tiếp, đồng bộ phát ra, toàn thế giới đều có thể 

nhìn  thấy.  Đồng  thời  cùng  với  mạng  internet  của  chúng  ta,  trên  truyền  hình  vệ  tinh, 

những học viên học tập cùng lúc rất nhiều. Có thành tựu hay không? Có thành tựu. Tôi 

biết có ngƣời thành tựu rất tốt, chúng tôi chƣa từng gặp mặt. Đây là một công cụ tốt, 

chúng ta phải biết dùng nó. Bất luận ngƣời học trò nào, bất luận là đạo tràng nào, hiện 

tại mạng internet rất phổ biến, giá thành cũng không cao, mỗi một nơi đều cần có. Đạo 

tràng niệm Phật không thể không giảng kinh. Vì sao vậy? Xã hội hiện thực, trên toàn 

thế giới này, ngƣời ta đều cho rằng tôn giáo là mê tín. Tôn giáo đối với xã hội không 

có những cống hiến thực sự. Cho nên tôn giáo có thể không cần nữa. Đích thực ngƣời 

tín ngƣỡng tôn giáo trên toàn thế giới, mỗi năm đều ít đi, càng ngày càng ít. Đây là 

điều tháng sáu năm nay tôi đến thăm Vatican, đại hồng y của họ nói với chúng tôi, họ 

cũng rất ƣu tƣ, cứ tiếp tục nhƣ vậy, hai ba mƣơi năm nữa, tôn giáo có thể tồn tại trên 

trái đất này hay không? Có vấn đề. Lúc chúng tôi giao lƣu tôi liền đƣa ra kiến nghị: hi 

vọng mỗi một tôn giáo đều trở về với việc dạy học. Kinh điển không phải là để đọc, 

kinh điển là phải giảng giải cho tƣờng tận, nghiêm túc học tập, đem những đạo lý trong 

kinh  điển  biến  thành  tƣ  tƣởng  của  chúng  ta,  làm  cho  những  quy  củ,  giới  điều  trong 

kinh điển trở thành hành vi sinh hoạt của chúng ta. Thực sự làm đƣợc rồi, học làm thầy 

ngƣời  khác,  làm  là  mô  phạm  cho  đời.  Vậy  tôn  giáo  đối  với  giáo  dục  xã  hội  liền  có 

những cống hiến rất lớn. Ngày nay mọi ngƣời đều biết một sự thật, giáo dục trên toàn 

thế giới, trƣờng học từ mẫu giáo cho đến nghiên cứu sở, không có dạy luân lý, không 

có những môn học này, không có môn học đạo đức, không có môn học nhân quả. Hơn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              472/21 

nữa những thứ này, những thứ này vô cùng quan trọng, có thể cứu đƣợc xã hội, có thể 

cứu đƣợc trái đất này. Nhƣng hiện này trong giáo dục không có nữa, giáo dục tôn giáo 

phải bù đắp cho đƣợc những thiếu sót này. Chúng ta lựa chọn từ trong kinh điển những 

giáo huấn về luân lý đạo đức nhân quả, giảng nó cho rõ ràng cho thấu triệt, chúng ta 

bắt đầu làm từ bản thân mình, bắt tay làm từ giáo hội, để ảnh hƣởng đến xã hội, đối với 

xã hội sẽ tạo thành những cống hiến rất lớn. Vậy chúng ta tin rằng ngƣời tín ngƣỡng 

tôn giáo sẽ càng ngày càng nhiều. Đây là kiến nghị của tôi đối với họ. Chúng ta phải 

nghiêm túc làm nhƣ thế. Vậy nên tỉ mỉ mà quan sát, những đại sƣ này năm xƣa sáng 

giáo,  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  của  nhà  Phật  một  đời  dạy  học,  Ngài  dạy  49  năm. 

Muhammad  của  Islam  giáo  dạy  27  năm,  Jesus  dạy  học  ba  năm, bị  ngƣời  ta  hại  chết, 

Moses dạy học cũng mấy mƣơi năm. Thử xem căn nguyên của tôn giáo, thời đó thực 

sự  là  giáo  dục  xã  hội,  không  phải  là  mê  tín,  không  phải  chỉ  là  làm  những  việc  cầu 

nguyện. 

Ngày nay chúng ta trong nhà Phật việc kinh sám Phật sự, bao gồm cả tam thời 

hệ niệm mà mấy năm gần đây chúng tôi đã đề xƣớng, đều thuộc về cầu nguyện. Cầu 

nguyện  có  tác  dụng  hay  không?  Ngày  nay  ngay  cả  các  nhà  khoa  học  cũng  nói  với 

chúng ta có tác dụng, nhƣng nó là trị ngọn, không phải là trị gốc. Điều này chúng ta 

phải hiểu rõ ràng. Tạm thời cứu gấp thì có thể dùng. Muốn cho xã hội đạt đƣợc trƣờng 

trị cửu an, muốn chúng ta đạt đƣợc lợi ích chân thật vĩnh hằng, vậy phải còn học tập 

trên  kinh  giáo,  còn  phải  tiếp  thu  dạy  học  tôn  giáo,  giáo  dục  tôn  giáo.  Ngƣời  Trung 

Quốc, hai chữ tôn giáo họ dùng rất tốt, quí vị xem trong từ điển, chƣ vị tra xem liền sẽ 

hiểu đƣợc. Tôn nghĩa là gì? Ý nghĩa của tôn rất nhiều, trong đó quan trọng nhất có ba 

chữ. Nghĩa là chủ yếu, nghĩa là quan trọng, nghĩa là tôn sùng. Giáo là giáo dục, giáo 

học, giáo hóa. Hai chữ tôn giáo liên kết lại là giáo dục trọng yếu, thực sự là quan trọng. 

Dạy học chủ yếu, giáo hóa tôn sùng. Sự  giải thích này tôn giáo trên toàn thế giới họ 

đều chấp nhận. Cho nên tôn giáo có thể đoàn kết. Tôn giáo nên học tập lẫn nhau, tiếp 

thu ƣu điểm ngƣời khác, bỏ đi những nhƣợc điểm của mình. Thực sự làm cho đƣợc 

luân lý đạo đức nhân quả, xã hội an định, những tai nạn trên trái đất đƣợc hóa giải. Cho 

nên các nhà khoa học nói với chúng ta; bỏ ác làm thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh 

tâm niệm. Họ nói ba câu này. Giáo dục tôn giáo có thể thực hiện. Thực sự có thể đem 

ba câu này làm ra đƣợc. Đặc biệt là Phật A Di Đà ở Thế giới Cực Lạc, trong bộ kinh 

này giảng hết rồi, giảng thấu triệt rồi. Tất cả quốc độ trong mƣời phƣơng, chúng ta đem 

nó cô đọng lại, rút gọn lại trên trái đất này tất cả những đạo tràng Tịnh Độ, không phải 

đã thu nhỏ lại rồi sao? Tất cả những đạo tràng Tịnh Độ, đều phải nghiêm túc mà tuyên 

dƣơng Tịnh Độ, đem những bộ kinh này giảng rõ ràng, giảng thấu đáo. Mỗi một đạo 

tràng Tịnh Độ, đều có thể lợi dụng truyền hình vệ tinh, lợi dụng mạng internet, mạng 

internet giá thành rất thấp, truyền hình vệ tinh cao hơn. Mọi ngƣời đều nghe rõ ràng, 

nghe thấu đáo rồi liền sản sanh tín tâm, nguyện tâm. Đích thực đến đƣợc Thế Giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc, chúng ta di dân đến nơi đó, tại nơi đó một đời chắc chắn thành Phật. 

Ở những nơi khác một đời thì không dễ dàng. Họ thọ mạng ngắn. Thế giới Cực Lạc 

đức thứ nhất là vô lƣợng thọ. Đến Thế giới Cực Lạc thọ tƣơng đồng với Phật A Di Đà. 

Phật vô lƣợng thọ, tất cả chúng sanh cũng vô lƣợng thọ. Quí vị nói xem nơi này có thể 

không đi đƣợc sao? Nên nhớ, điều kiện để vãng sanh là tín nguyện. Niệm Phật đó là 

nâng cao phẩm vị của quí vị. Phẩm vị cao thấp không sao, không phải và việc nên quan 

tâm  lắm.  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói  rất  hay,  Ngẫu  Ích  đại  sƣ  nói  đến  bản  thân  Ngài,  Ngài 

chắc chắn vãng sanh Tịnh Độ, phẩm vị nhƣ thế nào? Phàm Thánh Đồng Cƣ Độ hạ hạ 

phẩm vãng sanh, hạ hạ phẩm vãng sanh thì tôi đã mãn nguyện rồi. Ngài làm thị phạm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              473/21 

cho chúng ta, làm gƣơng cho chúng ta, đây là thật. Vì sao vậy? Hạ hạ phẩm vãng sanh 

cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Trong kinh không nói hạ hạ phẩm vãng sanh thì không 

phải là A Duy Việt Trí Bồ Tát, trong kinh không nói nhƣ vậy. Nói cách khác, chỉ cần là 

vãng sanh, tất cả đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này hiện tại chúng ta còn chƣa 

đọc đến, hình nhƣ là ở nguyện thứ hai mƣơi. Ở phía sau, trong nguyện thứ hai mƣơi, 

đúng, nguyện thứ hai mƣơi. Làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, cho nên thế giới đó là thế 

giới bình đẳng. Chúng ta niệm Phật niệm đến càng chuyên cần càng thật. Thật này là 

niệm  nhƣ  thế nào, cƣơng lĩnh không thể không biết. Bồ  Tát Đại  Thế  Chí  trong  Viên 

Thông  Chƣơng  nói  với  chúng  ta,  phƣơng  pháp  niệm:  “đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm 

tƣơng tục”. Đô nhiếp lục căn là gì? Lục căn là mắt tai mũi lƣỡi thân ý. Mắt, quí vị xem 

chúng ta đều thích xem. Tai, thích nghe, trong tâm thích vọng tƣởng. Đây là nói lên 

điều gì? Nói tâm chúng ta luôn hƣớng ra bên ngoài. Sáu căn này là cửa sổ, tâm hƣớng 

ra bên ngoài rồi. Bồ Tát dạy chúng ta đều nhiếp sáu căn, trở lại, tất cả đều trở lại, chớ 

chạy  ra  bên  ngoài.  Nói  cách  khác,  đô  nhiếp  lục  căn,  ý  nghĩa  chính  là  buông  bỏ  vạn 

duyên. Mắt buông đƣợc sắc, tai buông đƣợc nghe, mũi buông đƣợc ngửi, mũi ngửi mùi 

hƣơng, họ liền có tham trƣớc. Lƣỡi buông đƣợc vị, ý buông đƣợc biết, tâm quí vị liền 

thanh tịnh lại. Sau đó tịnh niệm tƣơng tục, niệm này phải tịnh niệm. Tịnh là gì? không 

có hoài nghi, không có xen tạp, niệm này liền tịnh. Điều này rất quan trọng. Tƣơng tục 

là gì? tƣơng tục là không gián đoạn. Cho nên niệm Phật cấm kị nhất, đầu tiên là hoài 

nghi, có Thế giới Cực Lạc hay không? Là thật hay là giả? có đáng tin không? Có hoài 

nghi nhƣ vậy thì phiền phức rồi. Tín tâm của quí vị không kiên định. Tiếp đến là xen 

tạp, một mặt niệm Phật, một mặt lại vọng tƣởng, làm cho công phu niệm Phật của quí 

vị toàn bị phá hoại hết. Cho nên năm xƣa lúc tôi học Phật, mới học Phật, đối với Phật 

Pháp  cũng  không  hiểu,  vì  thế  thầy  giáo  đối  với  những  danh  tƣớng  này  cũng  không 

giảng,  thầy  dạy  cho  tôi  rất  đơn  giản.  Tôi  hỏi  thầy  tu  nhƣ  thế  nào?  Thầy  nói  với  tôi: 

buông bỏ, nhìn thấu, nhìn cho thấu, buông bỏ đƣợc. Ngƣời mới học dễ hiểu, cho nên 

đô nhiếp lục căn là buông bỏ vạn duyên, cũng chính là giới khoa học khuyên chúng ta, 

tất cả những gì bất thiện chúng ta phải vứt bỏ. Vứt bỏ chính là buông bỏ. Tất cả những 

điều thiện chúng ta phải nhấc lên. Thiện ở trong thiện không gì bằng niệm Phật, niệm 

Phật là thiện số một. 

Phần mở đầu kinh này chúng tôi đã giới thiệu với quí vị rồi. Một câu danh hiệu 

Phật này đều nhiếp tất cả các pháp. Quí vị xem trong 48 nguyện, nguyện thứ mƣời tám, 

nguyện kế đó “thập niệm tất sanh”, nguyện ở trong nguyện. Nguyện này triển khai ra 

chính  là  48  nguyện.  48  nguyện  triển  khai  chính  là  bộ  kinh  này,  kinh  Đại  Thừa  Vô 

Lƣợng Thọ. Bộ kinh này triển khai, nói cho quí vị biết chính là Đại Phƣơng Quảng 

Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh.  Kinh  Hoa  Nghiêm  triển  khai  nữa,  chính  là  tất  cả  các  kinh 

mƣời phƣơng ba đời tất cả chƣ Phật Bồ Tát đã nói. Điều này là thật, không giả dối tí 

nào, không phải là tôi nói, thời Tùy Đƣờng Tổ sƣ đại đức họ nói. Vậy chúng ta quy nạp 

lại, mƣời phƣơng ba đời tất cả chƣ Phật  Bồ Tát nói tất cả các kinh quy nạp lại chính là 

Kinh Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm quy nạp lại chính là Kinh Vô Lƣợng Thọ, Kinh 

Vô Lƣợng Thọ quy nạp lại chính là 48 nguyện., 48 nguyện quy nạp lại chính là “thập 

niệm tất sanh”, một câu danh hiệu Phật A Di Đà Phật. Cho nên một câu A Di Đà Phật 

này mƣời phƣơng ba đời tất cả chƣ Phật Bồ Tát nói tất cả các kinh, hoàn toàn bao gồm 

trong đó, không sót một bộ nào, hà tất phải học nhiều nhƣ vậy, tìm nhiều phiền phức 

nhƣ vậy. Cho nên một câu A Di Đà Phật niệm đến khai ngộ, tất cả pháp thế xuất thế 

gian không có gì là không thông. Hoàn toàn hiểu rõ hết, thông hết. Đây là thật, không 

phải giả. Trong Phật pháp thƣờng nói, một kinh thông tất cả kinh đều thông, không cần 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              474/21 

học nhiều, một đời học một bộ kinh là đủ rồi. Học nhiều quá, tâm lực quí vị phân tán. 

Tâm quí vị tán loạn, không tập trung nữa. Một bộ, tâm này sẽ tập trung, lực lƣợng tập 

trung  này  rất  lớn, có  thể  minh  tâm  kiến tánh. Tập  trung  chính  là  định, chính  là thiền 

định. Trong Phật Pháp gọi là niệm Phật tam muội. Sức mạnh này rất lớn rất lớn. 

Chúng ta hiện tại là chúng sanh trong lục đạo, không biết đƣợc đạo lý này, tâm 

này là tán loạn, cho nên học gì cũng học không thành công. Ngƣời thông thƣờng nói 

tâm tình hời hợt. Hiện tại hiện tƣợng tâm tình hời hợt, phổ biến đến toàn xã hội. Đặc 

biệt là trong trƣờng học. Quí vị xem từ mẫu giáo lớp nhỏ đến đại học lớp tiến sĩ, quí vị 

xem xem phải chăng là tâm tình hời hợt? Học vấn này từ đâu mà đến? Trong giáo lý 

Đại thừa nói với chúng ta: “tịnh cực quang thông đạt”, trong kinh Lăng Nghiêm nói 

vậy. Đây là nói tâm quí vị thực sự buông bỏ rồi. Tịnh đến cực điểm thì phóng quang. 

Nhân giới đắc định, nhân định khai huệ. Sự phóng quang này chính là trí tuệ hiện tiền, 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đây là sự thật, đây là chân lý. Chúng ta học Phật 

nắm  chắc  đƣợc  những  cƣơng  lĩnh  quan  trọng  này,  bồ  đề  đạo  những  chƣớng  ngại  gì 

cũng không tồn tại nữa, thuận buồm xuôi gió. Cho nên hiện tại chính là toàn thể xã hội 

tâm  tình  hời  hợt. Chúng  ta  niệm  Phật  cũng  sẽ  bị  nó  lây  nhiễm.  Vì  thế  mỗi  ngày  đều 

phải nghe kinh. Nghe bao lâu? Ít nhất hai tiếng đồng hồ, tiêu chuẩn là bốn tiếng đồng 

hồ. Mỗi ngày có thể nghe kinh bốn tiếng đồng hồ, đƣợc lợi ích rất lớn, giúp đỡ họ đoạn 

nghi sanh tín, giúp đỡ họ sanh khởi tín nguyện chân thật. Họ liền có thể vãng sanh. 

Dƣới  đây,  đây  là  lời  của  sƣ  Vọng  Tây,  “nhƣợc  vô  thử  nguyện,  hà  văn  thập 

phƣơng, ngã đẳng kim trực vãng sanh giáo giả, thiên thử nguyện ân”. Nguyện này ân 

đức lớn quá, “thiện tƣ niệm chi”, nếu nhƣ không có nguyện này, nguyện này thật sự mà 

nói là yêu cầu mƣời phƣơng ba đời tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai, thay Phật A Di Đà tuyên 

truyền, thay  Phật  A  Di  Đà  giới  thiệu, những  chúng  sanh  lục  đạo  trong  mƣời  phƣơng 

quốc độ, không dễ dạy họ, không dễ dàng giáo hóa, tất cả đều đƣa đến Thế Giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc, Phật A Di Đà có cách dạy họ, có cách dạy cho họ ngay trong đời này 

viên mãn thành Phật. Đây là chân tƣớng sự thật, không phải là giả dối. Giả dối thì Chƣ 

Phật  Nhƣ  Lai  sẽ  không  giới  thiệu  cho  quí  vị  đâu,  là  thật  đấy!  Là  thật,  cho  nên  Phật 

Thích Ca Mâu Ni đặc biệt giới thiệu cho chúng ta. 

Dƣới đây là những lời Niệm Lão thuyết minh cho chúng ta “Vọng Tây ý vi”, ý 

nghĩ của đại sƣ Vọng Tây, là nếu nhƣ không có nguyện này, tức chúng ta thân tại uế độ 

ta bà, làm sao có thể nghe giáo chủ nƣớc kia và tên gọi của cõi Phật đó. Phật đó cõi đó 

công đức thắng diệu, thanh tịnh trang nghiêm, nếu chƣa từng nghe, làm sao mà phát 

khởi thắng nguyện cầu sanh nƣớc đó. Đây là thật, đây không phải là giả dối. Lời này 

nói rất rõ ràng. Nên ngày nay chúng ta có thể nghe đƣợc pháp môn Tịnh Độ thật là nhờ 

lực của nguyện này vậy. Nếu Ngài nhƣ không có nguyện này, Thế giới Cực Lạc tuy là 

thù thắng chúng ta cũng không nghe đến, không hiểu đƣợc những tin tức này. Nguyện 

này thật tốt! Nguyện này tƣơng đƣơng với thông báo, khắp pháp giới hƣ không giới tất 

cả chƣ Phật  Bồ Tát, phát thông báo cho chúng ta, yêu cầu họ thay Đức Phật A Di Đà 

tuyên dƣơng, làm một sự giới thiệu cho Thế giới Cực Lạc. 

Nên Bổn sƣ Thích Tôn đối với uế độ này, trái đất hiên nay của chúng ta, đích 

thực  là  tên  của nó  phù hợp  với  thực tế  “uế  độ”. Vì  sao  vậy? Nhiễm  ô  nghiêm  trọng. 

Không những vật chất ô nhiễm, tinh thần ô nhiễm càng nghiêm trọng hơn cả vật chất ô 

nhiễm. Thế Tôn trên trái đất này, xƣng dƣơng tán thán Phật A Di Đà, và quốc độ của 

Ngài công đức không thể nghĩ bàn, khiến cho chúng ta đƣợc nghe. Nên tán thán rằng: 

trong 48 nguyện nguyện này chí yếu. Nguyện này thực sự là vô cùng quan trọng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              475/21 

Pháp Tạng cầu nguyện mƣời phƣơng nghe đƣợc nguyện này, chỉ cần phổ nhiếp 

tất cả chúng sanh trong mƣời phƣơng vãng sanh Cực lạc, rốt ráo thành Phật. Đoạn văn 

này rất quan trọng. Phật A Di Đà nhất định không có ý niệm danh văn lợi dƣỡng, mƣời 

phƣơng thế giới chƣ Phật tuyên dƣơng cho Ngài, phải chăng ngài nổi tiếng rồi? Phật A 

Di Đà đƣợc lợi ích gì? Không có. Đạo lý này chúng ta nên hiểu. 

Ngày nay chúng ta trên thế gian này tuyên dƣơng, tuyên dƣơng pháp môn này, 

tƣơng đồng với tâm nguyện của Phật, nhƣng thế gian này không tin tƣởng. Ngƣơi nhất 

định có lợi lộc gi đó, không lợi lộc gì vì sao lại làm những việc đó. Lợi ích gì? Nhất 

định là danh văn lợi dƣỡng. Quí vị nói không có danh văn lợi dƣỡng gì, họ hoài nghi. 

Ngƣời  này  phải  chăng  đầu  óc  có  vấn  đề?  Phải  chăng  là  bị  thần  kinh?  Không  bình 

thƣờng? Sự việc không có danh văn lợi dƣỡng, vì sao anh ta lại làm? Từ đó có thể biết, 

cổ nhân nói câu rất có lý: Việc tốt vất vả. Ngày nay trong xã hội này, ngƣời làm việc 

xấu ngƣời ta gật đầu, có lý; ngƣời làm việc tốt thì họ lắc đầu: vô lý. Nghi hoặc trùng 

trùng. Cho nên nếu không phải là thực sự phát tâm bồ đề, thực sự trên kinh giáo có tu 

dƣỡng tƣơng đối, có thể không thoái tâm sao? Cho nên ngày nay ngƣời hoằng pháp lợi 

sanh thoái tâm, chúng ta cũng gật đầu, có lý. Kinh giáo không thấu triệt lắm. Thực sự 

thấu triệt, thấu  đáo  rồi, họ  sẽ  không thoái  tâm, chƣớng  ngại nhƣ  thế nào  cũng không 

quan tâm. Thế xuất thế gian, tánh tƣớng, sự lý, nhân quả đều hiểu rõ rồi, thì không việc 

gì cả. Nếu không chƣớng duyên nhiều quá, ngay cả Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại 

thế thị hiện, quí vị xem bên trong có lục quần tỳ kheo, bên ngoài có lục sƣ ngoại đạo. 

Những thị hiện của Phật đều là làm cho chúng ta thấy. Phật Thích Ca Mâu Ni là nhân 

vật cấp bậc nào mà trên trái đất này hoằng pháp lợi sanh, chƣớng ngại cũng nhiều nhƣ 

thế,  huống  gì  chúng  ta  là  phàm  phu  ở  thế  gian  này,  phiền  não  một  phẩm  cũng  chƣa 

đoạn đƣợc, không có chút chƣớng ngại nào là điều không thể. Cho nên chúng ta nhận 

thức Thế Tôn, nhận thức đƣợc kinh giáo, tín tâm của chúng ta mới có thể kiến lập đƣợc. 

Có trí tuệ mới có thể phân biệt. Phân biệt tà chánh, phân biệt đúng sai, phân biệt thiện 

ác.  Vậy  mới  có  thể  chiêu  cát  tránh  hung.  Có  thể  bảo  vệ  chính  mình,  có  thể  lợi  ích 

chúng  sanh,  đây  đều  là  đƣợc  lợi  ích  từ  kinh  điển,  đặc  biệt  bản  hội  tập  của  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ, trong Tịnh Tông  từ xƣa đến nay, tuy từ rất sớm Viễn Công đại sƣ ở Lô 

Sơn kiến lập đạo tràng đầu tiên, đạo tràng Tịnh Tông, niệm Phật đƣờng Lô Sơn Đông 

Lâm, ngƣời đồng tu không nhiều chỉ 123 ngƣời. Đây là đạo tràng đầu tiên của Tịnh Độ 

tông ở Trung Quốc. Kinh điển mà họ y cứ chính là Kinh Vô Lƣợng Thọ. Vào thời đó, 

Kinh A Di Đà, Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật đều chƣa đƣợc phiên dịch ra. Kinh Vô 

Lƣợng Thọ đƣợc phiên dịch sớm nhất. Tôi tin rất có thể  Viễn Công đại sƣ nhìn thấy 

bổn kinh là bản của An Thế Cao, bản của An Thế Cao hiện nay thất truyền rồi. Đây là 

đại sƣ phiên dịch từ Tây vực đến Trung Quốc sớm nhất, rất nổi tiếng, phiên dịch rất tốt. 

Kinh bổn nhiều nhƣ vậy, nếu nhƣ không hoàn toàn đọc hết, đối với Tịnh Tông quí vị 

hiểu  biết  sẽ  không  thấu  triệt.  Nhƣng  vào  thời  đại  đó,  kinh  bổn  đều  là  viết  bằng  tay, 

phân lƣợng lƣu thông rất ít, ngay cả thời nhà Tống cƣ sĩ Vƣơng Long Thƣ, một vị nổi 

tiếng  nhƣ  vậy  làm  một  bản  hội  tập,  năm  bản  nguyên  dịch  ông  chỉ  đọc  đến  bốn  bản. 

Đƣờng dịch hội Vô Lƣợng Thọ trong kinh Đại Bảo Tích,  ông chƣa xem đến. Cho nên 

hội tập này chƣa đƣợc hoàn chỉnh.  Trong Kinh Đại Bảo Tích, hội Vô Lƣợng Thọ có 

rất nhiều khai thị quan trọng, trong những bản khác không có. Ông chƣa nhìn thấy bản 

đó. Hội tập là vô cùng cần thiết, hội tập tƣơng đối khó khăn. Lần đầu tiên hội tập là cƣ 

sĩ Vƣơng Long Thƣ. Bản hội tập này ngƣời đọc rất nhiều. Trong Long Tạng có, trong 

Đại Chánh Tạng của Nhật Bản có, đều đƣợc thu thập vào trong các tạng kinh. Đây là 

Tổ sƣ đại đức ngày xƣa đã khẳng định bản hội tập này, là bản hay, là một bản rất tốt, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              476/21 

vậy mới có thể nhập tạng. Ấn Quang Đại sƣ có những phê bình đối với bản của ông, 

cho nên hậu nhân hội tập lại. 

Giữa  năm  Hàm  Phong  cƣ  sĩ  Ngụy  Mặc  Thâm  hội  tập lần  thứ hai, bản  hội  tập 

này cũng có vấn đề, cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ hội tập lần thứ ba. Bản hội tập này dùng thời 

gian đến mƣời năm mới làm ra đƣợc bản này. Còn có hai ngƣời hiệp trợ cho ông, một 

ngƣời  là  lão  pháp  sƣ  Huệ  Minh,  một  ngƣời  là  cƣ  sĩ  Mai  Quang  Hi,  đặc  biệt  là  48 

nguyện này. Ba ngƣời họ dùng thời gian ba tháng ra bản thảo, không dễ dàng! Mƣời 

năm đính chính, để lại một bản hoàn chỉnh nhƣ vậy. Bản này nhìn thấy không có ai 

không hoan  hỷ. Hội tập  rất  tốt. Cho  nên chúng ta  có  thể khẳng  định trong  chín ngàn 

năm  mạt pháp này,  ngƣời tu học Tịnh Tông  chắc chắn nƣơng theo bộ kinh này  mà 

đƣợc  độ.  Cho  nên  bản  này  chúng  ta  phải  tuyên  dƣơng  nó,  chƣớng  ngại  gì  chúng  ta 

cũng có thể đột phá. Năm xƣa chọn dùng bản này, ở hải ngoại chỉ có một mình tôi, 

không có ai dùng bản này. Ở trong nƣớc một mình cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, rất vất vả, 

chƣớng  duyên  rất nhiều.  May  là  cánh  cửa  khó  khăn này  chúng tôi đã đột phá đƣợc. 

Hiện tại ở trong nƣớc mọi ngƣời đã thừa nhận, cục tôn giáo đã in Tịnh Độ ngũ kinh, 

dùng bản hội tập này, Kinh Vô Lƣợng Thọ, dùng bản này, quốc gia thừa nhận rồi. Hiện 

tại âm thanh này hình nhƣ không còn nữa, mấy năm trƣớc những âm thanh phản đối rất 

lớn. Sự việc này chúng ta đều rất rõ ràng, rất thấu đáo. Tiếng tăm phản đối lớn nhƣ vậy, 

kỳ thực mục đích là nhắm đến tôi, hi vọng tôi buông bỏ bộ kinh này, đi học năm bản 

kia,  mục  đích  là  nhƣ  vậy.  Cho  nên  tôi  nói  với  mọi  ngƣời,  tôi  nhất  định  không  thể 

buông bỏ. Tôi nói ngƣời trên  toàn thế giới đều phản  đối, một  mình tôi tôi  vẫn  muốn 

học tiếp. Vì sao vậy? Thầy giáo truyền cho tôi. Tôi nếu nhƣ buông bỏ, tội danh ngƣời 

ta lập tức thêm vào cho tôi: Tịnh Không pháp sƣ dối thầy phản đạo. Họ muốn thêm tội 

danh này cho tôi. Tôi nhất định không buông bỏ, ngày  ngày đọc, ngày ngày giảng, nó 

thật tốt, nó không phải là giả. Thầy giáo tôi thừa nhận rồi giao cho tôi. Tịnh tông của 

thầy tôi là học từ đại sƣ Ấn Quang, cho nên chúng tôi thuộc pháp phái của đại sƣ Ấn 

Quang, giáo lý của thầy, Phật học của thầy học với Mai Quang Hi, Mai Quang Hi là 

đồng tham đạo hữu của Hạ Liên Cƣ, là bạn bè rất tốt. Nghe nói cuối đời nhận thầy giáo 

Hạ Liên Cƣ làm thầy, tự xƣng là đệ tử. Đây là cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ nói với tôi. Tôi tin 

tƣởng lời này không phải là giả. Bởi vì Mai Quang Hi là cậu của Hoàng Niệm Tổ, ông 

là cháu của Mai Quang Hi. Đây là truyền nhân của Hạ Liên Cƣ. Quí vị xem thầy giáo 

hội tập, thầy giáo lúc lâm chung giao phó lại cho ông, làm chú giải cho bộ kinh này. 

Chú giải này ông làm vô cùng vất vả, thân thể không khỏe, đại cách mạng văn hóa gặp 

phải nhiều gian nan, thân thể không đƣợc khỏe. Trong bệnh khổ hoàn thành trƣớc tác 

này, tôi rất cảm động, rất khâm phục. Lúc ông còn sống, thời đó mỗi năm tôi đều đến 

Bắc Kinh, ít nhất cũng đến hai lần, đi thăm ông. Sau khi ông đi rồi, một số bạn bè ở 

Bắc  Kinh  cũng  mất  rồi,  ông  Triệu  Bộc  đi  rồi,  còn  có  một  ngƣời  bạn  tốt,  đại  hồng  y 

Thiên chúa giáo Phó Thiết Sơn, đều không còn nữa. Hiện tại rất nhiều ngƣời hỏi tôi, vì 

sao ngài không về nƣớc nữa. Tôi về nƣớc không còn ai, ngày xƣa lúc đó những ngƣời 

này còn sống, tôi luôn phải đi thăm viếng họ. Hiện nay bạn bè cũ đã không còn, ngƣời 

mới  thì  không  quen  biết,  cho  nên  cũng  tốt,  chuyên  tâm  ở  đây  giảng  kinh,  đọc  sách 

giảng kinh, cùng chia sẻ với mọi ngƣời. Vì vậy điều tôi hi vọng chính là Phật A Di Đà 

tại  nơi  đây,  hi  vọng  khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới  tất  cả  chƣ  Phật  vì  họ  mà  tuyên 

dƣơng, tôi hi vọng tất cả những đạo tràng Tịnh Tông trên toàn thế giới, đều giảng bộ 

kinh này. Nguyện này chúng ta đọc cũng không phí công. Niệm Phật  nhất định phải 

nghe kinh, nghe kinh lại có thể tiếp dẫn những tín chúng mới. Họ trong đời quá khứ có 

thiện căn, phƣớc đức này, không có duyên phận này, chúng tôi ở đây vừa giảng, họ đến 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              477/21 

nghe, họ liền nghe đƣợc, tốt nhất là gì? Dùng mạng internet. Mạng internet trực tuyến 

cƣ dân nơi vùng này đều có thể nghe đƣợc. Họ nghe hiểu rồi, nghe thấu suốt rồi, họ 

liền  đến  niệm  Phật  đƣờng  của  quí  vị  để  niệm  Phật, tham  gia  cùng  tu  với  mọi  ngƣời. 

Ngƣời không hiểu rõ giáo lý, cùng nhau tu tập nơi đó thì không chắc chắn lắm. Có lúc 

họ sẽ thối tâm, những đạo tràng khác mời họ đến họ liền chạy mất, chỉ có ngƣời thực 

sự hiểu biết về Tịnh Tông, tín tâm nguyện tâm của họ là kiên định, sẽ không dao động. 

Ngƣời nhƣ vậy chắc chắn đƣợc sanh Tịnh Độ. Điều này không thể không biết. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới đây. 

Lại  Hội  Sớ  giải  thích  “xƣng  tán  ngã  danh”  viết:  Xƣng  ngã  danh  ở  đây  có  ba 

nghĩa. Thứ nhất là chƣ Phật xƣng dƣơng đức hiệu của Phật kia, chƣ Phật xƣng dƣơng 

đức hiệu của Phật A Di Đà, xƣng dƣơng nhƣ thế nào? Những thị hiện của Phật Thích 

Ca Mâu Ni chúng ta hiểu rõ rồi, giống nhƣ trong kinh này nói vậy, đem lịch sử lâu dài 

của  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  đều  nói  ra  hết.  Phật  A  Di  Đà  năm  kiếp  tu  hành 

thành  tựu  thù  thắng,  Thế  giới  Cực  Lạc  không  phải  là  tƣởng  tƣợng  ra  mà  kiến  lập, 

không  phải  vậy,  không  phải  là  lý  tƣởng  của  ngài.  Ngài  có  thầy  giáo  chỉ  đạo  là  Thế 

Gian Tự Tại Vƣơng Nhƣ Lai, ngài có đại nguyện, giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn, 

cũng giống nhƣ lúc Phật Thích Ca Mâu Ni đang còn trẻ vậy, làm vƣơng tử, ra ngoài 

thành viễn du, nhìn thấy sanh lão bệnh tử, cảm xúc này đã phát khởi tâm từ bi, buông 

bỏ vƣơng vị xuất gia tu hành. Phật A Di Đà cũng nhƣ vậy, ngài cũng xuất thân là quốc 

vƣơng,  sau  khi  tiếp  xúc  với  Phật  Pháp,  thƣơng  xót  chúng  sanh  lục  đạo  trong  mƣời 

phƣơng thế giới, muốn giúp đỡ những ngƣời này, kiến lập một đạo tràng hoàn thiện, 

làm cho họ ở trong đạo tràng này không còn tạo nghiệp nữa. Thầy giáo của ngài là Thế 

Gian Tự Tại Vƣơng có trí tuệ, rất từ bi, giới thiệu ngài để cho Ngài đi đến tất cả quộc 

độ chƣ Phật, đích thân đi khảo sát, đi thăm viếng những nơi đó, nhìn thấy trong những 

quốc độ chƣ Phật đó, những thứ gì bất thiện thì phải cải tiến, những điều gì là thiện thì 

nên  học  tập.  Dùng  phƣơng  pháp  này  kiến  lập  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc.  Dùng 

ngôn ngữ hiện tại mà nói thì rất hợp với logic, không phải là tƣởng tƣởng mông lung. 

Vậy nên Thế giới Cực Lạc đích thực là tập hợp tất cả những quốc độ chƣ Phật trong 

khắp pháp giới hƣ không giới, rồi lấy những điều tốt đẹp nhất mà hợp thành. Cho nên 

thế giới này sau khi thành lập rồi hơn hắn tất cả những thế giới khác, nó đến nhƣ vậy. 

Cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ, quí vị xem xem rất nhiều chƣ Phật quốc độ đều có 

lục đạo trong đó, nó cũng có cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ, cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ chỉ 

có hai đƣờng, có nhân đạo và thiên đạo. A tu la, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục không có. 

Phật  A  Di  Đà lúc  còn hành  Bồ  Tát đạo, có đến  trái  đất này  tham  quan  không?  Từng 

đến, chắc chắn đã đến. Tất cả những điều không tốt trên trái đất chúng ta, nơi chỗ ngài 

hoàn toàn không có. Những thứ này đều đáng để chúng ta học tập. Chúng ta nếu muốn 

kiến lập một đạo tràng cho tốt, quí vị phải học tập nhiều hơn, xem xét đạo tràng ngƣời 

khác  nhiều  hơn,  điều  tốt  chúng  ta  học  tập,  điều  không  tốt  chúng  ta  cải  tiến.  Không 

những xem đạo tràng Phật giáo, còn phải xem đạo tràng những tôn giáo khác, ngƣời ta 

có những điểm tốt. Lúc tôi còn trẻ từng dạy học ở Thiên chúa giáo, thời gian không lâu, 

tôi dạy hình nhƣ chỉ dạy một học kỳ. Kỳ hạn của nghiên cứu sở của họ là hai năm, bốn 

học kỳ, tôi có một nhân duyên với họ nhƣ vậy, cho nên có cơ hội đi tham quan tu sĩ, tu 

sĩ, tu nữ Thiên chúa giáo, tham quan học tập sinh hoạt của họ. Đích thực đáng đƣợc 

Phật giáo chúng ta học tập, Phật Giáo không sánh bằng họ, rất có quy củ. Vì thế nên 

thăm viếng nhiều hơn, học tập nhiều hơn từ những tôn giáo khác, quí vị mới có thể 

kiến lập đƣợc nhƣ Thế giới Cực Lạc, đạo tràng vô cùng thù thắng. Phải rất khiêm tốn, 

đi thăm viếng, đi khảo sát, đi học tập. Cho nên điều này chúng ta thấy Phật Thích Ca 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              478/21 

Mâu Ni trong một đời nhiều lần tuyên giảng. Đây là chƣ Phật xƣng tán đức hiệu của 

Phật  đó. Chú  trọng  nơi đức  hạnh  của  Ngài, danh hiệu là  một  cách để tiếp dẫn  chúng 

sanh vãng sanh nƣớc kia, không thể không niệm. Công đức danh hiệu đích thực không 

thể nghĩ bàn. 

Thứ hai là chƣ Phật tán thán xƣng danh, nhƣ tiểu kinh kia, ngƣời thành chứng 

hộ niệm xƣng danh. Đây là công đức thứ hai của danh hiệu. Phàm là ngƣời niệm Phật, 

chƣ Phật đều hộ niệm, chƣ vị nghĩ xem, nhƣ vậy không tốt rồi sao! Ngƣời nào mà có 

phƣớc báo lớn nhƣ vậy, chiêu cảm đƣợc Chƣ Phật Nhƣ Lai đến hộ niệm? Nói cho chƣ 

vị biết ngƣời thực sự niệm Phật A Di Đà, tất cả chƣ Phật đều sẽ hộ niệm cho quí vị. 

Quí vị còn sợ có những ma chƣớng gì sao? Ma chƣớng là gì? Chánh niệm niệm Phật 

của quí vị, không thể thay thế tà niệm của quí vị, tà niệm kêu gọi ma chƣớng, chánh 

niệm  chiêu  cảm  chƣ  Phật. Tà  niệm  của  chúng  ta vƣợt  qua  chánh  niệm, cho  nên  Phật 

không đến mà ma đến rồi, chính là đạo lý này vậy. Nếu nhƣ chánh niệm của chúng ta 

vƣợt qua tà niệm, thì ma sẽ rút lui, Phật liền đến. Xem xem nhà Phật chúng ta, những 

nơi khác chúng tôi đi rất ít, niệm Phật đồng tu chúng ta, quí vị xem bao nhiêu chúng 

sanh áp xác, sự việc này rất phổ biến, rất nhiều, là thật, không phải giả, oan thân trái 

chủ áp xác. Mục đích áp xác có hai loại, một loại là cầu siêu độ, một loại là đến gây 

phiền phức. Quí vị nợ mạng họ, họ đến đòi mạng, quí vị mắc nợ họ, họ đến đòi tiền, 

báo oán, báo thù. Đây là điều chúng ta không thể nào tránh né đƣợc. Vì sao vậy? Từ vô 

thỉ kiếp đến nay chúng ta chƣa nghe đến Phật pháp, cũng chƣa nghe đến giáo huấn của 

Thánh hiền, quí vị tổn hại biết bao nhiêu chúng sanh? Chỉ nói về ăn uống đã ghê lắm 

rồi, nợ đã tính không hết rồi. Sau khi học Phật mới hiểu đƣợc, những oán thân trái chủ 

này, chúng ta không thể nào né tránh đƣợc, không trốn đƣợc. Đời đời kiếp kiếp không 

ngừng không dứt, phƣơng pháp duy nhất phải thƣơng lƣợng với họ, đàm phán với họ, 

xin họ không nên chƣớng ngại chúng ta tu hành, sau khi tôi thành tựu, vãng sanh liền 

thành Phật rồi, sau khi tôi thành Phật nhất định đến độ quí vị, tâm thành của chúng ta, 

họ sẽ tin tƣởng đƣợc, tâm chí thành có thể cảm động những chúng sanh này. Họ không 

những không chƣớng ngại quí vị, họ còn làm hộ pháp cho quí vị. Vậy chúng ta muốn 

trong đời này nhất định thành công, quí vị nhất định phải ghi nhớ lời Bồ Tát Đại Thế 

Chí khai thị sâu sắc cho chúng ta: “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tƣơng tục”. Quí vị thực 

sự có thể làm đƣợc. 

Hai câu nói này, trƣớc đây đại sƣ Chƣơng Gia dạy cho tôi một ý nghĩa, nhƣng 

không phải nói nhƣ vậy. Đại sƣ Chƣơng Gia dạy cho tôi là nhìn thấu buông bỏ, nhất 

tâm niệm Phật. Lời này rất dễ hiểu, nhƣng ý nghĩa rất sâu. Nhìn thấu là rõ ràng rồi, rõ 

ràng là không có giới hạn nữa. Hiễu rõ chân tƣờng của nhân sanh vũ trụ chính là nhìn 

thấu. Sau khi hiểu rõ chân tƣớng quí vị tự nhiên sẽ buông xuống. Chúng ta ở trong kinh 

giáo Đại thừa huân tập nhiều năm nhƣ vậy, chân tƣớng nhân sanh vũ trụ là gì? Là giả, 

không phải là thật. Trong Kinh Kim Cang nói: “phàm có hình tƣớng đều là hƣ vọng”, 

hiện tại các nhà khoa học đã chứng minh cho chúng ta, đích thực không có một thứ gì 

là  thật  cả.  Những  thứ  hƣ  huyễn  không  thật  này,  nếu  nhƣ  quí  vị  chấp  trƣớc,  nếu  nhƣ 

phân biệt nó, đây chính là chế tạo nhân lục đạo luân hồi. Quí vị thấu rõ rồi, hiểu đƣợc 

rồi, chúng ta sống ở thế gian này, nên giống nhƣ chƣ Phật Bồ Tát vậy, du hí thần thông, 

chớ cho là thật, toàn là giả thôi. Cái gì là thật? Một câu A Di Đà Phật này là thật, Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc là thật. Thật thì để ở trong tâm, giả thì buông bỏ hết. Oán 

thân  trái  chủ  của  quí  vị  sẽ  đồng  ý  với  quí  vị, sẽ  tôn  kính  quí  vị, sẽ  không  gây  phiền 

phức cho quí vị nữa. Vì sao vậy? Họ biết quí vị sau khi thành Phật không những độ họ, 

quí vị còn độ vô số chúng sanh. Họ hoan hỷ, họ không gây phiền phức nữa. Chính ở 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              479/21 

nơi một niệm này của quí vị, chuyển tâm niệm trở lại là đƣợc rồi. Thế gian này thọ 

mạng của con ngƣời rất ngắn. Quí vị hiện tại con trẻ, tuổi tác nhƣ tôi đây cảm xúc rất 

sâu sắc. Các bạn bè cũ năm xƣa hai phần ba đã không còn nữa. Con ngƣời sống tại thế  

gian này có ý nghĩa gì? Có gì đáng đƣợc lƣu luyến nữa? Nói thật lòng thì lƣu luyến 

cũng bằng không thôi. Vì sao vậy? Không mang theo đƣợc! Nhất định phải nhìn cho rõ 

ràng, sanh không mang đến, chết không mang đi. Thực sự nhìn thấu rồi, sống tại thế 

gian này  mong  cầu  những  gì?  Ngày  nay  có  thể  ăn  đƣợc no, có  thể  mặc  đƣợc  ấm, có 

một ngôi nhà nhỏ có thể che mƣa che gió, là đủ rồi. Quí vị còn muốn gì nữa? Quí vị 

càng  muốn  thêm  nữa,  đó  là  phiền  toái, đó  là  phiền  phức,  tự  tìm  phiền  phức.  Sai  rồi! 

Quí vị xem xem đức Phật Bổn sƣ Thích Ca Mâu Ni, ngay cả đạo tràng cũng không cần. 

Năm xƣa tại thế, Ngài cần một đạo tràng không khó, rất dễ dàng. Quí vị thấy trong số 

đồ đệ Ngài, trong kinh điển chúng ta có thể nhìn thấy, làm đại quốc vƣơng có 16 ngƣời, 

lẽ nào họ không thể cúng dƣờng đƣợc? Trƣởng giả phú quý cũng rất nhiều, rất nhiều, 

đều là đệ tử tại gia quy y với Phật, mà trong nhà mình cũng là vƣơng thất, cho nên kiến 

lập một đạo tràng rất dễ dàng, Ngài không cần. Vì sao không cần? Đạo tràng là phiền 

toái, là phiền phức. Quí vị xem Ngài sống cuộc sống đơn giản biết bao. Mỗi ngày khất 

thực, ngày ăn một bữa, ngủ dƣới gốc cây. Quí vị xem tự tại biết bao. Lúc viên tịch ở 

trong  rừng  cây,  không  phải  ở  trong  nhà,  làm  cho  chúng  ta  thấy.  Đây  mới  gọi  là  gì? 

Triệt để buông bỏ. 

Hiện tại chúng tôi cũng muốn học Phật Thích Ca Mâu Ni, thật vậy, lúc tôi còn 

trẻ  đã  rất  muốn  học. Hiện  tại  không  đƣợc  nữa, thể  lực  không  đủ. Ba  mƣơi  mấy  năm 

trƣớc lần đầu tiên tôi đến Hong Kong giảng kinh, còn muốn học, lúc đó ở Hong Kong 

có một pháp sƣ, chúng tôi giao hảo rất tốt, pháp sƣ Tẩy Trần, ngƣời Đông Bắc, cũng đã 

mất  rồi,  đã  đi  rồi.  Tôi  giảng  kinh  ông  thƣờng  đến  nghe,  tôi  liền  nói  với  ông,  tôi  nói 

chúng ta có thể kiếm năm tỳ kheo chí đồng đạo hợp, chúng ta thực hành phƣơng thức 

sinh hoạt năm xƣa Thế Tôn tại thế, chúng ta đi khất thực, khất thực ở đất Hong Kong 

này, tín đồ Phật Giáo Hong Kong cũng không ít, đi khất thực nhất định cũng rất phong 

phú. Chúng tôi mỗi ngày đi khất thực một lần, đêm ngủ dƣới gốc cây xem ra sức khỏe 

chúng tôi cũng không đƣợc, chúng tôi căng một cái lều vải đƣợc rồi, lều cắm trại của 

thiếu nhi, chúng tôi làm năm cái lều nhỏ nhƣ vậy, chúng tôi ngủ dƣới rừng cây, giảng 

kinh dạy học. Pháp sƣ Tẩy Trần nghe xong rất hoan hỷ, sau đó không nói gì nữa. Tuổi 

trẻ thực sự có thể làm nhƣ vậy. Giống nhƣ thời đi học trung học vậy thiếu niên vũ trang 

từng đi cắm trại, cho nên lều vải tôi cũng có thể ở đƣợc. Nói chung, làm cho bản thân 

giảm nhẹ tất cả những gánh nặng, mới có thể tự tại. 

Cổ nhân thƣờng nói „tâm an lý đắc‟, thân tâm bất an thì không đạt đƣợc đạo lý, 

nó có chƣớng ngại. Đạo lý nếu đạt đƣợc rồi, thân tâm quí vị nhất định nhẹ nhàng. Phật 

dạy chúng ta nhƣ vậy. Cổ thánh tiên hiền, thầy giáo tôi cũng dạy tôi nhƣ vậy. Cho nên 

phải thật học, toàn tâm toàn lực giúp đỡ xã hội này, hiện tại xã hội này là toàn cả thế 

giới đều hỗn loạn, chúng ta làm thế nào để giúp nó khôi phục an định hòa bình. Có thể 

làm đƣợc. Vì sao vậy? Nguyện vọng này là toàn thế giới mỗi ngƣời đều chung nguyện 

vọng. Không phân quốc gia, không phân chủng tộc, không phân tín ngƣỡng. Mỗi một 

ngƣời đều hi vọng thế giới này có thể an định hòa bình. Nguyện vọng của mọi ngƣời, 

chúng ta thực hiện thì có thể làm thành công đƣợc. Đi ngƣợc với nguyện vọng của họ 

vậy  thì  rất  khó,  vậy  thì  không  thể  thành  công.  Đây  là  nguyện  vọng  chung  của  mọi 

ngƣời. Vậy phải hiểu đƣợc phƣơng pháp làm. 

Tôi nhiều năm nay nghĩ đến cũng thƣờng nói rồi, phải bắt tay từ đoàn kết tôn 

giáo. Bởi vì tín đồ tôn giáo còn có một tín ngƣỡng tin thần, chúng ta khôi phục giáo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              480/21 

dục luân lý, đạo đức, nhân quả, tƣơng đối dễ dàng, dễ dàng tiếp thu. Nên từ tôn giáo, từ 

tín ngƣỡng tôn giáo, dần dần ảnh hƣởng đến những ngƣời không tín ngƣỡng tôn giáo, 

làm cho họ dần dần quen với giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả. 

Có thể phổ cập đến nhƣ vậy, xã hội sẽ an định, thế giới sẽ hòa bình. Trong kinh điển 

tôn giáo giống nhƣ Phật giáo thì rất nhiều, trong kinh giáo Đại thừa có triết học cao cấp, 

có  khoa  học  cao  cấp.  Những  nhà  khoa  học  này  dần  dần  họ  sẽ  chú  ý  đến,  đích  thực 

trong triết học, khoa học hiện đại có một số vấn đề không thể giải quyết thì trong Phật 

pháp đều có. Hơn nữa Phật pháp đều giải quyết nó đƣợc hết, rất đáng để họ tham khảo. 

Cho nên điều này nói Chƣ Phật Nhƣ Lai gia hộ, ngƣời thực sự niệm Phật  cầu sanh 

Tịnh Độ, lời này là thật. Đối với sự việc này tôi không có chút hoài nghi nào. Nhƣng 

quí vị phải thật tin. Nếu nhƣ quí vị vẫn còn tham luyến thế giới này thì không đƣợc. Đó 

không  phải  là  Phật  không  đến  mà  bản  thân  quí  vị  tâm  chƣa  chánh,  tâm  quí  vị  chƣa 

thuần, vẫn còn xen tạp danh văn lợi dƣỡng, vẫn còn xen tạp những tình chấp. Sự việc 

này vậy là khó rồi, không phải là do nơi Phật mà do nơi bản thân chúng ta vậy. 

Thứ ba, chƣ Phật cũng tán thán, cũng tự xƣng danh hiệu Phật kia. Nghĩa thứ ba 

chính là Chƣ Phật Nhƣ Lai đối với Phật A Di Đà tán thán tự đáy lòng, khâm phục tự 

đáy  lòng.  Cho  nên  họ  tự  nhiên  gặp  ngƣời  khác  liền  giới  thiệu  cho  họ,  tự  động  vậy. 

Kiểu giới thiệu này có điều gì tốt? Điều tốt rất lớn, trồng thiện căn cho những ngƣời 

chƣa có thiện căn. Nhà Phật thƣờng nói “vừa qua nhĩ căn, vĩnh thành giống đạo”, cho 

nên đồng học học Phật, cho dù họ không giữ giới, họ vẫn còn rất nhiều lỗi lầm, nhƣng 

họ cũng có công đức của họ. Ví dụ nhƣ đồng học tại gia học Phật, ra đƣờng trên tay 

cầm một xâu chuỗi hạt, đi ra bên ngoài ngƣời ta nhìn thấy, nhìn thấy quí vị nhƣ vậy, 

đây là tín đồ Phật giáo, là ngƣời học Phật, trong A lại ya của họ ấn tƣợng về Phật đó đã 

in vào rồi. Bất giác nhƣ vậy đã trồng thiện căn cho rất nhiều ngƣời, quí vị vẫn không 

biết. Sau này họ vào nhà Phật sẽ nhờ những thiện căn này. Quí vị cũng không phải cố ý, 

sau đó quí vị mới hiểu đƣợc ngƣời xuất gia mặc y phục này, cạo đầu quí vị đừng coi 

thƣờng họ, họ phá giới gì gì đó là một việc khác, lúc họ ở bên ngoài đi một chuyến quí 

vị nói xem họ độ đƣợc bao nhiêu ngƣời, làm cho biết bao nhiêu ngƣời vừa nhìn thấy đã 

biết đây là Phật giáo, chữ Phật này liền in vào trong tâm họ. Chỉ là từ trên đây mà nói, 

đây là sự việc tốt. Quí vị không có hình tƣớng của họ, trong tâm ngƣời ta không có ấn 

tƣợng  của  Phật,  không  có  chủng  tử  Phật.  Đây  là  điều  mà  ngƣời  thông  thƣờng  làm 

không đƣợc. 

Năm  xƣa  tôi  ở  Đài Trung,  thầy  Lý  mở  một  cuộc hội  thảo  đại  học và  chuyên 

khoa về Phật học, tôi cũng có tham dự, tôi nói với những học viên đó, tôi nói quí vị 

không nên ngại ngùng, không nên sợ ngƣời ta nói quí vị mê tín, không nên để ý đến 

những điều đó, quí vị ở trƣờng học sẽ gieo trồng thiện căn cho rất nhiều đồng học. Họ 

nói gieo trồng nhƣ thế nào? Tôi nói quí vị không nên lo sợ, niệm Phật trên tay cầm xâu 

chuỗi, ngƣời ta vừa thấy quí vị, bạn học vừa thấy quí vị, liền nói anh xem đây là tín đồ 

Phật giáo, chữ Phật này họ đã nghĩ đến rồi. Quí vị không phải có sách sao? Lên lớp đều 

có sách vở. Trên sách vở đều viết tên của quí vị, tôi nói quí vị không nên viết tên, trên 

sách vở viết Nam mô A Di Đà Phật, họ vừa thấy liền niệm Nam mô A Di Đà Phật. À, 

sách này là của ai vậy? đây là của Phật A Di Đà. Tôi dạy họ phƣơng pháp này. Quí vị 

đã tiếp dẫn bao nhiêu là chúng sanh! 

Thực sự học Phật, trì giới giữ quy củ, ở trong trƣờng học làm học sinh mô phạm, 

học trò tốt. Thầy giáo khen ngợi quí vị, tán thán quí vị chính là tán thán Phật pháp, tức 

tán  thán  Phật  Bồ  Tát.  Cho  nên  quí  vị  không  những  độ  đƣợc  bạn  học,  quí  vị  còn  độ 

đƣợc cả thầy giáo. Phải hiểu đƣợc cách làm nhƣ thế nào. Một đời có thể kiên nhẫn miệt 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              481/21 

mài, mãi mãi làm nhƣ vậy, đọc kinh dƣỡng thành thói quen, mới học đọc một bộ kinh, 

không nên đọc nhiều quá, đọc nhiều quá đọc loạn mất. Phải đem tinh thần thời gian tập 

trung lại để đọc một bộ kinh, nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, bản thân thực 

sự đạt đƣợc lợi ích rồi. 

Dƣới  đây  là  “kế  hựu  thích ngôn”,  đây  là  giải thích tiếp tục,  ba  đời  chƣ  Phật, 

nƣơng vào niệm Di Đà tam muội mà thành đẳng chánh giác vậy. Điều này biểu thị cho 

nghĩa chƣ Phật xƣng tán có ba nghĩa. Đây là thật, không phải giả. Phật Thích Ca Mâu 

Ni thành Phật chính là niệm Phật mà thành Phật vậy. Ngẫu Ích đại sƣ nói rất rõ ràng. 

Dƣới đây là ba ý nghĩa. 

Thứ nhất, chƣ Phật tán thán thánh hiệu của Đức Phật kia. Phật kia tức là Phật A 

Di Đà, không có Đức Phật nào không tán thán Phật A Di Đà. Thứ hai là chƣ Phật tán 

thán tất cả những ngƣời xƣng niệm danh hiệu A Di Đà Phật, đoạn trƣớc là nói hộ niệm, 

đoạn này nói tán thán. Không những hộ niệm quí vị, mà còn tán thán quí vị. Quí vị 

xem, ngƣời niệm Phật, có thể đƣợc tất cả chƣ Phật tán thán. Thứ ba là bản thân chƣ 

Phật cũng xƣng niệm thánh hiệu A Di Đà Phật. Vì sao vậy? A Di Đà Phật là danh hiệu 

tánh  đức.  Một  câu  danh  hiệu  này  là  tiếng  Phạn,  ý  nghĩa  của  nó  có  thể  phiên  dịch, 

không  phải  không  thể  phiên  dịch.  A  dịch  thành  tiếng  Trung  nghĩa  là  vô,  Di  Đà  dịch 

thành tiếng Trung nghĩa là lƣợng, vô lƣợng, Phật dịch thành tiếng Trung nghĩa là trí tuệ, 

là giác ngộ, tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai đều là vô lƣợng giác, tất cả chƣ Phật Nhƣ Lai đều 

là vô lƣợng trí tuệ, cho nên A Di Đà Phật là đức hiệu của tự tánh. A Di Đà Phật cũng là 

danh hiệu chung của hết thảy chƣ Phật. 

Nói  cách  khác,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  Phật  thƣờng  nói:  “tất  cả  chúng  sanh 

vốn là Phật”, chúng ta có thể nói nhƣ vầy, tất cả chúng sanh vốn là Phật A Di Đà, vốn 

là vô lƣợng quang, vô lƣợng thọ. Tự tánh của quí vị vốn là vô lƣợng quang, vô lƣợng 

thọ. Vậy nên A Di Đà Phật là danh hiệu chung vậy. Tỳ kheo Pháp Tạng ở Thế giới Cực 

Lạc thành Phật, Ngài liền dùng danh hiệu này, dùng danh hiệu này thống nhiếp khắp 

pháp giới hƣ không giới chƣ Phật Nhƣ Lai đã thành Phật, tất cả chúng sanh chƣa thành 

Phật, một danh hiệu đều thống nhiếp tất cả. Cho nên nói công đức danh hiệu không thể 

nghĩ bàn. 

“Y theo niệm Phật  tam muội viên mãn thành Phật quả”, câu nói này quí vị thực 

sự đã hiểu rõ ràng rồi, đã thấu đáo rồi, quí vị liền tin tƣởng không còn nghi hoặc tí nào 

nữa. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 















Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              482/21 

Tập 210 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 30.11.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải, trang 259, hàng thứ tƣ  từ dƣới đếm  lên,    bắt đầu xem  từ 

đoạn kinh văn. 

“Ngã tác Phật thời, thập phƣơng chúng sanh, văn ngã danh hiệu, chí tâm tín nhạo, 

sở hữu thiện căn, tâm tâm hồi hƣớng, nguyện sanh ngã quốc, nãi chí thập niệm, nhƣợc 

bất sanh giả, bất thủ chánh giác, duy trừ  ngũ nghịch, phỉ báng chánh pháp.” Chƣơng 

này chỉ có một nguyện. 



Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Niệm  công.  “Lại  nguyện  thứ  mƣời  tám,  nguyện 

thập niệm tất sanh”. Nhật chỉ cho Nhật Bản. Cổ đức Tịnh Tông  giản lƣợng các kinh. 

Trong các kinh khác, tức ngoài bộ kinh này ra, tất cả các kinh mà Phật Thích Ca Mâu 

Ni đã giảng trong 49 năm, gọi là các kinh khác. 

Hoa Nghiêm rất chân thật. Nếu nhƣ so sánh với kinh này, tức là đem đối chiếu 

với nhau, “thì kinh này là chân”. Đây là so sánh từng tầng từng tầng một, đây là tầng 

thứ nhất. Thế Tôn năm xƣa tại thế, ba mƣơi tuổi khai ngộ, sau khi khai ngộ liền giảng 

kinh dạy học, mãi cho đến lúc Ngài viên tịch. Ngài viên tịch năm 79 tuổi, 30 tuổi bắt 

đầu giảng kinh, một đời giảng kinh dạy học 49 năm. Điều này trong kinh thƣờng nói 

đến. Thuyết pháp hơn 300 hội, 49 năm. 49 năm không có một ngày ngừng nghỉ, thân 

khẩu ý tam luân tuyên thuyết. Thân làm gƣơng mẫu cho chúng ta thấy, đây là thân giáo. 

Những gì Ngài nói trong một đời Ngài đã làm đƣợc hết rồi, Ngài không làm đƣợc Ngài 

sẽ không nói. Những điều Ngài nói ngài đều đã làm trƣớc rồi, sau đó mới giảng giải 

cho mọi ngƣời nghe. Đây là Phật Bồ Tát, đây là thánh nhân. Nếu nhƣ nói rồi mà bản 

thân không làm đƣợc, đó gọi là gạt ngƣời, không có ai tin tƣởng. Phật đều làm đƣợc rồi. 

Tất cả những kinh Đức Phật nói trong 49 năm bộ kinh nào là quan trọng nhất, có thể 

làm  đại  biểu  cho  49  năm  thuyết  pháp?  Sự  việc  này  vào  thời  đại  Tùy  Đƣờng,  ngƣời 

Nhật  Bản,  hơn  một  nửa  ngƣời  xuất  gia  Nhật  bản,  ngƣời  tại  gia  cũng  có,  đến  Trung 

Quốc tham học, hiện nay nói là du học, sau khi trở về đem Phật giáo mang về nƣớc. Ở 

Nhật  bản  trƣớc  sau  đã  kiến  lập  đƣợc  13  tông  phái,  còn  nhiều  hơn  Trung  Quốc.  Đại 

Tiểu  thừa  của  Trung  Quốc  tổng  cộng  có  mƣời  tông  phái,  Nhật  bản  có  mƣời  ba  tông 

phái. Những Tổ sƣ đại đức Nhật bản hơn một nữa là học trò của đại sƣ Trí Giả và học 

trò của đại sƣ Thiện Đạo. Cho nên ngƣời Nhật bản sùng bái là hai vị đại sƣ này. Đại sƣ 

Trí Giả truyền Thiên Thai Pháp Hoa tông. Ngƣời Nhật bản đọc kinh, đọc đề kinh Pháp 

Hoa  rất  nhiều,  Nam  mô  Diệu  Pháp  Liên  Hoa  Kinh,  họ  chỉ  đọc  cái  này.  Ngƣời  niệm 

Phật rất nhiều. Hoằng dƣơng Kinh Vô Lƣợng Thọ còn thịnh hành hơn cả Trung Quốc, 

chú  giải  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  có  hơn  hai  mƣơi  loại,  Trung  Quốc  chỉ  có  hai  loại.  Họ 

nghiên cứu so sánh, gần nhƣ công nhận là Kinh Hoa Nghiêm  đại biểu cho tất cả các 

kinh Phật Thích Ca Mâu Ni đã thuyết trong 49 năm. Cho nên xƣng Kinh Hoa Nghiêm 

là pháp luân căn bản. 

Năm  xƣa  tiên  sinh  Phƣơng  Đông  Mỹ,  ông  giới  thiệu  cho  chúng  tôi  Kinh  Hoa 

Nghiêm là Phật kinh triết học khái luận, cũng tôn sùng nó là bộ kinh số một trong Phật 

Pháp. Bởi vì mƣời tông phái ở Trung Quốc, giáo nghĩa của từng tông phái đều có trong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              483/21 

Kinh Hoa Nghiêm, cho nên xƣng Hoa Nghiêm là pháp luận căn bản điều này rất có lý. 

Kinh Hoa Nghiêm so sánh với bộ kinh này thì bộ kinh này là chân, đó chính là vƣợt 

qua  Hoa  Nghiêm.  Vì  sao  vậy?  Kinh  Hoa  Nghiêm  đoạn  cuối  cùng,  Bồ  Tát  Phổ  Hiền 

thập đại nguyện vƣơng quy về Cực lạc, cũng tức là nói 53 lần tham bái, Thiện tài đồng 

tử cuối cùng chứng đắc Phật quả cứu cánh viên mãn, là Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. 

Cho nên Hoa Nghiêm đến cuối cùng vẫn là quy về với vô lƣợng thọ, vẫn quy về A Di 

Đà Phật.  Đây liền trở thành số một của số một, thực sự là kinh số một mà Thế Tôn 

xuất thế đã nói. 

Trƣớc đây chúng ta xem qua rồi. Hoàng Niệm Lão trích dẫn lời của đại sƣ Thiện 

Đạo,  đại  sƣ  Thiện  Đạo  từng  nói:  Nhƣ  Lai  sở  dĩ  hƣng  xuất  thế,  duy  nói  Di  Đà  bổn 

nguyện  hải.  Đây  là  ngƣời  Trung  Quốc  nói.  Ý  của  nó  là  tất  cả  Bồ  Tát  trong  mƣời 

phƣơng thế giới thành Phật, sau khi thành Phật nhất định là hoằng pháp lợi sanh, giảng 

kinh  dạy  học.  Giảng  những  gì?  Ngài  nói  “duy  nói  Di  Đà  bổn  nguyện  hải”, tức  là  bộ 

kinh này, chính là Kinh Vô Lƣợng Thọ, so với nguyện chƣ Phật tán thán chúng ta đã 

đọc ở đoạn trƣớc, ý nghĩa hoàn toàn tƣơng đồng. Vì sao chƣ Phật đều giảng kinh này? 

Không có gì khác. Kinh này là phổ độ tất cả, không giống nhƣ những kinh khác, quí vị 

xem  Kinh  Hoa  Nghiêm,  ngƣời  thực sự đủ điều kiện  học  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  41  vị 

pháp thân đại sĩ. Ý này là nói ngƣời mà Hoa nghiêm độ là hàng thƣợng thƣợng căn, 

không phải là ngƣời phổ thông. Hàng thƣợng thƣợng căn trong một vạn ngƣời khó tìm 

đƣợc một ngƣời, e rằng ngay cả một ngƣời cũng tìm không ra. Thực sự không dễ dàng! 

Mà kinh này tất cả thƣợng thƣợng căn cũng độ, hạ hạ căn cũng độ, Thế giới Cực Lạc 

tứ độ tam bối cửu phẩm, tức là tất cả chúng sanh đều bao hàm hết trong đó. Cho nên nó 

còn chân thật hơn cả Kinh Hoa Nghiêm. 

Chúng ta tiếp tục xem, lại các đại nguyện của bản kinh này so sánh với nguyện 

này thì nguyện này chân thật nhất. Đây đều là Tổ sƣ đại đức tuyên thuyết. Bộ kinh này 

ở trong phẩm này, phẩm thứ sáu “Phát đại thệ nguyện đệ lục”, trong đây nói cho chúng 

ta  tổng  cộng  có  48  nguyện.  48  nguyện  nguyện  nào  là  số  một?  Đây  là  tìm  số  một. 

Những Tổ sƣ đại đức cho chúng ta thông tin cũng là nguyện thứ mƣời tám là số một. 

Chúng  ta  ghi  nhớ  một  nguyên  tắc  tổng  quát:  Nhƣ  Lai  xuất  thế,  ứng  hóa  tại  thế  gian, 

đến làm gì? Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, chính là đến làm sự việc này, là đến 

phổ độ chúng sanh. Pháp môn nào mới thực sự làm đƣợc phổ độ một trăm phần trăm. 

Chỉ  có  bộ  kinh  này.  Mà  trong  bộ  kinh  này  nơi  nào  giảng  đến  việc  phổ  độ?  Chính  là 

nguyện này, nguyện thứ mƣời tám này vậy. Quí vị xem nguyện thứ mƣời tám này nói 

đơn giản biết bao, “mƣời phƣơng chúng sanh, nghe đƣợc danh ta”, dƣới đây nói thêm 

ba điều kiện. Điều kiện thứ nhất là “chí tâm tín nhạo”, điều kiện thứ hai là “nguyện 

sanh nƣớc ta”, điều kiện đầu là quí vị thực tâm tin tƣởng, yêu thích Thế giới Cực Lạc, 

yêu thích pháp môn này. Thứ hai là quí vị thực sự phát nguyện, tôi nhất định phải vãng 

sanh. Thứ ba chính là “cho đến mƣời niệm”. Quí vị xem, đơn giản biết bao. Cho nên 

Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay: có thể vãng sanh hay không quyết định do nơi tín nguyện 

có hay không. Thậm chí sanh đến Thế giới Cực Lạc phẩm vị cao thấp, đó là công phu 

trì danh cạn hay sâu. Câu nói này nên chú ý đến. Công phu trì danh cạn sâu không phải 

là  niệm  nhiều  hay  ít.  Niệm  Phật  niệm  nhiều  hay  ít  không  sao  cả,  quan  trọng  là  công 

phu sâu hay cạn. Công phu là gì? Danh hiệu Phật đó có thể dập tắt đƣợc phiền não, đó 

gọi là công phu. Danh hiệu Phật có thể đoạn trừ phiền não đó là công phu thƣợng thừa. 

Có thể khống chế đƣợc phiền não, làm nó không khởi tác dụng nữa, vậy là có thể vãng 

sanh. Ngày nay chúng ta đã biết, đoạn đƣợc phiền não này là điều không dễ dàng, nếu 

nói đoạn phiền não vãng sanh vậy thì ngƣời vãng sanh đó ít lắm. Vậy phải cần tƣ cách 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              484/21 

gì? Ít phải là A la hán. Quí vị xem A la hán đoạn đƣợc kiến tƣ phiền não, trần sa và vô 

minh  phiền  não  chƣa  đoạn  đƣợc.  Vậy  A  la  hán  trở  xuống  đều  không  thể  vãng  sanh. 

Nguyện này nói với chúng ta mƣời niệm có thể khống chế đƣợc phiền não, đều có thể 

vãng sanh. Mƣời niệm này là lúc nào? Lúc lâm chung. Mƣời niệm cuối cùng lúc lâm 

chung, mƣời niệm cuối cùng là niệm thanh tịnh, tâm thanh tịnh, không có hoài nghi, 

không có xen tạp, phù hợp với những điều nói trong chƣơng Đại Thế Chí Viên Thông 

“đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tƣơng tục”. Đây là mƣời niệm, từng niệm từng niệm liên 

tiếp  với  nhau,  đây  là  liên  tiếp.  Tịnh  niệm  là  không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  thì  sẽ 

thành. 

Chúng tôi năm xƣa ở Mỹ tặng một ngƣời, không thể coi là cƣ sĩ, bởi vì ông ấy 

chƣa học Phật, tiên sinh Châu Quảng Đại, ngƣời này rất lƣơng thiện, ông ấy không tin 

tôn  giáo  nào  cả,  ở  Mỹ  ông  ấy  mở  một  tiệm  bánh  mì,  ông  mắc  bệnh  ung  thƣ.  Bác  sĩ 

tuyên bố với ông ấy không thể nào trị liệu, kêu ngƣời nhà đƣa ông ấy về nhà, nói rằng 

ông ấy muốn ăn gì đều để cho ông ấy ăn, thọ mạng của ông ấy chỉ còn vài ngày. Lúc 

này ngƣời nhà rất lo lắng, ngƣời nhà cũng không tin, ngƣời ta nói rằng bệnh cấp thì 

chạy chữa khắp nơi. Bác sĩ không nhận nữa, bệnh viện cũng không nhận, nơi chúng tôi 

ở có một Tịnh tông học hội, ngƣời nhà tìm đến chúng tôi, hỏi chúng tôi có cách gì giúp 

đỡ ông ấy không, chúng tôi có mấy đồng tu liền đến thăm, thực sự là ông ấy không thể 

nào khôi phục sức khỏe nữa. Kết quả liền nói những điều tốt của Thế Giới Tây Phƣơng 

Cực Lạc, nói cho ông ấy nghe, ông ấy nghe rồi rất hoan hỷ. Quí vị xem ngƣời này có 

thiện căn, ông ấy có thể tiếp thu, nghe rồi rất hoan hỷ, liền nói với ngƣời nhà: không 

cần đi tìm thầy thuốc, tìm thuốc men gì cho tôi nữa. Mọi ngƣời đều niệm Phật đƣa tôi 

đến Thế giới Cực Lạc. Quí vị xem ý niệm này ông ấy chuyển đƣợc tốt biết bao! Chứng 

minh nguyện thứ 18 này là thật, mƣời niệm ắt đƣợc vãng sanh. Ngƣời nhà, trong học 

hội chúng tôi có mấy vị đồng tu, đều giúp họ trợ niệm. Lúc vừa niệm ông ấy liền nói 

với  ngƣời  nhà  ông  ấy  rằng,  ung  thƣ  vốn  rất  đau  đớn,  phải  tiêm  những  thứ  nhƣ 

morphine, vậy  mới  không  đau. Niệm  Phật  liền  không  cảm  thấy  đau  nữa, rất  dễ  chịu, 

thuốc  men  đều  không  cần  nữa,  ba  ngày,  niệm  đƣợc  ba  ngày  ba  đêm  ông  ấy  liền  đi. 

Không chỉ mƣời niệm, ba ngày ba đêm, một ngày chƣa từng tiếp xúc với Phật pháp, ba 

ngày  cuối  cùng  này  ông  ấy  có  thể vãng sanh. Lúc  vãng  sanh  tƣớng lành  rất  tốt, toàn 

thân  mềm  mại.  Cho  nên  kiểu  vãng  sanh  này  bản  thân  cần  phải  đầy  đủ  ba  điều  kiện. 

Điều kiện thứ nhất là đầu óc tỉnh táo, không mê hoặc. Ngƣời ta lúc bệnh nặng thì mê 

hoặc, gia thân quyến thuộc cũng không nhận ra nữa, vậy thì phiền phức lắm rồi. Vậy 

thì thật là trợ niệm cũng không giúp đƣợc gì, vô cùng khó khăn, cho nên điều đầu tiên 

là đầu óc tỉnh táo, đây là phƣớc báo của họ. Cho nên ngƣời một đời thiện lƣơng, thiện 

có thiện báo, lúc đi đầu óc tỉnh táo. Thứ hai, phải gặp thiện tri thức, phải có ngƣời đem 

pháp  môn  này  giới  thiệu  cho  quí  vị.  Quí  vị  xem  duyên  này  ông  ấy  đã  gặp  đƣợc  rồi. 

Điều kiện thứ ba là nghe pháp môn này phải tin tƣởng, phải phát nguyện cầu sanh, phải 

cùng  niệm  Phật  với  ngƣời  trợ  niệm.  Những  điều  này  ông  ấy  đều  đã  đầy  đủ.  Duyên 

vãng sanh Tịnh Độ đầy đủ rồi nên ông ấy đã thành tựu đƣợc. Nhƣng chúng ta nên biết 

duyên thù thắng nhƣ vậy, cũng là trong ức vạn ngƣời hiếm lắm mới tìm đƣợc một hai 

ngƣời, không  đơn  giản!  Chúng  ta  đến  bệnh  viện  xem  xem  sẽ  hiểu  đƣợc.  Quí  vị  xem 

ngƣời kia, ngƣời lúc lâm chung, có đƣợc mấy ngƣời đầu óc tỉnh táo? Tuyệt đại đa số 

mắt đã mở ra rồi, nhìn quí vị nhƣng không nhận ra, ngay cả con cái mình cũng không 

nhận ra. Sự việc nhƣ vậy là phiền phức lắm, hà huống thời đại ngày nay, bệnh ngƣời 

già mất trí rất nhiều, đã mất trí thì trợ niệm cũng vô ích. Tức là ngay cả ngƣời một đời 

niệm Phật cũng có những khó khăn. Khó khăn ở đâu? Tình chấp không đoạn đƣợc, oán 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              485/21 

hận không quên đƣợc. Còn có một số việc khó chƣa buông bỏ đƣợc, vậy thì phiền phức 

rồi, Phật A Di Đà sẽ không đợi quí vị. Quí vị không đi thì thôi, đợi lần sau đi vậy, lần 

sau vậy thì không biết thì đời nào kiếp nào nữa, thật khó nói. Cho nên chúng ta hiểu 

đƣợc chân tƣớng sự thật rồi, ngay trong đời này nhất định nắm chắc cơ hội này, nhất 

định không thể để vuột qua! 

Chúng  ta  xem  dƣới  đây  Niệm  Lão  nhắc  nhở  chúng  ta:  biểu  thị  nguyện  này  là 

chân thật của chân thật vậy. Câu nói này rất quí giá! Nói cách khác, nguyện này là Phật 

pháp đại thừa phổ độ chúng sanh chân thật của chân thật. Mấy ngƣời có đƣợc thiện căn, 

phƣớc đức, nhân duyên tốt nhƣ vậy? Quí vị có thể đạt đƣợc rồi! Đích thực giống nhƣ 

kệ khai kinh đã nói: “trăm ngàn muôn kiếp khó gặp đƣợc”. Cƣ sĩ Bành Tế Thanh có 

nói:  trong vô lƣợng kiếp hiếm có khó gặp đƣợc ngày này. Quí vị gặp đƣợc rồi, duyên 

này thù thắng biết bao. 

Dƣới đây là mấy chữ quan trọng trong đoạn kinh văn quan trọng này. Thứ nhất là 

“chí tâm tín nhạo”. Chí tâm, chí tâm là gì? Tâm chí thành, tâm chí cực vậy. Chí thành, 

hai trăm năm trƣớc tiên sinh Tăng Quốc Phiên đã định nghĩa cho chữ thành này. Thành 

là gì? “một niệm không sanh gọi là thành”. Nếu dùng định nghĩa này mà nói, ngƣời 

nào có thể làm đƣợc? Pháp thân Bồ Tát. Vì sao vậy? Họ đích thực hoàn toàn buông bỏ 

những khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Đây là chí thành chí cực, chân thành 

đến cực điểm. Đây là chân tâm, đây không phải là vọng tâm. Chân tâm năng hiện tất cả 

pháp. Toàn thể  vũ  trụ  là  chân tâm  hiện. Thế  giới  này  của  chúng  ta  cũng  là  chân tâm 

hiện.  Chân  tâm  của  ai?  Chân  tâm  của  bản  thân.  Chân  tâm  chỉ  có  một,  không  có  hai. 

Chân tâm chính là chân nhƣ bản tánh. Ở đây chúng ta nói trên công phu tu hành, đây là 

nói  đệ  nhị  nghĩa,  chứ  không  phải  là  đệ  nhất  nghĩa.  Trƣớc  đây  nói  là  đệ  nhất  nghĩa, 

trong lúc dụng công, chính là hai câu nói của Bồ Tát Đại Thế Chí: “đô nhiếp lục căn, 

tịnh niệm tƣơng tục”, đây là chí tâm. Chí thành, không hoài nghi, không xen tạp. Chí 

cực, đó là một niệm không sanh nói là thành. 

Kim Quang Minh Kinh Văn Cú, Văn Cú là chú giải của nó, trong đó có các giải 

thích, chí tâm là thấu triệt nguồn tâm, tận tâm thực tế, nên nói là chí tâm. Ý nghĩa này 

của nó  cũng  là  minh  tâm  kiến  tánh, kiến tánh  thành  Phật. Thực  tế  chính là  bản  tánh, 

tâm nguyên cũng là tự tánh. Đều là nói minh tâm kiến tánh, đến lúc này mới chí tâm. 

Chúng ta tuy chƣa làm đƣợc, nhất định phải thân cận với nó, cự ly càng gần càng tốt. 

Tiếp cận nhƣ thế nào? phải buông bỏ vạn duyên. Tôi gần đây cũng đƣợc hai ba mƣơi 

năm rồi, luôn luôn khuyến khích các học viên, căn bản nhất chúng ta nếu muốn công 

phu niệm Phật đắc lực, đầu tiên phải buông bỏ tự tƣ tự lợi, phải buông bỏ danh văn lợi 

dƣỡng, phải buông xuống ngũ dục lục trần. Ngũ dục là tài sắc danh thực thùy. Lục trần 

là sắc thanh hƣơng vị xúc pháp, phải buông bỏ tất cả những thứ này, còn phải buông 

bỏ tham, sân, si, mạn, cố gắng buông bỏ. Vậy thì mƣời sáu chữ này đều buông bỏ rồi: 

tự tƣ tự lợi, danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn, mƣời sáu chữ này 

tất cả đều buông bỏ hết. Có nhập môn hay không? Nói cho quí vị biết: không có. Mƣời 

sáu chữ này làm đƣợc rồi quí vị ở trƣớc cửa Phật, tôi dẫn quí vị đến trƣớc cửa Phật, 

thiếu một bƣớc nữa quí vị có thể đi vào rồi. Đi vào, tiêu chuẩn này của tôi chƣa đƣợc, 

tiêu chuẩn này của tôi mới tới nơi cửa, thêm một bƣớc nữa phải dùng tiêu chuẩn của 

Phật,  phải  dùng  tiêu  chuẩn  kinh  điển.  Tiêu  chuẩn  kinh  điển  cao  hơn  tiêu  chuẩn  của 

chúng  tôi.  Nhƣng  quí  vị  nên  biết  tiêu  chuẩn  của  tôi  làm  không  đƣợc,  thì  tiêu  chuẩn 

kinh điển nhất định làm không đƣợc. Tiêu chuẩn của kinh điển chính là kiến tƣ phiền 

não. Quí vị nếu nhƣ đoạn điều này, buông bỏ đƣợc thứ này, kiến hoặc trong kinh nói 

rất rõ ràng, tam giới tám mƣơi tám phẩm. Thế Tôn dạy học phƣơng tiện khởi kiến, đem 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              486/21 

nó quy nạp thành năm loại lớn. Vậy là dễ nhớ rồi. Trong năm loại lớn này, thân kiến, 

không còn chấp trƣớc thân này là ta nữa, thì thân kiến phá đƣợc rồi. Thân là giả không 

phải là thật. Bởi vì quí vị có thân kiến, chấp trƣớc thân là chính mình, khổ quá rồi, quí 

vị không ra khỏi lục đạo luân hồi. Lục đạo luân hồi từ đâu mà có? Tức từ chấp trƣớc 

này mà biến hiện ra. Sự chấp trƣớc này không còn nữa, lục đạo liền không còn. Quí vị 

xem có rất nhiều ngƣời, bao gồm cả ngƣời niệm Phật  ở trong đó, lúc lâm chung còn 

chấp trƣớc thân này là chính mình, không chịu buông bỏ. Phật đến tiếp dẫn, đi không 

đƣợc! Quí vị yêu cái thân này, quí vị sẽ không đi theo Phật, quí vị bị phiền phức chính 

là đây vậy. Nhất định phải biết, thân này là giả. Phật nói rất rõ ràng, thân và chúng ta 

có liên hệ nhƣ thế nào? Là ta sở hữu, giống nhƣ áo quần vậy. Áo quần này là sở hữu 

của ta, không phải là ta, áo quần không phải là ta. Phải nhận thức rõ ràng thân thể cũng 

không phải là ta, mà là sở hữu của ta giống nhƣ áo quần vậy. Tuổi tác lớn rồi, thân thể 

này  không  dễ  dùng  nữa,  dùng  cũ  rồi,  dùng  cũ  rồi  thì  đổi  cái  khác,  đổi  một  cái  mới. 

Trong lục đạo luân hồi chính là thay đổi thân thể. Cho nên thân thể không phải là chính 

mình. Đổi thân thể, bản thân lại không làm chủ đƣợc nữa, vậy là rất đáng thƣơng. Bản 

thân có thể làm chủ đƣợc, đó là ai? Là ngƣời từ A la hán trở lên, là Tứ thánh pháp giới, 

bản  thân  họ  có  thể  làm  chủ  đƣợc.  Lục  đạo  phàm  phu  bản  thân  cũng  không  làm  chủ 

đƣợc, cho đến thiên nhân cõi vô sắc giới họ cũng không làm chủ đƣợc. Thọ mạng ở cõi 

vô sắc giới dài, dài cũng có lúc hết. Thọ mạng hết rồi, họ liền đọa lạc đi xuống. Nếu 

nhƣ họ có thể làm chủ đƣợc, họ làm sao mà đọa lạc chứ? Làm sao mà lại đi làm việc 

luân hồi chứ? Không làm chủ đƣợc. Ý nghĩa của chữ „tôi‟ chính là chủ tể, tự tại. Hai ý 

nghĩa này trên thân chúng ta đều không có. 

Trong Phật Pháp có nói ngã hay không? Trƣớc đây chúng ta đã đọc qua rồi. Đích 

thực trong Đại Bát Niết Bàn có “thƣờng lạc ngã tịnh”, gọi là bốn đức. Có pháp thân, 

bát  nhã,  giải  thoát,  gọi  là  ba  đức.  Trong  ba  đức  này  mỗi  mỗi  đều  đầy  đủ  bốn  đức 

“thƣờng lạc ngã tịnh”. Có thật, thực sự có thể làm chủ, thật đƣợc tự tại. Cho nên những 

thứ này đều phải hiểu rõ, đều phải thấu suốt, không chấp trƣớc thân này nữa, không lƣu 

luyến  thân  thể  này  nữa.  Thân  thể  còn  không  lƣu  luyến,  huống  là  vật  ở  ngoài  thân? 

Ngoài thân có ngƣời, bản thân quí vị có gia thân quyến thuộc, quí vị phải biết thân thể 

của  gia  thân  quyến  thuộc  của  quí  vị  cũng  là  giả,  cũng  không  phải  là  thật.  Họ  cũng 

không làm chủ đƣợc, cũng không thể giữ đƣợc. Từ đó có thể biết, con ngƣời ở thế gian 

không thể không tu đức, không thể không tích đức. Tu thiện tích đức là nâng cao cảnh 

giới của bản thân. Tƣơng lai quí vị đổi thân thể sẽ càng đổi càng tốt, tốt hơn hiện tại. 

Nếu nhƣ không tu thiện không tích đức, quí vị đổi thân càng đổi càng kém cỏi, đời sau 

sẽ đổi thành thân súc sanh, đổi thành thân ngạ quỷ. Vậy thì quá kém rồi. Vì thế những 

điều này phải hiểu cho đƣợc, phải hiểu cho rõ ràng. 

Cho  nên  phải  phá  thân  kiến,  phải  phá  biên  kiến.  Biên  kiến  chính  là  đối  lập.  Ý 

niệm này không tốt, ý niệm này là căn nguyên của tất cả phiền não. Buông bỏ đối lập, 

phiền não  liền bỏ  đƣợc  một  nửa. Rất nhiều phiền não  đều là từ  trong đối lập  mà  sản 

sinh ra. Cho nên ý niệm này rất không tốt, bất lợi đối với ngƣời khác, càng bất lợi hơn 

đối với bản thân mình. Quí vị có thể bình tĩnh mà suy nghĩ, bất lợi đối với ngƣời khác 

chỉ có ba phần, bất lợi đối với bản thân có đến bảy phần. Điều này không thể không 

biết. 

Tiếp nữa là thành kiến. Ngày nay chúng ta nói là quan niệm chủ quan. Đây là sai 

lầm. Sai lầm ở đâu? Trong kinh giáo Đại thừa Phật nói với chúng ta: nhất thiết pháp, 

vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc. Quí vị nếu hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật này, 

quí vị mới hiểu đƣợc thành kiến là sai lầm, tất cả pháp vô sở đắc, vô sở hữu mà. Thành 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              487/21 

kiến đó không phải đã trở thành vọng tƣởng rồi sao? Bất luận là thành kiến ở trên nhân, 

hay là thành kiến trên quả, tất cả đều là vọng tƣởng. Những thứ này phải buông bỏ. Quí 

vị  mới  có  thể  chứng  đắc  quả  vị  Tu  đà  hoàn,  Tiểu  thừa  Tu  đà  hoàn.  Trong  Đại  thừa 

giống nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm nói: Bồ Tát sơ tín của thập tín vị, quí vị thực sự vào 

Phật môn rồi, tuy là tiểu tiểu Thánh, vừa nhập môn giống nhƣ lớp một của cấp một vậy, 

trong kinh nói với chúng ta: họ là thánh nhân, họ không phải là phàm phu nữa. Tuy vẫn 

còn trong lục đạo, chƣa có năng lực ra khỏi lục đạo luân hồi, nhƣng là ngƣời nhƣ vậy, 

tức đã chứng đắc Bồ Tát sơ tín vị, tu đà hoàn, tiểu thừa tu đà hoàn, họ ở trong lục đạo 

nhất định không đọa ba đƣờng ác, gọi là vị bất thoái. Họ chỉ có hƣớng thƣợng đi lên, 

họ sẽ không đọa lạc đi xuống. Họ có kỳ hạn, cõi trời cõi ngƣời nhiều nhất là bảy lần, 

họ liền vƣợt qua lục đạo luân hồi. Nếu nhƣ ở trong giai đoạn này, họ niệm Phật  cầu 

vãng sanh Tịnh Độ, sinh đến Thế giới Cực Lạc, họ không sanh vào cõi Phàm  Thánh 

Đồng Cƣ. Bởi vì họ là thánh nhân, họ sanh vào cõi Phƣơng tiện hữu dƣ, không giống 

nhau! Trong Cõi Phƣơng tiện hữu dƣ hạ hạ phẩm, vƣợt qua cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ 

thƣợng  thƣợng  phẩm.  Họ  ở  phía  trên  của  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ.  Cho  nên  phải 

buông bỏ. Ngƣời thế gian khó nhất là tình chấp, tình chấp khó buông hơn bất cứ thứ gì. 

Tất cả đều phải buông bỏ, thứ gì cũng là giả, chớ cho là thật, quí vị liền tự tại, trong 

tâm quí vị liền thanh tịnh, phiền não nhẹ, trí tuệ liền tăng trƣởng. 

Dƣới đây giải thích mấy chữ, “triệt”, điều này trong Kim Quang Minh Kinh Văn 

Cú có nói: “chí tâm giả, triệt đáo tâm nguyên, tận tâm thực tế, cố vân chí tâm”. Dƣới 

đây giải thích mấy chữ. “Triệt” nghĩa là triệt để, “đáo” nghĩa là đến nơi, “tức chữ đến 

trong  du  tử  về  đến  nhà”,  ví  dụ  này  rất  hay.  Nhà  là  ở  đâu?  Thế  giới  Cực  Lạc  là  nhà. 

Chƣa về đến Thế giới Cực Lạc đều đang lang thang bên ngoài. Lục đạo luân hồi là lang 

thang, thập pháp giới cũng là lang thang, trở về đến Thế giới Cực Lạc đó mới thật là về 

nhà. Du tử về đến nhà rồi. 

Tâm nguyên là nguồn gốc của tự tâm. Tận, là cùng tận, thật tế chính là chân thật 

rốt ráo trong quyển kinh này. Điều này trƣớc đây giảng rất nhiều rồi, chính là chân nhƣ 

tự tánh. Tâm nguyên này cũng là chân nhƣ bản tánh, đều là nói một sự việc này vậy. 

“Tín nhạo giả”, ý nghĩa của nó là “tín thuận”, hoàn toàn tin tƣởng, mảy may hoài 

nghi  cũng  không  có,  tùy  thuận  lời  giáo  huấn  của  Phật  Đà.  “Sở  văn  chi  pháp,  nhi  ái 

nhạo chi”, chữ này không đọc là „lạc‟ mà đọc là „nhạo‟, nhạo là yêu thích, vô cùng yêu 

thích. “Tức tín tâm hoan hỉ vậy”, chính là ý nghĩa này. 

Lại chí giả, là chân, là thành, là  thật. Tâm là hạt giống, là chân thật. Tín giả, là 

chân, là thật, là thành, là nghiệm, là mãn, là trung, nó có nhiều ý nghĩa nhƣ vậy ở trong 

chữ tín đó. Có thể thấy chúng ta dùng những tiêu chuẩn này để kiểm nghiệm tín tâm 

của bản thân, quí vị liền biết tín tâm của chúng ta chƣa đủ. Tín tâm này có phải là thật 

tin không? Có vấn đề! Phải chăng thật tin? Phải chăng thành tín, đều có vấn đề. Phải 

chăng là thông qua kiểm nghiệm không phải là mê tín? Phải chăng tin một cách viên 

mãn? Phải chăng trung tín? Chữ trung này quí vị xem trong chữ tâm có một chữ trung, 

không thiên không tà, đây gọi là trung tín. Đem những chữ này để kiểm nghiệm liền 

biết tín tâm của chúng ta không viên mãn. Cho nên chúng ta niệm Phật vẫn không có 

cảm ứng. Trong chữ tín vẫn có vấn đề. Bồ Tát Đại Thế Chí nói tịnh niệm tƣơng tục. 

Trong chữ tịnh của chúng ta chƣa viên mãn. Có nghi ngờ ở trong đó, có xen tạp ở trong 

đó. Không những là niệm Phật có xen tạp, tín tâm của chúng ta có xen tạp, nguyện tâm 

của chúng ta cũng có xen tạp. Có thể thấy công phu không thuần, cảm ứng sẽ không 

hiện tiền. Nếu nhƣ thực sự làm đƣợc, lúc tín tâm thanh tịnh, Bồ Tát Đại Thế Chí nói rất 

rõ ràng: nhớ Phật niệm Phật hiện tiền tƣơng lai nhất định gặp Phật. Đây là cảm  ứng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              488/21 

Tín tâm thanh tịnh là nhân, chƣ Phật hiện tiền là quả. Chúng ta không nhìn thấy Phật, 

Phật ở đâu? Tất cả mọi thời, tất cả mọi nơi Ngài đều có, Phật chƣa từng rời xa chúng ta. 

Chỉ là chúng ta và tần số của Ngài không kết nối đƣợc, cho nên tín tâm thật không dễ 

dàng! 

Tôi năm xƣa xuất gia, tôi 33 tuổi xuất gia, 35 tuổi thọ giới, quy củ trong nhà Phật 

thọ giới xong đi lạy thầy giáo, sau khi rời khỏi giới đàn trở về đi lạy thầy giáo. Thầy 

giáo của tôi là cƣ sĩ không phải là ngƣời xuất gia, cƣ sĩ Lý Bính Nam. Kinh giáo của 

tôi là học với Thầy. Trong Phật pháp mà nói mối quan hệ của chúng tôi, tôi gọi ông ấy 

là hòa thƣợng. Thầy là hòa thƣợng của tôi. Cho nên chƣ vị nên biết sự xƣng hô hòa 

thƣợng này, ngƣời xuất gia có thể xƣng hô, ngƣời tại gia cũng có thể xƣng hô, tỳ kheo 

ni có thể xƣng hô, nữ cƣ sĩ tại gia cũng có thể xƣng hô, đây là tiếng Ấn độ. Ý nghĩa 

dịch thành tiếng Trung chính là thân giáo sƣ. Pháp của quí vị là học với họ, họ trực tiếp 

chỉ đạo cho quí vị, ngƣời này chính là hòa thƣợng của quí vị. Cho nên xƣng hô trong 

nhà Phật nhất định phải hiểu đƣợc ý nghĩa của nó. Nói đến hòa thƣợng đều là ngƣời 

xuất gia vậy là sai rồi, quí vị căn bản không hiểu đƣợc hòa thƣợng nghĩa là gì, ngƣời 

xuất gia  là tỳ  kheo, tỳ  kheo  ni. Điều này  ngƣời tại gia  không thể  xƣng  đƣợc. Chƣ vị 

nên biết hòa thƣợng có thể xƣng, pháp sƣ có thể xƣng, a xà lê có thể cũng có thể xƣng, 

đây là danh từ Phật giáo đều có thể xƣng đƣợc. Chỉ có sa di, sa di ni, tỳ kheo ni, tỳ 

kheo, điều này nhất định là ngƣời xuất gia, ngƣời tại gia không thể xƣng đƣợc. Vậy 

nên chƣ vị từ trên xƣng hô quí vị liền hiểu đƣợc, Phật pháp là sƣ đạo, không phải là tôn 

giáo. Hòa thƣợng là thầy giáo, thân giáo sƣ. Hiện tại trong trƣờng đại học là giáo sƣ 

hƣớng dẫn. Trong trƣờng học thầy giáo rất nhiều, không phải đích thân dạy cho quí vị 

thì  không  gọi  họ  là  hòa  thƣợng,  phải  gọi  là  a  xà  lê,  tức  là  thông  thƣờng  chúng  ta 

thƣờng xƣng là thầy giáo. Giáo sƣ hƣớng dẫn và thầy giáo thông thƣờng khác nhau. Họ 

là thầy giáo trong trƣờng thôi, chƣa từng đứng lớp dạy tôi, vì thế có phân biệt nhƣ vậy, 

gọi chung là pháp sƣ. Pháp sƣ chƣa chắc lên lớp dạy ta, ta không nhất định phải học 

với họ. Nhƣng xƣng hòa thƣợng thì đó nhất định là một vị thầy giáo quí vị đã theo học 

với họ. Quan hệ vô cùng mật thiết. Xƣng a xà lê đó là cách xƣng hô rất tôn kính, tuy họ 

không dạy ta, nhƣng đức hạnh của họ, học thuật của họ, hành trì của họ đều có thể làm 

gƣơng mẫu cho ta, là ý nghĩa này vậy. 

Ở đây Niệm lão giải thích, giải thích rất tƣờng tận, giải thích rất rõ ràng, làm cho 

chúng  ta  phản  tỉnh  một  cách  sâu  sắc.  Tín  tâm  của  chúng  ta  chí  thành  hay  không? 

Nguyện tâm của chúng ta, tu học tinh tấn đều ở nơi đây mà tìm ra đƣợc tiêu chuẩn. 

Nhạo: là dục, là nguyện, là ái, là duyệt, là hoan, là hỷ, là hạ, là khánh, quí vị xem 

nói nhiều nhƣ vậy, nói yêu thích, yêu thích đến mức độ nào? Ở đây phân chia đẳng cấp, 

tám chữ này, trong đó ý nghĩa sâu cạn khác nhau. Chúng ta đối với pháp môn này, đối 

với Thế giới Cực Lạc, đối với Phật A Di Đà, chúng ta yêu thích Ngài, yêu thích đến 

mức  độ  nào?  Yêu  thích  đến  cực  điểm,  đó  là  mừng,  là  vui  vậy.  Phải  chúc  mừng  bản 

thân, phải mừng vui cho bản thân, không dễ dàng gặp đƣợc. Trăm ngàn muôn kiếp khó 

gặp đƣợc, ngày nay gặp đƣợc rồi. Quí vị nói xem hoan hỷ biết bao! Nên chí tâm tức là 

tâm chân, thực, thành, mãn, tâm nguyện dục ái duyệt, tâm hoan hỷ khánh hạnh, dùng 

tâm  nhƣ  vậy  mà  tin mà  vui,  nên  nói là  chí  tâm  tín nhạo.  Đây  là  giảng  một  chữ  tín! 

Chúng ta nếu nhƣ đối với pháp môn này, thực sự tin tƣởng, đến mức độ này rồi, sẽ có 

cảm ứng với Phật A Di Đà, với Thế giới Cực Lạc. Một niệm tƣơng ƣng một niệm Phật, 

niệm  niệm  tƣơng  ƣng  niệm  niệm  Phật.  Vậy  làm  sao  mà  giống  nhau  đƣợc?  Chúng  ta 

ngày  nay  cũng  tín,  cũng  phát  nguyện,  cổ  nhân  nói  đó  gọi  là  “đạo  tâm  nhƣ  sƣơng”, 

không kiên cố! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              489/21 

Thầy  Lý  một  hôm  lúc  đang  giảng  kinh,  chúng  tôi  có  một  học  viên  cũng  đang 

nghe, đột nhiên có ngƣời đến báo tin, nhà hàng xóm ông ấy bị cháy, lúc này ông ấy 

làm thế nào? Là tiếp tục ở lại nghe kinh hay là nhanh chóng chạy về nhà chữa cháy? 

Lập tức đã khảo nghiệm đƣợc rồi. Ngƣời bạn này cũng hiếm có lắm, ông ấy nghe xong 

nói: “biết rồi”. Nói cho ngƣời kia đi về, còn mình vẫn tiếp tục nghe kinh, nghe kinh 

xong rồi về nhà, nhƣ vậy thật không dễ dàng! Có một số ngƣời vừa nghe đến có việc gì 

đó, tâm liền tán loạn. Những điều giống nhƣ vậy khảo nghiệm tín tâm của quí vị. Quí 

vị thấy tài sản nhà quí vị quan trọng, hay là tâm cầu đạo quan trọng? Cho nên chân tín 

đó thật khó đƣợc, rất rất không dễ dàng! Chân tín, vậy là thực sự khởi tác dụng rồi. 

Thiện căn là ba nghiệp thân miệng ý thiện, chắc chắn không thể nhổ mất. Quí vị 

xem thân, miệng, ý, tức là mƣời thiện nghiệp. Nói thiện căn, không tham, không sân, 

không si. Đây là căn. Căn ở trong ý. Nếu nhƣ thực sự không tham, không sân, không si, 

thì  ba  thiện  của  thân  tự  nhiên  làm  đƣợc  rồi, không  giết,  không  trộm,  không  dâm,  họ 

đều làm đƣợc rồi. Miệng không vọng ngữ, không nói hai lƣỡi, không ỷ ngữ. Họ làm 

đƣợc rồi, thực sự làm đƣợc rồi. Nếu nhƣ trong ý này không có ba căn này, thân khẩu 

liền không giữ đƣợc nữa. Ngày nay chúng ta đặc biệt trong ba thiện căn còn phải thêm 

hai điều, chúng ta phải giữ gìn cho tốt. Hai điều này chính là không ngạo mạn, không 

hoài nghi, không tham, không sân, không si, không mạn, không nghi gọi là năm thiện 

căn. Nghi, đặc biệt là đối với giáo huấn của thánh nhân. Ngạo mạn là chƣớng ngại rất 

lớn, nhất định phải học khiêm tốn, học cung kính. Tất cả thiện pháp thế xuất thế gian, 

đều từ trong cung kính mà có. Ấn Quang Đại sƣ nói rất hay: một phần cung kính đƣợc 

một phần lợi ích, hai phần cung kính đƣợc hai phần lợi ích. Thầy giáo lên lớp ở giảng 

đƣờng, học sinh rất nhiều, sau khi học xong một tiết học, mỗi một học trò đạt đƣợc lợi 

ích không giống nhau. Vì sao vậy? Đối với môn học, đối với thầy giáo, tâm cung kính 

không tƣơng đồng. Học trò có mƣời phần cung kính họ sẽ đạt đƣợc mƣời phần lợi ích. 

Học trò có ba phần cung kính họ đạt đƣợc ba phần lợi ích. Học trò không có tâm cung 

kính thì họ không đạt đƣợc gì cả, không giả dối tí nào. 

Hai ngàn năm trƣớc là đời nhà Hán, triều Hán có một nhà đại Nho- Trịnh Khang 

Thành, Trịnh Huyền, lúc còn trẻ đi học, thầy giáo của ông ấy tên là Mã Dung, cũng rất 

nổi tiếng. Trong Hán Thƣ đều có ghi chép, quan cũng làm đến chức không phải nhỏ, 

tƣơng đƣơng với bộ trƣởng ngày nay, cũng là đại Nho. Học trò rất nhiều, ngƣời học 

với ông ấy rất nhiều. Thầy giáo này rất lợi hại. Thầy giáo thƣờng nhắc đến học vấn của 

ông ấy, trong số học trò chỉ có một ngƣời hoàn toàn học đƣợc, chính là Trịnh Khang 

Thành, làm sao mà nhìn ra đƣợc? Tâm thái tu học. Lúc nghe bài rất chuyên tâm, ba 

năm, lúc lên lớp chƣa từng nhìn ngó bên ngoài, luôn nhìn thầy giáo. Chuyên chú! Lúc 

trong lớp học không có tạp niệm. Cho nên thầy giáo rất khâm phục ông ấy, thầy giáo 

cũng dự đoán đƣợc ông ấy, tƣơng lai ngƣời học trò này thành tựu vƣợt qua bản thân 

mình. Quả nhiên không sai, thực sự vƣợt qua thầy giáo, vƣợt hơn thầy giáo rất nhiều. 

Cho nên là xem quí vị có thể chuyên chú đƣợc hay không. Từ trong những chi tiết đó 

có thể nhìn ra đƣợc một ngƣời. 

Cho nên thiện căn, thiện của ba nghiệp thân khẩu ý, kiên cố không thể nhổ bỏ, 

kiên cố. 

Lại  thiện  có thể sanh  ra  diệu  quả, sanh  các  thiện  khác, nên  nói  đó  là thiện  căn. 

Quí vị xem rất rõ ràng. Quả báo không tham là đại phú, quả báo của không sân là từ bi, 

quả báo của không si là trí tuệ. Nó năng sanh diệu quả. Thiện khác nghĩa là tất cả các 

pháp thiện đều  từ nơi  ba  thiện căn  này  mà  sanh  ra. Nên  nó là căn bản  của tất cả  các 

điều thiện. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              490/21 

“Tâm tâm giả”, hai chữ này liên kết lại, là tâm thuần nhất, là tâm tịnh niệm liên 

tục vậy. Tâm này là nói ngay nơi niệm hiện tại, mỗi một niệm đều thanh tịnh, mỗi một 

niệm đều thiện. 

“Hồi hƣớng giả”, ở đây mọi ngƣời nên chú ý, bởi vì thƣờng thƣờng hồi hƣớng 

không biết ý nghĩa của hồi hƣớng, ở đây đã nói ra rồi. Hồi là hồi chuyển, hƣớng là thú 

hƣớng. Hồi chuyển công đức đã tu đƣợc của tự thân, mà hƣớng đến điều từng kỳ vọng. 

Kỳ chính là niềm hi vọng của chúng ta, gọi là hồi hƣớng. Cho nên hồi hƣớng nhất định 

phải có công đức. Bản thân quí vị tu không có công đức, lấy gì để mà hồi hƣớng? Sự 

hồi hƣớng đó là hữu danh vô thực. Hồi hƣớng hữu danh vô thực là lừa gạt ngƣời, lừa 

mình gạt ngƣời, vậy là sai rồi. Cho nên chúng ta phải có công đức chân thật. Ví dụ nhƣ 

nghe kinh, nghe kinh có đƣợc lĩnh ngộ, đây là công đức, hiểu rõ đƣợc. Hiểu rõ liền phá 

mê, gọi là phá mê khai ngộ. Phá mê khai ngộ có lớn nhỏ khác nhau. Nhỏ là công đức 

nhỏ, đại triệt đại ngộ là công đức lớn. Ngộ này chính là tu. Vừa ngộ đƣợc thì những sai 

lầm  của  bản  thân  lập  tức  liền  sửa  đổi  trở  lại.  Đây  là  công  đức  chân  thật.  Ví  dụ  nhƣ 

chúng ta nghe kinh rồi, hiểu đƣợc tham là phiền não, tham là nghiệp ác. Ngƣời thế gian 

hiện  tại  có  ai  không  có  tâm  tham?  Họ  có  thể  tham  đƣợc  không?  Nói  cho  quí  vị  biết 

nhất định không tham đƣợc. Có ngƣời tham họ đạt đƣợc rồi. Có đƣợc là do trong vận 

mạng của họ đã có sẵn, trong vận mạng họ không có họ nhất định tham không đƣợc. 

Ví dụ nhƣ tham tiền tài, mƣời ngƣời đều tham tài, có hai ba ngƣời tham đƣợc, những 

ngƣời khác không tham đƣợc. Nếu nhƣ tâm tham sẽ có đƣợc tài vật, có lẽ mƣời ngƣời 

đều đạt đƣợc mới đúng chứ. Vì sao có rất nhiều ngƣời không đạt đƣợc? Trong mạng họ 

không có! Sai lầm rồi! Không tham thì phát tài. Cho nên Phật hƣớng dẫn chúng ta đó 

là chân lý, không sai một tí nào. 

Trƣa hôm nay có một vị cƣ sĩ đến thăm tôi, ông ở trong nƣớc làm rất nhiều việc 

tốt, quyên góp rất nhiều tiền, làm rất nhiều sự nghiệp từ thiện. Ông nói với tôi: ông ấy 

thu nhập càng ngày càng nhiều. Tôi liền nói với ông ấy, đây là việc bình thƣờng, càng 

ngày càng nhiều thì ông càng đi làm việc tốt nhiều hơn nữa, vậy là đúng rồi. Càng bố 

thí càng nhiều! Đây là nói về tiền tài. Bố thí pháp, bố thí pháp sanh trƣởng trí tuệ. Trí 

tuệ ngày ngày đều đang tăng trƣởng. Quả báo của bố thì vô úy là  mạnh khỏe trƣờng 

thọ. Đây là điều Phật hƣớng dẫn cho chúng ta. Quí vị xem cầu tài, cầu trí tuệ, cầu sức 

khỏe trƣờng thọ, có phƣơng pháp, phƣơng pháp chính xác, ba loại bố thí đạt đƣợc ba 

loại quả báo. Nếu nhƣ quí vị ở trên ba phƣơng diện này đều keo kiệt, thì quả báo trên 

ba phƣơng diện này quí vị đều không đạt đƣợc gì. Tất cả sự việc đều có cái lý của nó. 

Hiểu rõ lý rồi, đó chính là phá mê khai ngộ. Sau khi giác ngộ rồi thì không làm những 

việc hồ đồ nữa, đây chính là tu hành. Trong cuộc sống hằng ngày khởi tâm động niệm, 

nói năng hành động, có thể sửa đổi những sai trái, đây là tu hành thực sự, là tích lũy 

công đức chân thật. Dùng công đức này hồi hƣớng. Hiện tại chúng ta hồi hƣớng, chúng 

ta kỳ vọng, trong Phật môn có một mục tiêu chung, tất cả chúng sanh trong pháp giới 

đều viên mãn thành Phật. Nguyện vọng này rất tốt. Quí vị nghĩ nghĩ xem, vậy phải cần 

công đức lớn bao nhiêu. Công đức này đến đâu mà tìm cho đƣợc? Niệm Phật. “Phát bồ 

đề tâm, nhất hƣớng chuyên niệm”, công đức này rất lớn. Bình thƣờng chúng ta khởi 

tâm động niệm không vì bản thân, vì tất cả chúng sanh khổ nạn, vì trái đất nhiều tai 

nạn ngày nay, chúng ta hồi hƣớng cho nó, nó biết hay không? Nó biết. Hiện tại chúng 

ta rất rõ ràng. Tất cả những hiện tƣợng vật chất đều có thọ, tƣởng, hành, thức. Tiến sĩ 

Giang Bổn Thắng ngƣời Nhật làm thí nghiệm về nƣớc, dùng khoa học chứng minh cho 


chúng ta nƣớc đích thực nó có thể nhìn, có thể nghe, có thể hiểu đƣợc ý nghĩ của con 

ngƣời. Phật ở trong kinh nói với chúng ta, tất cả những hiện tƣợng vật chất đều có thọ, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              491/21 

tƣởng, hành, thức, cũng tức là ngũ uẩn, thể là ngũ uẩn. Sắc là vật chất, thọ, tƣởng, hành, 

thức là tinh thần. Vật chất nhỏ hơn nữa, nhỏ đến nhƣ hiện nay các nhà lƣợng tử học 

quan sát đƣợc gọi là tiểu quang tử, còn nhỏ hơn cả liệp tử cơ bản, nó cũng đầy đủ năm 

uẩn sắc, thọ, tƣởng, hành, thức này. Phát hiện của ngũ uẩn trong Phật pháp, trong Đại 

thừa, ba ngàn năm trƣớc Phật Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta. Hoa Nghiêm Đại Sớ 

Sao Nhị Thập Tam viết, trong quyển thứ hai mƣơi ba có nói đến việc này. 

Hồi là chuyển vậy, hƣớng là thú hƣớng, chuyển từ vạn hạnh, thú hƣớng ba nơi, 

nên goi là hồi hƣớng. 

Dƣới đây nói ba nơi. Ba nơi là nói chúng sanh, bồ đề và thực tế. Chúng sanh là 

tất  cả  chúng  sanh  trong  pháp  giới.  Ý  nghĩa  của  hai  chữ  chúng  sanh  phải  hiểu  đƣợc. 

Hiện tƣợng chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi gọi là chúng sanh. Phạm vi của chúng 

sanh rất lớn! Thân thể của chúng ta, hiện tƣợng các duyên hòa hợp mà sanh khởi. Trên 

trái đất này cũng là hiện tƣợng các duyên hòa hợp sanh khởi. Hệ mặt trời của chúng ta, 

hệ  ngân hà,  vẫn  là  hiện  tƣợng  chúng  duyên  hòa  hợp  sanh  khởi,  nó  bao  gồm  khắp  cả 

pháp giới hƣ không giới, ngày nay chúng ta nói là động vật, thực vật, khoáng vật, sinh 

vật đến vi sinh vật. Có vô sinh vật hay không? Chúng ta nói khoáng vật, khoáng vật có 

sanh hay không? Trong Phật pháp nói tất cả đều là có, các duyên hòa hợp mà. Vì sao 

vậy? Hiện tại các nhà lƣợng tử lực học biết đƣợc rồi, khoa học đem những vật chất này 

phân tích thành phân tử, lƣợng tử, điện tử, hạch tử, chia đến liệp tử cơ bản, hiện tại lại 

phân đến tiểu quang tử. Trong Phật pháp gọi là vi của cực vi. Đó là không thể phân 

tiếp  nữa. Vi  của  cực  vi  vẫn  là đầy  đủ  năm  uẩn  sắc, thọ, tƣởng, hành, thức. Nói  cách 

khác, nó vẫn là các duyên hòa hợp mà sanh. Trong Phật pháp, lƣợng tử cũng gọi là tiểu 

quang tử, nó vẫn là hữu cơ. Hiện tại gọi là hữu cơ, tức là nói nó có sự sống, nó không 

phải là vật chết. Bởi vì nó đầy đủ sắc, thọ, tƣởng, hành, thức. Tiểu quang tử cũng đầy 

đủ sắc, thọ, tƣởng, hành, thức. Nói cách khác nó có thể nhìn, có thể nghe. Chúng ta 

khởi tâm động niệm  nó có thể cảm nhận đƣợc. Toàn thể vũ trụ là sự sống, không có 

thứ  gì  là  chết  cả.  Phật  pháp  tại  ba  ngàn  năm  trƣớc  nói,  hiện  tại  khoa  học  đều  chứng 

minh nó đƣợc rồi, chứng minh lời Phật nói không phải là giả. Cho nên thứ nhất là hồi 

hƣớng chúng sanh, đó là khắp pháp giới hƣ không giới. Đây là đại vũ trụ. 

Thứ hai là bồ đề. Bồ đề là tự giác giác tha. Sau khi tự giác giúp đỡ những chúng 

sanh chƣa giác ngộ, đây là tự nhiên. Vì sao vậy? tất cả chúng sanh và bản thân mình 

vốn là nhất thể. Điều này phải thừa nhận. Vì sao vậy? Một tự tánh, gọi là chân nhƣ tự 

tánh. Chân tâm  là  một, toàn  thể vũ  trụ vạn  sự  vạn  vật đều là một  chân  tâm  này  biến 

hiện ra. Cho nên hai ngàn năm trăm năm trƣớc Phật giáo chƣa truyền đến Trung Quốc 

Lão tử nói một câu nhƣ vậy: “thiên hạ dữ ngã đồng căn, vạn vật dữ ngã nhất thể”. Câu 

nói này, sau này kinh Phật truyền đến Trung Quốc đƣợc chứng thực rồi. 

Hiện tại thì sao? Hiện tại các nhà khoa học chứng thực cho chúng ta, đích thực là 

một  thể. Đã  là  một  thể, chúng ta giác ngộ  rồi, bên kia  còn  chƣa  giác ngộ, giống  nhƣ 

thân  thể  chúng  ta  vậy,  đột  nhiên  có  một  chỗ  nó  bị  tê  liệt,  tê  liệt  là  bất  giác  rồi.  Vậy 

chúng ta đã giác ngộ, nhất định phải giúp nó khôi phục tri giác. Đây là hiện tƣợng tự 

nhiên. Quí vị bị tê liệt cục bộ, quí vị có thể không giúp nó khôi phục lại sao? Một thể 

mà! Cho nên nhà Phật nói từ bi, gọi là “vô duyên đại từ”. Vô duyên chính là không có 

điều kiện. Gọi là “đồng thể đại bi”, chúng sanh và ta là một thể, làm sao  mà không 

chăm sóc đƣợc? Họ không chăm sóc cho rằng họ và ta không có liên quan gì. Đây là 

đang mê, chƣa giác ngộ. Thực sự giác ngộ rồi, không phải nhƣ vậy. Tận tâm tận lực 

giúp đỡ họ, chăm sóc họ, giúp đỡ họ phá mê khai ngộ, giúp đỡ họ nhận thức đƣợc bản 

thân  mình. Tự tha  không hai, đây  là  Phật pháp. Cho nên  Phật pháp nói xuyên  rồi thì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              492/21 

không có gì khác, chính là nhận thức bản thân. Nhận thức đến mức độ nào? Nhận thức 

đến toàn thể vũ trụ là chính mình. Đó chính là thành Phật, toàn thể vũ trụ là chính mình. 

Đây là ý nghĩa của từ bồ đề. 

“Cho đến thậc tế”, thật tế là tự tánh. Yêu cầu bản thân, hồi hƣớng này, yêu cầu 

bản  thân, chúng ta  học  Phật  mục  tiêu  chung  cuộc  chính  là  minh  tâm  kiến  tánh. Kiến 

tánh thì gọi là làm Phật, cho nên kiến tánh thành Phật. Bồ Tát giúp đỡ ngƣời khác, phải 

giúp đến trình độ nào? Cũng phải giúp họ đến minh tâm kiến tánh, vậy là viên mãn rồi. 

Chƣa minh tâm kiến tánh, mê hoặc của họ còn chƣa đoạn sạch sẽ, mê đoạn sạch sẽ rồi 

liền kiến tánh. Thông thƣờng giáo lý Đại thừa nói: minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật, trong Kinh Hoa Nghiêm, trên thực tế địa vị của họ là sơ trụ Bồ Tát. Vậy là thực 

sự thành Phật rồi. Vì sao vậy? Kiến tƣ phiền não đoạn rồi, trần sa phiền não đoạn rồi, 

vô minh phiền não cũng đoạn rồi. Vô minh là khởi tâm động niệm. Họ ở trong bất kỳ 

cảnh giới nào, mắt thấy sắc, tai nghe thanh, họ không khởi tâm, không động niệm. Đây 

là thực sự thành Phật. Nhƣng họ vẫn còn có tập khí vô minh phiền não từ vô thỉ chƣa 

đoạn tận. Nhƣng tập khí vô thỉ vô minh, lại không chƣớng ngại trí tuệ, thần thông, đạo 

lực  của  họ,  không  chƣớng  ngại.  Họ  có  thể  giống  nhƣ  Phật  rốt  ráo  viên  mãn,  đối  với 

khắp pháp giới hƣ không giới chúng sanh có cảm, họ liền có thể ứng. Giống nhƣ trong 

phẩm Phổ Môn đã nói vậy, cần dùng thân gì để đƣợc độ họ liền hiện thân đó. Tuy hiện 

thân, tuy  giáo  hóa chúng sanh, họ không có khởi tâm  động  niệm. Đây  là  thật, không 

phải là giả. Nếu nhƣ khởi tâm động niệm, họ liền đọa lạc rồi. Họ thực sự không khởi 

tâm, không động niệm. Quá trình giáo hóa tất cả chúng sanh trong mƣời phƣơng, dần 

dần, tự nhiên tập khí vô minh liền bị đào thải. Đào thải hết, đó chính là Diệu giác vị, 

tức là Phật rốt ráo viên mãn. Vậy mới trở về với tự tánh, là rốt ráo viên mãn, đây gọi là 

thực tế. Cho nên nghĩa thực tế có sâu có cạn. Cạn là minh tâm kiến tánh, sâu là tập khí 

vô thỉ vô minh không còn nữa. Vì thế trong Cõi Thật báo tu hành, vì họ không có phân 

biệt, họ không có chấp trƣớc, cho nên họ không có thay đổi. Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc,  Thế  Tôn  giới  thiệu  cho  chúng  ta  chính  là  tình  huống  này.  Quí  vị  sanh  đến  Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, không phải nói chúng ta sanh tại đây, giống nhƣ trẻ em dần 

dần lớn lên, không phải vậy, họ là hóa sanh. Trong hoa sen vừa nở thân tƣớng đó đã 

hoàn toàn giống nhƣ Phật A Di Đà. Điều này trƣớc đây chúng ta đã đọc qua rồi. Không 

có mảy may sai biệt nào. Tôi nói với chƣ vị rằng: đó là báo thân Phật, thân có vô lƣợng 

tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. Hoàn toàn bình đẳng! Vậy  nên chúng sanh  ở Thế 

giới Cực Lạc không sanh phiền não. Mọi ngƣời đều bình đẳng nhƣ nhau, không có thứ 

gì không bình đẳng, ngay cả tƣớng mạo bình đẳng, màu da bình đẳng, thể chất bình 

đẳng,  tìm  không  ra  thứ  gì  khác  nhau  cả,  vĩnh  viễn  không  già,  vĩnh  viễn  không  suy. 

Ngay cả hoa cỏ cây cối đều là vĩnh viễn tốt tƣơi. Vì sao vậy? Nó không có biến hóa. 

Không giống nhƣ chúng ta trên trái đất này, nó thay đổi trong từng sát na sát na, con 

ngƣời dần dần trở nên già, cây cối dần dần trở nên vàng úa, rụng mất. Nó tùy theo bốn 

mùa mà thay đổi. Thế giới Cực Lạc không có, không có thay đổi. Thọ mạng rất dài, 

bao lâu? Ba đại a tăng kỳ kiếp. Ba đại a tăng kỳ kiếp sau đó thì sao? Sau đó thực sự vô 

lƣợng thọ rồi. Trở về với Thƣờng tịch quang, thực sự trở về với vĩnh hằng. Thƣờng 

tịch quang  khởi tác dụng, không phải không khởi tác dụng. Thƣờng tịch quang không 

phải  là  vật  chất,  cũng  không  phải  là  tinh  thần.  Chúng  ta  nói  ba  loại  hiện  tƣợng  đều 

không  phải,  không  phải  là  hiện  tƣợng  tự  nhiên,  không  phải  là  hiện  tƣợng  tinh  thần, 

cũng không phải là hiện tƣợng vật chất. Nó ở đâu? Nơi đâu cũng có, lúc nào cũng có, 

cảm ứng đạo giao với tất cả chúng sanh. Chúng sanh có cảm, nó liền hiện tƣớng. Ngày 

nay chúng ta thấy sơn hà đại địa, thấy tất cả những hiện tƣợng, đều là tâm chúng ta có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              493/21 

cảm, nó hiện tƣớng. Ý niệm của chúng ta không giống nhau, nó hiện tƣớng liền có thay 

đổi, gọi là cảnh tùy tâm chuyển. Hiện tại chúng ta biết, các nhà khoa học nói với chúng 

ta trái đất nơi chúng ta cƣ trú bệnh rồi, bệnh rất nghiêm trọng! Vì sao nó lại sinh bệnh? 

Dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  nó  tức  giận,  giận  đến  hỏng  luôn.  Vì  sao  lại  tức  giận?  Con 

ngƣời cƣ trú trên trái đất chúng ta không đàng hoàng, toàn làm việc xấu, nó chịu đựng 

hết nổi, vì thế nó sanh bệnh. Vậy làm sao mà trị bệnh cho nó? Chúng ta có thể cải tà 

quy chánh. Quí vị xem các nhà khoa học nói với chúng ta: cải tà quy chánh, bỏ ác làm 

thiện, đoan chánh tâm niệm, vậy là trái đất hoan hỷ. Thực sự hoan hỷ, chứ không phải 

là giả. Nó hiểu đƣợc ý nghĩ của con ngƣời. Chúng ta yêu thích nó, quí vị xem xem tiến 

sĩ Giang Bổn thí nghiệm, đồ án đó đẹp biết bao. Chúng ta nói ghét bỏ nó, đồ án của nó 

liền rất xấu xí. Trái đất cũng là nhƣ vậy, không có ngoại lệ, cho nên chúng ta tạo tác 

các việc bất thiện khiến cho nó tức giận. Hiện tại thân thể này tức giận hỏng luôn rồi, 

khắp nơi đều là bệnh tật. Chúng ta nếu có thể quay đầu là bờ, bệnh của nó liền hết, nó 

liền đƣợc cứu. Vì thế xã hội ngày nay bắt buộc phải khôi phục giáo dục luân lý đạo đức, 

phải khôi phục giáo dục nhân quả, giáo dục tôn giáo, mới có thể giúp đƣợc thế giới này. 

Xã hội này khôi phục an định hòa bình, giúp đỡ trái đất khôi phục lành mạnh. Không 

quay đầu, phiền phức sẽ lớn lắm! Thực sự trái đất sẽ xuất hiện ngày tận thế. Vậy là 

nhân loại  gặp tai họa chƣa từng có rồi, không có nơi nào để có thể chạy nạn. 

Dƣới đây nói, Vãng Sanh Luận Chú Hạ viết: hạ là quyển hạ. Vãng Sanh Luận có 

hai quyển. “Hồi hƣớng” là hồi công đức của mình phổ thí cho chúng sanh, cùng thấy 

đƣợc A Di Đà Nhƣ Lai, sanh nƣớc An lạc. Vãng Sanh Luận hoàn toàn là tu học Tịnh 

tông, vì vậy mục tiêu hồi hƣớng không giống nhau. 

Niệm niệm giống với Phật. Phật, Phật A Di Đà kiến lập Thế giới Cực Lạc, mục 

đích chính là tiếp dẫn tất cả chúng sanh, sanh đến Thế giới Cực Lạc một đời viên mãn 

thành Phật. Vậy nên những đồng học tu học Tịnh Độ, nguyện của chúng ta phải đồng 

tâm đồng nguyện với Phật A Di Đà. Cũng tức là niệm niệm kỳ vọng tất cả chúng sanh, 

tín nguyện trì danh, cầu sanh Tịnh Độ, vậy là đúng rồi. 

Đây là nghĩa của hai chữ hồi hƣớng trong nguyện này, là ý nghĩa của hai chữ hồi 

hƣớng, giải thích ra rồi. 

Trong kinh văn, “nguyện sanh ngã quốc tức hồi hƣớng chi cốc đích”. Chữ này ở 

đây chúng ta có lúc đọc là hồ, ở đây chúng ta đọc là cổ. Cốc, hồ là loài chim, cốc, cổ là 

tâm điểm để bắn cung. Ở đây nói: nguyện tôi và tất cả chúng sanh vãng sanh Thế giới 

Cực Lạc. Chúng ta phải phát cùng nguyện tâm giống nhƣ Phật A Di Đà, hi vọng tất cả 

chúng sanh đều có thể niệm Phật vãng sanh Tịnh Độ. 

Dƣới đây nói mƣời niệm, mƣời niệm, nhƣ Quán Vô Lƣợng Thọ Kinh viết: đầy đủ 

mƣời niệm, xƣng Nam mô A Di Đà Phật. Tiên Chú viết, Tiên Chú này do cƣ sĩ Đinh 

Phúc Bảo biên soạn, ông nói “thập biến xƣng danh dã”, mƣời niệm này chính là mƣời 

câu. Mƣời câu niệm danh hiệu Phật A Di Đà. 

Vọng  Tây  nói:  qua  khoảng  thời  gian  mƣời  niệm,  chuyên  xƣng  danh  hiệu  Phật, 

gọi là thập niệm. Ở đây nói niệm là xƣng Nam mô A Di Đà Phật. Trải qua khoảnh khắc 

mƣời chữ này, gọi là một niệm. Ý nghĩa tƣơng đồng với kinh luận trên đã nói. Trong 

kinh  và  luận  đều  nói  mƣời  câu  danh  hiệu  Phật,  đây  là  pháp  mƣời  niệm.  Trong  cuộc 

sống hằng ngày chúng ta niệm Phật, cổ nhân có hƣớng dẫn chúng ta pháp mƣời niệm. 

Nói cho những ngƣời nào? Nói cho ngƣời công việc vô cùng bận rộn, không có thời 

gian thực hiện hai thời công phu. Vậy nên dạy họ sớm tối mƣời niệm. Sáng sớm thức 

dậy, trong nhà có bàn thờ Phật, hƣớng đến bàn thờ Phật chắp tay niệm mƣời câu A Di 

Đà  Phật.  Trong  đó  quan  trọng  nhất  chính  là  trong  mƣời  niệm  không  có  nghi  hoặc, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              494/21 

không có xen tạp. Đây chính là công đức chân thật. Nhƣ pháp. Vì sao vậy? Tƣơng ƣng 

với  nguyện  thứ  18. Hơn  nữa  bản  thân  biết  đƣợc  rất  rõ  ràng. Niệm  này  đã  đầy  đủ  48 

nguyện. Điều này rất quan trọng. Nếu nhƣ 48 nguyện đều không cần nữa, tôi chỉ cần 

một niệm này, vậy thì quí vị sai rồi. Nhật Bản có một pháp môn nhƣ vậy, gọi là bổn 

nguyện  niệm  Phật,  bổn  nguyện  chính  là  nguyện  thứ  18.  Những  nguyện  khác  họ  đều 

không cần, chỉ một nguyện này thôi. Đây là sai lầm. Tôi tin rằng Nhật Bản năm xƣa Tổ 

sƣ truyền pháp môn này, không phải là ý nghĩa này, sau đó càng truyền càng bị sai, 

truyền sai rồi. Quan niệm niệm Phật, tâm thái quan trọng! Quí vị xem các nhà khoa học 

dạy  chúng  ta  ứng  phó  với  những  tai  nạn  này,  trong  đó  câu  quan  trọng  nhất  chính  là 

“đoan chánh tâm thái”. Câu này rất quan trọng. Nếu nhƣ chúng ta trong 48 nguyện chỉ 

cần  một  nguyện  này,  những  nguyện  khác  đều  không  cần,  chúng  ta  sai  rồi,  tâm  thái 

chúng  ta  phát  sanh  sai  lầm.  Phải  đoan  chánh  nhƣ  thế  nào?  Nguyện  này  đầy  đủ  48 

nguyện, nhƣ vậy là đúng. Nếu nhƣ tốt hơn nữa thì sao? Nguyện này đầy đủ tất cả Chƣ 

Phật Nhƣ Lai vô lƣợng pháp môn hóa độ chúng sanh. Vậy thì càng chính xác hơn. Đây 

là thật, hoàn toàn tƣơng ƣng với trong kinh nói. Cho nên chúng ta không thể nắm chặt 

một  nguyện  này, những nguyện  khác  đều không  cần, vậy  là  quí  vị  hoàn toàn  sai  rồi. 

Cho nên tâm niệm này quan trọng hơn bất cứ thứ gì. Lúc niệm phải chân thành, phải 

cung kính, đó là lúc niệm. Nếu nhƣ muốn thực sự tích lũy công đức, thì phải đem tâm 

chân thành cung kính này dùng vào trong cuộc sống hằng ngày. Đối với cuộc sống bản 

thân, đối với bản thân chân thành cung kính. Đối với ngƣời, đối với sự việc, đối với sự 

vật phải chân thành cung kính. Quí vị thực sự là đệ tử của Phật A Di Đà, Phật A Di Đà 

tự nhiên hoan hỷ. Nếu nhƣ tôi chỉ có đối với Phật A Di Đà chí thành cung kính, những 

thứ khác mặc kệ, không cần quan tâm đến nó, Phật A Di Đà sẽ thở dài, nói quí vị nhƣ 

thế nào? Hồ đồ! Quí vị còn chƣa giác ngộ. Giác, mê là từ đây mà phân định. Thấy tất 

cả chúng sanh đều là Phật A Di Đà, chắc chắn là chính xác rồi. Vì sao vậy? Phật A Di 

Đà là tự tánh. Quí vị ở trên tƣớng mà thấy đƣợc tánh, đó chính là minh tâm kiến tánh, 

là thật không phải giả đâu. Trong tất cả vạn vật, vạn vật tất cả đều là tự tánh, không có 

thứ gì không phải là Phật A Di Đà. Phật A Di Đà khắp pháp giới, cho nên mƣời niệm 

này hữu hiệu. 

Tôi năm xƣa lúc trú tại Singapore, tôi đề xƣớng một pháp thập niệm, đến hiện tại 

vẫn  có  rất  nhiều  ngƣời  học  tập,  họ  nói  với  tôi  rất  có  hiệu  quả.  Đơn  giản,  không  mất 

công,  tức  là  mƣời  câu  danh  hiệu  Phật.  Niệm  Nam  mô  A  Di  Đà  Phật  là  đƣợc,  không 

niệm, niệm A Di Đà Phật cũng đƣợc. A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật mƣời 

câu nhƣ vậy. Sáng sớm thức dậy niệm một lần, tối đến trƣớc khi đi ngủ niệm một lần, 

là hai lần. Ba bữa ăn cơm, ngƣời ta là niệm chú cúng dƣờng, chúng ta chắp tay lúc ăn 

cơm niệm A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, cũng niệm mƣời lần câu A Di Đà Phật. Quí vị 

xem một ngày ba lần nhƣ vậy. Vậy là năm lần rồi. Lúc quí vị làm việc đi làm niệm một 

lần, lúc tan sở niệm một lần nữa, buổi chiều đi làm và tan sở cũng niệm một lần nữa, 

một ngày chín lần. Một ngày chín lần, không thể niệm, đến lúc đó quí vị sẽ niệm, tập 

thành thói quen này vô cùng hữu dụng. Thời gian ngắn, một hai phút là niệm xong rồi, 

hiệu  quả  vô  cùng  thù  thắng.  Phƣơng  pháp  này  của  tôi  từ  đâu  mà  học  đƣợc?  Từ  đạo 

Islam  mà  học  đƣợc.  Tôi  ở  Singapore  có  một  lần  đến  Malaysia,  lúc  đi  diễn  giảng, 

Malaysia là quốc gia Hồi giáo. Sáng sớm lúc thức dậy nghe thấy những tín đồ Hồi giáo 

đang làm lễ cầu nguyện, họ  một ngày cầu nguyện năm lần. Nhƣng thời gian họ cầu 

nguyện lại không dài, khoảng năm sáu phút, một ngày năm lần, không thiếu một ngày 

nào. Bất luận ở nơi đâu, thời gian vừa đến, họ lập tức gác công việc lại, họ liền làm lễ 

cầu nguyện. Tôi nhìn thấy rất cảm động. Chúng ta niệm mƣời niệm càng đơn giản hơn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              495/21 

cả họ. Chúng ta chín lần thì nhiều hơn họ. Thực sự rất hiệu quả, rất đơn giản, rất dễ 

dàng, đích thực có hiệu quả. Lúc niệm mƣời niệm, mƣời câu danh hiệu Phật này phải 

nhiếp tâm, tất cả những vọng tƣởng đều buông bỏ. Quí vị nhất tâm để xƣng niệm Nam 

mô A Di Đà Phật, rất tốt! 

Cho đến mƣời niệm là chỉ cho xƣng niệm danh hiệu Phật, ngƣời chí thành niệm 

đƣợc mƣời niệm này cũng đƣợc vãng sanh. Mƣời niệm của chúng ta một ngày chín lần. 

Mƣời niệm này là dùng tâm thanh tịnh để niệm. Rất nhiều ngƣời từ sáng niệm đến tối, 

một ngày niệm  mấy  vạn câu. Tuy niệm Phật, họ có tạp niệm, có vọng tƣởng xen lẫn 

vào, thì công phu không sánh bằng mƣời niệm. Đạo lý này chúng ta phải hiểu. Niệm 

Phật niệm rất nhiều, cổ nhân nói một câu rất hay: “miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, hét 

rách cổ họng chỉ uổng công”, không sánh bằng mƣời niệm tịnh niệm tƣơng tục. Mƣời 

niệm của họ là tịnh niệm. Tịnh là gì? là không có hoài nghi, không có xen tạp. Đây là 

tịnh niệm. Mƣời câu, từng câu từng câu tƣơng tục không gián đoạn, tịnh niệm tƣơng 

tục. Chúng ta phù hợp với khai thị của Bồ Tát Đại Thế Chí, một ngày chín lần là tốt 

lắm rồi, chín lần này là cố định, không thể thiếu một lần nào. Ngoài ra, quí vị có thời 

gian  niệm, đó  không  phải  là  chính khóa, gọi  là nhàn  khóa, lúc  rảnh  rỗi  quí  vị  có  thể 

niệm nhiều hơn. Lúc niệm tốt nhất cũng là dùng pháp mƣời niệm. 

Ấn Quang Đại sƣ trƣớc đây dạy cho chúng ta, niệm Phật  phải nhiếp tâm nhƣ thế 

nào? Ngài nói niệm mƣời câu. Nếu nhƣ mƣời câu, trong tâm quí vị lại phải ghi nhớ số, 

lúc niệm mƣời câu, cũng là phân tâm. Vậy Ngài dạy chúng ta gọi là “ba ba bốn”, A Di 

Đà Phật A Di Đà Phật A Di Đà Phật, nhƣ vậy rất dễ dàng, A Di Đà Phật A Di Đà Phật 

A Di Đà Phật, cuối cùng là niệm bốn câu, cách niệm nhƣ vậy. Rõ ràng, từng câu từng 

câu rõ ràng, lại không cần dụng tâm để nhớ. Bởi vì mƣời câu lúc nhớ quí vị vẫn phải 

dụng  một  chút  tâm.  Dụng  tâm,  tốt  nhất  không  cần  dụng  tâm,  rõ  ràng.  Cho  nên  cách 

niệm của chúng tôi là dùng cách dạy của Ấn Quang Đại sƣ, dùng phƣơng pháp ba ba 

bốn, không nên dụng tâm để nhớ, cứ tự nhiên thôi. Phƣơng pháp này rất tốt. 

Ở đây „nãi chỉ kỳ chí hạ‟, nên nói là „nãi chí‟, nếu có thể niệm nhiều hơn, tức ích 

thiện nhiều hơn  nữa.  Niệm  nhiều tốt, nhƣng  phải nhớ  giáo huấn  của Bồ  Tát  Đại  Thế 

Chí, phải “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tƣơng tục”, đô nhiếp lục căn là công phu thƣờng 

ngày của chúng ta. Nói cách khác, gọi là buông bỏ vạn duyên, đô nhiếp lục căn chính 

là buông bỏ vạn duyên, làm cho bản thân thời thời khắc khắc duy trì đƣợc tâm thanh 

tịnh, tâm bình đẳng. Ít nhất phải duy trì điều này, mọi thời mọi lúc tâm địa đều phải 

thanh  tịnh,  đều  phải  bình  đẳng.  Dùng  tâm  này  để  niệm  Phật,  câu  câu  tƣơng  ƣng  với 

Phật. Trong Phật pháp nói một niệm tƣơng ƣng một niệm Phật chính là tịnh niệm nhƣ 

vậy,  nó  mới  tƣơng  ƣng.  Có  hoài  nghi,  thì  không  tƣơng  ƣng  nữa;  có  xen  tạp,  không 

tƣơng ƣng. Điều này vô cùng quan trọng, không hoài nghi, không xen tạp, phải có tín 

tâm. 

Mấy ngày trƣớc, Đại đồng có một vị cƣ sĩ đến nói với tôi, ông ấy mắc bệnh phát 

ban đỏ giống nhƣ cƣ sĩ Lƣu Tố Vân, ông là một ngƣời niệm Phật  rất kiền thánh, xem 

đĩa CD của Lƣu Tố Vân nên ông quyết tâm không đi khám bác sĩ, không uống thuốc, 

phát tâm niệm Phật cầu vãng sanh. Ông ấy nói với tôi, niệm đƣợc khoảng ba tháng thì 

tình hình rất tốt, vốn là toàn thân đều là ban đỏ, sau đó chỉ còn vài cái, vài đốm thôi, 

lúc này lại niệm thêm hai tháng nữa, thì không còn một đốm nào, đến bệnh viện kiểm 

tra, bác sĩ ở bệnh viện nói xem ra trƣớc đây phải chăng là chẩn đoán nhầm lẫn gì? Làm 

sao mà trên thân thể ông mọi thứ đều rất tốt, ông không có chút bệnh nào cả? Là ví dụ 

thực sự. Mấy ngày trƣớc đến thăm tôi, nói với tôi sự việc nhƣ vậy. Đây là gì? Đây gọi 

là tịnh niệm liên tục thực sự, thực sự tin Phật, ngay cả thân thể cũng không cần nữa, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              496/21 

sống chết gì không quản nữa, niệm A Di Đà Phật thôi, liền có cảm ứng không thể nghĩ 

bàn nhƣ vậy, nó thật hữu dụng. Nếu nhƣ có hoài nghi, nhƣ vậy đƣợc sao? Niệm Phật 

nhƣ vậy có thể trị lành bệnh đƣợc sao? Vậy là quí vị nhanh chóng đi tìm bác sĩ trị bệnh. 

Vì sao vậy? Quí vị có nghi hoặc, hiệu quả sẽ không còn nữa. Không có mảy may nghi 

hoặc nào, liền có cảm ứng. Điều này không phải ai ai cũng có thể làm đƣợc. Chân tín 

thiết nguyện, nhất định có cảm ứng  

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 







Tập 211 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:01.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 261 hàng thứ sáu. 

“Hoặc có nghi hoặc, trong văn chỉ nói mƣời niệm, tại sao lại là xƣng danh hiệu 

Phật,  mà  không  phải  niệm  vị  Phật  khác?  Đáp  rằng,  niệm  trong  mƣời  niệm,  chỉ  cho 

miệng niệm danh Phật, thực có chứng minh”. Nguyện này rất quan trọng: “Thập niệm 

tất sanh”. 

Ở trƣớc có nói với quý vị, chỉ có nguyện này mới có thể phổ độ tất cả chúng sanh 

có  duyên  trong  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới.  Chúng  sanh  thêm  vào  nhân  duyên,  có 

nhân duyên là sao? Là họ có thể tin, có thể phát nguyện và chịu niệm Phật, nhƣ vậy là 

có duyên. Chỉ cần niệm mƣời niệm đều có thể vãng sanh, cho nên đây là vô cùng hy 

hữu, thù thắng. Pháp môn này đơn giản, ngƣời ngƣời đều có thể học, mỗi ngƣời đều có 

thể tu. Nó không khó, dễ dàng, chắc chắn lại nhanh chóng. Phàm phu thành Phật, tìm 

đâu  ra pháp  môn  tiện  lợi nhƣ thế?  Không  tìm  thấy.  Chƣ  vị  tổ  sƣ đặc biệt  chú  trọng 

nguyện này, giải thích rất tƣờng tận cho chúng ta, vì nó quá khó tin. Thành Phật không 

dễ  chút  nào,  chứng  A  la  hán  đã  khó  nhƣ  vậy,  thì  thành  Phật  đâu  đơn  giản  tí  nào? 

Không  dễ  sanh  khởi  tín  tâm.  Cho  nên  phải  không  cảm  thấy  chán  ghét.  Nói  rõ  ràng 

minh bạch cho chúng ta biết. 

Đầu tiên là một nghi vấn giả thiết, trên thực tế rất có thể có ngƣời có nghi vấn này. 

Trong kinh chỉ nói mƣời niệm, làm sao biết đƣợc mƣời niệm này chính là niệm danh 

hiệu Phật A Di Đà, mà không phải niệm Phật khác? Có ngƣời đƣa ra câu hỏi này. Bên 

dƣới trả lời rất hay, chữ niệm trong mƣời niệm chính là chỉ niệm của miệng niệm danh 

hiệu Phật. Đích thực có minh chứng, có chứng minh. 

Thực tế mà nói, văn tự tiếng Trung có rất nhiều cách nói. Chữ niệm này, bên cạnh 

không  thêm  chữ  “khẩu”,  niệm  này  là  trong  tâm  niệm.  Khẩu  không  niệm,  tâm  niệm 

đƣợc chăng? Đƣợc, nghĩa của chữ niệm này là chữ hội ý. Quý vị xem cách viết của chữ 

này, “kim tâm” chính là tâm hiện tại, trong tâm hiện tại thật sự có Phật, nên gọi là niệm. 

Không nhất định niệm trên miệng, quan trọng nhất là ở trong tâm. Trong tâm không có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              497/21 

Phật, miệng niệm Phật cũng vô ích. Cổ nhân nói:  “miệng niệm Di Đà tâm tán loạn”, 

trong tâm không có Phật, “hét khô cổ họng cũng vô ích”. Cho thấy trong tâm cần có 

Phật, ngoài Phật ra không có niệm thứ hai. 

Phải biết, thiện pháp bậc nhất trong pháp thế xuất thế gian, thiện bậc nhất không 

phải nó chỉ có một thiện, mà thiện này bao gồm tất cả thiện pháp của thế xuất thế gian, 

đều trong danh hiệu này, rất tuyệt vời! Ý này ở trƣớc có nói rất nhiều lần, không thể 

không biết. Quý vị thử nghĩ xem, thiện pháp nào có thể bao gồm tất cả thiện? Duy nhất 

thiện này bao gồm tất cả thiện. 

Ta niệm Phật vãng sanh thế giới Cực Lạc, sanh về thế giới Cực Lạc có nghĩa là 

thành  Phật.  Tuy  là  phàm  phu,  nhất  phẩm  tập  khí  phiền  não  cũng  chƣa  đoạn,  nhƣng 

sanh về thế giới Cực Lạc, liền đƣợc 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Nghĩa là nói, 

những  gì  ngài  nói  trong  48  nguyện,  ta  đều  đạt  đƣợc,  quý  vị  nói  không  tuyệt  vời  ƣ? 

Nguyện này đầy đủ 47 nguyện khác, đạt đƣợc tất cả. Tuy nói mỗi nguyện đều bao hàm 

47 nguyện khác, nhƣng nguyện này chân thực nhất, không có gì để nói, là thiện pháp 

viên mãn trong thế xuất thế gian. Quý vị xem niệm Phật hay biết bao! Nếu thật sự rõ 

ràng minh bạch, dù gặp bất kỳ khó khăn gì, buông bỏ mọi ý niệm chỉ niệm Phật, vấn 

đề  liền  đƣợc  giải  quyết.  Hoàn  toàn  tin  tƣởng,  không  chút  hoài  nghi.  Bị  bệnh  nan  y, 

niệm Phật có thể trị lành. 

Mấy ngày trƣớc có một vị đồng tu ở Đại Đồng Sơn Tây đến đây thăm tôi, ông nói 

ông mắc bệnh ban đỏ. Ông xem đĩa CD của Lƣu Tố Vân rất cảm động, học theo bà, 

quả nhiên niệm Phật ba tháng sau, đi kiểm tra lại thì không còn nữa. Ông ta đến nói với 

tôi, là sự thật, là tự thân ông trải nghiệm, đến thẹo cũng không có. Khi bệnh phát tác 

ban đỏ nổi lên khắp toàn thân, lạy Phật cũng không lạy đƣợc. Niệm Phật đệ nhất đức, 

niệm Phật đệ nhất thiện! Khi phiền não khởi hiện hành, lập tức niệm Phật hiệu, phiền 

não  không  còn. Thiện  niệm  hay  ác  niệm  đều  là  phiền  não, chỉ  có  chánh  niệm, chánh 

niệm không có ý niệm. Không có bất kỳ ý niệm nào, đó gọi là chánh niệm, chánh niệm 

tƣơng ƣng với tự tánh. 

Bên dƣới Hoàng Niệm Lãi dẫn chứng, đúng là có chứng minh. Bản kinh này là 

Tống Dịch, kinh văn viết nhƣ thế này: “Tất cả chúng sanh”, câu tất cả chúng sanh này, 

bao gồm tất cả các hàng chúng sanh bất đồng căn tánh, từ thƣợng thƣợng căn đến hạ hạ 

căn. Chỉ cần đầy đủ ba điều kiện, là chân thật, nguyện thiết, tinh tấn niệm Phật, đầy đủ 

ba điều kiện này là có thể vãng sanh. “Cầu sanh vào nƣớc ta”, cầu sanh vào nƣớc ta là 

nguyện,  đƣơng  nhiên  có  tin,  không  tin  sao  họ  cầu?  Bên  dƣới,  “niệm  danh  hiệu  Ta”, 

“Ta” là Phật A Di Đà tự xƣng, niệm danh hiệu ngài. “Phát tâm chí thành, kiên cố bất 

thoái, khi ở đây mạng chung, ta khiến vô số tỳ kheo hiện tại đi quanh, đến nghênh đón 

ngƣời này”. Ngƣời niệm Phật này họ đầy đủ tín nguyện hạnh, quan trọng là bất thoái. 

Nếu thoái tâm, cảm ứng không còn. Thoái tâm có hai loại, một loại là học pháp môn 

khác, hoặc Tịnh tông là học pháp môn niệm Phật khác. Niệm Phật phần lớn có bốn loại, 

là thật tƣớng niệm Phật, quán tƣởng niệm Phật, quán tƣợng niệm Phật và trì danh niệm 

Phật. Ở đây chúng ta chuyên nói về trì danh niệm Phật, họ thay đổi phƣơng pháp niệm 

Phật cũng không tƣơng ƣng, đây là chuyên nói về trì danh niệm Phật. Kinh Vô Lƣợng 

Thọ  và  tiểu bổn  Kinh  A  Di  Đà, chuyên  nói về  trì  danh  niệm  Phật. Trong  Kinh  Thập 

Lục Quán nói về 16 loại quán tƣởng, có quán tƣợng. Thứ 16, loại sau cùng cũng là nói 

trì  danh  niệm  Phật,  tƣơng  ƣng  với  điều  chúng  ta  nói  đây,  phép  quán  thứ  16,  không 

giống với ở trên. Đây là nói ngƣời niệm Phật không đƣợc đổi phƣơng pháp, điều này 

rất quan trọng. Nếu tình chấp sâu nặng, lƣu luyến danh văn lợi dƣỡng của thế gian này. 

Buông bỏ chấp trƣớc tình chấp, đây đều là chƣớng ngại. Có những xen tạp này, công 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              498/21 

phu niệm Phật của chúng ta sẽ bị phá hoại. Chúng ta hiểu rồi thì phải thực hành, trong 

cuộc sống gặp khó khăn_nhƣ vừa mới nói tật bệnh niệm Phật cũng có thể lành. Ngoài 

tật bệnh ra, tất cả bệnh tật khó khăn, những điều phiền não đến, không biết giải quyết 

nhƣ thế nào. Rất đơn giản, tạm thời buông bỏ tất cả, chân thành niệm Phật mƣời phút, 

niệm 20 phút thì trí tuệ sanh khởi, biết đƣợc phƣơng pháp giải quyết vấn đề. Cho nên 

tuyệt diệu, tuyệt vời nói không cùng tận! 

Ngƣời học giảng kinh, khi chuẩn bị bài gặp khó khăn, đoạn kinh văn này không 

biết  giảng  nhƣ  thế  nào.  Không  cần  nghĩ  đến  nó,  càng  nghĩ  càng  phiền  phức,  nghĩ 

không ra. Chi bằng buông bỏ, đi lạy Phật, lạy khoảng 10 phút 20 phút, đột nhiên linh 

cảm đến, vấn đề đƣợc giải quyết, kinh nghiệm này chúng tôi có rất nhiều. Không lạy 

Phật, niệm Phật cũng đƣợc, niệm khoảng mƣời lăm đến 20 phút, đây là gì? Vì tâm họ 

định, định sanh trí tuệ, tuệ có thể giải quyết vấn đề. Phƣơng pháp này  ứng dụng rất 

rộng  rãi,  có  thể  vận  dụng  mọi  lúc  mọi  nơi.  Phƣơng  pháp  này  hay,  phƣơng  pháp  này 

đơn giản, nhƣng rất ít ngƣời tin, rất ít ngƣời áp dụng. 

Bao nhiêu năm nay chúng tôi đã dƣỡng thành thói quen, ngày ngày đọc sách. Khi 

đọc  sách  gặp khó khăn, khi đọc  không hiểu phải làm  sao?  Nghỉ ngơi,  niệm  Phật, đi 

nhiễu mấy vòng. Khi quay lại xem, đã hiểu, vấn đề đƣợc giải quyết. Điều này chúng tôi 

rất  thƣờng  gặp,  không  phải  một  lần  hai  lần,  rất  nhiều  lần,  có  cảm  ứng!  Bất  thoái  rất 

quan trọng. 

Ngƣời này khi mệnh chung, Phật A Di Đà và vô số tỳ kheo hiện tiền vây quanh. 

Vô  số tỳ  kheo này  là  tùy  thuận ngƣời  thế  gian  chúng  ta  mà  nói, không  phải giả. Khi 

lâm  mạng  chung  thấy  Phật  đến  tiếp  dẫn,  quả  thật  thấy  theo  sau  Phật  có  rất  nhiều  tỳ 

kheo, thậm chí có gia thân quyến thuộc. Có bạn bè vãng sanh trƣớc cùng đến tiếp dẫn 

với Phật, đến tiếp dẫn quý vị, ta đều nhìn thấy. Đây là gì? Là chứng minh tƣớng tùy 

tâm chuyển. Khi ta chƣa đến thế giới Cực Lạc, nhìn thấy tình hình này, giống nhƣ thế 

giới  của chúng ta. Khi đến thế giới  Cực Lạc  thì không  giống nhau, đến  thế giới Cực 

Lạc thấy tất cả tƣớng của các tỳ kheo và Phật không có gì khác nhau. Thiên nhân ở thế 

giới Cực Lạc, Tỳ kheo, Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát hiện tƣớng đều giống in nhƣ 

Phật, pháp giới bình đẳng. 

“Trải qua một khoảnh, đƣợc sanh vào cõi nƣớc ta”, thời gian rất nhanh, chỉ trong 

sát na liền đến thế giới Cực lạc. “Trong này niệm danh hiệu ta, chỉ có thể giải thích là 

niệm hồng danh Phật”. Hồng danh chính là sáu chữ: “Nam Mô A Di Đà Phật”, đây là 

trong Tống Dịch nói. Kinh Bát Chu lại nói: “Lúc đó Phật A Di Đà nói với Bồ Tát rằng, 

ngƣời muốn sanh vào nƣớc ta, thƣờng niệm danh hiệu ta, không hề gián đoạn, nhƣ vậy 

sẽ đƣợc sanh vào nƣớc ta”. Kinh Bát Chu tuy không phải chuyên nói về thế giới Cực 

lạc, nhƣng trong này có một đoạn nhƣ thế, giới thiệu Phật A Di Đà tiếp dẫn chúng sanh. 

Trong kinh văn nói: “Lúc đó”, Phật A Di Đà nói với chƣ vị Bồ Tát. “Ngƣời muốn 

sanh đến cõi nƣớc ta”, đây là phát nguyện cầu sanh tây phƣơng Tịnh độ, đầy đủ tín 

nguyện.  Hành  môn  chính  là  hai  câu  bên  dƣới:  “Thƣờng  niệm  Phật  hiệu,  tƣơng  tục 

không gián đoạn”, không hề nghỉ ngơi nghĩa là tƣơng tục không gián đoạn. Quan trọng 

là trong tâm không gián đoạn, miệng niệm gián đoạn không sao, trong tâm không đƣợc 

gián đoạn, niệm niệm không quên. Trong tâm thƣờng có Phật A Di Đà. 

Trƣớc đây thầy Lý thƣờng dạy chúng tôi, ngƣời niệm Phật thật sự đƣợc vãng sanh 

ngay trong đời này, nhất định phải thay đổi tâm. Thầy dạy chúng tôi phải thay đổi tâm, 

bình thƣờng tâm chúng ta đều lƣu luyến ngũ dục lục trần, trong tâm có những thứ này. 

Ngƣời bây giờ nói, tự tƣ tự lợi, danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn, 

trong tâm toàn những thứ này. Những thứ này mọc rễ sâu trong lòng, họ khởi tâm động 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              499/21 

niệm khi nào không hay biết. Tổ sƣ nói đây là thục, rất thuần thục, nó khởi lên bất kỳ 

lúc  nào.  Niệm  Phật  không  thuần  thục  thƣờng  xuyên  quên,  quên  gọi  là  thất  niệm,  ý 

niệm biến mất khi nào không hay. Hiện tƣợng này ngƣời mới niệm Phật đều có, đừng 

lo lắng, nguyên nhân là gì? Vì tập khí phiền não quá sâu đậm, thời gian quá lâu. Niệm 

Phật quá mới mẻ, thời gian lại ngắn, cho nên câu Phật hiệu này không khống chế đƣợc 

phiền não. Khi đã biết, lúc nào cũng nghĩ đến, và cũng quên bất kỳ lúc nào. Khi quên 

lập tức cảnh giác, nhanh chóng tiếp tục niệm danh hiệu Phật, nhƣ vậy là tốt. Khoảng 

năm  ba  năm,  quả  thật khống  chế đƣợc phiền não,  trong tâm  chỉ  có Phật hiệu, ngoài 

Phật  hiệu  ra  không  còn  gì  khác.  Niệm  Phật  thêm  quán  tƣởng  nữa  cũng  đƣợc,  quán 

tƣởng nghĩ đến Phật. Nghĩ đến Phật là nghĩ đến vị Phật mình thƣờng cúng, vì sao vậy? 

Vì ta nhìn đã quen, ngày ngày thấy ngài cho nên đối với ngài rất quen thuộc, khi lâm 

chung Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, liền hiện tƣớng này, vì sao vậy? Vì ta với ngài quá 

quen thuộc. Cho nên chúng ta chuyên nhất, chúng ta thờ Phật cũng không nên thờ quá 

nhiều, cúng nhiều khi lâm chung vị Phật A Di Đà nào đến tiếp dẫn chúng ta? Vị Phật A 

Di Đà này đã hiện ra, sao vị Phật A Di Đà kia không thấy? Vọng niệm này khởi lên, 

Phật liền biến mất, bởi vậy chỉ đƣợc cúng một tƣợng Phật. Hiện nay rất phƣơng tiện, 

thờ  Phật  trong  nhà,  quý  vị  chụp  tấm  hình  của  ngài,  đi  đâu  cũng  mang  theo  là  đƣợc. 

Phật ta cúng trong nhà nên rất quen thuộc với chúng ta. Lúc nào cũng phải lƣu ý việc 

chuyên nhất, chuyên nhất mới sanh hiệu quả, không đƣợc thƣờng xuyên thay đổi. Kinh 

chỉ đọc một loại, đừng đọc nhiều thứ, ngƣời niệm Phật đọc kinh mục đích là gì? Là để 

nhiếp  tâm.  Nếu  niệm  Phật  mà  tâm  không chuyên  nhất, Phật  hiệu không  có  cảm  ứng, 

tâm thƣờng hay tán loạn, luôn suy nghĩ bậy bạ. Nhiếp tâm nhƣ thế nào? Đọc một cuốn 

kinh, đọc một cuốn Kinh Di Đà, đọc mấy phẩm Kinh Vô Lƣợng Thọ. Phẩm thứ 6 rất 

hay, 48 nguyện, đọc một phẩm, tâm sẽ định. Sau khi tâm định thì niệm Phật hiệu, nhƣ 

vậy mới tƣơng ƣng. 

Bồ Tát dạy chúng ta: “Tịnh niệm tƣơng tục”, tịnh là không có hoài nghi, không có 

tạp niệm. Ngƣời niệm Phật chơn chánh, đối với thế gian này không có mong cầu. Có 

tâm mong cầu một việc, đó là tạp niệm, là xen tạp, phải buông bỏ triệt để thế gian này. 

Phải  hiểu  thế  gian  này  là  hƣ  huyễn  không  thật,  trong  Kinh  Kim  Cang  gọi  là  mộng 

huyễn bào ảnh, không phải chân thực. Chẳng những lục đạo là giả, mà thập pháp giới 

cũng giả, ít nhất chúng ta phải đến nhất chân pháp giới. Tức là đến cõi thật báo trang 

nghiêm, đó gọi là nhất chân pháp giới, đến đó thọ mạng gọi là vô lƣợng thọ. Bây giờ 

chúng ta hiểu, vô lƣợng thọ không phải giả, nhƣng ta cần phải biết nó cũng không phải 

thật. Cho nên ta không cần hỏi nó về thật hay giả, vô lƣợng thọ là đƣợc. Không phải vô 

lƣợng thọ thật, có thể chứng đƣợc vô thƣợng thọ thật. Tu hành trong cõi thật báo, tức là 

ở đó, ở bao lâu? Ba đại a tăng kỳ kiếp. Sau ba đại a tăng kỳ kiếp, tức là vô lƣợng thọ 

thật, chứng đƣợc Diệu giác quả Phật viên mãn, không còn ở cõi thật báo nữa, mà đã di 

dời  đến  thƣờng  tịch  quang. Trở  về  thƣờng  tịch quang, là  chứng vô lƣợng  thọ, đây  là 

mục tiêu sau cùng của ngƣời tu hành, ngƣời niệm Phật. 

Diệu giác mới thực sự đại viên mãn, cho nên phƣơng pháp đi nhất định phải rất 

thuần  thục.  Ta  rất  tin  tƣởng, ta  tin  Phật  không  gạt  mình.  Trong  Kinh  Kim  Cang  nói: 

“Nhƣ Lai thị chân ngữ giả”, là thật không phải giả. “Thật ngữ giả”, thật tức không hƣ 

vọng.  “Nhƣ  ngữ  giả”,  nhƣ  nghĩa  là  hoàn  toàn  tƣơng  ƣng  với  sự  thật.  Đức  Phật  giới 

thiệu cho chúng ta về thế giới Cực Lạc, không có câu nào nói quá đáng, cũng không có 

câu nào nói thiếu, không  có, nói  một  cách  rất thích hợp. Mỗi  câu đều  chân  thật, mỗi 

việc đều chân thật. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              500/21 

Phải tin rằng Phật Bồ Tát không bao giờ gạt ngƣời khác, gạt ngƣời nhất định có 

mục đích. Chƣ Phật Bồ Tát đối với chúng ta không có mong cầu gì, ngài chứng đƣợc 

đại viên mãn, không mong cầu đối với ngƣời. Ngài dạy chúng ta hoàn toàn là đại từ đại 

bi, dùng vô duyên đại từ, đồng thể đại bi để giúp mọi ngƣời, không kèm theo bất kỳ 

điều kiện nào. Chúng ta cung kính đối với ngài là chúng ta cảm ân, không phải ngài 

cần chúng ta, ngài không có ý này. Đây là vấn đề chúng ta không thể không biết. Đầy 

đủ những điều kiện này, tự nhiên đƣợc vãng sanh Cực Lạc. 

Bên dƣới, “Quán Kinh lại nói rằng: hạ phẩm hạ sanh, hoặc có chúng sanh, tạo bất 

thiện nghiệp, ngũ nghịch thập ác, đầy đủ các điều bất thiện. Khi lâm mạng chung, gặp 

thiện tri thức, nói pháp vi diệu, dạy họ niệm Phật”, quán tƣởng niệm Phật. “Nếu không 

thể  niệm,  phải  xƣng  Phật  hiệu”,  đây  là  trì  danh  niệm  Phật.  “Chí  tâm  nhƣ  thế,  niệm 

không gián đoạn, đầy đủ mƣời niệm, xƣng Nam Mô A Di Đà Phật. Xƣng danh hiệu 

Phật, trong từng mỗi niệm, đoạn trừ tội sanh tử trong 80 ức kiếp, sau khi mạng chung, 

tức đƣợc vãng sanh”. Chƣơng hạ phẩm hạ sanh trong Quán Kinh đã nói nhƣ thế. 

“Hoặc có chúng sanh”, có thể có chúng sanh nhƣ thế. “Tạo nghiệp bất thiện, ngũ 

nghịch thập ác, đầy  đủ các bất thiện”, đầy đủ vô số bất thiện. Bây giờ không phải là 

hoặc có, hiện nay có thể là có hết. Điều này khai thị đối với chúng ta quá quan trọng, 

tạo niềm tin kiên định cho chúng ta, ngũ nghịch thập ác đều có thể vãng sanh. Nhƣng ít 

nhất họ phải đầy đủ ba điều kiện, điều này rất quan trọng. Khi lâm mạng chung “gặp 

thiện tri thức”, đây là gặp ngƣời niệm Phật đến trợ niệm, điều này không phải ai cũng 

gặp đƣợc. “Vì họ nói pháp vi diệu”, pháp vi diệu này là gì? Là khuyên niệm Phật vãng 

sanh Tịnh độ, đây chính là diệu pháp, đây là điều kiện đầu tiên. Điều kiện thứ hai là 

đầu  óc  phải  rõ  ràng,  có  thể  nghe  rõ  ràng,  nghe  rồi  tin  hiểu,  nghe  xong  thật  sự  phát 

nguyện, thật sự muốn đi. Có một nơi tốt đẹp nhƣ thế, tôi muốn đến đó, đây là điều kiện 

thứ hai. Điều kiện thứ ba là cùng niệm Phật với mọi ngƣời, không thể quán tƣởng, vì 

quán tƣởng tâm phải vi tế. Không quán tƣởng đƣợc cũng không sao, miệng niệm danh 

hiệu. Quý vị “đầy đủ thập niệm”, niệm A Di Đà Phật là đƣợc. “Trong mỗi niệm có thể 

trừ tội sanh tử trong 80 ức kiếp”, công đức niệm Phật không thể nghĩ bàn! 

Pháp sƣ Từ Vân Quán Đảnh thời Càn Long nhà Thanh, ngài là bậc cao tăng của 

thời đại đó, thông tông thông giáo, hiển mật viên dung, trƣớc tác rất nhiều. Trong đời 

ngài trƣớc tác hơn 40 đầu sách, trong Vạn Tự Đại Tạng Kinh của Nhật Bản, thu thập 

hơn 20 loại. Ngài có chú giải Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ, gọi là Quán Kinh Trực Chỉ. 

Trƣớc  đây  chúng  tôi  học  tập  Kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ,  có  đọc  chú  giải  của  ngài. 

Trong này có một câu rất quan trọng: “Tạo ngũ nghịch thập ác, đầy đủ các bất thiện”, 

tội  cực  nặng. Pháp mà  Đức  Phật  dạy  trong  suốt 49 năm, và  tất  cả  kinh  điển ngài nói 

cũng không cứu đƣợc. Chƣ vị tổ sƣ biên tập nghi thức sám hối, cũng không cứu đƣợc, 

quý vị xem tội này nặng biết bao! Đại sƣ Quán Đảnh nói, sau cùng còn có một phƣơng 

pháp cứu ta, phƣơng pháp gì? Nhất tâm chuyên niệm Nam Mô A Di Đà Phật, có thể 

cứu chúng ta. Quý vị biết rằng câu danh hiệu này, lớn hơn công đức tụng kinh, lớn hơn 

công đức bái sám. Nghi thức sám hối nhƣ thế nào cũng không sánh bằng câu Phật hiệu 

này, rất nhiều ngƣời không biết điều này. Nếu nhƣ biết, chẳng hạn nhƣ siêu độ vong 

linh, hoặc là siêu độ tổ tiên, làm những pháp hội nhƣ bái sám, không bằng niệm Phật! 

Chƣ  vị  đồng  tu  tập  hợp  lại,  niệm  Phật  một  ngày  công  đức  rất  lớn,  rất  nhiều  ngƣời 

không biết điều này. Trong nghi thức sám hối, Phật hiệu càng nhiều càng tốt. Quý vị 

xem trong Tam Thời Hệ Niệm của thiền sƣ Trung Phong, thời gian niệm Phật chiếm 

rất dài, rất có đạo lý! Khai thị của thiền sƣ Trung Phong quá hay, quả thật là âm dƣơng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              501/21 

đều đƣợc lợi ích. Nghe khai thị của ngài sẽ giác ngộ, đây đều là niệm Phật cầu sanh 

Tịnh độ, hoàn toàn tƣơng ƣng với kinh giáo Tịnh độ. 

Trong mỗi niệm tiêu trừ tội sanh tử 80 ức kiếp, tội nghiệp chúng ta sâu nặng nhƣ 

thế. Do đây có thể biết, vô lƣợng kiếp đến nay, chúng ta tạo quá nhiều nghiệp bất thiện! 

Phải niệm Phật thật nhiều là để tiêu nghiệp chƣớng, mà còn rất thù thắng, hơn hẳn tất 

cả các kinh sám. Sau khi mạng chung, tức đƣợc vãng sanh. “Nhƣ ý nghĩa trong kinh 

nói  ở  trên  có  thể  chứng  minh, gọi  là  mƣời  niệm  tức  là  trực  tiếp  trì  danh  niệm  Phật”. 

Đây là chúng ta thấy trong kinh nói về thập niệm, đích thực chính là chỉ chấp trì danh 

hiệu, nhất tâm chuyên niệm Nam Mô A Di Đà Phật. 

Bên dƣới nói: “Các nhà chú thích kinh điển ngày xƣa”, chƣ vị cổ đức ngày xƣa 

chú giải kinh sách. “Đối với nguyện văn này, cũng có giải thích khác nhau”, chính là 

nguyện thứ 18 ngày, trong nguyện này có giải thích khác nhau. “Có ngƣời nói, nguyện 

này là nguyện nhiếp thƣợng phẩm, có ngƣời nói không phải hạ phẩm”. Có ngƣời đƣa 

ra  cách  nói  này,  thập  niệm  là  nói  thƣợng  phẩm,  có  ngƣời  nói  hạ  phẩm.  Không  phải 

nghĩa là phủ định, tức không phải phẩm hạ, mà là phẩm thƣợng. 

“Lại  có  ngƣời  nói,  đây  là  ba  phẩm  thƣợng.    Mƣời  niệm  trong  nguyện  này  là 

nƣơng mƣời pháp khởi mƣời niệm, không phải xƣng danh mƣời niệm”. Đây là ở trƣớc 

hỏi,  trong  kinh  chỉ  nói  mƣời  niệm,  không  có  chỉ  xƣng  danh.  Ở  trƣớc  trích  dẫn  trong 

kinh luận nói với chúng ta là xƣng danh, có thể nói nhƣ thế, không phải không có đạo 

lý. Ở đây lại có ngƣời nói không phải chỉ xƣng danh. Mƣời niệm vãng sanh là đối với 

hàng thƣợng thƣợng căn mà nói, không phải đối với những ngƣời bình thƣờng. 

“Nói nƣơng vào mƣời pháp khởi mƣời niệm, là chỉ Bồ Tát Di Lặc hỏi về mƣời 

niệm”. Quả thật không giống nhau, mƣời niệm này không phải mƣời câu Phật hiệu, là 

mƣời niệm mà Bồ Tát Di Lặc hỏi trong Di Lặc Phát Vấn Kinh. “Đầy đủ niệm nhƣ thế, 

tức đƣợc vãng sanh cõi nƣớc An dƣỡng, phàm có mƣời niệm, những gì là mƣời”. Đây 

là tiếp phẩm thƣợng, chúng ta xem khai thị của Bồ Tát Di Lặc. 

“Thứ nhất, thƣờng sanh từ tâm đối với tất cả chúng sanh”. Nói thực chúng ta cần 

phải học, những gì hay đều học, không tốt đều xa lìa, hay nhất định phải học. Bồ Tát 

Phổ  Hiền  dạy  chúng  ta  là  thƣờng  tùy  Phật  học,  những  vị  Bồ  Tát  này  đều  là  cổ  Phật 

thừa nguyện tái sanh thị hiện. Lần này Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thành Phật thị hiện 

thành Phật ở địa cầu chúng ta, trong Kinh Phạm Võng ngài nói rằng, đây là lần thứ 8 

ngàn, quý vị mới biết ngài rất thƣờng đến. Thế Tôn nhƣ thế, Di Lặc sao lại không nhƣ 

thế? Quan Âm và Thế Chí ai không phải cổ Phật tái lai? Đây đều không phải giả, kinh 

điển đều có chứng minh. 

Bồ  Tát  Di  Lặc  nói:  “Đầy  đủ  niệm  nhƣ  thế, tức  đƣợc  vãng  sanh  về  cõi nƣớc  An 

dƣỡng”, ngài nói mƣời loại. Loại thứ nhất: “Đối với tất cả chúng sanh”, tất cả chúng 

sanh  phạm  vi  bao  gồm  rất  rộng.  Trƣớc  tiên  phải  hiểu  về  hai  chữ  chúng  sanh,  chúng 

sanh là gì? Hiện tƣợng do nhân duyên hòa hợp mà sanh khởi gọi là chúng sanh. Chúng 

ta nói hiện tƣợng do chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi, phạm vi này lớn bao nhiêu? 

Loại thứ nhất, hiện tƣợng tự nhiên là chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi. Loại thứ hai 

là hiện tƣợng tinh thần, cũng là chúng duyên hòa hợp mà sanh ra. Hiện tƣợng tinh thần 

bao gồm ngày nay chúng ta nói về chúng sanh khác tầng không gian, mắt thịt chúng ta 

không thấy đƣợc sự tồn tại của họ. Bây giờ chúng ta nhìn không thấy hình thể của họ, 

không  nhìn  thấy  nhục  thể,  nhƣng  tinh  thần  họ  tồn  tại.  Loại  thứ  ba  là  hiện  tƣợng  vật 

chất, hiện tƣợng vật chất bao gồm sơn hà đại địa, cây cỏ hoa lá, đều có linh tánh. Nó 

đều là chúng sanh, do chúng duyên hòa hợp mà sanh ra. Bây giờ chúng ta biết, tất cả 

mọi hiện tƣợng vật chất toàn là pháp ngũ uẩn, nghĩa là đầy đủ sắc thọ tƣởng hành thức. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              502/21 

Trong chánh báo, là một tế bào của chúng ta. Trong y báo là sơn hà đại địa, một hạt cát, 

đều là chúng sanh do chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi. Quý vị nói phạm vi này lớn 

bao nhiêu. 

Chúng  ta  đối  diện  ba  hiện  tƣợng  này,  phải  sanh  tâm  từ  bi.  Từ  tâm  là  lòng  yêu 

thƣơng,  bi  tâm  là  lòng  lân  mẫn.  Bây  giờ  chúng  ta  mọi  ngƣời  đều  nhƣ  nhau,  mê  mà 

không  giác.  Cùng  sống  trong  luân  hồi  lục  đạo,  thấy  họ  khổ  liền  nghĩ  đến  mình  cũng 

từng khổ nhƣ họ vậy. Họ là súc sanh, trong quá khứ ta cũng từng sống trong đƣờng súc 

sanh. Họ là ngạ quỷ, ta cũng từng làm ngạ quỷ. Họ đọa địa ngục, sao ta có thể chƣa 

từng đọa địa ngục? Thấy họ khổ, sanh lâm lân mẫn, giúp họ giác ngộ, giúp họ ra khỏi 

đó. Phƣơng pháp giúp họ không rời khỏi giáo huấn trong kinh điển. Khi tụng kinh phải 

biết đem công đức tụng kinh hồi hƣớng cho sơn hà đại địa, hồi hƣớng cho pháp giới 

chúng sanh, niệm niệm không quên, đây là niệm thứ nhất. 

“Đối với tất cả chúng sanh, không hủy hành nghiệp của họ, nếu hủy hành nghiệp 

của họ, mãi mãi không vãng sanh”.  Vì sao vậy? Đây là ở sau nguyện thứ nhất. Hành 

nghiệp của chúng sanh đều là nhân duyên quả báo, nếu phá hoại hành nghiệp của họ, ta 

phải chịu trách nhiệm nhân quả, tất cả đều có báo ứng. Vậy  phải làm sao? Tuyệt đối 

không đƣợc can thiệp, chỉ đƣợc khuyên răn, không đƣợc can thiệp. 

Quý vị thử  nghĩ xem, khi  Đức  Thế  Tôn còn tại  thế, giảng kinh  dạy  học  suốt 49 

năm, đối diện với tất cả chúng sanh, ngài có thái độ nhƣ thế nào? Hoàn toàn tùy duyên, 

“tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lƣợng”. Đức Phật thị hiện cho chúng ta thấy, chúng ta 

phải  lãnh  hội,  phải  học  tập.  Đức  Phật  tiếp  xúc  với  đại  chúng  không  có  tự  tƣ  tự  lợi, 

không có danh văn lợi dƣỡng, không có ngũ dục lục trần, không có tham sân si mạn. 

Nói  cách  khác,  ngài  không  có  chấp  trƣớc,  không  có  phân  biệt,  không  có  khởi  tâm, 

không có động niệm, quá tuyệt! Đức Phật thuyết pháp cho đại chúng, chúng sanh này 

giác ngộ, giác ngộ nên nghiệp bất thiện của họ tiêu trừ, thiện nghiệp tăng trƣởng. Đây 

không  phải  hàng  thƣợng  thƣợng  phẩm,  hàng  căn  tánh  thƣợng  thƣợng  phẩm  thiện  ác 

nghiệp đều tiêu trừ hết, nhƣ vậy là không sao. Căn tánh kém chấp trƣớc có thiện, ác là 

sai lầm, ác phải chịu quả báo bất thiện, họ có thể đoạn ác tu thiện. Ngƣời trình độ cao 

đều lìa thiện ác nhị biên, cảnh giới họ càng nâng cao, có thể vƣợt thoát lục đạo. Không 

vƣợt thoát lục đạo đƣợc mới đoạn ác tu thiện, viễn ly ba đƣờng ác. Nếu tạo ác nghiệp, 

tiêu chuẩn của Phật pháp rất đơn giản, đó là thập thiện, ta dùng mƣời điều này để kiểm 

điểm mình. Không sát sanh, ta có chăng, không nhất định là giết ngƣời, ta có nói lời 

làm tổn thƣơng ngƣời khác chăng? Tuy không hại đến mạng sống của họ, nhƣng gây 

cho họ rất nhiều đau khổ, tạo cho họ rất nhiều khó khăn, đây đồng nghĩa với giới sát, 

có hành vi này chăng? Có hành vi này mình phải tự gánh trách nhiệm. Ta có trộm cắp 

chăng? Trong trộm cắp bao gồm khởi tâm động niệm, thông thƣờng chúng ta gọi là 

chiếm lợi ích của ngƣời khác, đó chính là tâm trộm cắp. Cho nên đối với thập thiện, 

cần  phải  suy  nghĩ  tƣờng  tận  mỗi  một  điều,  ta  đối  với  tài  sắc  danh  thực  thùy  của  thế 

gian có tâm tham chăng? Có hành vi tham chăng? Có tâm tham là sai, là có tội. Nếu có 

thêm  hành  vi  tham,  tội  càng  nặng.  Có  oán  hận  chăng?  Có  ngạo  mạn  chăng?  Ta  phải 

suy xét từng điều một. Trong Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo nói rất tƣờng tận, chúng ta 

dùng  nó  để  kiểm  điểm  sẽ  biết,  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  chúng  ta  đối  với  tất  cả 

chúng sanh có hủy hành nghiệp của họ chăng? “Nếu hủy hành nghiệp của họ, mãi mãi 

không đƣợc vãng sanh”. Thứ nhất là hiện hành của ta bất thiện, trong giáo lý Tịnh tông 

nói về đới nghiệp, đới nghiệp cũ không đới theo nghiệp mới. Mỗi ngày ta biết sai mà 

cứ phạm, nghiệp này không mang theo đƣợc, nhất định phải hiểu đạo lý này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              503/21 

Hàng đệ tử Phật thật sự thực hành ba nền tảng này, mới gọi là đệ tử chơn chánh 

của  Phật.  Thực  hành  Đệ  Tử  Quy,  thực  hành  Cảm  Ứng  Thiên, thực  hành  Thập  Thiện 

Nghiệp, là đệ tử chơn chánh của Phật. Câu đầu tiên khi mở kinh ra là: “Thiện nam tử 

thiện nữ  nhơn”, ta  có  một  phần  trong  đó.  Trong kinh đức  Phật  gọi  chúng  ta  nhƣ thế. 

Nếu  không  thực  hành  đƣợc  ba  loại  này,  đọc  thuộc  mà  không  thực  hành  cũng  nhƣ 

không. Trong kinh gọi thiện nam tử thiện nữ nhơn, không gọi đến chúng ta, chúng ta 

không đủ tƣ cách! Đây là tiêu chuẩn thấp nhất trong nhà Phật, không thể không biết. 

Mƣời điều này không phải ngƣời bình thƣờng, điều kiện này rất cao, đúng là Bồ Tát, 

ngƣời bình thƣờng không làm đƣợc. 

“Thứ hai là đối với tất cả chúng sanh, thâm khởi từ tâm, trừ ý tàn hại”. Đây là 

sanh  khởi  tâm  lân  mẫn  đối với  tất  cả  chúng sanh, tuyệt  đối  không  có ý  niệm  tổn  hại 

chúng. Họ tạo ra rất nhiều tội nghiệt, làm việc sai trái, cũng không để trong lòng. Vì 

sao vậy? Vì họ có nhân quả của họ, nghiệp ngƣời nào tạo thì ngƣời đó tự gánh chịu, họ 

phải thọ báo. Chúng ta trách cứ họ, theo lƣơng tâm thì không thể, hà tất phải nhƣ thế! 

Trong pháp thế gian, ngƣời học luân lý đạo đức sẽ biết, chịu điều gì? Chịu sự trách cứ 

của  lƣơng  tâm,  đó  là  hiện  báo  của  họ,  đời  sau  có  báo  chăng?  Đƣơng  nhiên  có.  Nợ 

mạng phải trả bằng mạng, nợ tiền phải trả tiền. Thật sự thấu triệt thông đạt sự thật và 

chân tƣớng của nhân quả báo ứng, không giám ức hiếp ngƣời khác, không dám chiếm 

lợi  ích  của ngƣời khác, vì sao vậy?  Không  chiếm  đƣợc  lợi ích, nếu  chiếm  đƣợc  Phật 

cũng chiếm, không chiếm đƣợc. Bây giờ chiếm đƣợc thì đời sau phải trả, đời này ta 

thiệt thòi, thiệt thòi thì đời sau ngƣời ta phải trả cho mình, vì thế không có thiệt thòi gỉ 

cả. Ta có chịu thiệt đâu? Sẽ trả lại cho quý vị, còn trả thêm cả lợi nhuận. Bởi thế không 

đƣợc có tâm hại ngƣời, đến tâm hại ngƣời cũng không đƣợc có, sao có thể có hành vi! 

Cho nên con ngƣời không thể không tiếp thu giáo dục, vì sao vậy? Vì không tiếp thu 

giáo dục, họ không biết đƣợc những chân tƣớng sự thật này, nên họ dám tạo. Đến khi 

báo ứng hiện tiền, hối hận cũng không kịp, không còn cách nào khác. Nhất định phải 

chịu hết ác báo, mới có thể rời xa ác đạo, lại đƣợc thân ngƣời. Đƣợc thân ngƣời nhƣng 

vẫn còn tập khí của ác đạo, lúc đó nếu không gặp đƣợc giáo huấn của thánh hiền, rất dễ 

bị hoàn cảnh bất thiện bên ngoài ô nhiễm. Ô nhiễm họ lại tạo tội, lại tạo nghiệp sát đạo 

dâm vọng. Tạo những nghiệp này, lại đọa địa ngục, thật đáng thƣơng! Nhìn thấy hiện 

tƣợng này, ý niệm tàn hại đó, ý niệm muốn trừng phạt, trách cứ họ từ nhiên không còn, 

tâm lân mẫn liền sanh khởi.  Vì sao vậy? Vì trong kinh điển đại thừa nói rất rõ ràng: 

“phàm sở hữu tƣớng, giai thị hƣ vọng”. Đời ngƣời giống nhƣ giấc mộng vậy, nhƣng 

quý vị tạo tác thiện hay bất thiện đều có quả báo, quả báo đó cũng là giấc mộng, trong 

lục đạo toàn là giấc mộng, không có gì là thật. Chỉ có Bồ Tát biết, lục đạo phàm phu 

đều không biết. Không những con ngƣời không biết, mà trời dục giới cũng không biết, 

trời dục giới, trời vô sắc giới cũng không biết. Ngƣời tiếp thu giáo huấn của Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni biết, tiếp thu giáo huấn của Thế Tôn, chính là giáo huấn kinh điển 

của Phật. Quan trọng nhất là y giáo phụng hành, nhƣ vậy mới thật sự đạt đƣợc lợi ích. 

Nếu không thể y giáo phụng hành, chỉ trồng chút thiện căn của Phật vào A lại da thức 

mà thôi. Chỉ trồng thiện căn, không đạt đƣợc lợi ích thật sự. 

Chúng ta thƣờng nói, tiếp thu giáo dục luân lý đạo đức, con ngƣời rất ngại làm 

việc xấu. Biết rằng khởi một niệm ác, làm một việc xấu cũng rất khó xử, cảm thấy xấu 

hổ, cho nên ngại làm việc xấu ác. Hiểu về nhân quả báo ứng, không dám làm ác. Thật 

sự hiểu thấu về thập thiện nghiệp đạo, buông bỏ ý niệm ác không để sanh khởi. Không 

những buông bỏ ác niệm, mà thiện niệm cũng buông bỏ, buông bỏ tất cả thiện ác niệm, 

nếu thấu triệt thập thiện nghiệp đạo. Vì sao vậy? Vì buông bỏ nhị biên là cái thiện chân 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              504/21 

thật, có thể vƣợt thoát lục đạo. Nếu dừng ác tu thiện, không thể rời khỏi ba đƣờng lành, 

vì sao vậy? Vì tu thiện nghiệp, ba đƣờng lành là quả báo của chúng ta, ta không ra khỏi 

đƣợc. Nếu không tu thiện chỉ chuyên tạo ác, thì ba đƣờng ác là nơi thọ báo của chúng 

ta, không thể ra khỏi luân hồi, ra khỏi luân hồi phải buông bỏ thiện ác nhị biên. Đoạn 

ác không chấp trƣớc tƣớng đoạn ác, tu thiện không chấp tƣớng tu thiện. Tu thiện đoạn 

ác đều phải thực hiện, nhƣng đừng chấp tƣớng, tâm thanh tịnh liền hiện tiền, tâm thanh 

tịnh liền vƣợt thoát luân hồi lục đạo. Ác là ô nhiễm, thiện cũng là ô nhiễm, thiện ác đều 

là ô nhiễm, không thanh tịnh, gọi là uế độ. Trong Tịnh độ không có thiện ác, nghĩa là 

trong tứ thánh pháp giới không có thiện ác, cần phải hiểu điều này. Không chấp tƣớng, 

làm việc tốt gì cũng không chấp tƣớng, mới là việc tốt thật sự. Hiện nay trong nhà Phật, 

làm việc tốt còn để lại tên. Tôi thấy rất nhiều chùa, xây chùa đều khắc tên ngƣời cúng 

lên bảng, ngƣời nào cúng bao nhiêu, đó là gì? Là chấp tƣớng, đúng là đã làm việc tốt, 

nhƣng họ chấp tƣớng. Chấp tƣớng, quả báo của họ trong ba đƣờng lành, không ra khỏi 

luân hồi lục đạo, vãng sanh cũng có chƣớng ngại. 

Tịnh tông là pháp môn của đại thừa, pháp môn đại thừa vẫn làm những việc tốt 

này, nhƣng  niệm niệm vẫn biết ta làm đƣợc bao nhiêu việc tốt, điều này là chƣớng 

ngại cho việc vãng sanh của chúng ta, vì sao vậy? Thiện đó phải báo, thế giới Cực Lạc 

không có báo này, phải thọ báo trong ba đƣờng lành. Cho nên mƣời niệm này của Bồ 

Tát Di Lặc, chúng ta học xong rất có lợi ích. 

“Thứ ba, phát tâm hộ pháp, không tiếc thân mạng, đối với tất cả pháp, không sanh 

phỉ báng”. Chánh pháp cửu trú, sự hƣng thịnh của Phật pháp chắc chắn phải dựa vào 

hộ pháp. Trong Phật pháp có hai hạng ngƣời, một là hoằng pháp, hai là hộ pháp. Tôi 

thƣờng nói, công đức hộ pháp hơn công đức hoằng pháp, vì sao vậy? Vì không có hộ 

pháp thì không có đạo tràng hoằng pháp, bây giờ gọi là không có địa bàn hoằng pháp, 

nhất định phải có hộ trì. 

Những đạo tràng này, xây dựng đạo tràng, mời pháp sƣ. Pháp sƣ, chƣ vị phải biết 

rằng, không nhất định là ngƣời xuất gia, tại gia cũng gọi là pháp sƣ. Chỉ cần họ giảng 

kinh thuyết pháp đều là pháp sƣ, cũng không phân biệt nam nữ già trẻ, họ có thể giảng 

kinh dạy học đều gọi là pháp sƣ. Nhƣng giảng kinh dạy học cần phải có sƣ thừa, quý vị 

học với ai? Thầy của quý vị là ai? Nếu nói tôi không có thầy, không có thầy là không 

đƣợc, không thể mời quý vị. Không có thầy là ngoại đạo, nhƣ vậy không thể mời. 

Nếu nƣơng cổ nhân làm thầy thì sao? Đƣợc, có thể chấp nhận. Ví dụ tôi học Phật, 

tôi học theo ngƣời xƣa, tôi chuyên học theo đại sƣ Liên Trì, toàn tập của đại sƣ Liên 

Trì còn. Tôi chỉ xem bộ này, chỉ nghe theo giáo huấn của ngài, y giáo phụng hành, quý 

vị chính là đệ tử của đại sƣ Liên Trì. Nếu xem Văn Sao của đại sƣ Ấn Quang, học tập 

theo Văn Sao, quý vị chính là đệ tử của đại sƣ Ấn Quang. Đây là có sƣ thừa, có chánh 

pháp, không có sƣ thừa không đƣợc. Không nhất định là hiện tại, trong pháp sƣ hiện tại 

quý vị học với ai? Đều phải chú trọng sƣ thừa. 

Hiện nay ngƣời hoằng pháp ngày càng ít, nguyên nhân gì? Vì không có ngƣời hộ 

pháp, không dễ! Trong thời đại này không giống ngày xƣa, ngày xƣa hoằng pháp, đại 

chúng  xã  hội  tôn  kính  và  chăm  sóc  quý  vị  rất  chu  đáo.  Bây  giờ  ngƣời  ta  coi  thƣờng 

ngƣời hoằng dƣơng Phật pháp, không ai hộ trì, sinh hoạt của ta đều rất khó khăn. Đây 

là thật, không phải giả, cho nên bây giờ không có ngƣời hoằng pháp. 

Tôi  tự  thân  trải  nghiệm,  rất  nhiều  đồng  tu  đều  biết.  Thầy  dạy  tôi  học  theo  Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni, phát tâm đi theo con đƣờng này, quả thật đi rất khó khăn. Đi 

đến mức độ nào? Trong chùa không thu nhận mình. Đến chùa ngƣời ta đi lạy Phật, ăn 

bữa cơm thì đƣợc, muốn ở một ngày trong chùa thì không đƣợc, ngƣời ta không đồng ý. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              505/21 

Chùa này có pháp hội, có kinh sám Phật sự, đến tham dự, hoan nghênh quý vị. Nếu nói 

đến đó giảng kinh, không ai mời quý vị, không có ai đồng ý. Cho nên hoạt động trong 

đời tôi, ai mời tôi? Đạo tràng cƣ sĩ mời tôi giảng kinh, ở nƣớc ngoài, các cƣ sĩ thành 

lập rất nhiều Tịnh tông học hội, đều là Tịnh tông học hội đến mời tôi. 

Ở HongKong vốn là muốn thành lập học hội Tịnh tông, chiêu bài này ngƣời khác 

lấy  đi.  HongKong  có  một  Tịnh  tông  học  hội,  cho  nên  ở  đây  đành  phải  thay  đổi,  đổi 

thành Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội HongKong. HongKong có một Tịnh tông học hội, 

Tịnh tông học hội đó cũng là tôi khuyên mọi ngƣời, chắc thành lập cũng đƣợc 20 năm, 

tôi khuyên  họ thành lập, không đơn  giản chút nào. Chúng ta nhìn thấy  điều  này  cảm 

xúc thật sâu sắc, không có ai hộ trì sẽ không có pháp sƣ xuất hiện. Bất luận tại gia hay 

xuất gia, đều cần có ngƣời hộ trì, ngƣời hộ trì là Bồ Tát. Không phải Bồ Tát họ không 

hiểu, công đức hộ trì rất lớn, Phật pháp có thể thƣờng trụ thế gian hay không đều nhờ 

sự hộ trì. 

Trong đời này của tôi, trƣớc đây quản trƣởng Hàn hộ trì, chăm sóc tôi. Tôi học 

giảng  kinh,  bà  tìm  nơi  cho  tôi  đến  giảng,  tìm  giảng  đƣờng.  Giảng  đƣờng  có  khi 

dùng_bà nhiều bạn bè, nhiều bạn bè kinh doanh, mƣợn phòng làm việc của bạn, vì buổi 

tối không đi làm, buổi tối cho tôi mƣợn để giảng kinh. Khi không mƣợn đƣợc thì thuê, 

thuê  nhà  của  ngƣời  khác,  phòng  khách  lớn  có  thể  có  thể  làm  nơi  dạy  học.  Cho  nên 

chúng tôi thƣờng xuyên thay đổi nơi giảng pháp, một nơi có thể giảng hai ba tháng, rồi 

lại phải thay địa điểm. Rất gian nan, nhƣng giảng kinh không hề gián đoạn. 

Chƣ vị giảng kinh, cần phải chú ý đến vấn đề hộ pháp này, thƣờng liên lạc với họ, 

duy  trì  tin  tức.  Chúng  ta  đi  đến  đâu  đều  nên  nói  cho  họ  biết,  họ  sẽ  đến  nghe  giảng. 

Nhân số nghe kinh không nhiều, mƣời mấy ngƣời, hai mƣơi mấy ngƣời, ba mƣơi, bốn 

mƣơi ngƣời là không ít, nhƣ vậy là rất nhiều. Quản trƣởng Hàn chăm sóc tôi 30 năm, 

quả thật không đơn giản, cho đến khi bà vãng sanh. Không có 30 năm rèn luyện này, 

làm  sao  có thể vƣợt qua  đƣợc?  Rèn  luyện  30 năm  trên bục giảng, dạy  và học đi  đôi, 

mới có thể học thành tựu. 

Ngày nay ngƣời trẻ tuổi có phát tâm chăng? Có, tôi tin rất nhiều, nhƣng không có 

ngƣời hộ trì. Đến đâu để tìm ngƣời có thể hộ trì cho quý vị ba năm? Quá khó đƣợc! 

Quả  thật  có  thể  gặp  không  thể  cầu.  Thành  danh  mới  có  ngƣời  đến  tìm  quý  vị,  chƣa 

thành  danh  ai  đến  tìm  quý  vị?  Muốn  thành  danh,  tôi  rèn  luyện  suốt  30  năm.  Vì  sao 

ngày nay ngƣời hoằng pháp lại ít nhƣ thế? Có nguyên nhân, tôi biết nguyên nhân này, 

cho nên tôi phát tâm giúp ngƣời phát tâm hoằng pháp. Tôi quan tâm họ, làm hộ pháp 

cho họ, vẫn không đơn giản, vì sao vậy? Vì họ không nghe lời, rất nhiều ý kiến. Chúng 

tôi kiến nghị với họ, họ không chấp nhận, thích quảng học đa văn, thích tự do phát huy, 

cho  nên  học  suốt  mƣời  mấy  năm  vẫn  không  thông  đƣợc.  Đúng  nhƣ  cổ  nhân  nói: 

“không theo quy củ, không thể thành tựu”. Nếu muốn học nhất định phải tuân thủ theo 

theo quy củ của Phật Bồ Tát và chƣ vị tổ sƣ, nhƣ vậy mới có thể thành tựu. Những quy 

củ này tôi học đƣợc từ thầy Lý, tôi theo thầy 10 năm. Cần phải hiểu quy củ này. 

Giống nhƣ đi dạy ở trƣờng, nhất định phải học qua sƣ phạm, giáo dục tâm lý học, 

nhƣ vậy khi dạy học mới có thể khế lý khế cơ. Phật pháp cũng không ngoại lệ, cũng 

phải  học,  không  học  không  thể  quán  cơ.  Không  thâm  nhập  kinh  tạng,  giảng  kinh  sẽ 

không khế lý, ta giảng kinh sai mà bản thân không hề hay biết. Nhà Phật có một quy củ 

rất nghiêm khắc, không tuân thủ vĩnh viễn không thể thành công, nếu tuân thủ thành 

tựu rất nhanh. Thông thƣờng mà nói, ngƣời căn tánh sắc bén khoảng năm năm có thể 

thành tựu. Ngƣời thuộc căn tánh bậc trung, mƣời năm chắc chắn có thành tựu, không 

khó! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              506/21 

Ở đây chúng ta thấy, trong kinh văn nói về đại từ đại bi. Chƣ vị thánh hiền, các 

bậc tổ sƣ đại đức, mỗi ngƣời đều đầy đủ đại từ đại bi. Ngƣời bây giờ tập khí phiền não 

nặng, không chịu tiếp thu, cho nên trách nhiệm nhân quả tự mình gánh lấy, không thể 

không biết điều này. 

Hộ pháp quả thật không tiếc thân mạng, đối với tất cả pháp, tự mình phải tuân thủ, 

không sanh tâm hủy báng. Bên ngoài có hủy báng quý vị chăng? Có. Ta cần phải nhẫn 

nhịn. Trong này còn có chƣớng ngại của sự đố kỵ, đều không thể tránh khỏi. Đến Đức 

Phật  Thích  Ca Mâu Ni  khi  còn tại  thế  cũng nhƣ vậy, trong  tăng đoàn  có lục quần  tỳ 

kheo, những đệ tử không biết nghe lời, những đệ tử phá hoại đạo tràng. Đức Phật đã 

làm gƣơng cho chúng ta thấy, bên ngoài có lục sƣ ngoại đạo, vô số đố kỵ chƣớng ngại. 

Đối với Phật pháp phê bình có ác ý, thậm chí làm tổn thƣơng đến Đức Phật Thích Ca, 

nhƣng ngài đều nhẫn nhục. Thực tế mà nói, đây đều là giáo dục, đều là phƣơng pháp 

dạy học. Đức Phật đang diễn kịch, diễn cho chúng ta xem, dạy chúng ta trong mọi lúc 

mọi nơi, khi gặp những trƣờng hợp này, bản thân phải biết nên ứng phó nhƣ thế nào, 

hóa  giải  nhƣ  thế  nào.  Trong  việc  hoằng  pháp  lợi  sanh,  phải  giảm  sự  tổn  thƣơng  đến 

mức độ thấp nhất, đây là Đức Phật dạy chúng ta. Cho nên đối với tất cả, bất luận là có 

ý hay vô ý hủy báng Tam Bảo, chƣớng ngại sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh, đều đừng 

để trong tâm. Để gì trong tâm? Để Phật A Di Đà là đủ, không có oán hận. Nhất định 

phải nghĩ đến điều trong kinh điển đại thừa nói: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Họ 

cũng là Phật, hiện tại nhất thời hồ đồ, làm sai việc, họ sẽ giác ngộ. Nhƣng sự hồ đồ này, 

tạo tác này đƣơng nhiên có nhân quả. Nhân quả của ai tự ngƣời đó lãnh lấy. Chƣ Phật 

Bồ Tát thấy vậy rất đau lòng, làm sai phải chịu sự trừng phạt của nhân quả. Phật Bồ 

Tát không hề có ý trừng phạt nào, đây mới gọi là “vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”. 

Cho nên nguyện này rất quan trọng, niệm này rất quan trọng. 

“Thứ tƣ, trong sự nhẫn nhục sanh tâm quyết định”. Nhẫn nhục là nòng cốt trong 

Lục ba la mật. Đức Phật dạy chúng ta, bố thí và trì giới có thể tu công đức, nhẫn nhục 

và tinh tấn có thể tích công đức, gọi là tích lũy công đức. Công đức tích lũy nhƣ thế 

nào? Nhờ nhẫn nhục. Không nhẫn đƣợc thì sao? Không nhẫn đƣợc, tuy tu công đức, 

nhƣng không giữ đƣợc công đức. Tôi tin rất nhiều đồng học đều đã nghe, trong nhà 

Phật có câu nói rằng: “hỏa thiêu công đức lâm”, không phải ta tu đƣợc rất nhiều công 

đức ƣ? Vừa nổi giận, tất cả công đức bị đốt cháy. Chƣ vị phải biết, công đức mà ta tu 

tập tích lũy đƣợc không ai có thể phá hoại, vì sao công đức không còn? Vì tự mình đốt 

cháy nó. Ngƣời khác muốn phá hoại công đức của mình, họ tìm cách khiến ta sân si, vì 

khi ta nổi sân si là lúc ta đốt cháy toàn bộ công đức của mình. Ngoài ra họ không còn 

cách nào để hủy công đức của ta cả, chỉ có cách này. Vì thế nếu ta thấu hiểu đƣợc chân 

tƣớng sự thật, khi họ chọc giận mình phải nghĩ rằng họ muốn đốt cháy công đức của ta. 

Ta không bị lừa, không nên nổi giận, nhƣ vậy  mới giữ đƣợc công đức. Nếu ngƣời ta 

vừa nói đến, lập tức nổi sân si, thì cho đến chết công đức cũng không còn. Trƣớc khi 

chết còn nổi giận, nhƣ vậy không phải công đức hoàn toàn mất hết ƣ? Quý vị nên biết 

rằng, phƣớc đức  có thể  mang theo, công đức  thì  rất khó. Chỉ có nhẫn nhục, tinh tấn, 

thiền định, bát nhã mới có thể tích trữ công đức. Bố thí và trì giới là tu, khi tu nếu thật 

sự có thể đạt đƣợc, tự mình không đƣợc thiêu đốt nó. Công đức giúp ta vãng sanh, giúp 

ta  nâng  cao  phẩm  vị,  cho  nên  nhất  định  phải  giữ,  bất  kỳ  lúc  nào  nơi  nào  đều  không 

đƣợc giận dữ. Đây là gì? Là tâm sân nhuế, tâm đố kỵ, tâm ngạo mạn đang chi phối. 

Phiền não này vốn rất nặng, ngoại duyên vừa dụ dỗ nó liền khởi hiện hành. Không thể 

không biết điều này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              507/21 

Bồ Tát nói: “trong nhẫn nhục sanh tâm quyết định”. Ngƣời niệm Phật chắc chắn 

vãng sanh Tịnh độ, vãng sanh Tịnh độ tâm phải thanh tịnh, tâm tịnh tức cõi Phật tịnh. 

Đây  là  điều  kiện  quan  trọng  nhất  để  vãng  sanh  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  mƣời 

niệm có thể vãng sanh. Nguyên nhân gì? Mƣời niệm thanh tịnh. Trong này không có 

hoài nghi, không có tạp niệm, tâm thanh tịnh hiện tiền, nhƣ vậy mới có thể vãng sanh 

cõi Phật thanh tịnh. Khi lâm chung còn nổi giận, khi lâm chung còn không vui, không 

vãng sanh đƣợc. Mƣời niệm, 100 niệm cũng không thể vãng sanh. Không thể không 

biết điều này. 

“Thứ năm, thân tâm thanh tịnh, không nhiễm lợi dƣỡng”. Thân thể, thân và tâm 

viễn ly danh lợi. Đức Thế Tôn thị hiện cho chúng ta thấy, ngày ăn một bữa, đêm ngủ 

dƣới gốc cây. Suốt đời tay không cầm kim ngân tài vật, ngài làm đƣợc nhƣ thế. Tất cả 

đều  tùy  duyên,  không  hề  có  chút  tham  tâm  nào,  ngƣời  ta  cúng  dƣờng  gì  thì  ăn  đó. 

Trong lúc giảng kinh, chúng tôi cũng từng nói với quý vị, ngƣời ta cúng dƣờng thức ăn 

không sạch, hƣ thiu, có thể ăn chăng? Ăn sẽ sanh bệnh. Đƣợc, Phật Bồ Tát đều có thể 

ăn. Trong 32 tƣớng có nói đến, thức ăn này đƣa vào trong miệng của Phật, hoàn thành 

biến  thành  thức  ăn  thƣợng  vị.  Cảnh  tùy  tâm  chuyển,  tâm  Phật  quá  tốt,  cho  nên  thứ 

không tốt đến tay ngài đều biến thành tốt đẹp. Cảnh tùy tâm chuyển, chúng ta phải biết 

nhƣ thế. Vì trong kinh điển chúng ta thấy, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đi khất thực, có 

ngƣời cúng dƣờng ngài, là ai? Kẻ ăn xin, ngƣời ăn xin này còn bị bệnh. Ngƣời ta ở bên 

ngoài xin đƣợc chút ít thức ăn, vừa hôi thiu, mùi lại rất khó ngửi. Họ thấy Phật, muốn 

trồng một chút phƣớc đức, tu chút cúng dƣờng, nhƣng họ không có gì cả, chỉ có chút 

thức ăn hƣ này. Đức Phật hoan hỷ tiếp nhận tấm lòng ông ta, ngài không chê bai, ngài 

là ngƣời phƣớc báo đệ nhất trong thế xuất thế gian. Cho nên khi thức ăn này vừa vào 

đến miệng của Phật, đều biến thành thƣợng vị, gọi là đề hồ thƣợng vị. Chúng ta phải 

hiểu đạo lý này, cần học tập theo Đức Phật. Thật vậy, chỉ cần ta có tâm chân thành, dù 

mùi vị không ngon, khi ăn vào đều cảm thấy rất ngon, không cảm thấy dở. Mặc dù là 

thứ có độc, sau khi ăn vào đều biến thành dinh dƣỡng tốt nhất, nó thay đổi. Cùng một 

đạo lý, ngƣời tâm hành và thân tâm bất thiện, ăn sơn hào hải vị cũng sanh bệnh, vì sao 

vậy? Vì thứ ngon nhất, nhƣng tâm niệm họ bất chánh đã biến nó thành hƣ hoại. 

Quý vị xem bệnh nhân trong bệnh viện lớn, rất nhiều đều là ngƣời giàu có, không 

phải nhà giàu không thể vào đó. Cổ nhân nói câu rất hay: “bệnh vào từ miệng, họa ra 

từ  miệng”. Đây là nói với chúng ta, ngôn ngữ và ăn uống đều phải rất cẩn thận, nhƣ 

vậy thân tâm mới đƣợc mạnh khỏe. Nhƣng thân tâm thật sự mạnh khỏe là phải buông 

bỏ lợi dƣỡng, đừng để danh văn lợi dƣỡng chi phối, dù chỉ một chút. Việc tốt cần nên 

làm, làm thật chăm chỉ, làm hết sức, xa lìa danh văn lợi dƣỡng, nhƣ vậy là đúng. Cổ 

nhân cũng có hai câu nói, đáng cho chúng ta kiểm điểm lại mình, họ nói: “làm thiện 

đừng gần danh”. Dù làm việc tốt nhƣ thế nào, đừng để ngƣời ta biết đến. “Làm ác đừng 

gần hình phạt”, nếu làm việc xấu, việc xấu này không đến nỗi bị xử phạt. Việc xấu này 

không lớn, không phải việc xấu quá lớn. Nói rất có đạo lý! 

“Thứ sáu, phát tâm nhất thiết chủng trí, ngày ngày thƣờng niệm, không hề quên 

mất”. Tâm này không đơn giản, nhất thiết chủng trí là thành Phật. Trong Phật pháp ý 

nghĩa  của  chữ  Phật này,  ba  loại  trí,  ba  loại giác,  bao  hàm  nhiều  ý nghĩa  nhƣ  thế.  Ở 

Trung quốc không tìm đƣợc chữ tƣơng ứng để phiên dịch, cho nên khi dịch kinh họ đã 

tạo ra một chữ. Trong văn tự Trung quốc, quý vị xem trong văn tự ngày xƣa, không có 

chữ nhân bên chữ phất, có chữ này. Ý của chữ này nghĩa là phủ định. Phật pháp truyền 

đến Trung quốc, khi phiên dịch đã thêm vào chữ nhân, đây là khi phiên dịch Phật pháp 

tạo ra chữ mới. Vì âm tƣơng đồng, Phật thêm vào chữ nhân. Cho nên khi phiên dịch 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              508/21 

kinh, tạo thêm không ít chữ mới. Đức Phật nói với chúng ta, trong định nghĩa của chữ 

Phật, trí có ba loại, là nhất thiết trí, đạo chủng trí và nhất thiết chủng trí, ba loại này. 

Nhất thiết trí là A la hán chứng đƣợc, đạo chủng trí là Bồ Tát chứng đƣợc, nhất thiết 

chủng trí là Phật chứng đƣợc, đây là phát tâm thành Phật. Ba loại giác là tự giác, giác 

tha và giác hạnh viên mãn, đây là ba loại giác. Giác là giác mãn, đã viên mãn. Tự giác 

là A la hán, tự giác giác tha là Bồ Tát, viên mãn là Phật. Trong chữ Phật này đầy đủ 

tam giác và tam trí, phát tâm thành Phật. 

Bộ kinh này chính là phát tâm thành Phật, còn dạy chúng ta thực hiện việc thành 

Phật, tâm và hành tƣơng ƣng. Thế nào là tâm nhất thiết chủng trí? Niệm Phật A Di Đà 

cầu vãng sanh tây phƣơng Cực Lạc, nghĩa là tâm nhất thiết chủng trí, cũng chính là tâm 

đại bồ đề. Ngày ngày thƣờng niệm, niệm Phật A Di Đà, nghĩ đến Phật A Di Đà. Bồ Tát 

Đại  Thế  Chí  nói  với  chúng  ta, nhớ Phật niệm  Phật hiện tại tƣơng  lai nhất định  thấy 

Phật. Chúng ta cũng không cần yêu cầu, ngày ngày nghĩ đến Phật sao ngài không đến, 

tôi niệm rất lâu rồi mà? Đó gọi là tạp niệm, gọi là vọng niệm, trong niệm Phật xen lẫn 

vọng niệm, nên Phật không hiện tiền. Không có vọng niệm nào, ngẫu nhiên thật sự gặp 

đƣợc  Phật.  Gặp  Phật  cũng  đừng  hoan  hỷ,  cũng  đừng  tuyên  truyền  khắp  nơi.  Quý  vị 

xem công phu của tôi không tệ, tôi thấy đƣợc Phật, ngƣời khác không thấy đƣợc, hình 

nhƣ tôi cao hơn họ một bậc. Nhƣ vậy là sai! Đó không phải thấy Phật, mà là thấy ma, 

họ  đã  phá  hoại  chánh  niệm  của  quý  vị.  Khi  Phật  hiện  tiền,  căn  bản  ta  không  khởi  ý 

niệm, đây gọi là chánh niệm. Đây là thật, không phải giả, quý vị cũng không cảm thấy 

kỳ lạ. 

Trong Truyện Ký, chúng ta thấy đại sƣ Huệ Viễn, ngài là tổ sƣ đời thứ nhất của 

Tịnh độ tông. Vào thời Đông Tấn, ngài thành lập niệm Phật đƣờng đầu tiên tại Lô Sơn 

Giang Tây, niệm Phật đƣờng đầu tiên là niệm Phật đƣờng Đông Lâm. Mời 123 ngƣời 

cùng chí hƣớng, ở đó chuyên tu pháp môn niệm Phật. Lúc đó chỉ có một bộ Kinh Vô 

Lƣợng Thọ, một câu Phật hiệu. Họ thật sự đạt đƣợc không tạp niệm. Khi đại sƣ Huệ 

Viễn vãng sanh nói với mọi ngƣời, vãng sanh mới nói, trƣớc khi vãng sanh không nói. 

Khi ngài niệm Phật trong định nhìn thấy thế giới tây phƣơng Cực Lạc, trƣớc đây ngài 

thấy ba lần nhƣ thế, đều không nói. Ngài nói với mọi ngƣời, hôm nay tôi lại nhìn thấy, 

tôi muốn vãng sanh, lúc này mới tuyên bố với mọi ngƣời. Đây là chƣ vị cao tăng tổ sƣ 

thị hiện cho chúng ta thấy, trong tâm thật sự có định, đây là cảm ứng. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm Đức Phật dạy chúng ta, khi những đoan tƣớng này hiện 

tiền, nhìn thấy nhƣng ta hoàn toàn không lý đến, là cảnh giới tốt. Nếu ta lý đến sẽ chấp 

tƣớng, đó gọi là cảnh giới của ma. Cho nên là Phật hay ma không phải ở bên ngoài, mà 

ở trong tâm ta. Nếu tâm bất động là Phật, còn tâm động chính là ma. Ta thấy Phật A Di 

Đà, thấy thế giới Cực Lạc, cũng nhƣ không có việc gì. Đừng nghĩ đến nó, đừng quan 

tâm đến nó, đây là cảnh giới tốt đẹp, chính là cảnh giới Phật. Nếu thấy đƣợc ta rất hoan 

hỷ, đi tuyên truyền khắp nơi rằng công phu mình không tệ, đó là cảnh giới của ma. Vì 

sao vậy? Vì đã phá hoại tâm thanh tịnh của mình. 

Vì  sao  Phật  Bồ  Tát  không  hiện  tƣớng,  đạo  lý  là  nhƣ  vậy.  Hiện  tƣớng  ta  không 

chịu đƣợc, hiện tƣớng không có lợi cho chúng ta, dễ khiến ta suy nghĩ lung tung. Phật 

Bồ Tát từ bi, nên không hiện tƣớng cho ta thấy. Nếu định công của ta đƣợc nhƣ đại sƣ 

Huệ Viễn, Phật sẽ hiện tƣớng. Phật hiện ba lần ngài đều không động tâm, đến lần thứ 

tƣ sắp vãng sanh ngài mới tuyên bố với mọi ngƣời. Đây đều là những vấn đề chúng ta 

cần phải học tập. 

“Ngày ngày thƣờng niệm, không hề lãng quên”. Hai câu này chính là Bồ Tát Đại 

Thế Chí nói: “Nhớ Phật niệm Phật”. Trong tâm thƣờng nghĩ đến Phật, trong tâm thật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              509/21 

sự  có  Phật, trên  miệng  niệm  Phật.  Tâm  tƣởng  hay  miệng  niệm  đều  không  đƣợc  gián 

đoạn, nhất định đƣợc vãng sanh. 

Bên dƣới là thứ bảy. “Thứ bảy, đối với tất cả chúng sanh, khởi tâm tôn trọng, trừ 

ý ngã mạn, lời nói khiêm hạ”. Đây đều là những điều chúng ta cần phải học tập. Phải 

chú ý câu tất cả chúng sanh đều phải tôn trọng, đừng phân biệt thánh hiền hay phàm 

phu, đừng phân biệt nhƣ thế. Cũng đừng phân biệt ngƣời tốt hay kẻ xấu, đều không 

phân biệt, tất cả  pháp  đều bình  đẳng. Ngày  nay  chúng ta nói,  ngƣời này  có  học  Phật 

hay là không học Phật, có tín ngƣỡng Tôn giáo hay không? Cũng đừng phân chia nhƣ 

thế. Không phân biệt chủng tộc, không phân biệt quốc gia, không phân biệt tín ngƣỡng, 

không phân giàu nghèo. Đối với tất cả mọi ngƣời đều phải khởi tâm cung kính. 

Ở đây là nói về chúng sanh, đối với tất cả súc sanh, nhƣ kiến côn trùng đều phải 

sanh tâm cung kính. Ngƣời học Phật chúng ta phải nuôi dƣỡng thành thói quen, thấy 

côn  trùng hay  sâu  kiến  đều  chắp  tay  xƣng  Bồ  Tát, chúng  có biết  chăng? Chúng biết, 

đừng tƣởng rằng chúng ta khởi tâm động niệm chúng không biết, nhƣ vậy là ta đã coi 

thƣờng chúng, chúng ta khởi tâm động niệm chúng đều biết cả. Không những động vật 

biết mà thực vật cũng biết, khoáng vậy cũng biết, sơn hà đại địa cũng biết. 

Trong Hoàn Nguyên Quán, quốc sƣ Hiền Thủ nói với chúng ta, bất luận là hiện 

tƣợng tinh thần hay hiện tƣợng vật chất, nhục thể của thân thể này nó đều đang phát tin 

tức, nhƣng chúng ta không biết. Sơn hà đại địa tất cả chúng sanh đều có thể nhận đƣợc, 

mà còn rất nhanh chóng. Ý niệm vừa khởi liền chu biến pháp giới, xuất sanh vô tận, 

hàm  dung không hữu. Đây  là  thật, không  phải giả. Cho nên khởi  tâm  động  niệm  với 

toàn  thể  vũ  trụ, thập  pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  giống  nhƣ  một  mạng  lƣới  vậy, 

hoàn toàn thông suốt. 

Nhất định phải khởi tâm tôn trọng, chúng ta phải học tôn trọng tất cả chúng sanh. 

Khởi tôn trọng, chúng ta không còn ngạo mạn nữa, không cho mình hơn ngƣời. Biểu 

hiện ra bên ngoài tự nhiên là khiêm hạ, khiêm tốn, không dám đứng trên ngƣời khác, 

đây là lễ. Ngôn ngữ động tác đều phải biết khiêm tốn, khiêm  hạ, khiêm hạ nghĩa là 

khiêm tốn. 

Chúng ta thấy Đức Phật, Đức Phật xử sự đối nhân tiếp vật khiêm tốn, Khổng tử 

đối  nhân  tiếp  vật  khiêm  hạ.  Quý  vị  xem  tất  cả  Tôn  giáo,  Kinh  Mai  Khôi  của  Thiên 

chúa giáo, đoạn đầu tiên là nói về sự khiêm tốn của thánh mẫu Maria, đặt ở điều đầu 

tiên, đây đều là điều chúng ta cần phải học tập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 















Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              510/21 



Tập 212 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:02.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 262, hàng thứ sáu từ dƣới đếm lên, bắt đầu xem từ câu thứ 

hai. Bắt đầu xem từ điều thứ tám. 

“Thứ tám, ƣ thế đàm hoa, bất sanh vị trƣớc”. Niệm này là niệm thứ tám của thập 

niệm,  là  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  đàm  luận  về  tất  cả  pháp  thế  gian.  “Bất  sanh  vị 

trƣớc”,  vị  nghĩa  là  hứng  thú,  trƣớc  là  chấp  trƣớc.  Nói  một  cách  đơn  giản,  nghĩa  là 

không để trong lòng, đừng xem nó là điều quan trọng, nhƣ vậy là đúng. Vì sao vậy? Vì 

lục đạo không phải thật, mƣời pháp giới cũng không phải thật. Nếu ta ở trong này cảm 

thấy thú vị, chữ vị này nghĩa là tình chấp. Quý vị mê muội, chấp trƣớc, trƣớc là chấp 

trƣớc, nhƣ vậy là sai. Đối với tất cả ngôn luận của thế gian, nếu coi là thật, chấp trƣớc 

nó. Đây chính là tạo nghiệp luân hồi, không cách nào ra khỏi luân hồi lục đạo. Cho nên 

nhất định phải biết, biết là trí tuệ! Kinh điển đại thừa thƣờng nói: “phàm sở hữu tƣớng 

giai  thị  hƣ  vọng”,  “tất  cả  pháp  hữu  vi,  nhƣ  mộng  huyễn  bào  ảnh”.  Thật  sự  lãnh  hội 

đƣợc ý này, không còn chấp trƣớc pháp thế gian nữa, giống nhƣ xem kịch trên truyền 

hình  vậy.  Chúng  ta  xem  kịch  trên  truyền  hình,  đây  là  giả  không  phải  thật.  Ta  có  thể 

thƣởng thức, tuyệt đối không đƣợc chấp trƣớc, không đƣợc phân biệt, đây là Bồ Tát. 

Nếu ở đây ta nhìn thấy những hiện tƣợng này, không khởi tâm không động niệm, nhƣ 

vậy quý vị chính là Phật. Điểm khác nhau của Phật Bồ Tát và chúng ta là đây, chúng ta 

không thể không biết. 

Chúng ta ở trong cảnh giới, từng giờ từng phút phải giống nhƣ Bồ Tát Quan Thế 

Âm, “phản văn văn tự tánh”. Thế gian có câu: “hồi quang phản chiếu”, quay lại chiếu 

soi tự tánh, sẽ biết bản thân tu học vào giai đoạn nào. Nếu cảnh giới bên ngoài còn có 

thể dẫn khởi tự tƣ tự lợi, danh văn lợi dƣỡng, tham sân si mạn của chúng ta, nhƣ vậy 

chúng ta chính là phàm phu lục đạo. Nếu chúng ta đối với tất cả hiện tƣợng trƣớc mắt, 

hoàn toàn  không  chấp  trƣớc, nhƣng vẫn  còn  phân biệt, đây  chính  là  A  la hán, không 

phải phàm phu, phàm phu chắc chắn có tình chấp. A la hán đoạn tận tình chấp, không 

còn chấp trƣớc. Nghĩa là ở đây nói, họ bất sanh vị trƣớc. Nói nhƣ hiện nay là họ không 

cảm thấy hứng thú, họ không còn chấp trƣớc. 

Thánh  nhân  thế xuất  thế gian thƣờng  dạy  chúng  ta, phải nhạt đối  với vị của thế 

gian, năm này nhạt hơn năm kia, nhƣ vậy là có tiến bộ. Nếu còn rất hứng thú với thế 

gian,  nhƣ  vậy  phiền  phức  rất  lớn,  khổ  não  rất  nhiều.  Buông  bỏ,  khổ  não  trƣớc  mắt 

không còn, phiền não không còn, ƣu tƣ không còn, vƣớng mắc không còn, liền đƣợc 

tâm thanh tịnh. Tƣơng lai khi đi, rời khỏi thế gian này không có thống khổ, vì sao vậy? 

Vì không có lƣu luyến, nên không có đau khổ, dễ vãng sanh. Không thể không lƣu ý 

điều này, không thể không học tập. Học tập nhƣ thế nào? Vẫn là không thể rời kinh 

điển, kinh giáo quan trọng biết bao! Kinh giáo là khai thị của Phật Bồ Tát, là khuyến 

cáo của Phật Bồ Tát đối với chúng ta. Nói rõ ràng chân tƣớng sự thật của thế gian này, 

nói rõ nguồn gốc của vũ trụ, cũng nói rất triệt để về thế giới Cực Lạc. Mục đích sau 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              511/21 

cùng là khuyên chúng ta buông bỏ tất cả, vãng sanh thế giới Cực Lạc. Sanh về thế giới 

Cực Lạc, tức là một đời viên mãn thành Phật. Nếu thật sự nghe hiểu câu này, vật thì 

chúc mừng, quý vị đã biết trong tất cả pháp thế xuất thế gian, điều gì là quan trọng nhất. 

Bất  luận  là tự  lợi  hay  lợi  tha, một  câu  A  Di  Đà  Phật  là  công  đức  viên  mãn, quả thật 

không thể nghĩ bàn. Tin thật, phát nguyện, niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, đây là ngƣời 

hàng đầu trong thế xuất thế gian. Thấy ngƣời này, họ sắp đi làm Phật, tu bất kỳ pháp 

môn nào đều không thể sánh đƣợc với họ. Cho nên chúng ta cần phải nhớ. 

Chúng ta xem tiếp câu bên dƣới: “Thứ chín, cận với ý giác, sanh khởi vô số thiện 

căn nhân duyên, xa lìa tâm hỗn độn ồn náo tán loạn”. Đây đều là đại Bồ Tát, nói một 

cách nghiêm túc thì đều là pháp thân Bồ Tát, ngƣời bình thƣờng không làm đƣợc! Gần 

với ý giác, đây là tâm Bồ đề, tâm bồ đề nghĩa là ý giác, tâm bồ đề hiện tiền. Cho nên tự 

nhiên có thể sanh khởi vô số thiện căn nhân duyên. 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  thƣờng  nói  giác  mà  không  mê,  niệm  niệm  giác  mà 

không mê, ý này rất khó hiểu. Nếu chúng ta chƣa học Hoàn Nguyên Quán, chƣa học 

Kinh Lăng Nghiêm thì không dễ lãnh hội đƣợc. Niệm niệm này Bồ Tát Di Lặc nói, 

một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, niệm niệm đều không mê, đây chính là 

pháp thân Bồ Tát. Thông thƣờng phàm phu ý niệm đầu tiên là giác, niệm thứ hai là mê, 

niệm thứ hai thứ ba càng mê càng sâu, đây là phàm phu. Trong tứ thánh pháp giới cũng 

tƣơng đƣơng với lục đạo, niệm thứ nhất cũng là giác, niệm thứ hai là mê, nhƣng họ mê 

nhẹ  hơn  lục  đạo, tuy  nhẹ  cũng  không  ra  khỏi  mƣời  pháp  giới.  Niệm  niệm  không  mê 

liền  ra khỏi  mƣời  pháp giới, mới  có thể ra  khỏi  mƣời  pháp giới, mê  thì không đƣợc. 

Đạo lý này trong kinh điển đại thừa nói rất nhiều. Cho nên cổ đức nói mƣời niệm của 

Bồ Tát Di Lặc, mƣời niệm này không phải ngƣời bình thƣờng. Nhƣng ngày nay ở đây 

chúng ta học cũng có ƣu điểm, đƣợc lợi ích, nâng cao thiện căn nhân duyên của mình 

trong  cuộc  sống  hằng  ngày.  Chúng  ta  phải  biết  từng  giờ  từng  phút,  lấy  nó  để  làm 

gƣơng soi lại chính mình, điều này rất có lợi ích. 

Sanh  khởi thiện  căn nhân  duyên, tác  dụng  của nó  chính  là  câu  sau. Đó  chính  là 

viễn ly ô nhiễm ngũ dục lục trần của thế gian. Thật sự lìa xa nó đƣợc chăng? Bồ Tát 

làm đƣợc. Họ lìa nhƣ thế nào? Tức tƣớng ly tƣớng. Không phải tƣớng đó thật sự không 

có, có tƣớng, có tƣớng thì lìa nhƣ thế nào? Trong tâm đều không nhiễm trƣớc, biết tất 

cả  tƣớng  là  giả.  Tƣớng  năng  kiến,  tƣớng  sở  kiến  đều  bất  khả  đắc.  Sở  kiến  là  chính 

mình, thân tâm  mình bất khả đắc, cảnh duyên bên ngoài bất khả đắc. Nhất định phải 

hiểu  điều  này,  chính  là  một  niệm  mà  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói, thời  gian  một  niệm  đó  quá 

ngắn.  Ở  trƣớc  chúng  ta  có  tính  thử,  nếu  một  giây  khảy  móng  tay  năm  lần,  nghĩa  là 

1600 triệu lần sinh diệt. Trong một giây có 1600 triệu lần sinh diệt, làm sao ta có thể 

lãnh hội đƣợc? Căn bản không lãnh hội đƣợc, nhƣ vậy sao là thật đƣợc? Tâm chúng ta 

không định đƣợc. Điều này phải cần thiền định thâm sâu mới có thể thấy đƣợc, lãnh 

hội đƣợc. 

Tâm phàm phu rất trôi nổi, không lãnh hội đƣợc. Tuy không lãnh hội đƣợc, nhƣng 

chúng ta đọc đƣợc đoạn kinh văn này, chúng ta dùng những kinh văn này thực hành 

trong sinh hoạt hằng ngày. Dùng ý niệm của chúng ta, niệm này là ý niệm rất thô, lập 

tức có thể nghĩ đến trong ngoài đều bất khả đắc. Câu trong Kinh Kim Cang nói rất hay: 

“mộng huyễn bào ảnh”, “giai thị hƣ vọng”, rất hay. Thƣờng nghĩ đến điều này, ta vừa 

khởi tâm động niệm, ý niệm vừa khởi lên, ý niệm gì? Ý niệm của tham sân si mạn nghi. 

Ý niệm muốn khống chế, ý niệm muốn chiếm hữu, ý niệm này vừa khởi lên liền nghĩ 

đến giáo huấn trong kinh điển, ý niệm này lập tức hạ thấp. Có thể không còn kiên trì, 

đây tức là tiến bộ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              512/21 

Đến  khi  nào  lục  căn  chúng  ta  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  lục  trần,  thật  sự  đạt  đƣợc 

không chấp trƣớc, tuyệt đối không khởi ý niệm không chế, không khởi ý niệm chiếm 

hữu,  không  khởi  ý  niệm  thích  thú, hay  ý  niệm  ghét  bỏ  đều  không  có.  Công  phu  này 

không tệ! Chắc chắn đƣợc vãng sanh thế giới Cực Lạc. Không cần công phu rất cao, 

công  phu  nhƣ  vậy  chắc  chắn  sanh  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ.  Nếu  đến  công  phu  này 

cũng không có, tuy niệm Phật nhƣng không chắc chắn vãng sanh, vì sao vậy? Vì ta đối 

với thế gian này còn tham luyến. Đến lúc không còn chút tham luyến nào đối với thế 

gian, ta sẽ nắm chắc chuyện vãng sanh, quả thật viễn ly đƣợc thế gian này. Viễn ly ở 

đây nghĩa là thân cận đƣợc thế giới Cực Lạc, tiếp cận đƣợc. Ở đây không xả bỏ đƣợc, 

thì khoảng cách với thế giới tây phƣơng rất xa xôi. Lìa xa ở đây, thì ở đó rất gần, đạo 

lý là nhƣ thế. Công phu thật sự là một câu Phật hiệu. 

Lời của Bồ Tát Đại Thế Chí rất hay: “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tƣơng tục”. Hai 

câu này nói một cách rốt ráo, từng giờ từng phút hy vọng cảnh giới này hiện tiền. Đô 

nhiếp lục căn nghĩa là buông bỏ tất cả, tịnh niệm, tịnh là thanh tịnh không có hoài nghi. 

Có  hoài  nghi  không  thanh  tịnh,  có  xen  tạp  không  thanh  tịnh.  Không  có  hoài  nghi, 

không có xen tạp, câu Phật hiệu này rõ ràng minh bạch, một chữ cũng không niệm sai. 

Câu sau cùng: “Thứ mƣời, chánh niệm quán Phật, đoạn trừ các căn”. Cảnh giới 

này đã viên mãn, các căn là lục căn, đây là khó buông bỏ nhất. Trong Phật pháp nói lục 

căn, lục trần, lục thức. Căn sanh thức, căn là năng sanh, thức là sở sanh, lục căn là nhãn 

nhĩ tỷ thiệt thân ý. Cảnh giới này chính là nửa bộ sau của Kinh Kim Cang nói: vô ngã 

kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến, đến cảnh giới này, cảnh giới 

này  gọi  là  chánh  niệm  quán  Phật.  Đây  là  chánh  niệm,  chánh  niệm  vô  niệm.  Nói  vô 

niệm  chắc  có  sự  ngộ  nhận,  cho  nên  các  bậc  cổ  đức  gọi  là  vô  tà  niệm.  Hay  nói  cách 

khác, còn có chánh niệm, chánh niệm là gì? Nếu có chánh niệm, đây vẫn là tà niệm. Ví 

dụ  mắt  thấy  sắc,  nhìn  thấy  rất  rõ  ràng. Mắt  thấy  sắc,  nhìn  thấy  sắc  tƣớng  bên  ngoài, 

cảm thất thích, đó là nhiễm trƣớc. Sự thích thú này không phải chánh niệm, là tà niệm, 

chỉ cần khởi niệm đều là tà niệm. Ta ghét nó cũng là tà niệm, ta muốn khống chế nó là 

tà niệm, muốn chiếm hữu nó cũng là tà niệm. 

Phật Bồ Tát dùng là chánh niệm, chánh niệm là gì? Thấy một cách rõ ràng minh 

bạch, đích thực không có khởi tâm động niệm. Không khởi tâm, không động niệm, đây 

gọi là chánh niệm. Không khởi tâm, không động niệm, thấy một cách rõ ràng, không 

phải không thấy rõ. Phàm phu chúng ta không làm đƣợc, phàm phu chúng ta mắt nhìn 

đồ vật, là sao? Chú ý, chú ý sẽ thấy rõ ràng. Nếu không chú ý, hình nhƣ khi nhìn thì 

thấy có nhƣ thế, nhƣng không rõ ràng lắm, nhất định phải chú ý mới thấy rõ đƣợc. Chú 

ý đó là gì? Là chú nhập ý thức, thêm vào nơi nhãn thức chữ ý thức, nhƣ vậy mới nhìn 

thấy. Khi không có ý thức đó là nhãn thức, nhãn thức có liễu biệt, không có phân biệt. 

Liễu  biệt  có thể  nói nó  là  chánh  niệm, ý  thức  cũng  có liễu  biệt, nghĩa  là sao?  Tức là 

kiến  văn  giác  tri  trong  tánh  đức,  kiến  văn  giác  tri  là  tánh  đức  vốn  có  trong  tự  tánh, 

không sanh không diệt, đó gọi là chánh niệm. Chúng ta nói kiến văn giác tri có đƣợc 

coi là chánh niệm chăng? Không đƣợc, vì sao vậy? Vì chúng ta có phân biệt, có chấp 

trƣớc. Kiến văn giác tri lại thêm phân biệt, lại thêm chấp trƣớc, cho nên hoàn toàn biến 

thành tà niệm. 

Chánh niệm nhất định phải buông bỏ tất cả phân biệt, chấp trƣớc, khởi tâm động 

niệm,  đó  gọi  là  chánh  niệm.  Tai  có  thể  nghe,  mắt  có  thể  thấy,  ý  có  thể  quán_  quán 

chiếu, đó là chánh niệm. Đây gọi là chánh niệm, không có tà niệm. Điều này cần phải 

lãnh hội tƣờng tận, thực tế rất khó nói cho rõ ràng. Nói cũng không nói rõ ràng, làm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              513/21 

sao nghe đƣợc rõ ràng? Nếu có thể nghe đƣợc rõ ràng đó là trí tuệ, đó không phải tri 

thức, mà là trí tuệ. 

Chỉ  có  chánh  niệm  quán  Phật,  Phật  ở  đây  nghĩa  là  tất  cả  các  pháp  đều  là  Phật, 

không có một pháp nào không phải Phật. Phật là gì? Phật là tự tánh. Trong tất cả các 

tƣớng lìa vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, ta liền kiến tánh, tánh tƣớng không hai. Thì 

ra tƣớng tức là tánh, tánh tức là tƣớng, thật sự đã thấy đƣợc, đây gọi là thấy Phật. 

Xem tiếp bên dƣới: “Tông Yếu nói: Mƣời niệm nhƣ vậy, không phải phàm phu có 

thể làm đƣợc, nên biết Bồ Tát sơ địa trở lên mới có thể đầy đủ mƣời niệm này”. Lời 

này là thật không phải giả. Mƣời niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói, mƣời niệm này cảnh giới 

rất cao, không phải ngƣời bình thƣờng có thể làm đƣợc. Đặc biệt là chánh niệm quán 

Phật, đoạn trừ các căn, nhị thừa và Quyền giáo Bồ Tát đều không làm đƣợc, huống gì 

phàm phu? Cho nên nói là cảnh giới của sơ địa Bồ Tát trở lên, sơ địa là Biệt giáo sơ địa, 

Viên giáo là sơ trụ. Những ngƣời này đầy đủ mƣời niệm, họ không còn ở trong mƣời 

pháp giới, đã vƣợt khỏi mƣời pháp giới. 

“Các cách nói ở trên đều chuyên lấy nguyện này làm thƣợng phẩm”. Trong tam 

bối  vãng  sanh  là  thƣợng  bối,  trong  cửu  phẩm  là  thƣợng  thƣợng  phẩm,  không  phải 

ngƣời bình thƣờng. Cho nên bên dƣới nói: “thậm chí địa thƣợng Bồ Tát mới có thể đầy 

đủ, hàng phàm phu trung hạ căn làm sao đƣợc vãng sanh?” Bồ Tát Di lặc nói rất hay. 

Bồ  Tát  cũng  nói  quá  hay.  “Đầy  đủ  niệm  nhƣ  thế,  tức  đƣợc  vãng  sanh  cõi  nƣớc  An 

dƣỡng”. Đầy đủ mƣời điều kiện của ngài, vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc là 

sanh  vào  cõi  thật  báo  trang  nghiêm.  Không  phải  cõi  đồng  cƣ,  cũng  không  phải  cõi 

phƣơng tiện, là cõi thật báo, đây là điều kiện của cõi thật báo. 

Ngƣời có chí nguyện thật sự, muốn đến thế giới Cực Lạc sớm ngày thành Phật, 

điều này giúp ích cho chúng ta rất nhiều. Trong cuộc sống hằng ngày, lục căn tiếp xúc 

với cảnh giới lục trần, lấy nó để làm gƣơng soi lại mình. Ngày ngày phản tỉnh, ngày 

ngày sửa đổi. Chúng ta tinh tấn hƣớng đến mục tiêu này, dùng phƣơng pháp gì? Nhất 

tâm chuyên niệm Phật A Di Đà, tịnh niệm tƣơng tục thật sự có thể làm đƣợc. 

Bên dƣới là khai thị của Hoàng Niệm Lão: Có thể thấy nghị luận của các nhà ở 

trên,  nghị  luận  của  họ,  chƣa  khế  chân  đế  tha  lực  quả  giáo  của  Tịnh  tông.  Tịnh  tông 

không dựa vào tự lực, dựa vào oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Chúng ta 

dựa  vào  bổn  nguyện lực  của  Phật, nhƣng ở  trên  nói dựa  vào  tự  lực, bản thân họ đến 

cảnh giới này. Nói cách khác, Bồ Tát mới có thể vãng sanh, phàm phu sao vãng sanh 

đƣợc? Phàm phu vãng sanh, đặc biệt là cõi phàm thánh đồng cƣ chúng ta mới có phần, 

cõi phƣơng tiện hữu dƣ chúng ta không có phần. 

Cổ nhân nói ba bậc thƣợng trung hạ, bậc thƣợng là Bồ Tát vãng sanh, sanh về đâu? 

Bồ Tát sanh về cõi thật báo trang nghiêm, nhị thừa vãng sanh về cõi phƣơng tiện hữu 

dƣ, phàm phu vãng sanh về cõi phàm thánh đồng cƣ. Cổ nhân nói nhƣ thế, không thể 

nói không có đạo lý, nhƣng không phải tinh thần bổn nguyện của Phật A Di Đà, không 

phải nhƣ thế. Tinh thần bổn nguyện của Phật Di Đà, đại sƣ Thiện Đạo nói rất hay, tứ 

độ tam bối cửu phẩm vãng sanh đều do gặp nhân duyên khác nhau. Câu này nói quá 

hay, đó là khế nhập sâu vào chân đế tha lực quả giáo của Tịnh tông. Phàm phu chúng 

ta  có  thể vãng  sanh về  cõi thật  báo trang  nghiêm  chăng?  Đáp  án là  đƣợc.  Mƣời  điều 

này chúng ta có làm đƣợc chăng? Đáp án cũng là khẳng định. Không làm đƣợc là do ta 

chƣa nhìn thấu, thật sự nhìn thấu sao có thể không làm đƣợc? Thế gian này tự tƣ tự lợi, 

danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn, vì sao không buông bỏ đƣợc? 

Vì ta chƣa buông bỏ, nếu nhìn thấu thì những thứ này là giả, không có gì mang theo 

đƣợc. Trong giáo lý đại thừa nói rất rõ ràng, nếu thật sự hiểu sẽ hoàn toàn buông bỏ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              514/21 

Đại sƣ Ấn Quang dạy chúng ta, nghĩa là ngài buông bỏ nhƣ thế nào. Ngày ngày 

ngài nghĩ đến một chữ “chết”, trong niệm Phật đƣờng của ngài, chổ tu tập của ngài có 

một niệm Phật đƣờng nhỏ, chỉ lớn bằng nữa phòng thu này của chúng ta, rất nhỏ, tôi có 

đến xem qua. Trong phòng chỉ có một chiếc bàn nhỏ, chiếc bàn vuông, thờ một tƣợng 

Phật  A  Di  Đà,  chỉ  một  tƣợng.  Tôi  thấy  có  một  cặp  đèn  sáp, một  bát  hƣơng,  một  cái 

khánh, một cái mõ, ngoài ra không còn gì nữa, sau tƣợng Phật viết một chữ tử thật lớn. 

Tổ sƣ Ấn Quang dạy ngƣời khác cũng nhƣ thế, dạy chúng ta thƣờng nghĩ đến sắp chết. 

Quý vị nghĩ gì? Chúng ta sắp chết rồi, quý vị nghĩ điều gì? Nếu lúc này mà còn vọng 

tƣợng, còn nghĩ đông nghĩ tây, nhƣ vậy là tiếp tục trôi lăn trong luân hồi. Niệm sau 

cùng không phải thế giới tây phƣơng Cực Lạc, liền đi vào luân hồi, đáng sợ biết bao! 

Lúc này, niệm niệm không quên chính là một câu A Di Đà Phật, nhƣ vậy là đƣợc đến 

thế giới Cực Lạc. Tổ sƣ Ấn Quang dạy chúng ta thƣờng nghĩ đến chữ này, đừng sợ hãi. 

Ngƣời thấy chữ này là điều cấm kỵ, ngƣời học Phật thấy chữ này rất hay, nhắc nhở 

mình, cảnh giác mình, chữ này quá tuyệt! Tôi thƣờng khuyến khích đồng học, bản thân 

tôi cũng nhƣ vậy, tôi xem ngày hôm nay là ngày sau cùng, không có ngày mai. Hôm 

nay là ngày cuối cùng của tôi, hôm nay tôi nghĩ gì? Phải làm những gì? Không đƣợc 

làm việc thế gian, phải làm việc của thế giới Cực Lạc. Việc của thế giới Cực Lạc có thể 

mang theo đƣợc, nó là vĩnh hằng. Việc thế gian là giả, không mang theo đƣợc thứ gì, 

nếu cứ để nó trong lòng là sai. Thế gian này ngƣời cũng vậy, việc cũng vậy, việc tốt 

cũng vậy, việc xấu cũng vậy, không hề liên quan đến mình. Phải thƣờng quán nhƣ thế, 

tâm chúng ta mới tự tại, mới thanh tịnh, mới không bị quấy nhiễu. 

Bây giờ rất nhiều ngƣời đến hỏi tôi về thiên tai, là thật hay là giả? Tôi nói thật, 

thiên tai không thể nói thật cũng không thể nói là giả, nhƣ vậy là sao? Nếu tâm hành ta 

bất  thiện  thì  có,  tâm  hành  ta  thiện  nó  sẽ  không  có,  nghĩa  là  sao?  Là  cảnh  tùy  tâm 

chuyển, tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, không phải từ lâu Phật đã nói với chúng ta rồi ƣ? 

Nói rất nhiều, khi nƣớc đến chân quý vị quên mất. Phải thƣờng nghĩ đến giáo huấn của 

Phật: “Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. Đến các nhà khoa học còn nói, khi thiên tai đến 

phải đối phó nhƣ thế nào? Các nhà khoa học đã nói ba câu: “Bỏ ác làm thiện”, vứt bỏ 

việc ác, phải buông bỏ, phát triển rộng rãi thiện tâm thiện hạnh. Quý vị xem nhƣ vậy 

hay biết bao, rất giống với lời Đức Phật dạy. Câu thứ hai họ nói rằng, phải cải tà quy 

chánh. Câu sau cùng nói với chúng ta, phải đoan chánh tâm niệm. Niệm Phật là chánh 

bậc nhất của đoan chánh tâm niệm, vậy tại sao không niệm Phật? Tại sao mãi suy nghĩ 

lung tung? 

Đối với ngài Nghĩa Tịch dùng thập niệm của hạ phẩm hạ sanh trong Quán Kinh, 

chú giải mƣời niệm của nguyện thứ 18 trong kinh này, có kiến giải rất sâu sắc. Đoạn 

văn này chúng ta đã đọc ở trang 261, hàng thứ tƣ từ dƣới lên, học hôm qua. Tôi đọc lại 

đoạn kinh văn này cho mọi ngƣời nghe, vì ông chú giải quá hay, là trong Quán Kinh 

nói: “Hạ phẩm hạ sanh, hoặc có chúng sanh, tạo nghiệp bất thiện, ngũ nghịch thập ác, 

đầy đủ các điều bất thiện, khi lâm mạng chung, gặp thiện tri thức, nói pháp vi diệu, dạy 

họ niệm Phật, quán tƣởng niệm Phật. Nếu không thể niệm”, không quán tƣởng thì sao? 

Nhƣ vậy thì trì danh niệm Phật, xƣng niệm Phật hiệu. “Chí tâm nhƣ thế, niệm không 

gián  đoạn,  đầy  đủ  mƣời  niệm,  xƣng  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật.  Xƣng  danh  hiệu  Phật, 

trong mỗi mỗi niệm, trừ tội sanh tử trong 80 ức kiếp. Sau khi mạng chung, tức đƣợc 

vãng  sanh”.  Đây  là  ngài  Nghĩa  Tịch  giải  thích  nguyện  này  cho  chúng  ta,  ngài  dùng 

mƣời niệm của chƣơng hạ phẩm hạ sanh trong Quán Kinh. 

Ở đây Hoàng Niệm Lão khen ngợi giải thích này có kiến giải sâu sắc, chú thích 

quá hay. Khiến chúng ta sau khi học xong, hoàn toàn không có chút hoài nghi nào. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              515/21 

Bên dƣới, “ngài Vọng Tây nói, Tông gia không nhƣ thế”, đây là pháp sƣ Nhật bản, 

ngƣời Nhật xƣng Tông gia tức là xƣng đại sƣ Thiện Đạo. Không dám gọi tên húy của 

đại sƣ Thiện Đạo, mà xƣng là Tông gia, họ đều là đệ tử của ngài Thiện Đạo. “Mƣời 

niệm  này”,  chính  là  mƣời  niệm  nguyện  thứ  18  trong  48  nguyện  của  Kinh  Vô  Lƣợng 

Thọ, mƣời niệm này. Nhƣng là niệm miệng, tức là niệm A Di Đà Phật. 

“Trên tận nhất hình”, đây là gì? Nhất hình tức là một đời, chúng ta sống ngày nào 

niệm ngày đó, ngày ngày niệm không gián đoạn. Các bậc cổ đức dạy chúng ta, bất cứ 

lúc nào nơi nào cũng không cần cấm kỵ, ở đâu cũng có thể niệm Phật. Niệm mệt thì 

nghỉ, nghỉ khỏe lại tiếp tục niệm, tự tại biết bao! Khi làm việc thì chuyên tâm mà làm, 

dừng niệm Phật, làm xong công việc, lập tức niệm Phật, đây là ngƣời niệm Phật chơn 

chánh.  Niệm  Phật  không  trở  ngại  công  việc,  nếu  công  việc  này  không  cần  dùng  tâm 

niệm  để  làm,  không  cần  dùng  tâm  tƣởng  để  làm,  chúng  ta  vừa  làm  việc  có  thể  vừa 

niệm Phật. Nếu công việc cần suy nghĩ, thì khi làm việc chúng ta buông bỏ việc niệm 

Phật, chuyên tâm làm việc. Làm việc xong chúng ta tiếp tục niệm Phật, đây gọi là tịnh 

niệm tƣơng tục, tức không gián đoạn. 

“Trên  tận  nhất  hình,  dƣới  đến  nhất  niệm”.  Sau  cùng,  một  niệm  này  là  nói  một 

niệm  khi  lâm  chung,  niệm  sau  cùng  khi  lâm  mạng  chung  là  niệm  Phật  A  Di  Đà. 

“Thông đến tam bối, nhiếp thọ chín phẩm”. Tam bối là thƣợng bối, trung bối và hạ bối 

trong  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  tứ  độ  tam  bối  cửu  phẩm.  “Không  ai  không  vãng  sanh”, 

phẩm vị cao thấp nghĩa là sao? Nói cho chƣ vị biết, đây là mức độ tâm địa thanh tịnh 

cảm ứng. Trên đề kinh này nói, ba đẳng cấp này rất hay: thanh tịnh, bình đẳng, giác. 

Công phu thấp nhất là thanh tịnh, thanh tịnh vãng sanh cõi phàm thánh đồng cƣ. Bình 

đẳng, tâm đã bình đẳng, vãng sanh cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Sau cùng là giác, giác là 

đại triệt đại ngộ, sanh vào cõi thật báo trang nghiêm. Từ đó cho thấy, tâm thanh tịnh rất 

quan trọng! Chúng ta học pháp môn niệm Phật là tu gì? Chính là tu tâm thanh tịnh. Có 

nghi hoặc, tâm không thanh tịnh. Có tạp niệm, tâm không thanh tịnh. Cho nên cần phải 

buông bỏ tất cả nghi hoặc và tạp niệm, phải thƣờng nghĩ đến “phàm sở hữu tƣớng giai 

thị hƣ vọng”. Trong cuộc sống hằng ngày tùy duyên, sao cũng đƣợc, không cần so đo 

tính toán. Ăn no mặc ấm là đủ, không cần quá chú trọng nhất định phải thế này, nhất 

định phải thế kia. Nhƣ vậy rất phiền phức, đó là vọng niệm. Vì sao vậy? Vì nó nhiễu 

loạn tâm thanh tịnh của chúng ta, nhƣ vậy là sai. 

Đƣợc thanh tinh, tiếp tục nâng cao lên tu tâm bình đẳng, thấy tất cả mọi ngƣời và 

mình  không  có  gì  khác  biệt.  Mình  không  cao  hơn  ngƣời  khác,  ngƣời  ta  cũng  không 

thua gì mình. Phƣơng pháp tốt nhất, là quán tất cả chúng sanh đều là Phật A Di Đà, 

phƣơng pháp này hay. Ngƣời tốt hay kẻ xấu đều là Phật A Di Đà, đừng phân biệt, tâm 

bình đẳng hiện tiền, phẩm vị vãng sanh rất cao, sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Cõi 

phƣơng tiện hữu dƣ là tứ thánh pháp giới. 

Bên dƣới là tổng kết của Hoàng Niệm Lão về đoạn của đại sƣ Vọng Tây nói: “Ý 

là mƣời niệm trong nguyện văn của kinh này”, chính là mƣời niệm trong nguyện văn 

của nguyện thứ 18. “Chỉ là khẩu niệm”, nói một cách rất rõ ràng minh bạch. “Trên tận 

hình thọ của một đời chỉ có niệm danh hiệu Phật”. Ngƣời này niệm Phật suốt một đời, 

chỉ niệm  một  câu  Phật  hiệu. “Dƣới  chỉ  niệm  một  tiếng, đều  có  thể  vãng  sanh”. Đích 

thực chúng ta thấy rất nhiều ngƣời niệm Phật, đa phần là sao? Đa phần là các ông bà cụ 

ở nông thôn, họ không biết chữ, không chƣa từng nghe kinh. Từ sáng đến tối họ chỉ 

biết niệm Phật A Di Đà, khi lâm chung vãng sanh đoan tƣớng hy hữu, biết trƣớc giờ 

chết. Rất nhiều ngƣời không hề bệnh hoạn gì, nói đi là đi, còn có ngƣời đứng vậy mà đi, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              516/21 

ngồi vậy mà đi, đây là nhờ nguyện này gia trì. Đây chính là suốt đời niệm Phật, thậm 

chí họ không biết tụng kinh, chỉ chuyên niệm một câu Phật hiệu. 

Trƣớc đây ngƣời đệ tử làm thợ hàn của pháp sƣ Đế Nhàn, mọi ngƣời đều biết. 

Câu chuyện này là trƣớc đây pháp sƣ Đàm Hƣ kể ở HongKong, tôi nghe đƣợc từ một 

băng ghi âm, pháp sƣ kể trong kỳ Phật thất, khi khai thị cho mọi ngƣời đã kể mấy câu 

chuyện, tôi nghe đƣợc từ băng ghi âm. Hòa thƣợng Đế Nhàn chỉ dạy ông ta một câu 

Phật hiệu: “Nam Mô A Di Đà Phật”, dạy ông từ sáng đến tôi chỉ niệm câu Phật hiệu 

này. Niệm mệt thì nghỉ, nghỉ khỏe lại niệm tiếp, cho nên hoàn toàn không có áp lực. 

Niệm suốt ba năm, biết trƣớc giờ chết, đứng vãng sanh. Ngƣời này chƣa từng đƣợc học 

hành, không biết chữ, chƣa từng nghe kinh, vì sao ông niệm Phật kiên định nhƣ thế? 

Bản thân ông cảm nhận sâu sắc về nỗi khổ của nhân sinh. Quý vị thử nghĩ xem, lúc đó 

ông hơn 40 tuổi, không đƣợc học hành, không có bất kỳ năng lực kỹ thuật nào, chỉ học 

đƣợc nghề hàn soong nồi hƣ, một nghề rất đơn giản, cuộc sống gian nan cùng tận. Mỗi 

ngày gánh một gánh nhỏ đi khắp các thôn làng, xem nhà ai có soong nồi hƣ thủng, đem 

nó hàn lại có thể dùng đƣợc. 

Lúc nhỏ tôi từng thấy ngƣời làm nghề này, ở nông thôn một năm đến hai ba lần 

nhƣ thế, không nhiều. Đi vào thôn làng này xem có thứ gì có thể hàn lại, ông ta sẽ hàn 

cho quý vị. Bây giờ không còn nữa, nghề này không còn đất dụng võ. Ông thật sự nếm 

đƣợc nỗi khổ của đời ngƣời, cuộc sống quá gian nan. 

Pháp sƣ Đế Nhàn là ngƣời bạn lớn lên từ nhỏ với ông trong một thôn trang, họ là 

đồng hƣơng. Ông thấy pháp sƣ Đế Nhàn xuất gia, xuất gia rất tốt, có ăn, có chổ ở, cuộc 

sống không tệ, nên muốn xuất gia theo. Nhƣng xuất gia còn có điều kiện, nếu xuất gia 

ở trong chùa, một ngày có năm thời tụng kinh mà không biết, nhƣ vậy không thể có 

chỗ đứng trong chùa này, ông ta thật sự không học đƣợc. Học giảng kinh lại không biết 

chữ,  chƣa  từng  đƣợc  học  hành.  Hòa  thƣợng  Đế  Nhàn  không  còn  cách  nào  khác,  là 

ngƣời bạn lớn lên từ nhỏ, không thể không chăm sóc. Liền xuống tóc cho ông ta, tìm 

một ngôi chùa ở nông thôn không có ngƣời ở, đƣa ông đến đó, một mình ở trong ngôi 

chùa cũ. Chỉ dạy ông một câu A Di Đà Phật. Đại sƣ nói, ông cứ việc thành tâm mà 

niệm. Ông ta là một ngƣời rất có thiện duyên, biết nghe lời. Thật thà, nghe lời, y giáo 

phụng hành, nên ông ta đã thành công. Ông đầy đủ ba điều kiện này, và thành công, ba 

năm thành công. Hòa thƣợng Đế Nhàn khen ngợi vô cùng, khi giảng kinh thƣờng lấy 

ông ta làm ví dụ. Thời gian ba năm, ông đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc làm Phật. 

Con ngƣời không đƣợc coi thƣờng ông, khi sống không ai coi ông ra gì, khi ra đi rất 

vinh dự, đi thật tự tại, tiêu sái, khiến ngƣời khác nhìn vào đều ngƣỡng mộ! 

Điều này chính là ở đây nói: “Trên, trên tận nhất hình”, đây là trên. Hòa thƣợng 

Đế Nhàn kể câu chuyện này tức là một băng ghi âm lúc đó, tôi nhờ đồng học viết ra in 

thành sách, nhƣ vậy có thể lƣu thông mãi mãi. Tôi thấy băng ghi âm hay đĩa CD duy trì 

đều có giới hạn, in thành sách đáng tin cậy hơn. Là khai thị Phật thất của hòa thƣợng 

Đàm Hƣ. 

Bên dƣới có chú giải thêm trong ngoặc đơn: “Chỉ niệm một tiếng, tức là một niệm 

khi  lâm  chung. Hoặc  đạt  đƣợc  nhất  niệm  tịnh tâm, phát  tâm  nhất niệm  để  niệm  Phật 

này, cũng đều đƣợc vãng sanh”. Đây là nói đến hai tình huống, tình huống thứ nhất, chỉ 

niệm  một  tiếng  là  lâm  chung,  một  niệm  khi  lâm  chung  nhất  định  vãng  sanh.  Tình 

huống thứ hai, là đƣợc nhất niệm tịnh tâm, điều này khó hơn, phải có công phu thật sự! 

Công  phu  là  gì?  Là  ngƣời  buông  bỏ  đƣợc.  Thật  sự  có  thể  nhƣ  cổ  đức  thƣờng  nói, 

buông bỏ tất cả pháp thế xuất thế gian. Không những là nói pháp thế gian, pháp xuất 

thế gian là Phật pháp, nói đến tam tạng 12 bộ kinh và tám vạn bốn ngàn pháp môn, đều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              517/21 

buông bỏ hết. Lúc này phát nhất niệm tâm, nghĩa là chuyên niệm Phật A Di Đà, nhƣ 

vậy đều chắc chắn vãng sanh. 

Đoạn  bên  dƣới  nói:  “Trong  nguyện  văn  này  nói,  chí  tâm  tín  nhạo.  Quán  Kinh 

cũng nói, chí tâm nhƣ thế, danh hiệu không gián đoạn, đầy đủ mƣời niệm”. Bên dƣới 

giải thích làm sao để danh hiệu này đƣợc chí tâm, lại làm sao để danh hiệu này đầy đủ 

mƣời niệm? Đây là điểm then chốt của nguyện này. Đây là pháp môn mấu chốt, quan 

trọng! 

“Đại sƣ La Thập đối với nguyện này”, đại sƣ Cƣu Ma La Thập, đối với vấn đề 

vừa  mới  đƣa  ra,  ngài  “có  luận  vô  cùng  tinh  yếu”,  bên  dƣới  là  những  điều  đại  sƣ  La 

Thập  nói.  “Đại  sƣ  La  Thập  nói:  Ví  nhƣ  có  ngƣời,  ở  nơi  hoang  dã”,  ở  ngoại  ô.  “Gặp 

phải ác tặc”, gặp phải cƣờng đạo. “Rút dao bạt kiếm, muốn đến giết hại”, đây là gặp 

cƣờng đạo muốn đến giết hại, đoạt tài vật của họ. “Ngƣời này cố gắng đi”, chạy thật 

nhanh để trốn. Khi chạy trốn, “thấy một con sông”, thấy ở trƣớc có một con sông. Lúc 

này họ nghĩ “nếu không qua sông, khó mà an toàn”, chắc chắn bị họ giết. “Lúc đó chỉ 

nghĩ đến phƣơng tiện qua sông”, làm sao để qua đƣợc con sông này? “Tôi đến bờ sông, 

nên mang y phục bơi qua sông chăng?” Cứ mang áo quần nhƣ vậy mà bơi qua sông, 

hay là cởi bỏ quần áo? Đây là trong lúc cấp bách, ông nghĩ nên mang y phục bơi qua 

chăng? “Nếu mang y phục, sợ không qua đƣợc”, không kịp thời gian, họ đuổi đến quá 

gần. “Nếu cởi áo quần, chỉ sợ không kịp”, sợ không kịp. Nếu mang áo quần qua sông, 

mang áo quần nhƣ vậy sợ không qua sông đƣợc. “Chỉ có niệm này, không có ý khác”, 

chỉ nhất tâm nghĩ đến làm sao để qua sông. “Niệm qua sông lúc đó, tức là nhất niệm, 

mƣời niệm nhƣ thế, không xen tạp niệm khác. Ngƣời tu hành cũng nhƣ thế, nếu niệm 

danh hiệu Phật, nếu niệm Phật tƣớng. Niệm Phật không gián đoạn, cho đến mƣời niệm, 

chí tâm nhƣ thế, gọi là mƣời niệm”. Đây là khai thị của đại sƣ La Thập. 

Hành giả chính là ngƣời tu hành, giống nhƣ tình hình qua sông, nhƣ tình trạng gặp 

cƣờng đạo vậy. Chúng ta niệm Phật là niệm danh hiệu Phật hay là niệm Phật tƣợng? 

Niệm Phật tƣợng nghĩa là quán tƣợng niệm Phật, không có tƣợng Phật ở trƣớc thì quán 

tƣởng niệm Phật. Đây là trong Kinh Thập Lục Quán nói: Niệm Phật không gián đoạn, 

quán tƣởng cũng đƣợc, quán tƣợng cũng đƣợc, trì danh cũng đƣợc, quan trọng nhất là 

mƣời  niệm.  Đây  gọi  là  chí  tâm,  gọi  là  thập  niệm.  Trong  tâm  đã  tập  trung  nơi  Phật, 

ngoài niệm Phật ra không còn tâm nào khác. 

Cho nên cả ba phƣơng pháp đều đƣợc, quán tƣởng, quán tƣợng hay trì danh đều 

đƣợc. Trong ba loại tiện lợi nhất là trì danh, quán tƣợng và quán tƣởng đều không dễ. 

Quán tƣợng, tƣợng quá vi tế, ta quán Phật 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp. Mặc dù quán đệ nhất 

là quán lạc nhật huyền cổ, đều không dễ, đó là quán tây phƣơng. Quán này quán nhƣ 

thế nào  mới  gọi là  thành  tựu?  Quả  thật  gọi  là  tất  cả pháp từ  tâm  tƣởng  sanh. Quý  vị 

thấy, khi mặt trời vừa hạ xuống núi, mặt trời màu hồng, ánh sáng rất yếu, nhƣng ta có 

thể thấy rất rõ ràng, quán tƣởng đã thành công. Bất kỳ lúc nào, trƣớc mặt quý vị đều 

nhìn thấy mặt trời, mở mắt là nhìn thấy mặt trời, coi nhƣ quán này của quý vị đã thành 

công. Quý  vị  thử  xem,  mình  có  làm  đƣợc  chăng?  Nếu quán  thứ  nhất  không  thành,  ở 

sau không cần nghĩ đến, ở sau càng khó hơn, cho nên quán tƣởng không dễ. 

Quán tƣợng, ta thờ một vị Phật ngay trƣớc mặt, ngày ngày nhìn ngài, gọi là quán 

tƣợng niệm Phật. Ta xem tƣợng Phật nhƣ ngƣời thật, ngày ngày lễ lạy đi nhiễu cúng 

dƣờng,  không  rời  khỏi  tƣợng  Phật.  Nhƣng  khi  ta  rời  khỏi  Phật  đƣờng,  tƣợng  Phật 

không còn, việc quán tƣợng bị gián đoạn, không thể liên tục. Cho nên phƣơng tiện nhất 

vẫn là trì danh niệm Phật, bất luận ở đâu, Phật hiệu đều có thể không gián đoạn. Mà trì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              518/21 

danh thì sao? Trì danh là quán sau cùng trong Thập Lục Quán, nghĩa là quán thứ mƣời 

sáu. 

Đức Phật biết, tập khí phiền não của chúng ta rất nặng, dù quán nhƣ thế nào cũng 

không thành tựu, nên sau cùng dạy ta trì danh, tức là dạy ta niệm Phật, cho nên quán 

thứ 16 là trì danh niệm Phật. Chỉ cần giống nhƣ lời Bồ Tát Đại Thế Chí nói: “Nhớ Phật 

niệm Phật”, nhớ Phật là trong tâm nghĩ đến Phật, niệm Phật là miệng niệm Phật. Tâm 

nhớ đến Phật, miệng niệm Phật, “hiện tại tƣơng lai chắc chắn thấy Phật”. Quan trọng 

nhất,  trong  tâm  ngoài  Phật  ra,  không  có  bất  kỳ  tạp  niệm  nào  xen  vào,  buông  bỏ  vạn 

duyên. Sống ở thế gian, tất cả đều tùy duyên, sao cũng đƣợc, không có gì không tốt. 

Nhƣ vậy sẽ tu pháp môn này thành công, nắm chắc chuyện vãng sanh. 

Mƣời niệm nghĩa là niệm niệm tƣơng tục, dùng tâm thanh tịnh nhƣ thế niệm Phật, 

niệm  mƣời  câu  cũng  có  thể  vãng  sanh,  đây  đều  là  chỉ  khi  lâm  mạng  chung.  Bình 

thƣờng thì sao? Bình thƣờng tu pháp thập niệm cũng đƣợc, cho nên các bậc tổ sƣ cũng 

có đề xƣớng thập niệm. Nhƣng ngày xƣa tổ sƣ đề xƣớng thập niệm, phƣơng pháp của 

họ là hết một hơi làm một niệm, một hơi không hạn chế bao nhiêu. Buổi sớm thức dậy, 

có tƣợng Phật thì thực hành trƣớc tƣợng Phật, không có tƣợng Phật thì quay mặt về 

phƣơng tây. Phƣơng vị cũng là cầu cảm  ứng, mặt xuay về hƣớng tây chắp tay niệm 

mƣời hơi: A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật. Hết một hơi gọi 

là một niệm, niệm mƣời một hơi. Phƣơng pháp này dành cho ngƣời công việc bận rộn, 

không có thời gian cho hai thời sáng tôi, thì dùng phƣơng pháp này. 

Ở  trƣớc  tôi  có  nói  với  chƣ  vị,  tôi  cũng  có  pháp  thập  niệm,  lúc  ở  Singapore  có 

tuyên  bố  cùng  mọi  ngƣời,  chính  là  mƣời  câu  Phật  hiệu.  Không  phải  một  hơi,  mà  là 

mƣời câu Phật hiệu, càng đơn giản, một ngày thực hành chín lần. Chín lần này tính nhƣ 

thế  nào?  Đây  là  thời  khóa  cố định, một  ngày  chín lần. Sáng  và  tối  hai lần, sáng sớm 

thức dậy phải niệm mƣời câu A Di Đà Phật, buổi tối trƣớc khi ngủ niệm mƣời câu. Ba 

bữa  cơm  ba  lần, trƣớc  giờ  ăn  cơm  đệ  tử  Phật  môn  đa phần đều  đọc bài  cúng  dƣờng, 

chúng ta đọc mƣời câu A Di Đà Phật rồi  mới ăn cơm. Nhƣ vậy không bị quên, đọc 

trƣớc bữa ăn. Khi đi làm, trƣớc khi vào làm đọc mƣời câu, ra về đọc mƣời câu. Buổi 

sáng thực hành lúc đi làm và lúc tan ca, buổi chiều cũng lúc đi làm và lúc tan ca, tất cả 

có chín lần. Mỗi ngày đều hành trì nhƣ thế, không đƣợc thiếu lần nào, đây là phƣơng 

pháp thập niệm. Phƣơng pháp thập niệm  này cũng có thể vãng sanh. Nhƣ trong kinh 

điển nói: “Chí tâm tín nhạo, đầy đủ mƣời niệm, có thể vãng sanh”, dễ dàng, lại không 

mất thời gian, dù khi công việc bận rộn đến đâu cũng có thể thực hành, quả thật không 

hề trở ngại. Phƣơng pháp này mỗi ngƣời đều có thể học, rất dễ học. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  bên  dƣới:  “Tông  Yếu  lại  nói, kinh  này  nói  mƣời  niệm, 

đầy đủ sự ẩn mật này, hiện rõ hai nghĩa”. Bên dƣới giải thích cho chúng ta, “hiện rõ 

mƣời niệm, tức ví dụ về mƣời niệm mà ngài La Thập nói ở trên”. Đây là rõ ràng, hiện 

rõ mƣời niệm. Ẩn mật nghĩa là gì? “Nghĩa ẩn mật của mƣời niệm, tức là mƣời niệm từ 

tâm trong Di Lặc Phát Vấn Kinh”. Ở trƣớc chúng ta đã học, quý vị xem ở đây gọi là 

phƣơng pháp mƣời niệm ẩn mật. 

Đại sƣ Nghĩa Tịch nói: “Trong mỗi niệm tự nhiên đầy đủ mƣời niệm từ tâm”, ý 

nghĩa này rất sâu sắc. “Ý này nghĩa là, có thể nhƣ trong Quán Kinh nói, hoặc nhƣ thí 

dụ về mƣời niệm của ngài La Thập, trong mỗi một niệm tự nhiên đầy đủ mƣời niệm 

mà Bồ Tát Di Lặc hỏi. Do đó trong này hiện rõ, tự nhiên hàm nhiếp thâm ý ẩn mật. Lời 

nói này nói rõ sự huyền vi của Tịnh tông. Thế nhân thông thƣờng ngƣỡng mộ sự huyền 

diệu, mà  không biết sự  huyền  diệu  cực kỳ  ngay  trong  cuộc sống  hằng ngày, cho nên 

nói tâm bình thƣờng là đạo”. Chúng ta xem đến đây. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              519/21 

Công phu này phát hiện khi nào? Bất luận tu pháp môn nào. Mặc dù chúng ta vừa 

mới nói, các bậc tổ sƣ xƣa nay dạy chúng ta phƣơng pháp thập niệm, hoặc là chúng ta 

đề xƣớng phƣơng pháp một ngày chín lần niệm mƣời câu Phật hiệu, cũng đƣợc. Niệm 

đến khi công phu thuần thục, thật sự có thể nhìn thấu, buông bỏ, thì mƣời niệm mà Bồ 

Tát Di Lặc nói tự nhiên đầy đủ. Nguyên nhân ngƣời không đầy đủ  mƣời niệm, là do 

không buông bỏ tình chấp, không buông đƣợc tự tƣ tự lợi, không buông đƣợc danh văn 

lợi dƣỡng, không buông đƣợc ngũ dục lục trần, không buông đƣợc tham sân si mạn, vì 

thế không tƣơng ƣng, nếu buông bỏ đƣợc tự nhiên tƣơng ƣng. Trong câu Phật hiệu này, 

đầy đủ mƣời niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói, nhƣ vậy mƣời câu Phật hiệu này niệm niệm 

đều đầy đủ, công đức không thể nghĩ bàn! 

Ở đây nói về đạo lý ẩn mật, nếu tiếp tục lãnh hội sâu vào chỗ ẩn mật. Ở trƣớc 

chúng tôi cũng đã nói vài lần, câu Nam Mô A Di Đà Phật này, trƣớc tiên chúng ta nói 

về A Di Đà Phật. Danh hiệu A Di Đà Phật là đức hiệu của tự tánh, tự tánh của ai? Chƣ 

vị tổ sƣ đại đức xƣa nay nói: “tự tánh đƣơng nhân”, nghĩa là tự tánh của chính mình. 

Tự tánh của mình và tự tánh của Chƣ Phật là một không phải hai, với tự tánh của tất cả 

chúng sanh là một không phải hai, với tự tánh của tất cả vạn vật là một không phải hai. 

Hay  nói  cách khác, muôn  sự  muôn vật, và tất cả  chúng  sanh  khắp biến pháp  giới  hƣ 

không giới cùng một tự tánh. Nhƣ vậy ta niệm tự tánh này chính là niệm đƣợc toàn bộ! 

Là thật, hoàn toàn không phải giả. Chƣ vị cổ đức dạy chúng ta, tu hành trong đại thừa 

Phật pháp, tức là pháp môn này, là duy nhất. Câu danh hiệu này tức là nguyện thứ 18, 

triển  khai  nguyện  thứ  18  chính  là  48  nguyện,  quy  nạp  48  nguyện  thành  nguyện  này, 

nguyện này chính là Nam Mô A Di Đà Phật. Triển khai câu Nam Mô A Di Đà Phật tức 

là  48  nguyện,  triển  khai  48  nguyện  nghĩa  là  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  toàn  bộ  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ. Triển khai toàn bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ chính là Kinh Đại Phƣơng Quảng 

Phật Hoa Nghiêm. Triển khai Kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm, chính là tất 

cả muôn sự muôn vật khắp biến pháp giới hƣ không giới. Cho nên khi quy nạp lại tức 

là một câu này, là ý nghĩa thâm sâu ẩn mật. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, một là tất cả, 

tất cả là một. Nói một cách triệt để, nói đến nguồn gốc của sự ẩn mật. 

Rất nhiều ngƣời trong thế gian ngƣỡng mộ đạo lý huyền diệu, há không biết đạo 

lý  huyền  diệu  tối  cực  bao  hàm  trong  câu  Phật  hiệu  này.  Ta  không  có  trí  tuệ,  tập  khí 

phiền não rất nặng cho nên không nhận ra, không lãnh hội đƣợc. Đến khi công đạt đến 

trình độ nhất định, bỗng nhiên bừng ngộ, biết sự huyền diệu này thì ra ngay trong cuộc 

sống hằng ngày, ngay trong câu Phật hiệu này, ta phát hiện đƣợc. Do đó nhất tâm niệm 


rốt ráo câu Phật hiệu này, đời này chắc chắn thành tựu. 

Thành tựu của ngƣời thợ rèn, hòa thƣợng Đế Nhàn lo hậu sự cho ông, khen ngợi 

ông ta rằng, phƣơng trƣợng trú trì của các danh sơn bảo sát trong thiện hạ không sánh 

bằng ông. Câu này là thật, không phải giả. Phƣơng trƣợng là ngƣời lãnh đạo trong một 

đạo tràng, hòa thƣợng phƣơng trƣợng. Lại nói, thông tông thông giáo, những đại pháp 

sƣ giảng kinh nghiên cứu giáo lý cũng không bằng. Có ai sau khi chết ba ngày mà vẫn 

còn đứng? Đây không phải là điều đơn giản. Sau khi chết còn đứng đó ba ngày, đợi 

hòa thƣợng đến lo hậu sự. Hòa thƣợng khen ngợi ông ta không ngừng, mỗi câu đều là 

thật. 

Bất kỳ pháp môn nào nếu muốn tu đến công phu này, đây không phải là việc dễ 

dàng,  dùng  pháp  môn  niệm  Phật  không  khó!  Họ  có  thể  làm  đƣợc,  vì  sao  chúng  ta 

không  làm  đƣợc?  Không  có  gì  khác  ngoài  việc  buông  bỏ,  ông  ta  buông  bỏ  thật  sự. 

Chúng ta còn lƣu luyến thế gian này, vẫn chƣa buông đƣợc. Nếu chúng ta buông bỏ 

đƣợc nhƣ vậy, tin rằng không thua ông ta. Nguyên nhân không buông bỏ chính là chƣa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              520/21 

nhìn thấu, hoàn toàn không thấu hiểu chân tƣớng sự thật, không biết phàm những gì có 

tƣớng đều là hƣ vọng, còn coi tất cả hiện tƣợng là thật. Còn muốn khống chế, muốn 

chiếm hữu, vậy là sai. Ý niệm này chính là ý niệm trong lục đạo, ta không có cách nào 

thoát ly luân hồi lục đạo. Vì thế điều này rất đáng sợ, đó là ý niệm bất thiện. 

“Cho nên nói tâm bình thƣờng là đạo”, bình là bình thƣờng, thƣờng là vĩnh hằng 

bất biến. Chính là trên đề kinh này nói: “Thanh tịnh bình đẳng giác”, chú trọng vào hai 

chữ bình đẳng. Nhƣng khi bình thƣờng, thật thà, niệm liên tục, tự nhiên hợp với đạo vi 

diệu,  niệm  niệm  ly  niệm.  Lấy  tâm  phàm  phu,  nhập  vào  thật  tƣớng  các  pháp,  duy  trì 

danh hiệu và trì chú là dễ nhất”. Đây là nói về phƣơng pháp tu hành. Mật tông dùng 

cách  trì  chú,  Tịnh  độ  dùng  trì  danh,  trì  danh  dễ  hơn  trì  chú.  Nếu  nghĩ  rằng  trì  danh 

không bằng trì chú, vậy thì hãy nghĩ lại câu chuyện của ngƣời thợ hàn, quý vị sẽ hiểu. 

40 năm trƣớc, lúc đó tôi dạy học ở Phật Quang Sơn, pháp sƣ Tinh Vân mở Phật 

Học Viện. Có một buổi tối, trăng mùa thu thật sáng, khí hậu rất mát. Mƣời mấy đồng 

học ngồi quanh tôi, chúng tôi đang thảo luận Phật pháp. Có một ngƣời từ xa đến, thấy 

chúng ta đang cùng nhau thảo luận Phật pháp, ông ta cũng ngồi vào, đây là ngƣời làm 

công lâu dài của Phật Quang Sơn. Công trình của Phật Quang Sơn quanh năm không 

gián đoạn, những ngƣời làm công này ở trên núi, ngày nào cũng xây dựng. Chúng tôi 

cũng  hoan  nghênh  anh  ta  đến  nghe,  kết  quả  anh  ta  kể  cho  chúng  tôi  nghe  một  câu 

chuyện. Câu chuyện có thật, một năm trƣớc ở quê nhà anh ta phát sinh một việc. Lúc 

đó là một năm trƣớc, hàng xóm của anh có một bà cụ niệm Phật vãng sanh. Anh ta nói 

bà cụ này cũng không có tri thức, không phân biệt thần và Phật, thích đi lễ lạy khắp nơi. 

Ba năm trƣớc bà cƣới một cô con dâu, con dâu bà hiểu chút ít về Phật pháp liền khuyên 

bà đừng đi lễ lạy thần, mà chuyên niệm Phật A Di Đà, chuyên lạy Phật A Di Đà. Thiết 

trong nhà cho bà một nơi thờ Phật, không cần ra đi bên ngoài lễ lạy, khiến tâm tán loạn. 

Bà  cụ  này  rất  khó  gặp,  tiếp  thu  kiến  nghị  của  con  dâu,  bà  ở  nhà  tinh  tấn  niệm  Phật, 

chuyên vào một câu Phật hiệu. Cũng nhƣ ở đây nói, bình thƣờng, thật thà, bà niệm một 

câu Phật hiệu suốt ba năm. 

Buổi tối nọ trƣớc khi lâm chung, vào giờ ăn cơm tối, bà dặn con và dâu mình, các 

con ăn trƣớc đừng đợi mẹ, me đi tắm một chút, bà đi tắm thật. Con trai và dâu rất hiếu 

thuận vẫn đợi bà xuống ăn cơm, đợi rất lâu sao vẫn không thấy bà ra? Liền đi xem thử, 

quả  thật  bà  vừa  tắm  xong,  gọi  không  thấy  bà  trả  lời.  Họ  cảm  thấy  rất  kỳ  lạ  nên  tìm 

kiếm, đến khi nhìn vào trong điện Phật, thấy bà mặc áo tràng rất chỉnh tề đứng đó, trên 

tay cầm xâu chuỗi, gọi là không trả lời. Đến gần nhìn kỹ phát hiện bà đã vãng sanh, 

đứng vậy vãng sanh. 

Anh  ta  kể  cho  chúng  tôi  nghe  câu  chuyện  này,  niệm  Phật  là  thật,  không  hề  giả, 

chứng kiến tận mắt, chỉ ba năm! Ở làng Tƣớng Quân, Đài Nam, quê hƣơng của ngƣời 

thợ này ở làng Tƣớng Quân, Đài Nam. Câu chuyện này truyền khắp Đài Loan, bà cụ 

làm chứng chuyển cho chúng ta, tam chuyển pháp luân bà thị hiện chứng chuyển cho 

chúng ta thấy. Niệm Phật không phải giả, chỉ một câu Phật hiệu, nhƣng ra đi một cách 

tự tại, tiêu sái. 

Về sau chúng tôi nghĩ lại, vì sao bà không nói với ngƣời nhà là mình vãng sanh, 

nói mình sắp vãng sanh, chỉ sợ mọi ngƣời nói đông nói tây, ở thêm vài năm nữa làm bà 

nhiễu loạn, nên không nói. Mỗi câu đều là sự thật, không hề nói dối. Bà nói đi tắm, để 

gia đình đừng đợi bà ăn cơm, bà không cần ăn cơm đã đi rồi. Trong 60 năm này, ngƣời 

vãng sanh nhƣ thế ở Đài Loan rất nhiều! Năm nào cũng nghe nói đến, đứng vãng sanh, 

ngồi vãng sanh, lâm chung không bệnh, tự biết khi nào ra đi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              521/21 

Trƣớc đây, khoảng năm 1980 tôi ở Mỹ, giảng kinh tại San Francisco, là một bà cụ 

họ Cam mời tôi đến giảng. Bà cụ này trƣớc đây khi tôi đang cầu học tại Đài Trung, bà 

hộ trì cho tôi, chăm sóc tôi rất nhiều năm, tôi cũng rất cảm kích bà. Về sau bà di dân 

đến Mỹ, tôi đến Mỹ gặp lại bà, bà kể cho tôi nghe một câu chuyện về ngƣời bạn của 

mình, cũng là một bà cụ. Con và dâu của bà cụ này đều ở Mỹ, ngày ngày đi làm, bà có 

hai đứa cháu. Khi có cháu, con trai bà đón mẹ đến Mỹ để chăm sóc cháu, làm việc nhà. 

Bà cụ này cũng rất tốt, chăm sóc cháu đƣợc khoảng ba bốn tuổi. Làm việc trong nhà, 

mỗi ngày nấu hai bữa cơm, vì buổi trƣa con và dâu không ăn cơm nhà. Sáng sớm ăn 

cơm xong là đi làm, tối trở về ăn cơm. Hôm đó, sáng sớm mọi ngƣời đều thức dậy, 

không  thấy  bà  cụ  nấu  cơm.  Đến  mở  phòng  bà  cụ,  thấy  mẹ  đang  ngồi  xếp  bằng  trên 

giƣờng, gọi bà cũng không trả lời, đến gần xem thì bà đã vãng sanh, không biết vãng 

sanh khi nào. Sáng sớm thức dậy, mới phát hiện bà đã ra đi. Đây là ngƣời niệm Phật, 

cũng chỉ một câu Phật hiệu. Xem lại thì ra bà đã may sẵn hiếu phục cho con cháu cả rồi, 

bà  biết  trƣớc  giờ  chết,  còn  có  di  chúc  bà  đều  viết  xong  đặt  ngay  trƣớc  mặt.  Ở  Mỹ 

không có ai làm hiếu phục cho họ, hậu sự của mình bà đều sắp đặt hết. Chứng minh bà 

cụ này, bình thƣờng gọi là chân nhân không lộ tƣớng. Khi gặp ngƣời đều cƣời ha ha, 

đều niệm Phật A Di Đà. Bà ra đi một cách tự tại nhƣ thế, không nói cho ngƣời nhà biết. 

Cho nên ngƣời niệm Phật trên khắp thế giới, chúng ta thấy họ thành tựu quả thật 

rất ngƣỡng  mộ, rất  khen  ngợi. Họ đã  chứng  minh  cho  chúng ta  biết rằng, đây  là  thật 

không phải giả. Con ngƣời sống một đời trên thế gian, chân thực nhất là gì? Điều này 

là chân thực nhất, sanh tử tự tại, không hề có sự đau đớn, chỉ có ngƣời niệm Phật làm 

đƣợc điều này. Quý vị xem thông thƣờng ngƣời ta chết ở đâu? Đều chết trong bệnh 

viện. Chỉ có ngƣời niệm Phật mới có bản lĩnh này, ra đi tiêu sái tự tại, tự lợi lợi tha! 

Bản thân vãng sanh, còn lƣu lại hình ảnh tốt đẹp nhƣ thế cho đại chúng xem, cho 

ngƣời niệm Phật thấy, ngƣời niệm Phật thấy sẽ hiểu, chúng ta phải nỗ lực học theo họ. 

Cho ngƣời thƣờng nhìn thấy, niệm Phật quả là không thể nghĩ bàn, có con đƣờng đi 

nhƣ thế. Ngƣời bình thƣờng không những chƣa từng thấy, mà cũng chƣa từng nghe qua. 

Ở đây nói tiếp: “Tự nhiên hợp với đạo vi diệu, niệm niệm ly niệm, lấy tâm phàm 

phu nhập vào thật tƣớng các pháp, duy trì danh và trì chú là dễ nhất”. Đây là dễ nhất, là 

nói cho chúng ta về cảnh giới, then chốt ở đâu? Then chốt ở chỗ thật thà, hai chữ này 

rất quan trọng. Trong pháp thế xuất thế gian, con ngƣời chỉ cần thật thà, không có ai 

không thành tựu. Ngƣời không thành tựu, hay nói cách khác nghĩa là không thật thà, 

vọng  niệm  của  họ  nhiều.  Tâm  tƣ  của  họ  tạp,  vọng  niệm  nhiều,  ý  niệm  và  tinh  thần 

không thể chuyên chú, vì thế tâm rất trôi nổi. Tâm nông nổi làm việc gì cũng không thể 

thành công, nếu thật sự thành tựu, bí quyết là thật thà, chuyên chú. 

Vô thƣợng thậm thâm vi diệu pháp, chính là một câu “nam mô A Di Đà Phật”, 

không ai biết điều này. Quý vị nói với ngƣời ta nhƣng họ không tin, đâu có chuyện đơn 

giản nhƣ thế? Họ không tin. Trƣớc đây chúng ta thấy trong kinh điển, chƣ vị đại đức 

xƣa  nay  đều  khuyên  ngƣời  nhƣ  thế.  Chúng  ta  cũng  từng  xem,  từng  đọc  nhƣng  thôi, 

không xem nó là thật. Tùy theo tuổi tác lớn lên, thấy càng nhiều, đặc biệt thấy những 

ngƣời hiện thân thuyết pháp, làm gƣơng cho chúng ta thấy. Chúng ta mới thật sự chú ý 

đến, mới khẳng định điều này không phải giả. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, một tức là nhiều, nhiều tức là một. Một này là gì? 

Một  chính  là  “nam  mô  A  Di  Đà  Phật”. Bây  giờ  chúng  ta  có đƣợc  nhận  thức  này,  có 

khẳng  định  nhƣ  thế,  pháp  môn  không  thể  nghĩ  bàn.  Nhận  thức  pháp  môn  không  thể 

nghĩ bàn này, ngƣời y giáo phụng hành không thể nghĩ bàn. Thực tế mà nói, vấn đề này 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              522/21 

rất cấp bách, vì sao vậy? Chúng ta bình tĩnh quan sát xã hội hiện nay, có ai không tạo 

tội nghiệp? Không những tạo tội nghiệp, mà còn tạo nghiệp rất nặng. 

Tôi gặp rất nhiều ngƣời thông linh nói với tôi, đƣơng nhiên điều này cũng không 

đáng tin lắm, nhƣng chúng ta nghe xong đều có sự cảnh giác. Ngƣời thông linh nói với 

chúng tôi điều gì? Họ nói đƣờng địa ngục, ngạ quỷ, những ngƣời đó hiện tại đều đã ra, 

có rất nhiều ngƣời niệm Phật đều đã vãn sanh. Có ngƣời vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

có ngƣời sanh lên cõi trời, có ngƣời vào cõi ngƣời. Họ đều ra khỏi địa ngục, không tệ! 

Câu ở sau không dễ nghe, ngƣời thế gian chúng ta sau khi chết là thay thế vào đó, đều 

vào địa ngục, đều đến ngạ quỷ, đổi phiên. Có thể tin điều này chăng? Họ tạo ác nghiệp 

ở đời trƣớc đọa vào địa ngục, đọa vào ngạ quỷ. Bây giờ chịu tội xong, mãn thời kỳ 

chịu tội họ đƣợc ra khỏi đó. Hiện nay chúng ta là ngƣời mới tạo nghiệp, tạo còn nặng 

hơn họ, cho nên phải đi vào ngạ quỷ, vào địa ngục, phải chịu khổ hơn họ rất nhiều lần. 

Nếu lời này là thật, tôi có thể tiếp thu, cũng có thể tin, vì sao vậy? Vì ngƣời bây giờ 

tham sân si mạn nặng hơn ngày xƣa rất nhiều! Ngƣời xƣa tham tâm của họ có tiết chế, 

tiền tài đến khi nào họ biết là đƣợc, không thể muốn thêm nữa. Bây giờ không có cảnh 

dừng, nếu đọa vào ác đạo chịu tội đƣơng nhiên nghiêm trọng hơn họ. Thời gian đƣơng 

nhiên cũng dài hơn họ, chắc chắn nhƣ thế, điều này đáng sợ biết bao. 

Trong kinh điển Đức Phật dạy chúng ta, tâm tham đọa ngạ quỷ. Nếu trong tâm 

tham này còn có sân hận, còn có ngu si, còn có đố kỵ, còn dùng thủ đoạn rất bất thiện, 

nhƣ vậy là vào địa ngục. Tài phú của thế gian là có nhất định, số mệnh đáng có thì dù 

vứt  bỏ  cũng  không  mất,  số  mệnh  không  đáng  có  có  muốn  lấy  cũng  không  đạt  đƣợc. 

Phật pháp nói với chúng ta, nhân quả nói với chúng ta, thế gian này tuyệt đối không có 

ngƣời nào chiếm đƣợc lợi ích, nhất định phải biết điều này. Vì sao vậy? Vì chiếm lợi 

ích của ngƣời khác tƣơng lai cần phải trả, giết ngƣời phải đền mạng, nợ tiền phải trả 

tiền. 

Mấy ngày trƣớc có một vị cƣ sĩ ở Đại Đồng Sơn Tây, có nhập hồn, đến gặp tôi. 

Sau khi gặp tôi, ông ta quỳ xuống đất nói với tôi, ông ta không phải hồ tiên mà là con 

chồn.  Vì  sao  nhập  vào  thân  ngƣời  này?  Ngƣời  này  trong  đời  quá  khứ  giết  hại  mƣời 

mấy ngƣời trong nhà họ, nghĩa là những ngƣời này làm nghề săn bắn, bắt đƣợc họ giết 

chết. Da chồn rất đắt tiền, thịt bị họ ăn, da thì bị họ bán, bây giờ đến báo thù. 

Quý vị thử nghĩ xem, đến giết súc sanh, súc sanh cũng muốn đến đòi mạng, huống 

gì là con ngƣời? Làm gì có ngƣời nào bị quý vị giết, là cam tâm tình nguyện để quý vị 

giết? Không có chuyện đó, đều có oán hận, oán hận đời này qua đời khác không thôi, 

quý vị nghĩ xem đáng thƣơng biết bao! Họ đến tìm, tôi khuyên họ những chuyện đó đã 

là quá khứ, đừng truy cứu nữa, tiếp tục truy cứu quý vị song phƣơng đều đau khổ. Quý 

vị đeo bám mãi ngƣời này, họ khổ quý vị cũng khổ, vì sao không niệm Phật cầu sanh 

Tịnh độ, đến thế giới Cực Lạc làm Phật? Họ nghe hiểu lời khuyến cáo của tôi nên bằng 

lòng, không gây phiền phức nữa. 

Tôi nói quý vị đến niệm Phật đƣờng ở lầu chín của chúng tôi, nơi thờ tổ tiên ở lầu 

chín  là  niệm  Phật  đƣờng,  quý  vị  đến  đó  để  niệm  Phật,  mấy  ngƣời  họ  đi  thật.  Những 

chuyện này chúng ta thấy rất nhiều, nhập hồn và thông linh lộ ra tin tức này. Có ngƣời 

hỏi tôi, có tin những gì họ nói chăng? Thông thƣờng ngƣời ta nói đây là mê tín, quý vị 

quan sát họ tƣờng tận, quả thật là có ngƣời nhập vào, không phải giả. 

Thứ gì nhập vào thân? Hình tƣớng của họ rất giống, quý vị xem ngƣời ở đƣờng 

ngạ  quỷ  nhập  vào  thân  ngƣời,  hồ  ly  nhập  vào  thân  ngƣời,  rắn  nhập  vào  thân  ngƣời. 

Kiểu dáng của họ không giống thân ngƣời, họ truyền tin tức cho chúng ta, đáng để ta 

làm tham khảo. Họ yêu cầu chúng ta làm việc cho họ, nhƣ vậy phải suy nghĩ lại, chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              523/21 

ta phải dùng Phật pháp. Không phải Phật pháp, là chủ ý của họ, chúng ta đừng nghe 

theo sự sắp xếp của họ. Nghe sự sắp đặt của họ, nghĩa là ta vứt bỏ Phật để nghe theo 

lời quỷ thần, nhƣ vậy là sai hoàn toàn. Tin tức họ đƣa ra chúng ta có thể làm tham khảo. 

Dùng phƣơng thức gì để ứng phó? Chúng ta phải dùng Phật pháp mới không bị 

ngƣời khác lừa gạt, chúng ta mới biết phƣơng pháp chính đáng để ứng phó, giúp họ, 

cũng giúp những chúng sanh bị tổn hại, nhập hồn là tổn thƣơng, họ phải đƣa ra năng 

lƣợng rất lớn. Cho nên chúng ta sẽ rõ ràng minh bạch, lời trong kinh Phật nói là chính 

xác,  không  phải  giả.  Nợ  mạng  phải  trả  bằng  mạng,  sanh  mạng  của  tất  cả  hữu  tình 

chúng sanh, không đƣợc sát hại, không đƣợc tổn hại, phải trả nợ. Nợ tiền phải trả tiền, 

đời đời kiếp kiếp đều không đủ. 

Hiểu rõ đạo lý này chúng ta sẽ không làm những chuyện này nữa, đến con trùng 

con kiến cũng không đƣợc tổn thƣơng chúng, chúng cũng là một sinh mạng. Chúng ta 

thà chết đói, cũng không chịu mắc nợ. Sanh tử của con ngƣời là hiện tƣợng tự nhiên, 

có ai không chết đâu? Con ngƣời đều phải chết, không cần cấm kỵ. Chết, không mang 

theo  đƣợc  bất  kỳ  điều  gì,  hà  tất  phải  tranh  đoạt  của  ngƣời  khác?  Hà  tất  tham  luyến 

không bỏ? Tham luyến không bỏ vẫn phải bỏ, mọi thứ chỉ là để quý vị xem mà thôi, là 

giả không phải thật. 

Bây giờ chúng ta thật sự đã tìm đƣợc thứ thật, tuy đều ở trƣớc mắt, 60 năm trƣớc 

chúng ta cũng biết, nhƣng không biết về nó, không biết đƣợc giá trị của nó. Đến bây 

giờ mới thật sự nhận thức đƣợc, biết đƣợc giá trị, mới biết nó là bảo bối, chính là câu 

Phật hiệu này. 

“Vì  sao  niệm  Phật  có  công  đức  nhƣ  thế,  vì  mỗi  niệm  đều  dung  hợp  với  thật 

tƣớng”. Câu này nói quá hay, vì câu Phật hiệu này nghĩa là đức hiệu của tự tánh, tự 

tánh chính là thật tƣớng. Thật là chân thật, không phải giả. Dung hợp thật tƣớng, dùng 

theo cách nói thông thƣờng chính là dung hợp với minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành 

Phật, tức là ý này. Mục tiêu truy cầu hoàn toàn tƣơng đồng với Thiền tông và giáo môn 

của đại thừa. Tông môn là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, Giáo môn là đại khai 

viên giải, thật tƣớng các pháp. Một câu danh hiệu của pháp môn niệm Phật này có thể 

đạt đƣợc, mà còn đạt đƣợc viên mãn, rất dễ đạt đƣợc. 

Quý vị xem, cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, sanh đến thế giới tây 

phƣơng Cực Lạc đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, nhƣ vậy không tuyệt ƣ! Đó là thành 

tựu viên mãn. Những đạo lý và chân tƣớng sự thật này, không thể không biết. Chúng ta 

hiểu đƣợc, đời này sẽ có phƣơng hƣớng đúng đắn, mục tiêu chính xác. Đây là ý nghĩa 

chân thật, thành tựu chân thật của cuộc sống trong thế gian này. Hy vọng  mọi ngƣời 

chúng ta đều giác ngộ, đừng bỏ lỡ nhân duyên tốt lần này. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 











Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              524/21 

Tập 213 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:03.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 264, hàng thứ năm. 

“Duy trừ ngũ nghịch, phỉ báng chánh pháp”, nguyện thứ 18- “Thập niệm tất sanh”. 

Hai câu sau chính là “duy trừ ngũ nghịch, phỉ báng chánh pháp”, đây là hai câu sau 

cùng. Nói cách khác, ngƣời tạo ngũ nghịch và hủy báng chánh pháp, không thể vãng 

sanh. Đây là trong kinh văn nói với chúng ta một cách rất khẳng định. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Lão,  thế  nào  gọi  là  ngũ  nghịch?  “Ngũ 

nghịch, về lý là tội ác cực nghịch, cho nên gọi là nghịch”. Lý là tự tánh, thông thƣờng 

chúng ta gọi là tánh đức. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói với chúng ta: “Tất cả 

chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai”. Thông thƣờng chúng ta nói về lý 

nghĩa là đức, trong tự tánh có đức năng này, đây là lý. Trong tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ, 

chúng ta biết tự tánh là bất sanh bất diệt, vĩnh hằng bất biến. Tất cả chúng sanh đều có 

tự tánh, không những là hữu tình chúng sanh_chúng ta nói về động vật, thực vật cũng 

có tự tánh, khoáng vật cũng có tự tánh. 

Trong  lúc  dạy  học,  Đức  Phật  vì  phƣơng  tiện  cho  chúng  ta  thấu  hiểu,  Đức  Phật 

phân  tự  tánh  thành  hai  loại.  Đối  với  loài  hữu  tình  gọi  là  Phật  tánh,  đối  với  vô  tình 

chúng sanh gọi là pháp tánh, thật ra Phật tánh và pháp tánh là cùng một tánh. Phật tánh 

đặc biệt chú trọng trí tuệ, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ của Nhƣ Lai. Hữu tình đặc 

biệt chú trọng trí tuệ, vô tình chúng sanh chú trọng đức tƣớng, chú trọng về đức tƣớng. 

Bây giờ các nhà khoa học đã chứng minh cho chúng ta, nghĩa là đến một hạt căn 

bản. Các nhà lƣợng tử khoa học nói về lƣợng tử, tiểu quang tử, đều đầy đủ năm uẩn 

chính là sắc thọ tƣởng hành thức. Sắc là vật chất, trong kính hiển vi nhìn thấy đƣợc, 

thấy  nó  là  một  vật  có  thể  tích.  Trong  tiểu  quang  tử  này,  ngoài  sắc  ra,  nó  còn  có  thọ 

tƣởng  hành  thức.  Nói  cách  khác,  nó  biết  nhìn,  biết  nghe,  hiểu  đƣợc  ý  của  chúng  ta. 

Chúng ta dùng lòng yêu thƣơng đối với nó, nó cũng cảm thấy rất vui, phản ứng của nó 

rất đẹp. Nếu nhƣ đối với nó bằng tâm chán ghét, nó cũng rất phiền não, nó biểu hiện ra 

tƣớng rất xấu xa. 

Cho nên toàn bộ vũ trụ là có cơ thể, điều này phù hợp với những gì trong kinh nói. 

Nhƣ trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của quốc sƣ Hiền Thủ nói, đó là tinh hoa của 

Kinh Hoa Nghiêm, một phần tinh túy nhất. Vũ trụ hình thành nhƣ thế nào? Là tự tánh 

biến hiện ra. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “duy tâm sở hiện, vi thức sở biến”. Ở tâm 

gọi  là  kiến  văn giác tri,  ở thức  gọi  là thọ tƣởng hành thức. Tâm  là  chân  tâm, thức  là 

vọng tâm. Vọng tâm từ đâu mà có? Từ chân tâm biến hiện ra, chân tâm bất động. Nếu 

có một niệm vọng động, từ chân tâm biến hiện ra vọng tâm, đây là hiện tƣợng rất tự 

nhiên, biến ra vọng tâm. Vọng tâm này trong Phật học gọi là A lại da, trong A lại da 

không  gọi  là  kiến  văn  giác  tri,  mà  gọi  là  thọ  tƣởng  hành  thức.  Bởi  vậy  tự  tánh  vĩnh 

hằng bất biến, bất sanh bất diệt. Khi mê nó sẽ biến, mê là thức biến, tâm không biến, 

nhất định phải biết điều này. 

Làm  sao  biết  tâm  không  biến,  kiến  văn  giác  tri  không  biến?  Trong  hội  Lăng 

Nghiêm Đức Thế Tôn nói rất rõ ràng, vua Ba Tƣ Nặc tuổi ngày càng lớn, cảm thấy già 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              525/21 

rồi nhất định phải chết. Vì thế sinh tâm sợ hãi, đến thỉnh giáo Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni. Vua Ba Tƣ Nặc cùng tuổi với Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, năm đó vua Ba Tƣ Nặc 

62 tuổi, nhƣ vậy Đức Thế Tôn cũng 62 tuổi, ngài nói với ông về điều này. Đức Phật 

nói thân thể của ông là hƣ vọng, nó không phải thật, nó sẽ thay đổi, có sanh lão bệnh tử. 

Nhƣng trong thân có thứ bất biến, thứ bất biến đó nó không tùy theo sanh lão bệnh tử 

của ông. Phàm những gì thay đổi mới có sanh lão bệnh tử theo ông. Thứ không thay 

đổi, nó sẽ không đi theo sanh lão bệnh tử của ông. 

Thứ bất biến là gì? Tức là tự tánh. Tự tánh ở đâu? Ở mắt gọi là tánh thấy, không 

phải nhãn thức. Nhãn thức là sau khi mê liền biến thành nhãn thức, không mê gọi nó là  

tánh  thấy.  Ở  tai  gọi  là  tánh  nghe,  ở  tỷ  thiệt  thân  gọi  là  tánh  giác,  ở  ý  gọi  là  tánh  tri. 

Kiến văn giác tri, đây là tánh đức. Trong kiến văn giác tri, không những không có phân 

biệt, không có chấp trƣớc, đến khởi tâm động niệm cũng không có. Nhƣng nếu có cảm 

nó liền có ứng. 

Nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm nói, Diệu giác vị là quả Phật cứu cánh viên mãn, họ 

không ở trong cõi thật báo. Cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai là ai  ở 

trong đó? Kinh Hoa Nghiêm nói sơ Trụ Bồ Tát đến Đẳng giác trú trong cõi thật báo. 

Cõi báo đó là tâm hiện, không có thức. Vì sao vậy? Vì ngƣời trú trong cõi báo đều đã 

chuyển bát thức thành tứ trí. Nghĩa là nói, tâm hiện không có thức biến, do đó thế giới 

của họ gọi là nhất chân pháp giới. Thọ mạng rất dài, quý vị xem từ sơ trụ đến Đẳng 

giác, 41 địa vị này đều ở trong đó đoạn tập khí vô thỉ vô minh. Họ ở đó là đợi hoàn 

toàn đoạn tận tập khí vô minh, họ liền đƣợc cứu cánh viên mãn, đó gọi là Diệu giác. 

Diệu giác là trở về thƣờng tịch quang, thƣờng tịch quang là tự tánh, trở về tự tánh một 

cách viên mãn. 

Thƣờng  tịch  quang  không  phải  tinh  thần  cũng  không  phải  vật  chất,  ngày  nay 

chúng ta gọi là hiện tƣợng tự nhiên. Hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng vật chất đều 

không có, đến hiện tƣợng tự nhiên nó cũng không có. Cho nên lục căn, lục thức của 

chúng ta đều không tiếp xúc đƣợc. Thứ gì có thể tiếp xúc đƣợc nó, có thể thấu triệt 

đƣợc nó? Đức Phật nói là căn tánh của lục căn, kiến văn giác tri có thể nhìn thấy nó. Ai 

trở về đến kiến văn giác tri? Là pháp thân Bồ Tát. 

Bây  giờ  chúng  ta  biết,  Viên  giáo  sơ  trụ  Bồ  Tát  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm, 

nghĩa là đã phá đƣợc căn bản vô minh, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Phật 

này  là  Phật  thật,  không  phải  Phật  giả.  Phật  giả  là  gì?  Là  Phật  trong  mƣời  pháp  giới. 

Trong mƣời pháp giới có Phật pháp giới, đó không phải thật. Vì sao không phải thật? 

Vì  họ  vẫn  dùng  bát  thức.  Nghĩa  là  nói,  họ  dùng  là  vọng  tâm,  không  phải  chân  tâm. 

Giống nhƣ chúng ta, chúng ta cũng là dùng tám thức, dùng tám thức 51 tâm sở. Thanh 

văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật trong tứ thánh pháp giới vẫn là dùng tám thức 51 tâm sở. 

Nhƣng họ dùng chánh, chúng ta dùng thiên lệch, dùng tà, nhƣ vậy là sao? Vì ngƣời 

thuộc bốn địa vị này, hoàn toàn y theo giáo huấn Phật Bồ Tát, không dùng sai, cho nên 

họ rất giống Phật. Phật trong mƣời pháp giới là tƣơng tự Phật, rất giống. Giới luật nói 

trong kinh điển họ đều hoàn toàn thực hành, những đạo lý nói trong kinh, họ đều biểu 

hiện ra hết. Họ không những hiểu, mà còn ứng dụng trong cuộc sống hằng ngày. Hoàn 

toàn áp dụng trong cuộc sống, áp dụng trong việc tu học, áp dụng trong việc tự hành 

hóa tha. Phàm phu chúng ta không cảm thấy đó là tƣơng tự tức Phật, chúng ta đều xem 

họ giống nhƣ Phật thật. Thực tế mà nói, phàm phu xem A la hán nhƣ Phật thật, xƣng A 

la hán là Phật sống. Tâm tốt, hành vi tốt, tâm của họ giống Phật, hành vi của họ giống 

Phật, nhƣng trong Phật pháp quả thật phải nói đến cảnh giới. Ta còn có phân biệt, còn 

khởi  tâm  động  niệm,  nhƣ  vậy  không  đƣợc.  Phật  tuyệt  đối  không  có  khởi  tâm  động 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              526/21 

niệm. Pháp thân Bồ Tát, lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần, không khởi tâm không 

động niệm. Không khởi tâm không động niệm, họ dùng gì? Chính là tánh trong căn. 

Họ nhìn mọi vật là dùng tánh thấy để nhìn, nghe là dùng tánh nghe để nghe. Họ dùng 

là căn tánh của lục thức, không phải lục thức. 

Kinh Lăng Nghiêm truyền đến Trung quốc, cho đến thời nhà Minh, thông thƣờng 

ngƣời ta y theo chú giải của cổ đức, chú giải của cổ đức lấy trƣờng thủy làm tƣợng 

trƣng. Chỉ quán của Tông Thiên Thai, nghĩa là y theo chỉ quán của Thiên Thai để tu 

những  điều  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  nhƣ,  “Sa  ma  tha, tam  ma  địa, thiền  na”,  tu 

những điều này. Đây là Tông chỉ tu hành của Kinh Lăng Nghiêm. 

Đại sƣ Giao Quang đƣa ra tƣ tƣởng mới, trong hội Lăng Nghiêm Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni dạy chúng ta xả thức dùng căn. Nhƣ vậy chúng ta dùng chỉ quán của Thiên 

Thai  là  sai  lầm,  vì  chỉ  quán  của  Thiên  Thai  vẫn  dùng  thức,  vẫn  dùng  bát  thức,  chƣa 

chuyển. Kiến giải này chính xác chăng? Trong chú giải Kinh Lăng Nghiêm của đại sƣ 

Giao Quang, chú giải của ngài tên là Lăng Nghiêm Chánh Mạch. Bài tựa chúng ta thấy, 

bài tựa này là ngài tự viết, vì sao ngài viết chú giải này, ngài viết duyên khởi này trong 

bài tựa. Ngài niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, thọ mạng đến, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn. 

Ngài vô cùng hoan hỷ, thƣa với Phật A Di Đà, mình còn một việc chƣa hoàn thành, là 

việc gì? Kinh Lăng Nghiêm truyền đến Trung quốc, trong các chú giải đều có ngộ nhận, 

không phải ý chân thật của Phật. Phật dạy chúng ta xả thức dùng căn, nghĩa là Phật dạy 

chúng ta dùng kiến văn giác tri, không dạy chúng ta dùng thọ tƣởng hành thức, vì thế 

ngài muốn chú giải Kinh Lăng Nghiêm. Ngài xin Phật A Di Đà chậm lại một thời gian, 

sau khi chú giải xong mới đến thế giới Cực Lạc. Phật A Di Đà đồng ý và ra về. 

Tôi  tin  những  lời  này  của  ngài  là  sự  thật  không  gạt  ngƣời,  cho  nên  Kinh  Lăng 

Nghiêm đến thời nhà Minh, giải thích Kinh Lăng Nghiêm có hai phái. Phái mới chính 

là  Tông  Chánh  Mạch,  chủ  trƣơng  xả  thức  dùng  căn.  Phái  cũ  chính  là  Tông  Trƣờng 

Thủy, dùng Thiên Thai chỉ quán để giải thích Kinh Lăng Nghiêm, có hai phái nhƣ thế. 

Do đó chúng ta biết, giác ngộ, là thật sự giác ngộ, trong Thiền tông gọi là đại triệt 

đại ngộ, dùng trí tuệ đức tƣớng trong tự tánh. Khi mê thì sao? Khi mê A lại da làm chủ, 

quả báo ở trong mƣời pháp giới, trong mƣời pháp giới thiên biến vạn hóa. Trong Hoàn 

Nguyên Quán quốc sƣ Hiền Thủ nói: “Xuất sanh vô tận”, nói mƣời pháp giới là xuất 

sanh vô tận. Nhất chân pháp giới thì sao? Nhất chân pháp giới cũng là xuất sanh vô tận, 

tánh  chất  không  giống  nhau. Trong  mƣời  pháp  giới  xuất  sanh  vô  tận, là  từ  phân  biệt 

chấp  trƣớc  biến  hiện  ra.  Ý  niệm  và  vọng  tƣởng  của  con  ngƣời  không  có  cảnh  dừng, 

mỗi niệm không giống nhau, xuất sanh vô tận. Trong cõi thật báo, chúng ta gọi là nhất 

chân  pháp  giới,  trong  thƣờng  tịch  quang  cũng  là  xuất  sanh  vô  tận,  đó  là  tánh  đức  tự 

nhiên hiển lộ. Đây là gì? Chính là cảm. Chúng sanh mƣời pháp giới có cảm, tự tánh tự 

nhiên có ứng. Cho nên nó rất linh hoạt, không phải cứng nhắc. 

Từng  có  ngƣời  hỏi  tôi, họ  nói  trở  về  thƣờng  tịch  quang,  nhƣ  vậy  không  phải  là 

không còn gì sao? Đúng vậy, không còn gì cả. Chẳng những hiện tƣợng vật chất không 

có, hiện tƣợng tinh thần không có, hiện tƣợng tự nhiên cũng không có. Nhƣng nó rất 

sinh động, chỉ cần tất cả chúng sanh có cảm_trong tất cả chúng sanh là bao gồm thực 

vật,  bao  gồm  khoáng  vật,  nó  vẫn  là  chúng  sanh.  Định  nghĩa  của  chúng  sanh  là  hiện 

tƣợng do chúng duyên hòa hợp mà sanh ra, tất cả mọi hiện tƣợng toàn là chúng duyên 

hòa hợp mà sanh. Không có chúng duyên hòa hợp, sao có thể sanh ra hiện tƣợng đƣợc? 

Chúng  sanh  bao gồm  động  vật, thực  vật, khoáng  vật, hiện  tƣợng tự  nhiên, tất  cả  đều 

gọi là chúng sanh. Phạm vi của chúng sanh rất lớn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              527/21 

Lý chính là tánh đức, ngày xƣa các bậc thánh hiền đã phát hiện, nòng cốt của tánh 

đức là gì? Nói cho chƣ vị biết, chính là chữ hiếu. Phụ tử hữu thân, thƣơng yêu. Quý vị 

thấy, trong mỗi Tôn giáo, lý niệm nòng cốt đều là thƣơng yêu. Phật pháp nói về từ bi, 

từ bi nghĩa là thƣơng yêu, vì sao Phật không nói chữ yêu? Vì trong cái yêu của thế gian 

đều có tình trong đó, tình là phiền não. Trong từ bi không có tình, chỉ có trí tuệ. Chúng 

ta có thể nói nhƣ thế này, từ bi của Phật giáo là nói đến từ bi của lý trí. Từ bi của thế 

gian  là  từ  bi  của  cảm  tình.  Phân  biệt  rất  rõ  ràng,  có  tình  cảm  gọi  là  yêu.  Trong  Phật 

pháp đã phân tách nó ra, tình cảm có lý trí gọi là từ bi, cho nên từ bi là yêu của lý tánh, 

nó không phải lấy cảm tình làm chủ, đây là căn. Nhà Phật nói từ bi vi bổn, phƣơng tiện 

vi môn, đây là Phật giáo. 

Quý vị xem Kinh Co-ran của Đạo Hồi, trƣớc mỗi đoạn kinh văn quan trọng nhất 

định có câu: “Chân chủ A la quả thật là nhân từ”. Nói rất hay, chân chủ quả thật là 

nhân từ. Trên thế giới Tôn giáo có tín đồ nhiều nhất là Cơ đốc giáo và Thiên chúa giáo, 

họ  cùng  dùng  kinh  điển  là  Cựu  Ƣớc.  Một  câu  quan  trọng  nhất  trong  Thánh  kinh  là 

Thần yêu thế nhân, thƣợng đế yêu thế nhân. Phụ tử hữu thân, là sự yêu thƣơng đó. Đây 

là tánh đức vốn có trong tự tánh, mà còn là nền tảng của vạn đức vạn hạnh. Từ xƣa đến 

nay, giáo dục thánh hiền là phát minh từ đây, cho nên giáo dục ngày xƣa là giáo dục 

của  tình  yêu,  giáo  dục  thƣơng  yêu,  chúng  ta  không  thể  không  biết.  Trong  sự  thƣơng 

yêu này, nếu không xen lẫn phiền não chính là từ bi của Phật Bồ Tát. Không xen tạp 

vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, đây là pháp thân Bồ Tát, quả Phật cứu cánh. Xen tạp 

vọng  tƣởng, nghĩa  là  khởi  tâm  động  niệm, không  có  phân biệt  chấp trƣớc, đây  là Bồ 

Tát. Nếu đầy đủ tất cả khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, đó là phàm phu lục 

đạo. Từ đây chúng ta có thể nhận ra. 

Ngƣời xƣa nói về đức mục, hoàn toàn là tự tánh, đều là từ tự tánh hiển lộ ra. Căn 

tức là yêu thƣơng, ngũ luân đƣợc kiến lập từ đây. Từ phụ tử hữu thân, sau đó mới có 

phu phụ hữu biệt, quân thần hữu nghĩa, trƣởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín, là tánh đức. 

Trái  với  tánh  đức  gọi  là  nghịch,  đại  nghịch  bất  đạo  nghĩa  là  trái  với  tánh  đức  của  tự 

tánh. Từ căn bản tánh đức mở rộng ra thành ngũ thƣờng, nhân nghĩa lễ trí tín. Nhân lễ 

nghĩa trí tín đều là tánh đức, mở rộng ra thành tứ duy bát đức, cổ đức đã nói một cách 

viên mãn. 

Tứ duy là lễ nghĩa liêm sỉ. Bát đức là hiếu đễ trung tín nhân ái hòa bình. Ngàn vạn 

năm nay, lão tổ tông tƣơng truyền từ đời này qua đời khác, truyền gì? Chính là truyền 

những điều này, ngày xƣa không có văn tự. Từ khi bắt đầu có văn tự, sớm nhất chắc 

vào  thời  Phục  Hy  Thị  vẽ  bát  quái. Từ  đây  mà  nói, thì  đến  nay, đến  bây  giờ  có  5000 

năm lịch sử, trƣớc Phục Hy không có văn tự. Nhƣng chúng ta tin, trƣớc Phục Hy tổ 

tông chúng ta, ít nhất chúng ta cũng có thể suy luận đến mƣời ngàn năm trƣớc. Tổ tiên 

có trí tuệ, đã truyền lại tất cả những cƣơng lĩnh thuộc về tánh đức. Khổng phu tử nói 

rất hay, suốt đời ông: “Thuật nhi bất tác, tín nhi háo cổ”. 

Quý  vị  xem  bốn  mục  này  đơn  giản  nhƣ  thế,  tôi  tin  rằng  truyền  mƣời  vạn  năm 

cũng không truyền sai, nó không phức tạp. Phải làm tất cả những gì tổ tông yêu cầu 

chúng ta, phải khắc ghi trong đầu. Đó chính là thánh tâm, là Phật tánh, biểu hiện trên 

ngôn ngữ động tác của chúng ta. Đây là thánh hiền, là Bồ Tát. Phật tri Phật kiến, Phật 

đức Phật hạnh, là nền tảng vững chắc của học vấn, nền tảng vững chắc của đức hạnh, 

không sai. 

Ngày nay ta không cần đến, không học nữa. Không học vấn đề lập tức xuất hiện, 

xã hội động loạn, địa cầu hƣ hoại. Vì sao chúng ta tạo ngũ ngịch thập ác, địa cầu lại hƣ 

hoại?  Chƣ  vị  nên  biết,  toàn  thể  vũ  trụ  với  chúng  ta  là  nhất  thể.  Ý  niệm  chúng  ta  bất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              528/21 

thiện,  cảm  ứng  bên  ngoài  cũng  bất  thiện,  cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Làm  sao  để  hóa  giải 

thiên tai? Đoan chánh tâm niệm, thiên tai liền đƣợc hóa giải. Trong kinh điển đại thừa 

nói rất hay, vũ trụ này tất cả đều duy tâm tạo, tâm tạo này là gì? Chính là ý niệm. Tất 

cả pháp từ tâm tƣởng sanh, pháp không lìa tâm, tâm không lìa pháp. Pháp này chúng ta 

gọi là hiện tƣợng, hiện tƣợng tự nhiên cũng vậy, hiện tƣợng tinh thần cũng vậy, hiện 

tƣợng vật chất cũng vậy, đều từ ý niệm biến hiện ra, hiện nay các nhà lƣợng tử lực học 

đã khẳng định. Niệm không thể bất thiện, niệm không thể không trở về tự tánh. Phật 

dạy chúng sanh, Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc là cƣơng lĩnh chung, nguyên tắc chung, nhà 

Phật  gọi  là  pháp  môn  đại  tổng  trì.  Đức  Phật  nói  rất  hay,  ba  điều  này  là  tịnh  nghiệp 

chánh nhân của ba đời chƣ Phật. Quý vị thấy câu này nói rất khẳng định, Chƣ Phật ba 

đời là nói Phật quá khứ, Phật hiện tại và Phật vị lai. Phàm phu tu thành Phật phải bắt 

đầu từ nền tảng này, đây là nền tảng vững chắc của Phật pháp. 

Trong thập thiện nghiệp đạo Đức Phật nói rất rõ ràng, thập thiện này không những 

là căn bản thành Phật. Ngài nói pháp nhân thiên, cho đến Thanh văn bồ đề, Duyên giác 

bồ đề, thậm chí ở đây nói, cho đến vô thƣợng bồ đề đều là lấy điều này làm căn bản. 

Nếu  thập  thiện  có  vấn  đề,  ở  sau  hoàn  toàn  có  vấn  đề,  quý  vị  không  có  gì  thành  tựu 

đƣợc. Giống nhƣ xây nhà vậy, đây là nền móng. Nếu không nỗ lực đặt nền tảng thật tốt, 

căn nhà này xây càng cao càng nguy hiểm, nhất định có vấn đề. 

Trong Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc, phƣớc thứ nhất nói đến thập thiện. Câu đầu tiên: 

“Hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. Đây 

là điều thứ nhất. Quan trọng biết bao! Điều thứ nhất không có tức không có điều thứ 

hai, điều  thứ  hai  là  từ  trong nền  tảng  của  điều  thứ  nhất sanh ra.  Điều  thứ  hai  là  gì? 

“Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi”. Hiện nay điều thứ hai này, 

trong đời này chúng ta không nhìn thấy, nghĩ đến chính mình cũng không làm đƣợc. 

Nguyên nhân gì? Vì chƣa làm tốt điều thứ nhất. Điều thứ ba càng không cần nghĩ đến, 

điều thứ ba là Bồ Tát. “Phát tâm bồ đề, thâm tín nhân quả, đọc tụng đại thừa, khuyến 

tấn hành giả”. Ba điều này là tịnh nghiệp chánh nhân của ba đời Chƣ Phật, tánh đức 

cứu cánh viên mãn, cho nên đây là lý. Ngày nay chúng ta tạo tác tội ác cực nghịch lý, 

đây gọi là ngũ nghịch. 

“Là vì cảm ác nghiệp khổ quả của vô gián địa ngục”, quả báo ngũ nghịch tội này 

ở đâu? Ở vô gián địa ngục. “Lại gọi là nghiệp vô gián”, đây  là tội nghiệp cực nặng 

trong địa ngục, chúng ta có thể không để ý ƣ? Nếu học Phật mà lơ là vấn đề này, chúng 

ta có thể thành tựu chăng? 

Sau đoạn văn này có trích dẫn những lời cổ đức nói. Đức Phật nói hai câu này là 

vì tội này quá nặng, ngài không thể không nói để cảnh tỉnh mọi ngƣời. Thật sự tạo tội 

còn có thể vãng sanh chăng? Hối lỗi là có thể vãng sanh. Nếu tạo tội nghiệp cực nặng 

nhƣng chân thật sám hối, thật sự quay đầu hƣớng thiện. Đƣợc, có thể nói nhƣ thế, ý 

niệm thay đổi mà. Ngày nay trên địa cầu thiên tai dồn dập, thậm chí đi đến ngày tận thế, 

chúng ta cứu đƣợc chăng? Chỉ cần chúng ta thật sự sám hối, thật sự quay đầu. Cổ nhân 

nói, lãng tử quay đầu vàng không đổi, hiệu quả liền xuất hiện, trên địa cầu không còn 

thiên tai. Vấn đề là ta có chịu quay đầu hay không, quay đầu chẳng những cứu mình, 

cứu ngƣời nhà mình, cứu quốc gia dân tộc này, cũng cứu toàn thế giới. Ngƣời thật sự 

quay đầu họ sẽ có biểu hiện, đó nghĩa là buông bỏ tất cả bất thiện, phải làm đƣợc. 

Những gì là bất thiện? Nhà Phật nói về tiêu chuẩn này rất đơn giản, sát sanh là bất 

thiện, trộm cắp là bất thiện, tà hạnh là bất thiện, vọng ngữ là bất thiện, lƣỡng thiệt là 

bất thiện, ỷ ngữ là bất thiện, ác khẩu là bất thiện, tham sân si là bất thiện, có thể buông 

bỏ chăng? Buông bỏ những thứ này nghĩa là thập thiện nghiệp, không sát sanh, không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              529/21 

trộm cắp, không tà dâm. Thập thiện nghiệp thêm vào chữ không đã phủ định tất cả, đây 

là thiện, thật sự quay đầu. 

Những năm lại đây, chúng ta khuyên mọi ngƣời cùng nhau học tập Đệ Tử Quy, 

học Cảm Ứng Thiên. Có nhiều ngƣời hỏi tôi, vì sao chúng ta học giáo lý của ngoại đạo? 

Tâm này bất thiện, ngôn ngữ này bất thiện, vì sao vậy? Vì quý vị không thấu triệt nên 

gọi nó là ngoại đạo. Những ngƣời học Phật này hiểu Phật pháp không nhiều, căn bản 

họ không hiểu thế nào là ngoại đạo. Trong kinh Đức Phật nói về ngoại đạo, chúng ta 

phải hiểu ý này. Tâm hƣớng bên ngoài cầu pháp gọi là ngoại đạo, phải chăng chúng ta 

là tâm hƣớng bên ngoài cầu pháp? Vẫn là tâm hƣớng bên ngoài cầu pháp, chính chúng 

ta là ngoại đạo, nhƣ vậy là sai! 

Nhƣ thế nào mới không phải là ngoại đạo? Trong giáo lý đại thừa, quý vị phải 

khẳng định thừa nhận, vạn sự vạn vật trong biến pháp giới hƣ không giới với ta là nhất 

thể. Nhƣ vậy là không có ngoại đạo, bởi chúng với ta là nhất thể, Nho Thích Đạo với ta 

là một nhà. Tôi nói với họ một cách cụ thể, Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên đều là kinh 

Phật. Họ cảm thấy rất ngạc nhiên hỏi vì sao, quý vị xem không phải câu đầu tiên trong 

Tịnh  Nghiệp  Tam  Phƣớc  nói:  “Hiếu  dƣỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sƣ  trƣởng”  ƣ?  Thực 

hiện hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng nhƣ thế nào? Phƣơng pháp chính là Đệ 

Tử Quy. Trong kinh, hai câu này là cƣơng lĩnh, Đệ Tử Quy là mục chi tiết, nó là một 

hay là hai? Không có Đệ Tử Quy, hai câu này cũng nhƣ không, cho nên Nho Thích 

Đạo là một nhà. 

Từ  tâm  bất  sát  chúng  ta  thực  hiện  ở  Cảm  Ứng  Thiên, Cảm  Ứng  Thiên  của  Đạo 

giáo. Từ tâm bất sát là nói về nhân quả, trong ngũ nghịch rất coi trọng nhân quả. Tội 

ngũ nghịch đều là tội sát hại, trong kinh điển đại thừa đặt tội sát sanh lên hàng đầu, tội 

nghiệp  cực  trọng  là  sát  sanh.  Nghĩa  rộng  của  sát  sanh  bao  gồm  làm  thƣơng  tổn,  tổn 

thƣơng cực kỳ vi tế cũng không đƣợc, nhƣ vậy còn có thể làm điều nghiêm trọng ƣ? 

Câu sau cùng là tu thập thiện nghiệp, cho nên tôi nói bốn câu trong điều thứ nhất: 

“Hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”, chính 

là ba nền tảng của Nho Thích Đạo. Chúng ta không trái với giáo huấn của Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni. Còn đối với tất cả Tôn giáo lớn trên thế gian này, trong kinh điển 

của họ, nhà Phật nói về căn bản giới hầu nhƣ đều có. 

Chúng tôi biên tập một cuốn sách nhỏ tên là Tôn Giáo Thế Giới Là Một Nhà. Chƣ 

vị thử xem xem, sẽ nhìn thấy không có Tôn giáo nào không nói về hiếu dƣỡng cha mẹ, 

không có Tôn giáo nào không nói đến phụng sự sƣ trƣởng. Tƣ tƣởng từ tâm bất sát, tu 

thập thiện nghiệp này, trong mỗi Tôn giáo đều có. Nhà Phật nói đến ngũ giới, không 

sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, tất cả các Tôn giáo khác đều 

có. Không uống rƣợu có một vài Tôn giáo không có, nhƣng sát đạo dâm vọng đều có! 

Chúng ta không thể không biết điều này, không thể không nỗ lực học tập. 

Tiêu trừ quan niệm đối lập, trong tự tánh không có đối lập, trong tự tánh không có 

mâu thuẫn, trong tự tánh không có xung đột. Những thói quen bình thƣờng của chúng 

ta đều trái với lý tánh, trái với tự tánh. Trái với tự tánh nghĩa là tạo ác, tùy thuận tự 

tánh tức là tu thiện, hoàn toàn là khởi tâm động niệm trong cuộc sống hằng ngày. Thật 

sự giác ngộ, giải thoát! Vĩnh viễn thoát ly luân hồi lục đạo, thoát ly  mƣời pháp giới, 

thoát ly tập khí phiền não. Nếu là mê mà không giác, không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Trong này còn có một hiện tƣợng hƣ huyễn, oan oan tƣơng báo không bao giờ dứt, thật 

phiền phức! Quý vị giết họ, họ muốn báo thù, oán hận của họ chƣa tiêu. Nếu đoạt danh 

lợi  của họ,  họ đến đòi  lại. Giết ngƣời  đền  mạng, nợ tiền thì  trả  tiền, đời  này  qua đời 

khác đều gặp phiền phức. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              530/21 

Trong nửa thế kỷ lại đây, thuật thôi miên ở phƣơng tây rất thịnh hành. Trong thuật 

thôi  miên, họ trở  về quá  khứ, trở về  những  đời quá khứ  xa xôi, nói  ra  những  ân  oán 

trong đời quá khứ. Mới biết mối quan hệ giữa con ngƣời hiện nay vì sao phiền phức 

nhƣ thế, đã tìm ra đƣợc nguyên nhân. Thuật thôi miên của phƣơng tây chứng minh có 

luân hồi, có nhân quả báo ứng. Đây là thật, không phải giả, không phải ngƣời thôi miên 

tự biên tạo ra, họ không biên tạo đƣợc câu chuyện này. 

Chúng ta ở thế gian này, những ngƣời biết chúng ta, có giao tiếp, có mối liên quan 

với  chúng  ta.  Bất  luận  mối  liên  quan  này  là  thiện  hay  là  bất  thiện,  tất  cả  đều  có  liên 

quan đến đời trƣớc kiếp trƣớc. Không có liên quan tức đời này không quen biết, nghĩa 

là đi cùng một xe, ngồi cùng một thuyền đều không quen biết, đều không nói chuyện. 

Nếu  gặp  một  ngƣời  không  quen  gật  đầu  chào,  hoặc  trừng  quý  vị  một  cái  đều  là  đời 

trƣớc có nhân. Nếu không có nhân, không thể phát sinh điều này, đó là nhân duyên rất 

cạn, có thể trong đời này chỉ gặp một lần. Nhân duyên sâu dày liền trở thành ngƣời một 

nhà, biến thành thân thích bằng hữu. 

Đức Phật dạy chúng ta, nhân duyên giữa ngƣời và ngƣời có bốn loại, đó là báo ân, 

báo oán, đòi nợ, trả nợ. Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói rất nhiều đến vấn đề này, 

giúp chúng ta giác ngộ. Trong cuộc sống, trong đời này phải đem nhân duyên trong đời 

quá khứ, bất luận là thiện duyên hay ác duyên, đều phải hóa giải nó. Phải nhớ là không 

đƣợc kết ác duyên với bất kỳ ai, còn kết thiện duyên không cầu báo đáp, bằng không 

đời sau họ đến gia đình mình để báo ân. Ngƣời khác nợ mình, bỏ qua cho họ, đừng 

nghĩ đến. Ta nợ ngƣời khác, phải tận tâm tận lực trả cho họ, giải quyết nhân duyên này. 

Phải kết duyên với Phật, đặc biệt là kết duyên với Phật A Di Đà, duyên này nhất định 

đem lợi ích cho chúng ta. Phật A Di Đà giúp chúng ta đời này chứng đƣợc quả Phật 

cứu cánh viên mãn, điều này các pháp môn khác không có, chúng ta không thể không 

biết. Trong câu này hàm nghĩa rất sâu. 

“Ngũ nghịch chiêu cảm quả khổ vô gián địa ngục”, cho nên gọi là nghiệp vô gián. 

A Xà Thế Vƣơng Vấn Ngũ Nghịch Kinh, đây là trong kinh Phật nói: “Nói, có năm tội 

nghịch,  nếu  có  ngƣời  con  trai  hay  con  gái  nào,  vì  năm  tội  này  mà  không  cứu  đƣợc, 

chắc  chắn  đọa  vào  địa  ngục  không  nghi”.  Đây  là  thật,  không  phải  giả.  Nếu  tạo  tội 

nghiệp  này,  tội  nghiệp  là  do  nghiệp  báo  của  mình  hiện  ra,  không  liên  quan  đến  vua 

Diêm la, cũng không liên quan đến thƣợng đế, càng không liên quan đến Phật Bồ Tát, 

đúng là tự làm tự chịu. 

Đầu năm dân quốc, cƣ sĩ Chƣơng Thái Viêm, ông là một Phật tử thuần thành. Khi 

tôi mới học Phật, có quen với con rể của ông, ông ta kể cho chúng ta nghe về chuyện 

của ba vợ mình, là ông Chu Kính Vũ. Khi chúng tôi quen ông ta, lúc đó tôi 26 tuổi, ông 

Chu 69 tuổi, lớn hơn tôi 43 tuổi. Ông nói với tôi đây là ba vợ của ông. Năm nọ ông gặp 

một chuyện rất kỳ lạ, mỗi buổi tối có hai tiểu quỷ khiêng kiệu đến, cầm theo tấm thiệp 

mời có viết tên ông, mời ông ta lên kiệu. Ông ta xem thiệp mời, là Đông Nhạc đại đế 

gởi  cho ông. Ông  ngồi lên  kiệu, cảm  thấy  kiệu này  không  phải  khiêng đi, giống nhƣ 

đang  bay  trên  không  trung  vậy.  Đi  một  chốc  thì  đến,  gặp  Đông  Nhạc  đại  đế,  Đông 

Nhạc đại đế mời ông giúp. Phán quan của ông ta đi công tác hay là nhƣ thế nào đó, mà 

không thể  coi  việc, nghĩa  là  không  thể  đi  làm, nên  nhờ ông  giúp đở. Thời  gian  cũng 

không dài lắm, hình nhƣ là hơn một tháng, mời ông làm thay công việc phán quan này. 

Địa vị phán quan là gì? Tƣơng đƣơng với bí thƣ trƣởng hiện nay, địa vị này rất lớn, là 

bí thƣ trƣởng của Đông Nhạc đại đế, ông cũng bằng lòng. Bắt đầu từ hôm đó, mỗi buổi 

tối có hai tiểu qủy khiêng kiệu đến đƣa ông đi làm, sáng sớm hôm sau đƣa ông trở về. 

Ban ngày ông cũng phải đi làm, tối đến lại không đƣợc nghỉ. Quả thật rất vất vả, ngày 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              531/21 

đêm đều phải xử lý công việc. Một hôm hứng thú, ông dùng giấy vàng viết tờ đơn xin 

nghỉ phép, xem có hiệu quả chăng. Buổi chiều ông đốt tờ đơn vin nghỉ việc trƣớc cổng, 

quả  nhiên  tối  đó  hai  tiểu  quỷ  không  đến, tức  là  đồng ý  cho  ông  nghỉ  một  ngày. Ông 

thƣờng kể lại tình hình buổi tối đi làm, và tình hình làm việc trong quỷ đạo. Đại khái 

gần giống với nhân gian, chỉ là trong quỷ đạo tối đen, giống nhƣ là mây mù bao phủ 

vậy. Xƣa nay chƣa từng thấy  mặt trời, mặt trời hay trăng sao đều không thấy, nhƣng 

sinh hoạt gần giống với nhân gian. 

Một hôm ông ta nghĩ đến một chuyện, hình phạt ôm cột đồng cháy ở địa ngục do 

Đông Nhạc đại đế quản lý, ông quản lý những địa ngục này. Ông nói hình phạt này quá 

tàn khốc, không nhân đạo, vì nhân đạo cần phải phế bỏ hình phạt tàn khốc này. Đông 

Nhạc đại đế cũng không nói gì, liền phái hai tiểu quỷ và bảo ông Chƣơng Thái Viêm, 

ông đi xem thử, đi xem trƣớc rồi tính tiềp. Hai tiểu quỷ này đƣa ông đi, đi đƣợc một 

đoạn đƣờng tiểu quỷ nói với ông, cột đồng cháy ngay trƣớc mặt. Ông không nhìn thấy 

gì, liền bừng tỉnh ngộ. Trong kinh Phật nói tất cả do tâm tạo, cái gọi là địa ngục hay vô 

số hình phạt, đều do ý niệm bất thiện của chính mình biến hiện ra, không liên quan đến 

Đông Nhạc đại đế, nhƣ vậy mới bừng tỉnh, thiên đƣờng cũng là nhƣ thế. Lại nói với 

quý vị thế giới Cực Lạc cũng không ngoại lệ, là tâm chúng ta đã biến thành Phật A Di 

Đà, nguyện biến thành Phật A Di Đà, là tâm chúng ta biến hiện ra. 

Trong  phần  khai  thị  ở  Tam  Thời  Hệ  Niệm  của  thiền  sƣ  Trung  Phong  nói  rất  rõ 

ràng: “Duy tâm Tịnh độ, tự tánh Di Đà. Di Đà tức là tâm ta, tâm ta tức là Di Đà. Tịnh 

độ tức là ở đây, ở đây tức là Tịnh độ”. Hoàn toàn do ý niệm thiện hay bất thiện của 

chính mình biến hiện ra, nhƣ vậy sao trách ngƣời khác đƣợc? Trạng thái hiện tại của 

nhân gian chúng ta, cuộc sống này là tốt hay xấu, đều là nghiệp lực của mình tạo nên, 

không có liên quan đến bất kỳ ai. Hiểu đƣợc đạo lý này chúng ta không thể không học 

Phật pháp, không học ta thật sự là mê hoặc điên đảo, không biết gì cả. Ta sống trong 

vọng  tƣởng  của  mình,  nhƣ  vậy  sẽ  rất  khổ.  Sau  khi  hiểu  rõ,  ta  buông  bỏ  tất  cả  vọng 

tƣởng, liền đƣợc tự tại. Thiện ác đều buông bỏ hết, đƣợc chăng? Cũng không tệ, quý vị 

đến trời vô tƣởng, không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Đức Phật dạy chúng ta, ác cần phải đoạn nhƣng không chấp tƣớng đoạn ác, chiêu 

này quá hay. Thiện phải tu nhƣng không chấp tƣớng tu thiện, phải học Phật Bồ Tát ứng 

hóa tại nhân gian, “làm mà không làm, không làm mà làm”, đây là tâm thái của Phật 

Bồ Tát. Đây là gì? Đây là từ bi trong tự tánh hiển lộ ra, vì sao phải đoạn ác, vì sao phải 

tu thiện? Là làm cho chúng sanh noi theo, giống nhƣ biểu diễn trên vũ đài vậy. Là ta 

đang giáo hóa chúng sanh, không đƣợc chấp tƣớng, chấp tƣớng là đọa lạc. Ta liền biến 

thành  thật, kịch  giả  mà  diễn  thật. Phật  Bồ  Tát  ở  trong  thế  gian  này  gọi  là  du  hí  thần 

thông, còn ta kịch giả diễn thật, nhƣ vậy là đọa vào lục đạo, ta đã đọa lạc. Không đƣợc 

đọa lạc, nghĩa là không chấp tƣớng. 

Trong Kinh Kim Cang nói đoạn ác tu thiện, ngày ngày đoạn ác tu thiện. “Vô ngã 

tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”, đây là Bồ Tát. Nếu có 

thể làm đƣợc “vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”, là pháp 

thân Bồ Tát, cảnh giới rất cao. Bồ Tát không chấp tƣớng, pháp thân đến ý niệm cũng 

không có, nhƣ nhƣ bất động. Họ làm một cách rất chân thật, biểu diễn rất hay. Thế gian 

này, bất  luận  từ  phƣơng  diện  nào, ta quan  sát  lãnh  hội  đều  không  thể  nghĩ  bàn. Phật 

pháp không thể nghĩ bàn, thế pháp cũng không thể nghĩ bàn. Thế pháp và Phật pháp 

không hai, khi giác gọi là Phật pháp, khi mê gọi là thế pháp, mê ngộ không hai. 

Trong kinh điển đại thừa nói rất thấu triệt, nói rất tỉ mỉ, chúng ta cần phải lãnh hội 

tƣờng tận. Phải từ trong sự chân thành cung kính mới cầu đƣợc, điều này hiện nay rất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              532/21 

khó khăn. Hiện nay  thiếu  chính  là  sự  cung  kính  chân  thành, cho dù  Phật  Bồ  Tát đến 

giảng kinh thuyết pháp cho chúng ta, những thứ chúng ta đạt đƣợc rất giới hạn, nguyên 

nhân là gì? Đại sƣ Ấn Quang nói rất hay, một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, 

mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Ta có mấy phần thành kính sẽ đƣợc 

mấy  phần  lợi  ích,  nếu  không  có  thành  kính  thì  không  đạt  đƣợc  chút  lợi  ích  nào  cả. 

Những gì ta đạt đƣợc là nghe đƣợc nhiều, học tập rất tinh cần, thứ ta đạt đƣợc toàn bộ 

là  tri  thức.  Bây  giờ  danh  từ  hay  gọi  là  Phật  học.  Ta  không  phải  học  Phật,  ta  không 

giống  với  Phật  Bồ  Tát,  không  giống.  Học  Phật  phải  học  thật  giống  mới  đƣợc,  thật 

giống Phật Bồ Tát, ta làm không giống. Khởi tâm động niệm vẫn chƣa buông bỏ tự tƣ 

tự lợi, khó, rất khó! Nhƣng chỉ cần ta khiên nhẫn sẽ có tiến bộ, mới bắt đầu tiến bộ rất 

chậm, vì sao vậy? Vì cửa ải này không dễ đột phá. Sau khi đột phá, tiến bộ rất nhanh, 

nhƣ trong hình học nói là tăng tốc độ. Vì ta đã hiểu thật, hiểu mới thật sự buông bỏ, 

hiểu điều gì? Thật sự hiểu rõ vạn pháp giai không, thật sự thấu triệt tất cả pháp vô sở 

hữu,  tất  cánh  không,  bất  khả  đắc,  hoàn  toàn  thông  suốt.  Trong  Kinh  Kim  Cang  nói: 

„phàm  sở  hữu  tƣớng,  giai  thị  hƣ  vọng”,  bao  gồm  cõi  thật  báo  trang  nghiêm.  Chỉ  có 

thƣờng tịch quang là thật, vì thƣờng tịch quang không có tƣớng. Thƣờng tịch quang là 

một  lý  thể,  tồn  tại  khắp  mọi  nơi  mọi  lúc.  Vì  kiến  văn  giác  tri  của  chúng  ta  đã  biến 

thành thọ tƣởng hành thức, cho nên không thấy đƣợc thƣờng tịch quang. Chuyển thức 

thành  trí  mới  thấy  đƣợc,  thấy  đƣợc  thƣờng  tịch  quang  là  kiến  tánh.  Thông  thƣờng 

chúng ta gọi là kiến tánh, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Đó là thật, không 

phải giả. 

Bên dƣới nói tiếp, A Xà Thế Vƣơng Vấn Ngũ Nghịch Kinh nói: “Vân hà vi ngũ”, 

đây là ngũ nghịch, vì sao gọi là năm? Thứ nhất “là giết cha, giết mẹ, hại A la hán, đấu 

loạn chúng tăng, khởi ác ý nơi chỗ của Nhƣ Lai”. Đây là trong A Xà Thế Vƣơng Vấn 

Ngũ Nghịch Kinh nói. 

Cha mẹ có công sanh thành dƣỡng dục, có ân nuôi dƣỡng dạy bảo. Thân thể này 

từ đâu đến? Là do cha mẹ sanh ra, do cha mẹ nuôi dƣỡng, ân này ngang bằng với trời 

đất, trời cao đất dày. Con ngƣời không hiếu thảo cha mẹ, sát hại cha mẹ, điều này quá 

đáng sợ! Hiếu thảo cha mẹ là đệ nhất đức, đệ nhất thiện. Giết hại cha mẹ là tội nặng 

nhất, đại nghịch bậc nhất, chắc chắn đọa vào địa ngục. Bây giờ không ai nói, rất nhiều 

ngƣời làm con không biết, xã hội này rất nhiều ngƣời bất hiếu, rất ít ngƣời hiếu thảo. 

Về sau thì sao? Về sau sẽ càng nhiều, ngày càng nhiều, vì sao vậy? Chúng ta thử nghĩ 

xem, thế gian ngày nay có đƣợc mấy ngƣời bố thí ân đức. Hiếu tử hiền tôn đều là đến 

báo  ân,  nhƣ  vậy  mới  có  hiếu  kính.  Ngƣời  đến  trả  nợ,  họ  cung  phụng  quý  vị,  cung 

phụng vật chất rất chu đáo, nhƣng không có tâm hiếu kính, đó là đến trả nợ. Họ không 

hại quý vị, nhƣng có thể họ coi thƣờng quý vị, tuy vậy họ vẫn nuôi dƣỡng quý vị. Đến 

báo oán càng phiền phức, báo oán họ có thể giết thật. Trong quá khứ quý vị với họ, quá 

khứ quý vị giết họ, hôm nay họ đến giết lại, ngày càng nhiều. Khiến chúng ta nghĩ đến, 

ngày nay có rất nhiều phụ nữ phá thai, đặc biệt là những cô gái chƣa thành hôn đi phá 

thai. Phá thai là sao? Nghĩa là giết con của mình, con quý vị ghi hận trong lòng, tƣơng 

lai họ đến báo thù. Khi kết hôn họ đến đầu thai làm con quý vị, đó là quá khứ họ bị quý 

vị giết bây giờ trở lại, họ dùng thủ đoạn gì đối với quí vị? Quý vị rất thích nuôi dƣỡng 

họ, sau khi lớn lên chúng sẽ đến đòi mạng quý vị, quý vị nói không đáng sợ ƣ? Đây là 

oan oan tƣơng báo, hết cách. Mang thai đƣa bé này, nếu là đến báo ân, nhƣng chúng ta 

lại giết chúng, ân trở thành oán, ân này biến thành thù. Nếu họ đến báo oán, ta lại giết 

họ, oán oán chất chồng, có đáng sợ chăng? Rất đáng sợ! Họ đến đòi nợ, ta giết chết họ, 

không những nợ tiền còn phải nợ mạng, vấn đề này nói không hết. Bình tâm quan sát tỉ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              533/21 

mỉ, xã hội này vì sao biến thành nhƣ vậy. Quý vị thử nghĩ xem, ngƣời bây giờ khởi tâm 

động niệm họ nghĩ đến điều gì, nói gì, tạo nghiệp gì, ta hoàn toàn thấu hiểu. Sự gặp gỡ 

trong đời của chúng ta, tất cả đều do nghiệp cảm mà thôi. Trong quá khứ chúng ta tạo 

nghiệp, hiện tại tạo nghiệp, và quả báo chiêu cảm đƣợc không hề liên quan đến bất kỳ 

ai, hoàn toàn là tự làm tự chịu. 

Ngày nay ta có phụ mẫu, lại có thể tròn hiếu đạo, không những là tùy thuận tánh 

đức, mà biểu hiện của mình còn ảnh hƣởng đến ngƣời khác, đó chính là ta đang giáo 

hóa chúng sanh, tự hành hóa tha, làm gƣơng tốt cho đại chúng xã hội. Trong đại chúng 

xã hội này có một bộ phận làm trái với tánh đức, chúng ta để họ nhìn thấy, để họ nghe 

thấy. Dần dần cảm hóa họ, giúp họ giác ngộ, giúp họ quay đầu, công đức này vô lƣợng 

vô biên. 

Trong kinh điển đại thừa chúng ta thƣờng thấy, Đức Thế Tôn nói rằng: “Tất cả 

chúng  sanh  vốn  là  Phật”.  Câu  này  là  thật,  không  phải  giả.  Các  bậc  cổ  nhân  nói  với 

chúng ta: “tánh ngƣời vốn thiện”. Mở đầu Tam Tự Kinh lại nói: “Nhân chi sơ, tánh bổn 

thiện”, cùng một đạo lý với Đức Phật nói. Con ngƣời rất dễ dạy, thánh hiền là dạy mà 

ra, Phật Bồ Tát cũng dạy mà ra. Trong xã hội ngày xƣa, chúng ta thấy trong điển tịch 

gia giáo là cha mẹ dạy, đặc biệt là ngƣời mẹ. Trƣởng bối dạy, những ngƣời lân cận đều 

dạy, đều làm tấm gƣơng tốt cho đời kế tiếp của mình. Xã hội dạy, quốc gia dạy, cho 

nên  thánh  hiền  quân  tử  nhiều,  mới  có  xã  hội  đại  đồng.  Những  gì  trong  Lễ  Vận  Đại 

Đồng  Thiên  nói  không  phải  lý  tƣởng,  ngày  xƣa  từng  thực  hiện.  Thực  hiện  khi  nào? 

Trong kinh sách ghi chép là ba thời đại Nghiêu Thuấn Vũ. 

Vũ truyền ngôi cho con trai, con trai ông đúng là một hiền nhân. Đƣợc nhân dân 

ủng hộ, nhân dân yêu thƣơng, tùy theo tình thế. Nhƣng từ Vƣơng Khải trở về sau, xã 

hội trở thành thiên hạ của một nhà, đây không phải ý của Vũ. Cho nên từ Vƣơng Khai 

trở về sau, đƣợc gọi là xã hội tiểu khang, ba đời Hạ Thƣơng Chu, đều truyền cho con. 

Nhƣng họ đối với ngƣời truyền thừa, cách giáo dục đó, bây giờ chúng ta có thể nói là 

đạt đến sự viên mãn. Tự mình đứng ra bồi dƣỡng ngƣời kế thừa của quốc gia, trƣớc đó 

thì sao? Ngày xƣa là tìm ngƣời hiền, ra ngoài xã hội tìm thánh hiền nhân, thánh hiền 

nhân không nhất định tìm đƣợc. Vƣơng Khải trở về sau bắt đầu bồi dƣỡng thánh hiền 

nhân, ngƣời kế vị là thánh hiền, không phải không có đạo lý. Nếu nói đó hoàn toàn là 

tự tƣ, điều này hơi sỉ nhục ngƣời khác, không hiểu vấn đề. Hiền nhân ngày càng ít, cần 

phải đào tạo. 

Điển tịch của nhà Chu rất hoàn chỉnh, hiện nay trong Tứ Khố đều có thu thập. 

Chúng ta xem thời nhà Chu, họ bồi dƣỡng ngƣời kế vị trở thành thánh hiền nhƣ thế nào. 

Khi Võ Vƣơng mất, con trai chỉ mới mƣời tuổi, có ngƣời nói 13 tuổi, cũng có ngƣời 

nói 10 tuổi, có ba vị thầy. Thiệu công làm thái bảo, Chu công làm thái phó, Khƣơng 

thái công làm thái sƣ, đây là gì? Là ba vị thầy đứng ra dạy dỗ ngƣời kế vị này. Chủ yếu 

là dạy thái tử, đƣơng nhiên thái tử còn có bạn cùng học. Trong hàng văn võ bá quan, 

con cháu ƣu tú đến học cùng thái tử, chính là trụ cột triều đình cho thời kỳ tiếp, ngƣời 

kế tiếp. 

Thái bảo quản lý việc gì? Theo cách nói ngày nay của chúng ta là quản lý thể dục. 

Dạy những gì? Dạy đạo dƣỡng sinh, cuộc sống ăn ở nhƣ thế nào đều do thái bảo quản 

lý. Thái phó quản về đức hạnh, tu dƣỡng phẩm đức, dạy những điều này. Nhân nghĩa 

đạo đức, ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức là thái phó quản. Thái sƣ dạy về học 

thuật,  kinh  sử,  những  phƣơng  pháp  và  đạo  lý  trị  quốc  bình  thiên  hạ,  những  kinh 

nghiệm của cổ nhân, do thái sƣ quản lý. Ba vị thầy. Ngoài ba vị thầy ra còn có ba vị 

huấn luyện, những gì thầy dạy phải chăng anh thực hành thật? Ngoài ra còn có ba vị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              534/21 

thầy cùng sinh hoạt với thái tử, phải thực hành tất cả những gì thầy đã dạy. Tôi gọi là là 

ba vị huấn luyện, ba vị huấn luyện này gọi là thiếu bảo, thiếu phó và thiếu sƣ, ba ngƣời 

này cùng sinh hoạt với thái tử. Chủ yếu là những gì thầy dạy, phải chăng anh điều thực 

hành, đào tạo nhƣ thế. Cổ nhân nói tập tánh của con ngƣời: “gần mực thì đen, gần đèn 

thì sáng”. Khiến đứa trẻ này vị thành niên này tƣơng lai làm đế vƣơng, những gì họ 

thấy  đƣợc,  nghe  đƣợc,  tiếp  xúc  đƣợc  toàn  là  chánh  nhân  quân  tử,  không  để  họ  thấy 

những gì bất thiện. Dùng phƣơng pháp này để bồi dƣỡng thánh hiền quân tử. Quý vị 

xem dụng tâm của cổ nhân chúng ta không thể không khâm phục. Ngƣời có đức hạnh 

nhất, ngƣời có học vấn nhất của quốc gia, mời họ đến làm thầy cho thái tử. Cho dù trẻ 

một chút cũng là có đức hạnh, có học vấn, làm thái sƣ, cùng sinh hoạt với thái tử. Giúp 

thái tử, nhắc nhở thái tử thực hiện những điều thầy đã dạy, có nghi vấn họ giải thích. 

Nhất định phải làm đƣợc, thực hành trong cuộc sống hằng ngày. Thánh hiền là đào tạo 

nên. 

Cán bộ các cấp của quốc gia, là chọn ra từ trong gia học. Dùng phƣơng pháp gì? 

Dùng chế độ thi cử, chế độ thi cử ngày xƣa cũng có lịch sử rất lâu xa, vào thời Nghiêu 

Thuấn  bắt  đầu  áp  dụng  phƣơng  pháp  này.  Nghe  họ  nói  và  quan  sát  hành  vi  của  họ, 

không phải tuyển chọn tùy tiện, chọn rất cẩn thận, rất có trách nhiệm. Đến thời Hán Vũ 

Đế mới chính thức chế định chế độ này, tiêu chuẩn tuyển chọn có hai chữ là hiếu và 

liêm. Hiếu thân và tôn sƣ hợp lại với nhau, hiếu thuận với cha mẹ, kính trọng đối với 

tôn trƣởng. Điều kiện thứ hai chính là liêm khiết không tham ô, quý vị xem họ dùng 

phƣơng pháp nhƣ thế. Hiếu nhất định tận trung với quốc gia, có trách nhiệm đối với 

nhân dân. Liêm là không tham ô. Chế độ này kéo dài đến Mãn Thanh, cho dù thay đổi 

bao nhiêu triều đại, chế độ này của Hán Võ Đế đều không có ai thay đổi, đều tuân thủ, 

có thể thấy chế độ này hay. Điều vô cùng đáng tiếc là đến thời dân quốc chế độ này bị 

hủy bỏ, không còn nữa. Không còn dùng chế độ này, nên bây giờ xã hội động loạn. 

Ngày nay toàn thế giới đều loạn, có ngƣời đến hỏi tôi phải làm sao, cứu vãn nhƣ 

thế nào? Nếu nói một cách tiêu cực, chính là nhƣ lời thầy Lý nói. Thầy Lý Bỉnh Nam 

97 tuổi vãng sanh, một buổi chiều trƣớc lúc vãng sanh một ngày, thầy nói với những 

học trò xung quanh. Thế giới rất loạn, Phật Bồ Tát hay thần tiên hạ phàm đều không 

cứu đƣợc, quý vị chỉ có một con đƣờng sống, là niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Đây là di 

ngôn sau cùng của thầy Lý, khuyên chúng ta niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. 

Tôi nói thầy Lý nói câu này là tiêu cực, chính xác, không sai chút nào. Chỉ đạo 

thật sự tích cực là đoạn ác tu thiện, thật thà niệm Phật, độ mình cũng độ ngƣời khác, 

nhất định phải làm tấm gƣơng tốt cho xã hội đại chúng, điều này rất quan trọng. Tấm 

gƣơng tốt nhất là gì? Chính là thực hiện ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức. Bắt đầu 

từ đâu? Bắt đầu từ Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, tức có thể thực 

hành giáo huấn của thánh hiền nhƣ luân thƣờng tứ duy bát đức, phải thực hành! Ngƣời 

phát tâm làm việc này là Bồ Tát, trong Nho giáo nói đây là thánh hiền. Ngày xƣa đọc 

sách lập chí đều hy vọng thành thánh thành hiền, tôi hy vọng làm thánh nhân, hy vọng 

làm hiền nhân, đọc sách chí tại thánh hiền. Về sau dần dần biến chất, đọc sách chí tại 

công danh phú quý, điều này các triều đại không ít, có thánh hiền nhƣng không nhiều. 

Trung  quốc  đời  này  qua  đời  khác  đều  có  thánh  hiền,  nhƣng  đại  đa  số  xem  việc  đọc 

sách để cầu công danh, một thủ đoạn cầu phú quý. Nhƣng họ đọc sách không tệ, tuy 

dùng nó để cầu phú quý, nhƣng những việc họ làm vẫn là lợi nƣớc lợi dân, không tệ. 

Nếu đến lúc những ngƣời làm quan này, chỉ nghĩ đến tự tƣ tự lợi, không quan tâm đến 

sự sống chết của nhân dân, triều đình này sẽ mất, thay đổi triều đại đều vì nguyên nhân 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              535/21 

này.  Các  đế  vƣơng  cuối  triều  đại,  những  quan  sử  cuối  thời  đại  chỉ  biết  tự  tƣ  tự  lợi, 

không biết tật khổ của nhân gian, họ sẽ bị ngƣời khác lật đổ để thay thế. 

Những bậc đế vƣơng khai quốc, họ luôn hy vọng đất nƣớc này có thể vĩnh viễn kế 

thừa, cho nên không ai không coi trong giáo dục. Các hoàng đế cuối thời đại, chúng ta 

cũng nghĩ đến, nhất định là đến để báo oán, nhất định đến để đòi nợ, chắc chắn nhƣ thế. 

Nói từ trên phƣơng diện nhân quả, ta mới có thể nhận ra rõ ràng. Bởi vậy con ngƣời, 

làm ngƣời, tâm không thể không chánh, ngôn hạnh không thể không chánh. 

Chúng ta thấy phƣơng đông hay phƣơng tây, các bậc đại thánh hiền, suốt đời họ 

hầu nhƣ đều đi theo sự nghiệp của thánh hiền, nghĩa là sao? Là dạy học. Khổng Mạnh 

dạy học, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học, Moses và Giê-su cũng dạy học, mà còn 

là tình nguyện giáo dục. Cho nên dạy học, cổ kim trong ngoài đều cho rằng đây là sự 

nghiệp thần thánh, đây không phải nghề bình thƣờng, là sự nghiệp thần thánh. Ngƣời 

dạy học suốt đời, về đời sống vật chất nhất định phải thanh đạm, vì họ không theo sự 

nghiệp danh lợi. Ngày xƣa dạy học không thu học phí, cuộc sống của thầy nhƣ thế nào? 

Do gia trƣởng của học sinh cúng dƣờng, không có giới hạn. Con cháu của nhà giàu có, 

những lúc lễ tết tặng thêm một chút lễ vật cho thầy. Còn gia đình thanh hàn nghèo khổ, 

trẻ con học hành siêng năng chăm chỉ, thậm chí thầy giáo phải giúp đở thêm cho cuộc 

sống  gia  đình  học  trò.  Từ  xƣa  đến  nay,  thầy  giáo  tuy  rất  thanh  hàn,  là  tú  tài  nghèo, 

nhƣng rất đƣợc ngƣời trong xã hội tôn kính. Hay nói cách khác, họ có cuộc sống tinh 

thần, còn cuộc sống vật chất rất thiếu thốn. Cuộc sống tinh thần rất phong phú, đƣợc 

đại chúng xã hội khen ngợi tôn sùng. 

Nghề thứ hai chính là bác sĩ, hai nghề này ngày xƣa rất đƣợc đại chúng xã hội tôn 

trọng. Bác sĩ trị bệnh cứu ngƣời cũng không lấy tiền, tiền thuốc bao nhiêu trị lành mới 

tính, trong thời gian trị bệnh tuyệt đối không lấy tiền thuốc, cứu ngƣời đứng hàng đầu. 

Cho  nên  hai  hạng  ngƣời  này  trong  xã  hội  ngày  xƣa  rất  đƣợc  tôn  trọng,  chính  là  một 

nghề dạy học, và một nghề làm bác sĩ. Hiện nay đều không còn, đã biến chất. Hiện nay 

dạy học, nghe nói khi thầy giáo dạy học, môn học chỉ dạy  một nửa, nửa còn lại phải 

đến lớp học thêm của họ, phải nộp học phí. Giáo dục biến thành thƣơng nghiệp, thầy 

giáo trở thành thƣơng nhân. Bác sĩ cũng nói đến giá tiền, không có tiền không trị bệnh, 

cũng là thƣơng nhân. 

Ngày xƣa có sĩ nông công thƣơng, bây giờ toàn bộ đều biến thành thƣơng nhân. 

Xã hội thay đổi, toàn bộ địa cầu là địa cầu thƣơng nghiệp hóa, bất luận tầng lớp nào 

cũng đều đang kinh doanh, bất luận ngành nghề nào cũng là thƣơng nghiệp. Thƣơng, 

con ngƣời tranh giành là điều tất nhiên, đây là lợi ích. 

Mạnh  tử  nói  rất  hay,  Mạnh  tử  gặp  Lƣơng  Huệ  Vƣơng,  nói  với  ông  ta  một  câu 

danh ngôn: “Trên dƣới giao tranh quyền lợi, mà đất nƣớc gặp nguy nan”. Đất nƣớc này 

từ trên xuống dƣới đều tranh quyền đoạt lợi, đất nƣớc này sẽ ra sao! Đất nƣớc này đã 

đến lúc nguy vong. Làm sao để cứu? Quay đầu lại làm việc nhân, làm việc nghĩa, tức 

là phải đặt giáo dục lên hàng đầu. Giáo dục này là giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức, 

giáo dục nhân quả, nói nhƣ ngƣời xƣa gọi là giáo dục Tôn giáo. 

Từ xƣa đến đến, Tôn giáo có ba nhà, ba nhà Nho Thích Đạo. Ý nghĩa hai chữ Tôn 

giáo này nhƣ thế nào phải hiểu thật rõ ràng. Tôn có rất nhiều nghĩa, nhƣng có ba nghĩa 

quan trọng nhất, đó là chủ yếu, quan trọng và tôn sùng. Giáo, giáo là giáo dục, dạy học, 

giáo hóa. Nối hai chữ Tôn giáo lại nghĩa là giáo dục chủ yếu, dạy học quan trọng và 

giáo hóa tôn sùng, là các bậc thánh hiền nói về Tôn giáo. Tôn giáo là giáo dục, không 

phải mê tín. Nho Thích Đạo trong truyền thống ngày xƣa, cũng gọi là ba nhà, cũng gọi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              536/21 

là tam giáo, gọi là tam giáo cửu lƣu. Nó là giáo dục, là học phái. Nhƣng bây giờ thì sao? 

Bây giờ đã biến chất, đây là hiện tƣợng rất bình thƣờng. 

Muốn  giúp  xã  hội  ngày  nay,  những  gì  tiến  sĩ  Townenbe  ngƣời  Anh  nói  rất  tích 

cực, thấy Lý chúng tôi nói là tiêu cực. Tiến sĩ Townenbe nói, giải quyết vấn đề của thế 

kỷ 21_Đây là động loạn lớn, cần đến học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa, 

đều là của Trung quốc. Học thuyết Khổng Mạnh là gì? Phật pháp đại thừa là gì? Ông 

không nói rõ, cho nên ngƣời khác nghe lời này của ông cũng không để ý. Một số ngƣời 

nghe đến học thuyết Khổng Mạnh, liền nghĩ đến tứ thƣ, ngũ kinh, thập tam kinh. Nói 

đến  Phật  pháp  đại  thừa,  liền  nghĩ  đến  Hoa  Nghiêm,  Bát  Nhã,  Pháp  Hoa.  Những  đại 

kinh luận này, không ít ngƣời xem. 

Có  thể  cứu  đƣợc  xã  hội  hiện  nay  chăng?  Ta  xem  những  thứ  này  cảm  thấy  quá 

nhiều  quá tạp, bắt  đầu  từ đâu?  Chúng ta bắt đầu  từ ba nền tảng  của  Nho  Thích  Đạo, 

nền tảng là linh động. Khi nhắc đến những gì mọi ngƣời nghĩ, đó đều là hoa quả của 

Nho Thích Đạo, rất dễ nhìn. Nó từ đâu đến? Nó có rễ, nó sinh ra từ rễ. Gốc của Nho 

giáo là Đệ Tử Quy, gốc của Đạo giáo là Cảm Ứng Thiên, gốc của Phật giáo là Thập 

Thiện Nghiệp Đạo, không ai nghĩ đến. Khi nhắc đến cứ nghĩ rằng, đó là để dạy trẻ con, 

nó có hiệu quả chăng? Chúng ta đề xƣớng, cũng có ngƣời hoài nghi, rất nhiều ngƣời 

hoài nghi. Mọi ngƣời đánh mất tín tâm đối với truyền thống văn hóa xƣa, đây mới là 

nguy cơ thật sự. Muốn những ngƣời này tin không có cách nào khác, chỉ có thể hiện 

cho họ thấy, làm thí nghiệm cho họ thấy. Chúng tôi làm thí nghiệm ba năm ở tiểu trấn 

Thang Trì này, là Liên Hiệp Quốc bức bách mà làm ra. Cũng rất hay, vì sao vậy? Vì 

nếu  không  làm  nhƣ  thế,  bản  thân  chúng  tôi  nói  vẫn  có  chút  hoài  nghi,  đƣợc  chăng? 

Trong tín tâm vẫn không tránh khỏi hoài nghi. Khi làm thí nghiệm, tín tâm liền khẳng 

định hơn, hoàn toàn không có nghi hoặc, đƣợc thật. Nhƣng vẫn phải tìm ra cƣơng lĩnh 

chung của Nho và Phật giáo, vấn đề là Nho giáo giữ tâm nhƣ thế nào, Phật giữ tâm nhƣ 

thế nào, điều này mới quan trọng. Học thuyết Khổng Mạnh là gì? Trong điển tịch của 

Nho  giáo  nói:  “Khổng  viết  thành  nhân,  Mạnh  viết  thủ  nghĩa”.  Hai  chữ  nhân  nghĩa 

tƣợng trƣng cho Nho giáo. “Ngƣời nhân từ biết thƣơng ngƣời”, chính là thƣơng yêu. 

“Ngƣời có nghĩa tùy thuận theo lý”, nghĩa là nói về đạo lý, làm ngƣời không thể không 

nói đạo lý. Hợp tình hợp lý hợp pháp gọi là nghĩa, tiêu chuẩn của tình lý và pháp, đều 

phải dùng tánh đức truyền thống chúng ta. Nghĩa là chúng ta nói tiêu chuẩn, đem nó 

tập hợp lại thành 12 chữ, là hiếu đễ trung tín, lễ nghĩa liêm sỉ, nhân ái hòa bình. 12 chữ 

này là tiêu chuẩn, tiêu chuẩn nghĩa của nhân nghĩa, nghĩa là nói về đạo lý, tƣơng ƣng 

với nó là đúng. Không tƣơng ƣng với nó, tức ở đây gọi là trái nghịch, ta làm trái với 

đạo nghĩa. 

Trong Luận Ngữ học sinh nói: “Đạo của Phu tử không có gì khác ngoài trung thứ 

mà thôi”. Chúng ta đƣa ra trung thứ, trung là gì? Trung là chân tâm. Quý vị xem hình 

tƣợng của chữ này, đó là trí tuệ, chữ hội ý. Tâm, tâm là gì? Tâm là trung, để ngay ở 

giữa. Không thiên lệch, không tà ngụy, đây gọi là trung, cho nên lòng trung thành là 

chân tâm. Tâm phàm phu chúng ta thiên lệch, tà ngụy. Thiên lệch là tứ thánh pháp giới, 

tà  ngụy  là  luân  hồi  lục  đạo.  Tà  ngụy  nghiêm  trọng  hơn  thiên  lệch,  không  thiên  lệch 

không tà ngụy là 41 vị pháp thân đại sĩ trong cõi thật báo trang nghiêm, đó là trung. 

Thứ là gì? Là thƣơng xót tất cả chúng sanh, đặc biệt là xã hội ngày nay. 

100 năm trƣớc_tôi xem những trƣớc tác của ông Tăng Quốc Phiên, bắt đầu tính từ 

niên đại của ông. Thời đại của ông là thái hậu Từ Hy chấp chánh, vấn đề đã manh nha, 

đã xuất hiện. Cũng chính là ngƣời xƣa nói, vua không ra vua, thần không ra thần, cha 

không ra cha, con không ra con, ông có cảm xúc này rất sâu sắc. Luân lý đạo đức của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              537/21 

chúng ta là hữu danh vô thực, sự lơ là này có từ 100 năm trƣớc. 100 năm sau, từ khi 

nhà Thanh mất nƣớc đến nay, không phải lơ là, mà là không cần nữa, hoàn toàn vứt bỏ 

nó. 200 năm tạo thành kết quả nhƣ ngày hôm nay, quả báo đã xuất hiện, vấn đề này rất 

nghiêm trọng, cho nên tội ác trái nghịch rất phổ biến. Nhƣ vậy phải làm sao? Phải tha 

thứ cho họ, đừng truy cứu, vì sao vậy? Vì không ai dạy cho họ. Trong bộ kinh này nói 

rất hay, Đức Phật nói rất hay: “Ngƣời đi trƣớc không biết, không hiểu đạo đức, không 

có ngƣời dạy, đừng nên trách họ”. Đây chính là thứ, đừng truy cứu nữa. Làm sao để 

cứu họ? Bắt đầu từ hôm nay, chúng ta phục hƣng nền luân lý đạo đức nhân quả và giáo 

dục Tôn giáo, mọi ngƣời cùng nhau học tập. Bất luận ngày xƣa họ phạm những lỗi lầm 

gì, đều bỏ qua hết, dùng trung thứ mới có thể cứu đƣợc xã hội này, mọi ngƣời cùng 

nhau học tập luân lý đạo đức. Ngoài phƣơng pháp này ra, không còn phƣơng pháp nào 

khác. 

Đại thừa giữ tâm nhƣ thế nào? Tâm chân thành từ bi. Chân thành nghĩa là trung, 

từ bi nghĩa là thứ. Đây là tôi giải thích câu nói của tiến sĩ Townenbe, học thuyết Khổng 

Mạnh  và  Phật  pháp  đại  thừa,  có  thể  cứu  toàn  thế  giới.  Đây  là  thật,  không  phải  giả. 

Nhƣng muốn phổ biến nền giáo dục này, cần phải thành lập một điểm mô phạm. Có 

thể  có  một  huyện,  huyện  này  làm  một  khu  vực  đặc  biệt,  khu  vực  đặc  biệt  về  truyền 

thống văn hóa, ở nơi đây làm một điểm thí nghiệm nhƣ thế. 

Giống nhƣ nhà Chu đào tạo đế vƣơng vậy, trong này có thái sƣ, thái phó, thái bảo; 

có thiếu sƣ, thiếu phó, thiếu bảo. Chúng ta dùng một huyện để làm thí nghiệm, có thầy 

giáo, có huấn luyện giúp nhau tạo nên một điển hình. Thực hành tất cả những điều này, 

để mọi ngƣời xem có đƣợc chăng. Nếu tốt, chúng ta đều làm nhƣ thế đƣợc chăng, sau 

đó phổ biến rộng ra. 

Dùng các phƣơng tiện khoa học kỹ thuật cao nhƣ vệ tinh và truyền hình ngày nay 

để tuyên truyền, tuyên truyền phổ biến, khiến toàn thế giới đều xem đƣợc. Ngƣời trên 

toàn thế giới đều đến đây tham quan, đến học tập, đến khảo sát, dần dần ảnh hƣởng đến 

toàn thế giới. Nếu không có những công cụ nhƣ truyền hình và mạng internet, nhƣ vậy 

thì đành chịu, không còn cách nào khác, bây giờ may mắn có những phát minh này. 

Phải làm một điểm mô phạm trong một huyện nhỏ, đem cuộc sống nhân dân nơi huyện 

này suốt 24 tiếng đồng hồ, nhƣ dạy học và những hoạt động của họ, truyền bá ra cho 

toàn thế giới đều xem, chƣa hẳn không phải là một phƣơng pháp tốt. 

Bây giờ chúng ta cũng có đƣợc một bộ sách do Đƣờng Thái Tông biên tập, nền 

chính trị thời đại Trinh Quán thành tựu nhƣ thế nào, đều dựa vào bộ sách này, gọi là 

Quần  Thƣ  Trị  Yếu. Bây  giờ  bản  đầu  tiên  chúng  tôi  muốn  in  mƣời  ngàn  bộ,  in  mƣời 

ngàn bộ để giúp quốc gia mình, cũng giúp toàn thế giới, chúng ta cùng nhau học tập. 

Trong này nói rất tƣờng tận về các bậc thánh hiền ngày xƣa, họ tu thân nhƣ thế nào, tề 

gia ra sao, trị quốc bằng phƣơng pháp gì, làm sao khiến cho thiên hạ đạt đƣợc sự công 

bình. Bình thiên hạ, nghĩa là thiên hạ đều đạt đƣợc công bình. Bây giờ chúng ta gọi là 

đối đãi bình đẳng, chung sống hòa thuận, chính là lý niệm bình thiên hạ của ngƣời xƣa. 

Đối đãi bình đẳng, chung sống hòa thuận. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 





 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              538/21 

 

Tập 214 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:05.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 264, trang 264 bắt đầu xem từ hàng thứ năm. Hàng thứ 

năm, bắt đầu xem từ câu “duy trừ ngũ nghịch”. “Duy trừ ngũ nghịch, phỉ báng chánh 

pháp”. Hai câu kinh văn này là hai câu sau cùng trong nguyện thứ 18. 

Bên dƣới là chú giải của Hoàng Niệm Lão: “Ngũ nghịch, về lý là tội ác cực 

nghịch, cho nên gọi là nghịch, là vì cảm ứng ác nghiệp quả khổ của địa ngục vô gián, 

cho nên lại gọi là nghiệp vô gián. A Xà Thế Vƣơng Vấn Ngũ Nghịch Kinh nói: Có tội 

ngũ nghịch, nếu là ngƣời nam hay là ngƣời nữ, vì năm tội này mà không đƣợc cứu, 

chắc chắn đọa vào địa ngục không nghi”. Ngữ khí này rất khẳng định, ở trƣớc chúng ta 

học đến đây. 

Bên dƣới nói những gì là năm? “Là giết cha, giết mẹ, hại A la hán, đấu loạn 

tăng chúng, khởi ác ý đối với nơi ở của Nhƣ Lai”. Đây là trong kinh nói về ngũ nghịch, 

thứ nhất là giết cha, thứ hai là giết mẹ, thứ ba là hại A la hán, thứ tƣ là đấu loạn tăng 

chúng, thứ năm là khởi ác ý đối với Phật. 

Trƣớc tiên cần phải hiểu về nhân quả trong Phật pháp nói, vì sao con ngƣời 

đến thế gian này, vì sao phải đến? Trong Phật pháp nói, vì mê thất tự tánh. Nghĩa là nói, 

tự tánh là thanh tịnh quang minh vĩnh hằng bất biến. Minh tâm kiến tánh gọi là thành 

Phật, thực tế mà nói chúng ta trở về tự tánh gọi là thành Phật, mục tiêu giáo dục sau 

cùng của Phật giáo là đây. Sau khi mê thất tự tánh, tự tánh là chân tâm, nó khởi vọng 

tâm, vọng là nƣơng vào chân mà khởi lên. Cho nên trong giáo lý đại thừa nói chân và 

vọng không hai, nhƣng tác dụng của nó không giống nhau. Khi ngộ, tác dụng của nó 

hoàn toàn là tánh đức tự nhiên hiển lộ ra. Sau khi mê, trí tuệ liền biến thành phiền não, 

đức năng biến thành tạo nghiệp, tƣớng hảo biến thành quả báo của luân hồi lục đạo. 

Mê và ngộ tác dụng không giống nhau, không thể không biết điều này. 

Chúng ta mê thất tự tánh quá lâu, trong kinh Phật thƣờng nói: “Từ kiếp lâu xa 

đến nay”, thời gian này quá dài, trong lục đạo đã nuôi dƣỡng thành thói quen. Nói cách 

khác, không phải bản tánh làm chủ, mà là tập tánh chi phối làm chủ. Có bản tánh, tuyệt 

đối không mất đi, nhƣng nó không khởi tác dụng. Sự thật này trong kinh điển Đức Phật 

nói rất tƣờng tận, chúng ta nghe xong đúng là sanh tâm hổ thẹn. Phải nỗ lực học tập, 

trở về tự tánh, không còn chịu những nỗi khổ luân hồi này nữa, điều này quan trọng 

hơn tất cả! 

Trong kinh điển thƣờng nói: “Thân ngƣời khó đƣợc, Phật pháp khó nghe”. Ý 

nghĩa hai câu này rất sâu xa, thân ngƣời đích thực khó đƣợc. Trong lục đạo, trong thời 

đại hiện nay, thọ mạng con ngƣời không dài, quả thật không dễ có đƣợc. Trong Phật 

pháp gọi đây là nghiệp báo, chúng ta có nghiệp là có quả báo, không thể không đến, ta 

bị nghiệp lực chi phối. 

Nghiệp có hai loại, một là dẫn nghiệp, dẫn dắt chúng ta, dẫn dắt ta đến đƣờng 

nào trong lục đạo, đây gọi là dẫn nghiệp. Thứ hai là mãn nghiệp, lần này ta đến đây, ví 

dụ bây giờ chúng ta đều đến cõi ngƣời, đến cõi ngƣời, dẫn nghiệp của chúng ta tƣơng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              539/21 

đồng. Trong Phật pháp nói với chúng ta một cách đơn giản then chốt, nghĩa là do trong 

đời quá khứ tu tập ngũ giới. Nội dung của ngũ giới, ý nghĩa hoàn toàn tƣơng đồng với 

ngũ thƣờng trong truyền thống văn hóa. Ngũ thƣờng là nhân lễ nghĩa trí tín, trong đời 

quá khứ chúng ta từng tu, tu rất tốt. Nghiệp này trong đời này thuần thục, thuần thục 

khi gặp nhân duyên, quả báo liền hiện tiền. Hiện tiền điều gì? Chúng ta đến nhân gian, 

đƣợc  thân  ngƣời.  Tuy  đƣợc  thân  ngƣời,  nhƣng  sự  gặp  gỡ  trong  đời  của  mỗi  ngƣời 

không  giống  nhau,  tình  trạng  thân  thể  không  giống  nhau,  lành  dữ  họa  phƣớc  không 

giống nhau. Có ngƣời giàu có, có ngƣời nghèo hèn, đây là thuộc về mãn nghiệp. Mãn 

là  chữ  mãn  trong  mãn  túc,  nghiệp  này  thuộc  về  chữ  mãn  trong  mãn  túc.  Điều  này 

không giống nhau, mới có nhiều hiện tƣợng rất phức tạp nhƣ thế. 

Sau  khi  hiểu  rõ, trong  đời  này  của  chúng  ta  biết  cần  phải  biết  làm  những  gì. 

Chúng ta có phƣơng hƣớng, có mục tiêu, nhƣ vậy còn tiếp tục trôi lăn trong luân hồi 

lục  đạo  chăng?    Không  còn,  cần  xa  lìa  chăng?  Rất  muốn  ra  khỏi,  không  muốn  trầm 

luân  trong  lục  đạo  nữa,  đây  là  thân  ngƣời  khó  đƣợc.  Nếu  trong  đời  này  đƣợc  thân 

ngƣời, không gặp đƣợc Phật giáo, có muốn ra cũng không ra khỏi. Không gặp đƣợc 

Phật giáo, ta đối với tánh tƣớng, lý sự, nhân quả cũng không hiểu rõ ràng. Hay nói cách 

khác, đời này ta đến đây một cách mê hồ, khi đi cũng mê mê hồ hồ. Ngạn ngữ nói: “túy 

sanh mộng tử”, khi sanh giống nhƣ kẻ say rƣợu, khi chết mê hoặc điên đảo. Nói cách 

khác, rất khó ra khỏi lục đạo. Trong kinh điển Đức Phật nói với chúng ta: “dục tri tiền 

thế nhân”, chúng ta phải biết đời trƣớc đã làm ra những gì? Đức Phật nói: “kim sanh 

thọ  giả  thị”,  chính  là  đời  này  những  gì  chúng  ta  nhận  lãnh.  Nếu  muốn  biết  đời  sau 

chúng ta có quả báo nhƣ thế nào, Đức Phật nói: “kim sanh tác giả thị”. Đời này ta nghĩ 

những gì, nói những gì, làm những gì, đây là nhân, đời sau quả báo liền hiện tiền. 

Nhà Phật nói về nhân quả ba đời, có quá khứ, có hiện tại, có vị lai. Con ngƣời, 

bất  kỳ  chúng sanh  nào, sanh  mạng là vĩnh hằng bất diệt, đây  là thật, sinh  mạng vĩnh 

hằng bất diệt. Sanh tử, thân thể có sanh tử, linh tánh không có sanh tử. Linh tánh là tah, 

thân thể không phải là ta. Nhất định phải nhận thức rõ ràng, thân thể không phải là ta. 

Thân thể là gì? Trong Phật pháp nói, thân thể là ta sở hữu, nó không phải ta, là 

ta sở hữu, nhƣ chúng ta mang áo quần vậy. Áo quần là ta sở hữu, áo quần không phải 

ta. Phải  nhận  thức  rõ  ràng thân  thể không  phải  ta, là ta  sở hữu. Vì  sao  vậy?  Ta  triển 

khai thời gian ra sẽ hiểu, vô lƣợng kiếp đến nay chúng ta từng ở cõi trời, từng ở nhân 

gian, cũng từng làm súc sanh, cũng từng ở trong ác đạo, trong địa ngục. Ở cõi nào thì 

đƣợc thân của cõi đó, thân này thƣờng thƣờng thay đổi, không phải giống nhƣ thay áo 

quần ƣ? Thƣờng thay đổi, cho nên nó không phải ta. Bất luận thay đổi thân gì, là cõi 

trời, cõi ngƣời, súc sanh hay ngạ quỷ, bất kể là đổi thân gì linh tánh là chính mình, một 

cái  linh  tánh. Trở  về  tự  tánh, đó  gọi  là  Phật, gọi  là  Bồ  Tát, không  còn  mê  hoặc  nũa. 

Hiểu đƣợc điều này, thấu triệt đƣợc đạo lý này, sẽ biết vì sao chúng ta học Phật, rất rõ 

ràng. Mục đích chính khi học Phật, thứ nhất là thấu triệt chân tƣớng sự thật, thứ hai là 

thoát  ky  luân  hồi  lục  đạo.  Đây  là  thật  không  phải  giả.  Lần  này  chúng  ta  đƣợc  thân 

ngƣời, lại gặp đƣợc Phật pháp, điều này may mắn biết bao! Cơ hội này giống nhƣ trong 

bài Kệ Khai Kinh nói: “Trăm ngàn vạn kiếp khó gặp đƣợc”. Cƣ sĩ Bành Tế Thanh, thời 

đại vua  Càn  Long nhà  Thanh nói:  “một  ngày  hy  hữu  khó  gặp  từ  vô lƣợng  kiếp  đến 

nay”. Đây là gì? Là nói chúng ta ngày nay đƣợc thân ngƣời, đƣợc gặp Phật. Vô lƣợng 

kiếp đến nay khó gặp đƣợc cơ hội nhƣ thế, nay đã gặp đƣợc. Nếu ta có thể nắm chắc cơ 

hội  trong  đời  này,  nỗ  lực  học  tập  đời  này  có  thể  thành  Phật,  có  thể  thành  Bồ  Tát. 

Không những ra khỏi lục đạo, mà còn vĩnh viễn vƣợt thoát mƣời pháp giới, không thể 

không biết điều này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              540/21 

Đến thế gian này, bất luận đến cõi nào đều là nhân duyên. Đƣơng nhiên khi 

đến phải tìm cha mẹ, cha mẹ có nhân duyên với chúng ta, không có duyên không tìm 

đến họ. Duyên gì? Tìm cha mẹ để đầu thai là mãn nghiệp, đây không phải dẫn nghiệp. 

Trong mãn nghiệp điều đầu tiên là tìm cha mẹ, nhân duyên tìm cha mẹ, với cha mẹ có 

bốn loại nhân duyên, là báo oán, báo ân, đòi nợ, trả nợ. Là bốn nhân duyên này, không 

có bốn nhân duyên này, tuyệt đối không tìm ngƣời này làm cha mẹ. 

Đức Phật nói rất rõ ràng, nói rất minh bạch. Báo ân là cha mẹ trong đời quá 

khứ có ân với ta, đời này ta đến báo ân. Những đứa con này tự nhiên chính là hiếu tử 

hiền tôn, họ đến báo ân. Nếu là báo oán thì chúng đem đến phiền phức, đứa trẻ này rất 

khó dạy, không nghe lời. Sau khi lớn lên chúng khiến quý vị nhà tan cửa nát, họ đến 

báo oán. Đòi nợ, vậy phải xem nợ bao nhiêu, cha mẹ nợ họ ít, mấy tuổi là họ ra đi, họ 

lấy hết nợ liền ra đi. Nếu nợ nhiều, có thể mƣời mấy năm, hai mƣơi mấy năm, không 

dễ gì cha mẹ mới nuôi lớn, vun đắp cho chúng học hết đại học, lấy đƣợc học vị tiến sĩ 

thì họ ra đi, đây là đòi nợ nhiều. 

Trả nợ cũng có nhiều ít, nghĩa là sao? Những đứa con này đời trƣớc nợ quý vị. 

Nợ nhiều, đứa trẻ lớn lên sẽ cung phụng nhiều cho cha mẹ, cuộc sống vật chất chăm 

sóc rất chu đáo, nhƣng không có tâm hiếu kính, chỉ chăm sóc chu đáo trên phƣơng diện 

vật  chất.  Nếu  nhƣ  nợ  ít,  có  thể  họ  rất  giàu  có  nhƣng  đối  với  cha  mẹ  rất  khắc  bạc. 

Những vấn đề này chỉ cần ta hơi lƣu ý xung quanh mình một chút là có thể nhận ra, 

đây là nợ ít. 

Trƣớc đây lúc tôi còn trẻ khi mới học Phật, tôi thấy một ngƣời chức vị rất cao, 

đối đãi với cha mẹ còn khắc bạc hơn ngƣời ở. Quy định một tháng bao nhiêu tiền, miễn 

cƣỡng duy trì cuộc sống. Nhƣ vậy chúng ta biết, đây là do họ nợ cha mẹ ít, cho nên họ 

trả cũng ít. 

Không  phải  bốn  nhân  duyên  này  chúng  không  đến  nhà  mình, học  Phật  sẽ  có 

cách cải tiến, học Phật hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật. Bản thân đã giác ngộ, giúp cả gia 

đình lớn nhỏ đều giác ngộ, gọi là hiểu rõ. Đem nhân duyên thế tục chuyển biến thành 

pháp duyên, cả nhà học Phật, cả nhà giác ngộ, tình hình này hoàn toàn có thể cải thiện. 

Đây là nhà Phật nói đề đạo lý nhân quả! Ngƣời một nhà là có nhân duyên này. 

Thân thích và bằng hữu trong xã hội này, phàm là tƣơng thức đều là ngƣời có 

duyên. Nhƣng nhân duyên quy nạp lại cũng không ngoài bốn loại lớn này, chỉ là nhân 

duyên có dày mỏng khác nhau, tất cả đều biến nó thành pháp duyên. Trong Phật pháp 

đại thừa gọi là phổ độ chúng sanh, nói với chúng ta tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, 

tất cả chúng sanh vốn là Phật. Đây là đem những quan niệm thế tục của chúng ta, cho 

đến những nhân duyên của túc thế đều hóa giải hết. Chúng ta học giống nhƣ Phật Bồ 

Tát vậy, để xử lý sự gặp gỡ trong đời này của chúng ta. Buông bỏ tất cả ân oán, tâm 

bình khí hòa, chúng ta đi con đƣờng của Bồ Tát, đi con đƣờng của Phật, không còn đi 

con đƣờng của lục đạo, nhƣ vậy là đúng. 

Cha mẹ nuôi dƣỡng chúng ta, bất kể là nhân duyên gì, họ là ngƣời có ân đối 

với chúng ta! Mặc dù đến để báo oán, nếu họ học Phật, học giáo huấn của thánh hiền, 

họ đã hiểu tuy trong đời quá khứ có nhân duyên bất thiện, nhƣng trong đời này cha mẹ 

dƣỡng dục ta. Không có cha mẹ, ta từ đâu ra? Nếu trong đời này, ta học đƣợc giáo dục 

thánh hiền, học đƣợc Phật pháp, nhƣ vậy ân cha mẹ càng nặng. 

Bởi  thế  giết  hại  cha  mẹ,  trong  kinh  nói:  “Nhất  định  đọa  địa  ngục  không  còn 

nghi ngờ”, chắc chắn đọa vào địa ngục. Trái lại hiếu thuận cha mẹ là đệ nhất đức trong 

thế xuất thế gian, đệ nhất thiện! Phật pháp nói ngƣời này thiện căn sâu dày, pháp thế 

gian cũng không ngoại lệ. Thiện căn sâu dày, hiếu thuận cha mẹ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              541/21 

Điển tịch Tịnh tông Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật, câu đầu tiên trong Tịnh 

Nghiệp Tam Phƣớc chính là “hiếu thuận cha mẹ”, hiếu thuận cha mẹ là đệ nhất đức. 

Giết  hại  cha  mẹ  là  đại  tội  đệ  nhất,  thiên  lý  không  dung,  pháp  luật  không  cho  phép. 

Nhƣng pháp luật hiện nay đối với việc giết hại cha mẹ, hình phạt cũng giảm nhẹ. Pháp 

luật ngày xƣa không nhƣ vậy, pháp luật ngày xƣa nếu giết cha giết mẹ chắc chắn bị tử 

hình, không có giảm hình, không có miễn tội. Tội bất hiếu là tội cực ác. 

Trƣớc đây thầy Lý nói với chúng tôi một vấn đề, điều này là thật. Đây là ngày 

xƣa, có một nơi xuất hiện một đứa nghịch tử giết chết cha mình, đƣơng nhiên bị phán 

tử hình. Triều đình hạ lệnh cắt chức vị tri huyện ở đây, tuần phủ tức tỉnh trƣởng ngày 

xƣa ghi lại những lỗi lầm lớn nhỏ. Nghĩa là dƣới sự trị lý của quý vị, sao lại xuất hiện 

một ngƣời ác đến thế? Quan địa phƣơng nhƣ quý vị không làm hết trách nhiệm giáo 

hóa nhân dân. Xử phạt nhƣ thế vẫn chƣa đủ, triều đình hạ chỉ_Ngày xƣa có bức tƣờng 

thành, phá hƣ một gốc tƣờng thành. Biểu thị thành thị này, khu vực này đã xuất hiện 

một kẻ đại bất hiếu nhƣ thế, là sỉ nhục của toàn thành thị này, nghiêm trọng đến nhƣ 

vậy đấy! Bây giờ giết cha giết mẹ không còn là chuyện bất thƣờng nữa, rất thƣờng thấy. 

Ngày xƣa chuyện này không thể tƣởng tƣợng đƣợc, đây là việc lớn. 

Đầu năm dân quốc, khoảng tuổi của tôi vẫn còn nhớ, trong pháp luật chính phủ 

có một điều luật gọi là “thân quyền xử phạt”. Điều luật này chắc vào khoảng năm hai 

mƣơi  mấy  dân  quốc,  tức  là  thời  kháng  chiến.  Phế  bỏ  trƣớc  sau  kháng  chiến,  hay  là 

trong thời kỳ kháng chiến, tôi có ấn tƣợng này. Thân quyền xử phạt là gì? Cha mẹ quý 

vị  tự  đến  tòa  án  tố  cáo  con  mình,  đứa  con  này  bất  hiếu, quý  vị  xử  tử  nó  đi.  Lập  tức 

chấp hành, không có luật sƣ để biện hộ cho quý vị, không có, không có biện hộ, vì sao 

vậy? Vì cha mẹ là ngƣời thƣơng yêu con cái nhất, cha mẹ không cần nữa, nghĩa là quý 

vị không đủ tƣ cách làm ngƣời trong xã hội này. Đây là thân quyền xử phạt. Điều luật 

này  hiện  nay  không  còn,  bây  giờ  không  nói  thân  quyền  mà  gọi  là  nhân  quyền,  thân 

cũng không có quyền. Giết cha giết mẹ là tội lớn nhất. 

Thứ hai là “hại A la hán”, điều này, ai là A la hán quý vị cũng không biết, nếu 

là A la hán quý vị không thể hại đƣợc họ, A la hán có trí tuệ, có thần thông, có phƣớc 

báo. Nhƣng có tội giống với hại A la hán, nghĩa là tội nhƣ nhau. Trong Phật pháp gọi 

là đẳng lƣu, tức là giết thầy. Ở thế gian này, A la hán là giáo hóa chúng sanh, thầy giáo 

tốt! Nếu ta giết hại họ, không kết tội với họ, mà kết tội với ai? Rất nhiều ngƣời có thể 

tiếp nhận giáo huấn của họ, không còn cơ hội nữa. Tội chúng ta nhẹ hay nặng đều tính 

từ phạm vi ảnh hƣởng từ việc dạy học của họ, và thời gian ảnh hƣởng dài hay ngắn. 

Cho nên nó cũng là tội đại bất kính, nhất định đọa vào địa ngục không nghi ngờ. Nói 

cách khác, đối với xã hội, đặc biệt là đối với nền giáo dục của xã hội, có sức ảnh hƣởng 

tốt và thiện đến những ngƣời này. Chúng ta đều phải tôn trọng họ, phải yêu thƣơng họ, 

phải học tập theo họ. Chúng ta giết hại họ, cũng nhƣ tội giết hại A la hán, đây là tội 

nghiệp A tỳ địa ngục, tội nặng nề nhất. Vì sao vậy? Vì xã hội đại chúng có thể dạy thật 

tốt, nếu không ai dạy họ sẽ học điều hƣ hỏng. Có ngƣời tốt tận tâm tận lực dạy, ngƣời 

xấu  có thể  trở thành ngƣời tốt, ngƣời  ác  cũng trở thành  ngƣời thiện. Cổ nhân  nói rất 

hay, thánh hiền là đào tạo mà ra, kẻ ác cũng là dạy mà ra, chỉ là xem quý vị dạy nhƣ 

thế  nào.  Nếu  chúng  ta  muốn  dạy  một  thánh  hiền,  hy  vọng  đứa  trẻ  này  thành  thánh 

thành hiền cần phải dạy từ nhỏ. Cha mẹ không đọc sách thánh hiền, họ đào tạo không 

ra thánh hiền, chắc chắn là nhƣ thế. Mỗi ngƣời trong đời, ngƣời thầy đầu tiên là ngƣời 

mẹ. Trẻ con từ khi sanh ra đến năm ba tuổi rời khỏi tã bọc, thật sự đặt nền tảng cho 

giáo dục chính là 1000 ngày này. Từ lúc sanh ra đến ba tuổi, 1000 ngày này nếu không 

học thật tốt, về sau học sẽ rất khó khăn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              542/21 

Theo cổ lễ, khi phụ nữ mang thai trong cổ lễ có nói về lễ mang thai. Ngƣời làm 

mẹ này, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều phải đoan trang, gọi là đoan chánh 

trang nghiêm. Vì sao vậy? Vì tâm họ thiện, ngôn hành thiện, đứa bé ảnh hƣởng từ đó, 

nghĩa là cảm ứng của thiện. Nếu ý niệm họ bất thiện, ngôn hành bất thiện, thai nhi này 

liền  cảm  nhận điều bất  thiện, gọi là thai giáo. Sau khi sanh ra,  chúng vừa  mở  mắt  là 

biết  nhìn,  biết  nghe,  chúng  bắt  đầu  bắt  chƣớc.  Quý  vị  không  đƣợc  nói  đứa  trẻ  này 

không  biết  gì,  nhƣ  vậy  là  sai,  đứa  bé  rất  thông  minh.  Chúng  nhìn  ngƣời  lớn,  nghe 

ngƣời lớn, thấy suốt 1000 ngày, nền tảng này thâm căn cố đế. Ngƣời mẹ ảnh hƣởng đối 

với con cái rất lớn. 

Bây giờ những ngƣời mẹ trẻ tuổi không tiếp thu giáo dục của thánh hiền nên 

họ không hiểu, họ tiếp thu nền giáo dục gì? Hiện nay đều là truyền hình. Lớn lên một 

chút đƣợc đến trƣờng. Trƣờng ở phƣơng tây chúng tôi biết, học sinh lớp một đã học vi 

tính. Trong vi tính rất nhiều tin tức, ảnh hƣởng rất lớn! Thế giới này sao không loạn 

đƣợc? Phật Bồ Tát hay thần tiên có đến cũng không cứu đƣợc. Nghĩa là nói đều không 

dạy  đƣợc, hết  cách  dạy.  Nghiệp  cảm  do  bất  thiện  của  chúng  sanh  tạo  ra, đó  chính  là 

thiên tai. Thiên tai từ đâu đến? Do hiện tƣợng hỗn loạn của xã hội. Hiện tƣợng thiên tai 

trên địa cầu, là do nguyên nhân này tạo nên. 

Năm trƣớc ngƣời Mỹ quay bộ phim 2012 phát sóng trên toàn cầu, nhiều ngƣời 

xem xong rất kinh hoàng, thật nhƣ vậy ƣ? Có một nửa cho rằng là thật, một nửa cho 

rằng không đáng tin. Rốt cuộc là thật hay giả thì năm 2012 cũng sắp đến. Ngay cả khoa 

học trên toàn thế giới, đối với vấn đề này cũng 50/50. Hơi lạc quan một chút, các nhà 

khoa học nói với chúng ta, họ nói năm 2012 là một bƣớc ngoặt tốt cho nhân loại chúng 

ta, bỏ ác dƣơng thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Đều có thể thay đổi tâm 

niệm,  địa  cầu  này  sẽ  ngày  càng  tốt  hơn. Lời  này  nói  không  sai,  có  chuyển  đƣợc  hay 

không? Thay đổi nhƣ thế nào? Thời gian cấp bách nhƣ thế, hơn một tháng nữa là năm 

2011, đến tháng 12 năm 2012 là hai năm, hai năm này có thể thay đổi ƣ? Trƣớc tiên 

chúng ta kỳ vọng vào hàng tín đồ các Tôn giáo, vì thông thƣờng các tín đồ Tôn giáo 

đều tin nhân quả báo ứng. Nếu ngƣời có tín ngƣỡng Tôn giáo thấy điều này, quả thật 

hạ quyết tâm bỏ ác dƣơng thiện, cải tà quy chánh, đƣợc, có cơ hội cứu vãn! Có thể cứu 

mình, có thể cứu gia đình, có thể cứu xã hội, cũng giúp xã hội này giảm nhẹ làm chậm 

phát  sinh  thiên  tai.  Đây  là  việc  tốt,  công  đức  thù  thắng  vô  lƣợng  vô  biên.  Nếu  nhƣ 

không thay đổi đƣợc, rất nhiều ngƣời đều tin thiên tai này sẽ phát sinh. Đến khi thiên 

tai phát sanh, hối hận cũng không kịp. 

Câu bên dƣới nói: “Đấu loạn tăng chúng”. Nói nhƣ hiện nay chính là đoàn thể 

trong Tôn giáo, thông thƣờng chúng ta gọi là đạo tràng. Giáo đƣờng cũng là đạo tràng, 

là trụ sở của Tôn giáo. Phá hoại những ngƣời tu học Tôn giáo, tín ngƣỡng Tôn giáo, 

đây là đấu loạn tăng chúng. Trong này còn có một hiện tƣợng, không phải ngƣời ngoài 

mà ngay trong nội bộ. 

Quý vị xem khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, đệ tử của ngài là Đề Bà 

Đạt Đa, Đề Bà Đạt Đa với ngài là thân thích, họ là anh em chú bác, cũng xuất gia theo 

Phật. Sau khi xuất gia sanh tâm đố kỵ với Đức Thế Tôn, thƣờng nghĩ phƣơng kế hại 

Phật, ông muốn làm Phật. Nghĩa là ông muốn tranh đoạt địa vị lãnh đạo tăng đoàn của 

Đức Phật, tâm đố kỵ rất nặng. Ly gián hàng đệ tử Phật, ác ý phê bình Đức Thế Tôn, 

khiến những tín đồ này đi theo ông, ông cũng có không ít đồ chúng. Đề Bà Đạt Đa quả 

thật đã đọa địa ngục, vấn đề này trong kinh Đức Phật thƣờng nói đến. 

Điều sau cùng: “Khởi ác ý đối với nơi ở của Nhƣ Lai”, tức là khởi ác ý với 

Phật, đối với pháp đại thừa, pháp đại thừa là tƣợng trƣng của Phật. Ác ý phên bình, ác 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              543/21 

ý hủy báng đều thuộc tội lỗi của điều này. Phƣớc báo của Phật rất lớn, không ai có thể 

tổn thƣơng đƣợc ngài. Ở bên dƣới có nói đến tội làm thân Phật chảy máu, chúng ta đọc 

tiếp bên dƣới. 

Hoa  Nghiêm  Khổng  Mục  Chƣơng  quyển  thứ  ba  lại  nói:  Ngũ  nghịch,  quý  vị 

xem gọi là giết cha, giết mẹ, hại A la hán, phá tăng hòa hợp, làm thân Phật chảy máu. 

Làm thân Phật chảy máu, chính là ơ dây nói khởi ác ý đối với nơi ở của Nhƣ Lai. Câu 

chuyện làm thân Phật chảy  máu này có ghi chép trong kinh, tức là chuyện về Đề Bà 

Đạt Đa. Đề Bà Đạt Đa muốn hại Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, biết mỗi ngày ngài đi 

khất thực, con đƣờng Phật đi qua có một đoạn là dƣới vách núi. Ông đứng trên sƣờn 

núi lăn một tảng đá xuống, Đức Phật từ bên dƣới đi ngang qua, ông liền lăn tảng đá 

xuống. Đức Thế Tôn có thần hộ pháp, chƣ vị biết là Bồ Tát Vi Đà ở trên không trung 

dùng chày Kim cang chắn tảng đá này lại, đập nát tảng đá này. Khi đập nát thì có mảnh 

vụn, mạnh đã vụn rơi trúng chân Phật, khiến chân ngài chảy máu, làm thân Phật chảy 

máu. 

Đức  Phật  là  giáo  chủ,  ngƣời  sáng  lập  nền  giáo  dục  Phật  giáo,  là  ngƣời  làm 

công tác tình nguyện của giáo dục Phật giáo, giáo hóa chúng sanh không thu học phí. 

Trong kinh luận khen ngợi, Đức Phật là mắt thiên nhân, ngọn đèn sáng trong bóng tối, 

đây đều là khen ngợi Phật. Những lời tán thán này Đức Phật Thích Ca Mâu Ni rất xứng 

đáng, là thật không phải giả. Thế gian có một ngƣời tốt nhƣ thế, sao ta có thể hại đƣợc! 

Tội này là nghiệp vô gián, chắc chắn đọa địa ngục không còn nghi ngờ. 

Bên dƣới là giải thích thông thƣờng trong Phật pháp. “Một và hai là quên ân 

dƣỡng dục”, nghĩa là giết hại cha mẹ. Cha me có ân, ân dƣỡng dục đối với chúng ta, 

vậy  mà  ta  quên  ân  dƣỡng  dục  đó.  Ba  điều  ở  sau  là  phá  hoại  phƣớc  điền  của  tất  cả 

chúng sanh, cho nên gọi là nghịch, đại nghịch, không có gì nặng hơn tội này. A la hán, 

hòa  hợp  chúng  tăng,  tăng  đoàn  hòa  hợp,  và  giáo  chủ  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  đây  là 

phƣớc điền của chúng sanh trong lục đạo. 

Chúng ta thấy xã hội hiện nay, có rất nhiều ngƣời giàu có, phƣớc của họ từ đâu 

đến? Ruộng phƣớc, ruộng có thể trồng lúa gạo ngũ cốc lƣơng thực, ruộng có thể sanh 

có  thể  trƣởng.  Ba  điều  trên  có  thể  trƣởng  dƣỡng  phƣớc  đức  và  phú  quý  của  tất  cả 

chúng sanh, đời này giàu có là do đời trƣớc trồng tại ruộng phuớc Tam bảo. Nếu phá 

hoại Tam bảo này, tất cả chúng sanh không có nơi trồng phƣớc. Ngƣời không có phƣớc 

báo,  mặc  dù  đến  nhân  gian,  nhƣng  cuộc  sống  rất  đáng  thƣng,  không  có  phƣớc  báo. 

Hành  vi  này,  phá  hoại  phƣớc  điền  chân  thật  của  tất  cả  chúng  sanh  này,  đây  là  tội 

nghiệp vô gián, không đƣợc làm điều này. Nếu tự thân ngƣời xuất gia làm điều này, thì 

tội này càng thêm nặng, không thể không biết điều này. 

“Đối với ngũ nghịch thƣờng hay nói”, đây là tội ngũ nghịch mà trong nhà Phật 

thƣờng nói. Tội ngũ nghịch này chính là giết cha, giết mẹ, giết A la hán, làm thân Phật 

chảy  máu,  phá  hòa  hợp  tăng.  Thông  thƣờng  chúng  ta  đều  nói  nhƣ  thế,  ý  nghĩa  hoàn 

toàn  giống  ở  trƣớc. “Phạm  ngũ  nghịch  này”,  nếu  phạm  năm  loại  tội  này.  “Thân  hoại 

mạng chung, chắc chắn đọa vào địa ngục vô gián, trong một đại kiếp, thọ khổ vô cùng”. 

Một đại kiếp là nói thời gian chịu khổ, quá dài. Kiếp này tính nhƣ thế nào? Trong kinh 

điển, trƣớc tiên Đức Phật nói với chúng ta về tiểu kiếp. Trong kinh nói nhiều nhất, phổ 

biến  nhất,  thọ  mạng  con  ngƣời  mƣời  tuổi,  bắt  đầu  từ  mƣời  tuổi,  mỗi  một  trăm  năm 

thêm một tuổi, thêm đến tám vạn bốn ngàn tuổi, thọ mạng con ngƣời dài nhất là tám 

vạn bốn ngàn tuổi. Sau đó từ tám vạn bốn ngàn tuổi, lại mỗi một trăm năm giảm 1 tuổi, 

100 năm giảm 1 tuổi, lại giảm đến 10 tuổi. Một lần tăng một lần giảm này gọi là một 

tiểu kiếp, quý vị tính thử xem thời gian này dài bao nhiêu? 20 tiểu kiếp là một trung 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              544/21 

kiếp, bốn trung kiếp là một đại kiếp. Ta ở trong địa ngục A tỳ chịu tội, phải chịu thời 

gian dài nhƣ thế. Một đại kiếp là thế giới này của chúng thành trụ hoại không một lần, 

cho nên ngƣời không biết chân tƣớng sự thật họ dám tạo, tạo nghiệp một cách mê mê 

hồ hồ. Ngƣời hiểu rõ chân tƣớng sự thật không dám làm, sao dám tạo tội nghiệp này, 

quá đáng sợ. Đoạn này nói về tội ngũ nghịch. 

Đoạn bên dƣới nói về tội “phỉ báng”, phỉ nghĩa là báng, báng tức là hủy, cho 

nên cũng gọi là hủy báng. “Ngƣời nói lời ác vƣợt qua sự thật gọi là báng”, phê bình lỗi 

lầm  của  ngƣời  khác,  nói  quá  những  việc  họ  làm.  Lỗi  lầm,  tội  nghiệp  này  nói  quá  sự 

thật, đây là hủy báng. Ngƣời ta không tạo tội nặng nhƣ thế, họ lại nói thêm vào nặng nề 

hơn. Điều này trong xã hội hiện nay là hiện tƣợng thƣờng thấy, ngƣời không có lỗi nói 

họ có lỗi, ngƣời có lỗi lầm thì nói lỗi lầm đó rất nghiêm trọng, không thể tha thứ. Xã 

hội hiện nay, tình hình này rất nhiều. Ta làm việc tốt này khiến chƣớng ngại danh lợi 

của họ, họ liền nghĩ phƣơng kế hủy báng ta. 

“Phỉ báng chánh pháp, tức phỉ báng Phật pháp. Đại nguyện thập niệm tất sanh 

này, phổ bị tất cả, nhƣng trừ ngƣời phạm tội ngũ nghịch và hủy báng chánh pháp”. Đây 

là ý trong nguyện văn này, khi lâm mạng chung thập niệm tất sanh. Nhƣng ngƣời này 

tạo tội ngũ nghịch, lại hủy báng chánh pháp, thập niệm tất sanh họ không có phần. 

Bên dƣới là trong Quán Kinh nói, nghĩa là trong Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ 

Phật nói: “Ngũ nghịch thập ác, lâm chung thập niệm, cũng đƣợc vãng sanh”. Xem ra 

hình nhƣ hoàn toàn trái ngƣợc với 48 nguyện trong Kinh Vô Lƣợng Thọ, nhƣ vậy là 

sao? Nếu phạm ngũ nghịch thập ác, khi lâm chung họ chân thành sám hối, vĩnh viễn 

không tái phạm. Thật sự quay đầu, có thể vãng sanh chăng? Có thể vãng sanh. Vấn đề 

là lúc lâm chung họ có chịu quay đầu hay không? Không thể quay đầu, nhƣ vậy chắc 

chắn đọa địa ngục, đọa địa ngục vô gián. Công đức sám hối không thể nghĩ bàn! 

Chúng ta xem đoạn văn bên dƣới: “Trong kinh này trừ ngƣời phạm ngũ nghịch 

trọng tội, lại hủy báng chánh pháp, tội càng thêm nặng, mà hủy báng chánh pháp là tội 

nặng nhất. Ngƣời hủy báng chánh pháp gọi là xiển đề hủy báng chánh pháp, cho nên 

không thể vãng sanh”. 

Xiển  đề  là  tiếng  Phạn,  dịch  sang  tiếng  Trung  nghĩa  là  không  có  thiện  căn. 

Ngƣời hủy báng chánh pháp không có thiện căn, nhƣ vậy sao có thể vãng sanh? Vãng 

sanh tây phƣơng Tịnh độ, trong Kinh Di Đà nói ra ba điều kiện: “Không thể thiếu thiện 

căn, phƣớc đức và nhân duyên mà đƣợc sanh về cõi nƣớc này”. Ngƣời hủy báng Phật 

pháp không có thiện căn, sao họ có thể vãng sanh. 

Bên dƣới nói: “Hoặc hỏi, nếu ngƣời phạm tội ngũ nghịch, mà không hủy báng 

chánh pháp, trong Quán Kinh nói có thể vãng sanh. Nếu có ngƣời tuy hủy báng chánh 

pháp,  mà  không  phạm  tội  ngũ  nghịch,  nhƣ  vậy  có  đƣợc  vãng  sanh  chăng?”.  Trong 

Vãng Sanh Luận có giải thích: “Đáp rằng, chỉ cần hủy báng chánh pháp, tuy là tội vô 

dƣ, nhƣng nhất định không đƣợc vãng sanh”, vì sao vậy? Vì họ không tin Phật pháp, 

nếu tin họ đã không hủy báng, hủy báng nghĩa là họ không tin, họ không tin sao có thể 

vãng  sanh?  Nghĩa  là  nói,  chỉ  cần  là  hủy  báng  chánh  pháp,  ngoài  ra  họ  không  phạm 

những tội khác, cũng không đƣợc vãng sanh. Đạo lý này chúng ta có thể hiểu, không 

quá sâu sắc. 

“Sao lại nói nhƣ thế? Trong kinh dạy rằng, ngƣời phạm tội ngũ nghịch đọa vào 

trong đại địa ngục A tỳ, chịu đủ tất cả trọng tội, đến khi kiếp tận mới đƣợc ra”. Nhƣ 

vừa mới nói, họ ở trong địa ngục vô gián một đại kiếp, hết thời gian một đại kiếp họ 

mới có thể ra khỏi địa ngục. “Ngƣời phỉ báng chánh pháp, đọa vào trong địa ngục A tỳ, 

nếu hết kiếp này lại chuyển đến đại địa ngục A tỳ khác. Triển chuyển nhƣ thế trải qua 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              545/21 

trăm  ngàn  đại  địa  ngục  A  tỳ,  Phật  không  nhớ  đƣợc  thời  gian,  cho  nên  tội  hủy  báng 

chánh pháp cực kỳ sâu nặng”. Nhƣ vậy không phải là một đại kiếp, thời gian một đại 

kiếp này đến, họ lại chuyển đến địa ngục vô gián khác. Triển chuyển thọ báo nhƣ thế, 

Đức Phật cũng không biết khi nào họ mới đƣợc ra. Tội này cực kỳ nặng, không thể 

hình dung, chúng ta không thể không biết. Nếu biết đƣợc đạo lý này, nhìn từ phƣơng 

diện ngƣợc lại, làm công tác hộ pháp, làm công việc hoằng pháp lợi sanh, phƣớc báo 

đó lớn biết bao! Điều này chứng minh ở trong Phật pháp dễ tu phƣớc. Nếu làm công 

việc hoằng dƣơng và hộ trì chánh pháp, làm ít công việc hoằng dƣơng và hộ trì trong 

đạo tràng chánh pháp, đời sau đƣợc phú quý, không ra khỏi lục đạo. Đối với lục đạo, 

tình chấp còn rất sâu nặng, đời sau đƣợc phú quý. Nếu toàn tâm toàn lực hộ trì chánh 

pháp, hoằng dƣơng chánh pháp, làm gì có đạo lý không vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc, phẩm vị chắc chắn rất cao, không thể không 

biết điều này. 

Trong  Vãng  Sanh  Luận  lại  nói:  “Quý  vị  chỉ  biết  tội  ngũ  nghịch  là  nặng,  mà 

không  biết  tội  ngũ  nghịch  sanh  ra  là  do  không  biết  chánh  pháp,  cho  nên  ngƣời  hủy 

báng chánh pháp tội này nặng nhất”. Điều này nói rất có lý, tội ngũ nghịch là giết cha, 

giết mẹ, giết A la hán, phá hoại Tam bảo, nguyên nhân là gì? Do không có chánh pháp, 

con ngƣời mới tạo tội nghiệp này. Nếu thế gian có chánh pháp, con ngƣời sẽ không tạo 

tội nghiệp này. Con ngƣời đều muốn tu phƣớc báo, đều muốn đời sau tốt đẹp hơn đời 

này, sống càng tốt hơn. Hủy báng chánh pháp là đoạn tuyệt nhân duyên tu phƣớc của 

chúng sanh, tội của họ là kết ở đây. Tội nghiệp này không phải đối với Tam bảo, không 

phải đối với Phật, không phải đối với tăng đoàn, cũng không phải đối với A la hán. Là 

tất cả chúng sanh không có phƣớc báo, họ kết tội từ đây. Tất cả chúng sanh không có 

phƣớc báo, là do quý vị hủy báng chánh pháp, tội này rất nặng. Cho nên những tánh 

tƣớng,  sự  lý,  nhân  quả  này,  chúng  ta  phải  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch,  sau  đó  mới  biết 

chính mình tu học nhƣ thế nào là đúng pháp. Tu học nhƣ pháp, nhất định phải làm tấm 

gƣơng tốt cho ngƣời khác. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói với chúng ta về tứ đức, bốn tánh đức căn bản, 

chúng  ta  nhất  định  phải  làm  đƣợc.  Thứ  nhất  là  “tùy  duyên  diệu  dụng”.  Tùy  duyên 

chính là Bồ Tát Phổ Hiền nói: “hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”. Diệu dụng 

nghĩa là không chấp trƣớc, không phân biệt, đây là diệu dụng.  Toàn tâm toàn lực làm, 

biết  đây  là  chánh  pháp,  cần  phải  làm  nhƣ  thế.  Thứ  hai  là  phải  làm  gƣơng  cho  tất  cả 

chúng sanh, phải thể hiện thật tốt. Nghĩa là chúng ta thƣờng nói: “học vi nhân sƣ, hành 

vi thế phạm”, phải làm tấm gƣơng tốt cho xã hội. 

“Oai nghi hữu tắc”. Tắc tức là tấm gƣơng, biểu hiện ra bên ngoài. 

Thứ ba là “Nhu hòa chất trực”, thái độ căn bản khi ta giao tiếp với đại chúng là 

phải nhu hòa, chất  trực. Tâm  địa  phải  chân  thành, biểu hiện phải nhu hòa. Tuyệt  đối 

phải  buông  bỏ  ngạo  mạn,  phải  nỗ  lực  học  tập, vì  sao  vậy?  Vì  tập  khí  ngạo  mạn  mỗi 

ngƣời đều có. Mở đầu Lễ Ký nói với chúng ta: “không đƣợc tăng trƣởng ngạo mạn”, 

ngạo mạn này là sanh ra đã có. Không đƣợc để nó tăng trƣởng, đây là pháp thế gian. 

Đối với pháp xuất thế gian, phải đoạn tận ngạo mạn này, không đƣợc có ngạo mạn. 

Quý vị xem Chƣ Phật Bồ Tát, Chƣ Phật Bồ Tát nào có tập khí ngạo mạn? A la hán có 

tập khí này, Bồ Tát không còn. 

Điều sau cùng là: “đại chúng sanh khổ”, phải phát tâm này. Khi Đức Phật còn 

tại thế biểu diễn cho chúng ta thấy, suốt đời ngày ăn một bữa, đêm ngủ dƣới gốc cây, 

ba y một bát. Ngài làm mô phạm cho chúng ta, gọi là chịu khổ thay chúng sanh, nhƣ 

vậy tâm mới thanh tịnh, mới buông bỏ triệt để vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc. Chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              546/21 

ta buông bỏ đƣợc chăng? Nói thật là không thể, nguyên nhân gì vậy? Là vì tập khí. Tập 

khí đƣợc nuôi dƣỡng từ vô lƣợng kiếp, buông bỏ trong một đời, đó không phải phàm 

phu, mà là ngƣời tái sanh. Không phải ngƣời tái sanh không làm đƣợc. Nhƣng chúng ta 

phải  biết,  phải  có  sự  cảnh  giác  cao  độ,  phải  thực  hành.  Không  thực  hành,  đời  này 

không thể thành tựu. Nếu thực hành thì sao? Tức không thể một ngày không đọc kinh. 

Đọc kinh vẫn không đƣợc, tập khí này vẫn chƣa đoạn đƣợc phải làm sao? Không thể 

một ngày không giảng kinh. Phƣơng pháp giảng kinh này rất hay, ngày ngày khuyên 

ngƣời, khuyên ngƣời chính là khuyên mình. Khuyên ngƣời khác mà bản thân không 

làm đƣợc, tâm sanh hổ thẹn, lâu ngày tự nhiên sẽ tƣơng ƣng. 

Chƣ vị tổ sƣ đại đức xƣa nay, ai không phải mấy mƣơi năm làm công phu đào 

thải này, đến lớn tuổi mới thành tựu. Hiện tƣợng này rất nhiều, là gƣơng tốt của chúng 

ta. Hành trì mỗi ngày, kiên nhẫn không từ bỏ. Biết mà không làm, khuyết điểm và tập 

khí lại khởi lên. Phƣơng pháp duy nhất là ngày ngày thực hành, ngày ngày giảng, ngày 

ngày học, còn phải ngày ngày luyện tập. Luyện tập nghĩa là trong cuộc sống hằng ngày 

tập buông bỏ, buông bỏ tham sân si mạn nghi, đây gọi là chân công phu. Ngày ngày 

giảng nhƣng không buông bỏ, không đƣợc, đây là giả không phải thật. Giả, muốn đời 

sau có phƣớc báo, đƣợc, không vấn đề gì. Nếu muốn xa lìa lục đạo, vãng sanh thế giới 

Cực Lạc, không đƣợc, không thể không biết điều này. Sám hối, hôm nay đã sám hối, 

ngày mai lại phạm, cho nên sám hối không hết nghiệp chƣớng, vấn đề là nhƣ thế. Có 

thể giống nhƣ các bậc thánh hiền nói: “về sau không tái phạm”, làm đƣợc câu này mới 

là chân thật sám hối, nhƣ vậy mới tƣơng ƣng. Còn nhƣ hôm nay sám hối, ngày mai tái 

phạm.  Không  những  ngƣời  sáng  suốt  thấy  rất  rõ  ràng,  mà  ngƣời  bình  thƣờng  cũng 

nhận ra, chúng ta không thể không biết. Trong tất cả tội nghiệp, bây giờ chúng ta đã 

biết tội phỉ báng chánh pháp nặng nhất. Quý vị xem tội ngũ nghịch sám hối có thể vãng 

sanh, hủy báng chánh pháp không thể vãng sanh. Tội của họ quá lớn, Phật cũng không 

thể giúp đƣợc. “Cho nên hủy báng chánh pháp, tội ngƣời này nặng nhất”. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới: “Trong Quán Kinh Sớ, đại sƣ Thiện Đạo có 

cách giải thích khác”. Đại sƣ Thiện Đạo là Phật A Di Đà tái sanh, Quán Vô Lƣợng Thọ 

Phật Kinh Sớ là ngài trƣớc tác, lời ngài nói nghĩa là tự thân Phật A Di Đà nói. Ngài nói 

nhƣ thế nào? “Ngƣời phạm tội ngũ nghịch và hủy báng chánh pháp không đƣợc vãng 

sanh, đó là ý chỉ ác mà Phật phƣơng tiện nói”. Vì sao vậy? Vì tội này quá nặng, tội ác 

này  quả  thật  quá  nặng.  Cách  nói  này  của  Phật,  ý  là  khuyên  mọi  ngƣời  đừng  tạo  ác 

nghiệp này, đây là phƣơng tiện nói. 

“Sớ nói, nghĩa này tức giải thích theo cách khống chế, nhƣ trong 48 nguyện trừ 

tội ngũ nghịch và hủy báng chánh pháp. Nhƣng hai nghiệp này tội chƣớng nó cực nặng, 

nếu  chúng  sanh  tạo  đều  đọa  địa  ngục,  lịch  kiếp  chu  chƣơng”.  Chƣơng  nghĩa  là  rất 

khủng khiếp, vô cùng đáng sợ. “Không có ngày ra khỏi, nhƣng Nhƣ Lai sợ tạo hai tội 

này, phƣơng tiện chỉ nói không đƣợc vãng sanh, cũng không phải không nhiếp thọ”. 

Đây là ý của đại sƣ Thiện Đạo, vì tội nghiệp này quả thật quá nặng nề, rất nhiều cơ hội 

đọa địa ngục A tỳ. Nếu lúc lâm mạng chung nếu không nhất tâm niệm A Di Đà Phật 

vãng sanh  Cực  Lạc, nhất định đọa  vào địa  ngục, cho nên  Đức  Phật  mới  nói nhƣ  thế. 

Hủy báng chánh pháp tội nặng hơn tội ngũ nghịch. 

Câu này nói rất hay: “Cũng không phải không nhiếp thọ”, đây cũng nhƣ chúng 

ta thƣờng nói: “lãng tử quay đầu vàng không đổi”. Thật sự quay đầu, thật sự sám hối! 

“Nếu tạo vẫn đƣợc vãng sanh, tuy đƣợc sanh về cõi nƣớc này, nhƣng phải chịu hoa 

báo”.  Bên  dƣới  nói,  kinh  này  có  nghĩa  là  quá,  là  đến.  “Ngƣời  tạo  tội  nhƣ  thế  trong 

nhiều  kiếp, trong  thời  gian  chịu  hoa  báo, có  ba  loại  chƣớng”.  Nghĩa  là  ngƣời  tạo  tội 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              547/21 

nghiệp này, sanh đến thế giới Cực Lạc là nhờ sám hối, chân thành sám hối họ cũng có 

thể  vãng  sanh.  Họ  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  cũng  là  hoa  sen  hóa  sanh,  nhƣng  hoa 

không nở, vì tội họ rất nặng. Nghĩa là tập khí và tội nghiệp họ tạo rất nặng nề. Thời 

gian ở trong hoa có ba loại chƣớng. 

Thứ  nhất,  “không  đƣợc  thấy  Phật  và  chƣ  thánh  chúng”.  Vãng  sanh  thế  giới 

Cực  Lạc,  hoa  không  nở  không  thể  thấy  Phật,  ở  trong  hoa  họ  cũng  không  thấy  đƣợc 

Phật. 

Thứ  hai,  “không  đƣợc  nghe  chánh  pháp”,  đây  là  quả  báo.  Họ  chƣớng  ngại 

ngƣời khác tin Phật, chƣớng ngại ngƣời khác nghe kinh, vì thế chính họ không nghe 

đƣợc chánh phap. 

Thứ  ba,  “không  đƣợc  làm  những  việc  cúng  dƣờng”,  làm  những  việc  cúng 

dƣờng là tu phƣớc báo. Đại chúng ở thế giới Cực Lạc, mỗi ngày đều có thể hóa thân 

cúng dƣờng vô lƣợng Chƣ Phật Nhƣ Lai, khắp biến pháp giới hƣ không giới, đây là tu 

đại phƣớc báo, nghe Phật giảng kinh nói pháp, làm tăng trƣởng trí tuệ. Vì tội nghiệp họ 

rất nặng, cho nên hoa không nở. Những nghiệp chƣớng này vẫn khởi tác dụng. 

“Ngoài điều này ra, không có các điều khổ khác”. Ở trong hoa sen họ hƣởng 

thụ, nghĩa là nhƣ trong các kinh điển thƣờng nói, hƣởng thụ của họ không thua gì trời 

đao lợi. Chỉ là không thấy đƣợc Phật, không đƣợc nghe pháp, không đƣợc cúng dƣờng 

Chƣ Phật Nhƣ Lai. 

“Hợp Tán tông cũng nói, chỉ có tội ngũ nghịch và hủy báng chánh pháp”. Đây 

là  giống  nhƣ  Bồ  Tát  Thiên  Thân,  ba  anh  em  họ  đều  học  Phật.  Anh  cả  là  Bồ  Tát  Vô 

trƣớc học đại thừa, ngƣời thứ hai là Sử Tử Giác, thứ ba là Bồ Tát Thiên Thân. Bồ Tát 

Thiên Thân học tiểu thừa, ngài biện tài vô ngài, rất mực thông minh, học tiểu thừa hủy 

báng đại thừa. Anh cả thƣơng xót ngài, thƣờng giảng đạo lý đại thừa cho ngài nghe, 

sau đó dần dần ngài giác ngộ. Khi giác ngộ, tự biết tội trƣớc đây hủy báng đại thừa rất 

nặng, ngài nói với anh trai là mình muốn cắt lƣỡi, trừng phạt chính mình. Bồ Tát Vô 

Trƣớc  nói  với  ngài,  trƣớc  đây  ngƣơi  dùng  lƣỡi  hũy  báng  đại  thừa,  tại  sao  bây  giờ 

không  dùng  lƣỡi  để  tán  thán  đại  thừa?  Đây  là  cách  làm  để  chuộc  tội,  ngài  tiếp  thu 

phƣơng pháp này. 

Quý vị xem trong Phật pháp tiểu thừa ngài trƣớc tác Ngũ Bách Luận, 500 bộ 

luận, đây là khen ngợi tiểu thừa. Sau khi trở về đại thừa, ngài cũng trƣớc tác cho đại 

thừa Ngũ Bách Luận, cho nên cổ nhân xƣng ngài thiên bộ luận sƣ, khen ngợi đại thừa. 

Vấn đề là ta có quay đầu hay không, có thể sửa đổi chính mình hay không. 

Bên dƣới nói: “Tức là chƣa có cơ hội tạo, chỉ khống chế mà thôi‟. Ta chƣa tạo, 

Đức Phật nói những lời này khiến ta không dám tạo. Đức Phật làm cho ý niệm hủy 

báng đại thừa của ta không sanh khởi nữa, hóa giải hết. “Nếu đã có cơ hội tạo những đã 

hồi tâm”. Đã hồi tâm này rất quan trọng, nhƣ Bồ Tát Thiên thân, sau cùng ngài vãng 

sanh, niệm Phật vãng sanh. “Tức vẫn có thể nhiếp thủ, không sót một ai”, quý vị xem 

Phật từ bi biết bao! Điều này chứng minh Phật pháp rất bình đẳng, chỉ cần quay đầu. 

Đã tạo tội nhƣng biết quay đầu, chƣa tạo thì tuyệt đối đừng tạo, bởi nó là chƣớng đạo! 

Nhất  định  phải  biết  điều  này,  mà  còn  nhƣ  thế  nào?  Là  chƣớng  đạo  nghiêm  trọng, 

không  phải  nhẹ  mà  là  chƣớng  đạo  nghiêm  trọng,  bởi  vậy  tuyệt  đối  không  đƣợc  làm 

điều này. 

“Gọi là trừ ngƣời này, thật ra nghĩa là chỉ ác, khiến ngƣời chƣa tạo tội không 

dám tạo”. Đây là ý trong nguyện văn do đại sƣ Thiện Đạo nói. “Nếu nhƣ đã tạo, nhƣng 

có  thể  hồi  tâm,  sám  hối  niệm  Phật.  Tức  nhiếp  thọ  những  lỗi  cũ,  không  sót  điều  gì”. 

Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, chúng ta đọc câu chuyện về pháp sƣ Doanh Kha, nhà 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              548/21 

Phật gọi công án nghĩa là câu chuyện. Vào thời nhà Tống, có một vị xuất gia không giữ 

thanh quy, thƣờng hay phạm giới. Đại khái cũng tự biết mình tạo ra không ít tội lỗi, 

đầu óc vẫn còn rất tỉnh táo. Bình thƣờng cũng học kinh giáo, biết rằng tội mình tạo 

chắc chắn đọa địa ngục, liền thỉnh giáo những ngƣời đồng học, nhƣ thế nào mới cứu 

đƣợc mình. Trong số đồng học, có một ngƣời tặng cho ông cuốn Vãng Sanh Truyện, 

cứ xem xong một câu chuyện sƣ khóc than rơi lệ, cảm động vô cùng. Khi xem xong sƣ 

hạ quyết tâm, niệm Phật cầu vãng sanh. 

Sƣ niệm một câu Phật hiệu này suốt ba ngày ba đêm, không ăn không ngủ. Ba 

ngày, tâm chân thành! Thật sự đã cảm ứng đến Phật A Di Đà, ngài đến nói với sƣ: ông 

còn mƣời năm thọ mạng, cố gắng tu, đợi đến lúc lâm chung ta sẽ đến đón. Pháp sƣ 

Doanh Kha thƣa với Phật A Di Đà: tập khí nghiệp chƣớng của con rất nặng, chỉ cần 

bên  ngoài  có  sự  mê  hoặc  con sẽ  không  vƣợt  qua  đƣợc. Trong  mƣời  năm, không  biết 

con lại tạo ra bao nhiêu ác nghiệp, vì vậy con không cần thọ mạng, chỉ muốn đƣợc theo 

ngài ngay bây giờ. Đức Phật rất từ bi, nhận lời sƣ: thôi đƣợc! Ba ngày sau ta đến tiếp 


dẫn ngƣơi. 

Vì sao Đức Phật không đƣa sƣ đi liền mà phải để ba ngày sau? Để sƣ làm biểu 

pháp,  trong  tam  chuyển  pháp  luân,  sƣ  đã  làm  chứng  chuyển  cho  chúng  ta,  sƣ  chƣng 

minh cho chúng ta thấy. Sƣ liền mở cửa phòng, nói với mọi ngƣời điều này, niệm Phật 

ba ngày  ba đêm  đã  cảm  ứng  đƣợc  với  Đức  Phật, nói  rõ  tình hình với đại chúng. Đại 

chúng nửa tin nửa ngờ, đâu có chuyện đơn giản nhƣ thế? Tạo tội nghiệp nặng nhƣ vậy, 

chỉ  niệm  Phật  ba  ngày  ba  đêm  mà  có  thể  vãng  sanh?  Không  ai  tin  điều  này,  nhƣng 

cũng may ba ngày không dài, để xem, xem ba ngày sau ông ta có vãng sanh thật chăng. 

Đến ngày thứ ba sƣ yêu cầu mọi ngƣời trợ niệm để đƣa mình vãng sanh, mọi 

ngƣời đều hoan hỷ, đây là việc tốt. Việc rất khó gặp, cùng sƣ kết thiện duyên vậy, đến 

lúc đó mọi ngƣời đều chân thành niệm Phật. Niệm chƣa đến một khắc, sƣ nói với mọi 

ngƣời Đức Phật đã đến, tôi đi theo ngài đây, sƣ từ biệt mọi ngƣời và ra đi. Câu chuyện 

này không phải giả. Đây là ngƣời tạo nghiệp rất nặng, không hủy báng chánh pháp. 

Chính là “sám hối niệm Phật, tức có thể nhiếp thủ nghiệp cũ”. Đức Phật rất từ 

bi, nói lời giữ lời, nói ba ngày đến tiếp dẫn là ba ngày đến. Công án này trong Tịnh Độ 

Thánh Hiền Lục có, trong Vãng Sanh Truyện cũng có, trong rất nhiều chú sớ của cổ 

nhân cũng có dẫn chứng, lấy ví dụ này. 

“Sám  trừ  nghiệp  chƣớng,  nhờ  Phật  tiếp  dẫn,  không sót  một  ai.  Cho thấy  đại 

nguyện Di Đà, nhiếp hết căn cơ chúng sanh”. 48 nguyện này là phổ biến nhiếp thọ tất 

cả chúng sanh. Tạo tội nghiệp nặng nề cũng không sao, chỉ cần ta chịu quay đầu, thật 

sự quay đầu sẽ đƣợc cứu. Không quay đầu đời sau sẽ đọa địa ngục A tỳ, ngƣời này có 

hai  con  đƣờng,  không  cầu  sanh  Tịnh  độ  chính  là  địa  ngục  A  tỳ.  Không  nhƣ  những 

ngƣời khác, ngoài lục đạo ra còn có các đƣờng khác để đi, còn ngƣời này chỉ có hai 

con đƣờng. Nhất định phải giác ngộ, nhất định phải quay đầu, nhất định phải niệm Phật 

cầu  sanh  Tịnh  độ.  Khi  vãng  sanh  cũng  làm  gƣơng,  và  làm  biểu  pháp  cho  đại  chúng. 

Quý vị xem, tạo nghiệp nặng nhƣ thế, sau cùng vẫn có thể vãng sanh, mọi ngƣời biết 

đây là chân thành sám hối! 

Đại sƣ Thiện Đạo nói: “Nhƣ Lai sở dĩ hƣng xuất thế, duy thuyết Di Đà bổn 

nguyện hải”. Hai câu này là đại sƣ Thiện Đạo nói, rất nổi tiếng, các bậc tổ sƣ cao tăng 

trong và nƣớc ngoài thƣờng dẫn chứng hai câu nói này. Nhƣ lai tƣợng trƣng cho Phật 

Bồ  Tát,  vì  sao  họ  ứng  hóa  đến  nhân  gian  này?  Mục  đích  ứng  hóa  đến  nhân  gian  là 

tuyên dƣơng pháp môn này, “duy thuyết Di Đà bổn nguyện hải”. Khuyên mọi ngƣời 

niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              549/21 

Tất cả kinh điển mà Đức Phật nói trong suốt 49 năm, đó là hằng thuận chúng 

sanh.  Nhiều  lần  tuyên  giảng  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  đó  là  thuận  theo  bổn  nguyện  của 

mình, cũng có thể nói là tùy thuận bổn nguyện của Phật Di Đà. Vì sao vậy? Vì chỉ có 

pháp  môn này, có thể  phổ  độ tất  cả  chúng sanh không  sót  một  ai. Không nhƣ  những 

pháp môn khác, đều có điều kiện nhất định, căn tánh nhất định. Khác với pháp môn 

này, pháp môn này phổ độ. Bất luận căn tánh nhƣ thế nào, điều kiện rất đơn giản, là tin 

sâu,  nguyện thiết và chân thành niệm  Phật  A  Di  Đà, mƣời  niệm  nhất  niệm  đều đƣợc 

vãng sanh. 

Bên dƣới nói: “Ý là Chƣ Phật ba đời xuất hiện tại thế gian”. Ba đời là quá khứ, 

hiện  tại  và  vị  lai,  chƣ  Phật  ba  đời  xuất  hiện  tại  thế  gian  này.  “Mục  đích  là  vì  đại  sự 

nhân duyên này, tuyên nói nguyện lực không thể nghĩ bàn của A Di Đà Nhƣ Lai, lợi 

ích cứu độ vạn loại chúng sanh”. Lợi ích tức là ân huệ, cứu độ tất cả chúng sanh. “Cho 

nên đại sƣ lại nói, ngày nay gặp đƣợc di tích thời mạt pháp của Đức Thế Tôn, yếu môn 

bổn thệ nguyện Cực Lạc của Phật Di Đà, tất cả thiện ác phàm phu đều đƣợc sanh về đó, 

hết  thảy  đều  nƣơng  nào  nghiệp  lực  đại  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  làm  tăng  thƣợng 

duyên”. Đây là lời chân thật. 

Ba đời Chƣ Phật ứng hóa tại thế gian, chúng sanh có cảm, Phật liền có ứng. Vì 

sao chƣ Phật ứng hóa tại thế gian, dụng ý là gì? Không có gì khác ngoài mục đích giúp 

chúng  sanh  viên  mãn  thành  Phật  ngay  trong  đời  này,  không  có  gì  khác  hơn.  Dùng 

phƣơng pháp gì để khiến tất cả chúng sanh đều có thể thành Phật ngay trong đời này? 

Nhƣ vậy chỉ có Phật A Di Đà, tuyên thuyết nguyện lực không thể nghĩ bàn của Di Đà 

Nhƣ Lai. Nguyện lực này tức là 48 nguyện, 48 nguyện phổ độ chúng sanh. 

Đại sƣ Thiện Đạo lại nói, ngài đến thế gian này, gặp thời mạt pháp của Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni. Ngài là ngƣời thời nhà Đƣờng, nhà Đƣờng đã vào thời kỳ mạt 

pháp.  Phật  pháp  truyền  đến  Trung  quốc  vào  thời  kỳ  tƣợng  pháp,  là  năm  67  công 

nguyên. Năm Vĩnh Bình thứ mƣơi Hán Minh Đế, tức là năm 67 công nguyên. Đại sƣ 

Thiện  Đạo  sanh  vào  thời  nhà  Đƣờng,  đã  đi  vào  thời  kỳ  mạt  pháp  của  Đức  Thế  Tôn. 

Cho nên nói: “Gặp di tích thời mạt pháp của Đức Thế Tôn”. Thành tựu của thời kỳ mạt 

pháp chỉ có Tịnh độ, tu thiền không thể đạt đến đại triệt đại ngộ, họ đi về đâu? Ngày 

xƣa học thiền cũng rất đáng nể, đều đƣợc thiền định. Đƣợc sơ thiền đến sắc giới sơ 

thiền  thiên.  Đƣợc  tứ  không  định, đến  vô  sắc  giới  thiên.  Đều  không  ra  khỏi  luân  hồi. 

Tuy thọ mạng dài, nhƣng không ra khỏi lục đạo. Nói cách khác, khi họ hết thọ mạng ở 

cõi trời họ lại trở lại năm đƣờng chịu luân hồi. Khi nào đƣợc thân ngƣời tiếp tục làm, 

phải trải qua thời gian rất dài. 

Thọ mạng nhân gian rất ngắn, thọ mạng cõi trời dài. Hiểu đƣợc tình trạng này 

sẽ cảm thấy rất đáng sợ, khi nào mới gặp lại? Lãnh hội một cách sâu sắc từ bi của chƣ 

vị tổ sƣ đại đức, họ thƣờng nói với chúng ta thân ngƣời khó đƣợc, Phật pháp khó nghe, 

quả là không sai tí nào. Lần này chúng ta đạt đƣợc, có thể không quý trọng ƣ? Vì sao 

không biết trân quý? Vì không biết thân ngƣời khó đƣợc, điều này rất khó. Không biết 

Phật pháp khó nghe, không biết, lơ là. Cho rằng không phải đời này ta đã đạt đƣợc rất 

dễ ƣ? Thân ngƣời cũng đã đạt đƣợc, Phật pháp cũng đã đƣợc nghe, đều tƣởng rằng rất 

dễ. Thật ra quả thật không dễ chút nào. Chƣ Phật Bồ Tát, chƣ vị tổ sƣ đại đức nói với 

chúng ta những điều này không phải là khuyến khích, mỗi câu nói với chúng ta đều là 

thật! Đại sƣ Thiện Đạo cũng không ngoại lệ, vì chúng ta mà tuyên dƣơng bổn nguyện 

của A Di Đà Nhƣ Lai. Niệm Phật cầu sanh Tịnh độ là pháp môn quan trọng nhất, vì tất 

cả thiện ác hay phàm phu đều có thể vãng sanh. Phải ghi nhớ câu này, đừng tƣởng rằng 

ta đã tạo rất nhiều ác nghiệp, sợ không thể vãng sanh, nhƣ vậy quý vị đúng là không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              550/21 

thể  vãng  sanh, vì  sao  vậy?  Vì  không  có  lòng  tin.  Điều  này  chứng  tỏ  nghe  kinh  nghe 

pháp  rất  qua  trọng.  Nếu  không  nghe  kinh,  không  nghe  pháp,  họ  không  hiểu  triệt  để 

pháp môn này, nên sinh ra hoài nghi. Sợ tội, cho nên họ không thể vãng sanh. 

Trái lại, phàm đƣợc vãng sanh, bất luận là hành thiện hay tạo ác mà vãng sanh, 

tất cả đều nhờ 48 nguyện của Phật A Di Đà. Nếu không nhờ nguyện lực của Phật A Di 

Đà, không thể vãng sanh. Điều này dạy chúng ta những gì? Phải nhất tâm nƣơng tựa, 

đừng vọng tƣởng. Tu pháp môn gì? Nhƣ trong kinh nói: “Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng 

chuyên  niệm”. Tâm  Bồ  Đề  là  gì?  Tin  thật  nguyện  thiết  chính là  tâm  bồ  đề, là đại sƣ 

Ngẫu  Ích  nói  nhƣ  thế.  Tôi  tin,  không  chút  hoài  nghi,  tôi  phát  đại  nguyện,  đời  này 

không có bất kỳ nguyện vọng nào khác, chỉ cầu sanh Tịnh độ, buông bỏ mọi ý niệm, 

nhƣ vậy là đúng. Tuyệt đối không còn vọng niệm, có ý niệm toàn là vọng niệm, chỉ có 

câu  Phật  hiệu  này  là  chánh  niệm.  Nhất  định  phải  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  điều  này, 

không đƣợc bỏ qua cơ hội lần này. 

Hoàng Niệm Lão nói: “Những gì trong Vãng Sanh Luận Chú và Quán Kinh Sớ 

nói ở trên, giống nhƣ là trái ngƣợc nhau, thật ra đều tƣơng thông”. Trong Vãng Sanh 

Luận nói tội hủy báng chắc chắn không thể vãng sanh, nhƣng trong Quán Kinh Sớ nói 

đƣợc, thật sự sám hối có thể vãng sanh. Có thể nói nhƣ thế, không phải không đƣợc. 

“Luận  Chú,  Vãng  Sanh  Luận  chú  chính  là  hợp  với  ý  chế  phục  của  Nhƣ  Lai,  khiến 

ngƣời cẩn thận không dám hủy báng chánh pháp”. Câu này rất quan trọng! Các bậc tổ 

sƣ xƣa nay thƣờng dạy chúng ta, khuyên chúng ta, cẩn thận đừng phỉ báng bánh xe 

chánh pháp của Phật, không đƣợc. 

“Trong luận lại nói, đời này ngƣời ngu si đã sanh phỉ báng, sao có lý nguyện 

sanh  cõi  Phật”.  Ý  này  nghĩa  là  nói,  đời  này  ngu  si,  không  có  trí  tuệ,  không  tin  Phật 

pháp. Nói niệm Phật vãng sanh là mê tín, là ăn nói lung tung, đây là chỉ những ngƣời 

này, sao họ có thể phát nguyện vãng sanh Tịnh độ đƣợc? Sao họ tin đƣợc? Không dễ. 

“Cho nên trong kinh nói phạm tội ngũ nghịch và hủy báng chánh pháp không 

thể vãng sanh. Đối với Quán Kinh Sớ tức hiển lộ bi nguyện vô tận của Phật Di Đà. Tội 

ngũ nghịch hủy báng chánh pháp, nếu lâm chung có thể niệm Phật, tức là phát tâm sám 

hối”. Điều này rất quan trọng, thật sự quay đầu, thật sự sám hối. Khi chúng tôi còn trẻ 

không biết gì, cũng tạo tội hủy báng Phật pháp. Tuổi trẻ, luôn tự cho mình thông minh: 

“Tôn giáo đều là mê tín”. Hủy báng Phật pháp là nghiêm trọng nhất, vì nghe giáo huấn 

của thầy, Tôn giáo đều là mê tín. Trong Tôn giáo có đa thần giáo, có nhất thần giáo. 

Tôn giáo cao cấp đều là nhất thần giáo, giữa vũ trụ chỉ có một vị chân thần. Phật giáo 

lạy nhiều vị, gọi là đa thần giáo, đa thần giáo cũng gọi là phiếm thần giáo, là thuộc về 

Tôn giáo cấp thấp trong Tôn giáo. Quý vị xem, trong đầu luôn nghĩ nhƣ thế, không hề 

tôn trọng Phật giáo. Thấy những bà cụ thắp hƣơng lạy Phật liền nói là mê tín, tạo tội 

nghiệp, không biết gì! 

Năm 26 tuổi, tôi học triết học với thầy Phƣơng Đông Mỹ. Trong môn học này, 

ở mục sau cùng thầy giảng cho tôi về triết học Phật giáo, điều này đã thay đổi quan 

niệm  sai  lầm  trƣớc  đây  của  tôi. Thầy  nói  với  tôi:  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  nhà 

triết học vĩ đại nhất trên thế giới, triết học Phật giáo là triết học đỉnh cao nhất trên toàn 

thế  giới, học  Phật  là  hƣởng  thụ  cao  nhất  của  đời  ngƣời.  Những  lời  của  thầy  đã  hoàn 

toàn  thay  đổi  quan  niệm  sai  lầm  của  mƣời  mấy  năm  trƣớc.  Thay  đổi  không  còn  phỉ 

báng, nhƣng cũng không tán thán, chỉ nghiên cứu kinh Phật nhƣ một môn triết học vậy, 

không có học Phật. 

Sau đó gặp đại sƣ Chƣơng Gia, tôi học với đại sƣ ba năm, nền tảng học Phật 

của  tôi  đều  nhờ  đại  sƣ  mà  có.  Dần  dần  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  hơn,  trong  tâm  mới 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              551/21 

khâm  phục.  Sau  này,  tôi  theo  học  với  thầy  Lý,  thầy  khuyên  tôi  phát  tâm  giảng  kinh, 

chuộc  tội!  Giống nhƣ  Bồ  Tát  Thiên  Thân vậy, tội trƣớc  đây  hủy  báng  Phật  rất nặng! 

Hủy báng Phật pháp, hủy báng Tam bảo. Khi hiểu ra tôi cũng rất sợ hãi, cho nên tiếp 

thu giáo huấn của thầy, theo thầy học giảng kinh suốt mƣời năm, thay đổi vận mệnh, 

rất có hiệu quả. 

“Ngƣời nhƣ thế, trong ức muôn ngƣời khó tìm đƣợc một hai ngƣời, cho nên 

Phật từ mẫn, vẫn cứ nhiếp thọ”. Tôi không tạo tội ngũ nghịch, những cũng từ trong tội 

ngũ  nghịch_Trƣớc  đây  không  tin  Phật  pháp  tăng,  không  tin,  nhƣng  không  hủy  báng 

Phật  pháp  một  cách  nghiêm  trọng,  từ  đây  quay  đầu.  Về  sau  phát  tâm  chuyên  tu  tập 

chuyên hoằng pháp, sám trừ nghiệp chƣớng tội hủy báng Phật pháp trƣớc đây. Bây giờ 

nghiệp  chƣớng  nhẹ  dần,  trí  tuệ  tăng  trƣởng.  Nghiệp  chƣớng  nặng,  phiền  não  tăng 

trƣởng, không tăng trƣởng trí tuệ. Nghiệp chƣớng nhẹ, tăng trƣởng trí tuệ, không sanh 

phiền não. Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

------------------------------------------------------------------------------------------------------ 





Tập 215 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:06.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 266, hàng thứ tƣ từ dƣới đếm lên. 

Đại  sƣ  Thiện  Đạo  lại  nói:  “Hoằng  thệ  môn  đa  phần  là  48  nguyện,  nhƣng  tiêu 

chuẩn niệm Phật là gần gũi nhất. Con ngƣời có thể niệm Phật Phật vẫn niệm, chuyên 

tâm nhớ Phật Phật biết ngƣời”. Đây là một bài kệ của đại sƣ Thiện Đạo, cũng là khen 

ngợi tuyên dƣơng sự thù thắng của pháp môn niệm Phật. 

Câu đầu tiên là nói về 48 nguyện, nghĩa là trong bộ kinh này, hiện tại chúng ta 

đang học “phát đại thệ nguyện thứ sáu”. Câu thứ hai nói, chính là nguyện thứ 18 trong 

48 nguyện, thập niệm tất sanh. Nguyện này, chƣ vị tổ sƣ đại đức của Tịnh tông, đều dị 

khẩu đồng thanh nhất trí tán thán, nguyện này là bổn nguyện trong 48 nguyện. 

Bây giờ sau khi chúng ta đọc Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, những đại kinh luận này, 

mới có thể lãnh hội đƣợc một chút ý nghĩa. Ý nghĩa này rất sâu rộng, có thể nói là sâu 

rộng  không  có  biên  tế.  Tất  cả  Chƣ  Phật  khắp  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  thị  hiện 

trong mƣời pháp giới, phổ độ chúng sanh, tuyên dƣơng Phật pháp, đều không thể lìa 

nguyện  này.  Nguyện  này  là  nguyện  vọng  chung  độ  chúng  sanh  của  tất  cả  Chƣ  Phật. 

Gọi là nguyện  thứ nhất, nguyện vọng  chung. Nhƣ vậy  chúng ta  cũng có thể lãnh hội 

đƣợc, 48 nguyện của Phật Di Đà sao không phải là 48 nguyện của tất cả Chƣ Phật! 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “Một tức tất cả, tất cả tức một”, sự lãnh hội này là chân 

thật. 

Bên dƣới khuyên chúng ta, hai câu bên dƣới khuyên chúng ta: “Con ngƣời có thể 

niệm  Phật  Phật  niệm  lại”.  Trong  Tịnh  Ngữ,  cƣ  sĩ  Hạ  Liên  Cƣ  nói  rất  hay,  ông  nói 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              552/21 

chúng ta niệm Phật A Di Đà, Phật A Di Đà cũng niệm chúng ta, nhƣ vậy nghĩa là sao? 

Nghĩa là tâm tâm tƣơng ấn. Nếu Phật A Di Đà không niệm chúng ta, vậy làm sao ngài 

ứng đƣợc? Chúng ta niệm Phật A Di Đà là cảm, Phật A Di Đà niệm chúng ta là ứng. 

Cảm  ứng  đạo  giao, không  thể  nghĩ  bàn. Chúng  ta  niệm  Phật  A  Di  Đà  là  dùng tâm  ý 

thức, Phật A Di Đà niệm chúng ta là dùng chân tâm. Chúng ta là có niệm mà niệm, Di 

Đà  là  vô  niệm  mà  niệm.  Vô  niệm  mà  niệm  là  thật,  vì  sao  vậy?  Vĩnh  viễn  bất  biến. 

Chúng ta có niệm mà niệm, có khi thay đổi. Phật đối với chúng ta không có thay đổi, 

ngài dùng chân tâm, tâm niệm của chúng ta khởi cảm ứng với chân tâm. 

Các  bậc  cổ  đức  nhắc  nhở  chúng  ta,  tâm  niệm  Phật,  nhất  tâm  niệm  Phật,  chân 

thành  niệm  Phật,  niệm  niệm  cảm  ứng  đạo  giao  với  chân  tâm.  Đây  gọi  là  một  niệm 

tƣơng ƣng một niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật, đạo lý này rất thâm 

sâu. Trong Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật nói: “Thị tâm thị Phật, thị tâm tác Phật”, 

nói rõ ràng minh bạch đạo lý này, đây là triết học Phật giáo. Muốn nói gì? Phật là gì? 

Phật chính là chân tâm, chân tâm chính là Phật. Cho nên trong kinh điển đại thừa Đức 

Phật nói: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, câu nói này là thật không phải giả. Nếu thật 

sự hiểu thấu triệt, ta mới biết Phật giáo không phải Tôn giáo. Đầu năm dân quốc, đại sƣ 

Âu Dƣơng Cánh Vô nói rất hay, ông nói Phật giáo không phải Tôn giáo, cũng không 

phải khoa học. Vào đầu năm dân quốc, ông có một bài diễn giảng rất nổi tiếng, đề của 

bài giảng là “Phật giáo không phải Tôn giáo, không phải triết học, mà là nhu cầu cần 

thiết của thời đại này”. Vì sao vậy? Vì có thể giải quyết vấn đề xã hội hiện tại. 

Thầy Phƣơng Đông Mỹ nhìn Phật pháp là triết học, là triết học đỉnh cao nhất trên 

toàn thế giới. Phật không phải thần, Bồ Tát và A la hán không phải tiên nhân, không 

liên quan đến tiên nhân. Họ là gì? Họ là tự tánh. Ở đây nói về tâm, tâm trong câu thị 

tâm thị Phật chính là nói về tự tánh. Bất luận là chân tâm hay vọng tâm, tóm lại mà nói 

đều cùng một cái tâm. Giác ngộ gọi là chân tâm, mê gọi là vọng tâm. Tâm không có 

mê ngộ, mê ngộ do con ngƣời! 

Còn  có  một  câu  nói:  “Biển  chánh  biến  tri  của  Chƣ  Phật  từ  tâm  tƣởng  sanh”. 

Chánh  tri  chánh  giác  không  có  sai  lầm,  biến  tri  là  trí  tuệ  viên  mãn  không  có  khiếm 

khuyết, chánh biến tri. Biển là ví với sự sâu rộng vô biên, nghĩa là sao? Nghĩa là trí tuệ 

bát nhã vốn đầy đủ trong tự tánh, hết thảy chúng sanh đều đầy đủ, không có ai ngoại lệ. 

Tự tánh trí tuệ bát nhã hiện tiền từ đâu? Từ tâm tƣởng sanh. Nếu không có tâm 

tƣởng, trí tuệ bát nhã vốn có trong tự tánh ẩn mà không hiện, không hiện ra đƣợc. Tâm 

tƣởng này, không phải là tâm suy nghĩ bậy bạ hiện nay của chúng ta, không phải ý này. 

Nếu chúng ta dùng đệ lục ý thức, nhƣ vậy là sai, chữ tƣởng ở đây là mƣợn dùng. Quý 

vị xem ngƣời thế gian chúng ta, nếu không nghĩ là không biết. Hỏi quý vị vấn đề gì, 

quý vị phải suy nghĩ đã mới trả lời, là lấy ví dụ này, từ tâm tƣởng sanh. 

Trí tuệ của Chƣ Phật Nhƣ Lai, Chƣ Phật Nhƣ Lai ứng hóa tại thế gian, trí tuệ họ 

biểu  hiện  ra  là  lợi  ích  chúng  sanh.  Quý  vị  xem,  chúng  sanh  có  tâm  tƣởng  đến  thỉnh 

giáo Phật, thỉnh giáo là cảm, ngài trả lời là ứng. Khi chúng ta đƣa ra vấn đề thỉnh giáo 

ngài, đích thực là có phân biệt, có chấp trƣớc, là có tâm tƣởng. Ngài trả lời câu hỏi của 

chúng ta, ngài chƣa từng khởi tâm động niệm. Trong không khởi tâm không động niệm, 

phản ứng ra, tâm tƣởng nghĩa là nhƣ thế. 

Đức Phật giảng kinh thuyết pháp cho chúng ta, bất luận chúng ta hỏi hay không. 

Nhƣ Kinh A Di Đà không hỏi Phật tự nói, nhƣ vậy là sao? Cũng là từ tâm tƣởng sanh. 

Cảm  ứng  này  gọi  là  minh  cảm  hiển  ứng,  chúng  sanh  không  đƣa  ra  vấn  đề.  Không 

những phàm phu lục đạo không đƣa ra vấn đề, mà ngƣời trong tứ thánh pháp giới cũng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              553/21 

không đƣa ra, nhƣng Đức Phật đã nói. Đây là gì? Đây gọi là chúng sanh minh cảm, 

chúng sanh hoàn toàn không biết gì, nhƣng Phật ở đó nhận đƣợc tin tức. 

Tin tức này là gì? Là căn tánh chúng sanh đã thuần thục. Tuyên thuyết pháp môn 

này, pháp môn này là pháp khó tin, họ có thể tin, có thể hiểu, có thể hành, có thể chứng, 

nên Đức Phật nói. Cảm có hiển cảm có minh cảm, ứng cũng có hiển ứng có minh ứng. 

Cảm ứng có bốn loại, nếu hiểu đƣợc đạo lý này, Phật pháp nói gì? Phật pháp chính là 

nói về cảm ứng. 

Đại sƣ Thiên Thai, đại sƣ Trí Giả, ngài nói: “Phật vốn là không”. Có Phật chăng? 

Không có. Trong thƣờng tịch quang, điều này hiện nay ít nhiều chúng ta đều có  một 

vài khái niệm. Trong thƣờng tịch quang không có hiện tƣợng vật chất, không có hiện 

tƣợng tinh thần, cũng không có hiện tƣợng tự nhiên. Nó không có gì cả, đó là tự tánh 

của mình. Trong kinh điển nói đến tự tánh, tự tánh của mình. 

Ngài  Huệ  Năng  đã  kiến  tánh,  ngài  đã  minh  tâm  kiến  tánh,  đã  thành  Phật.  Nhìn 

thấy nó nhƣ thế nào? Ngài nói ra năm câu, câu thứ nhất ngài nói: “vốn tự thanh tịnh”, 

nó vốn là thanh tịnh, xƣa nay chƣa từng ô nhiễm. Chúng ta hiện tại chƣa kiến tánh, tự 

tánh  của  chúng  ta  có  nhiễm  ô  chăng?  Đại  sƣ  Huệ  Năng  nói  với  chúng  ta,  không  có, 

không phải chúng ta thƣờng nói ô nhiễm sao? Ô nhiễm không phải tự tánh, ô nhiễm là 

A lại da. A lại da là vọng tâm không phải chân tâm, chân tâm  chắc chắn không có ô 

nhiễm, ô nhiễm là A lại da. A lại da có chăng? A lại da cũng không có, sao lại có A lại 

da? Từ tâm tƣởng sanh, ta có tâm tƣởng là có A lại da, không có tâm tƣởng thì A lại da 

cũng không có. Mạt na là chấp trƣớc, ý thức là phân biệt, A lại da chính là tâm tƣởng, 

nó vô cùng vi tế. 

Chúng tôi thƣờng cùng nhau chia sẽ với mọi ngƣời, nói nó là khởi tâm động niệm. 

Khởi tâm động niệm này, không phải khởi tâm động niệm mà chúng ta tƣởng tƣợng. 

Khởi tâm mà chúng ta tƣởng tƣợng quá thô, khởi tâm động niệm này cực kỳ vi tế. Vi tế 

giống nhƣ Bồ Tát Di Lặc nói: “một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm”, một khảy 

móng tay có 320 triệu ý niệm, nghĩa là 1/ 320 triệu niệm một khảy móng tay. Ý niệm 

vi tế nhƣ thế làm sao chúng ta biết đƣợc? Không những chúng ta không biết, mà đến 

Thanh văn, Duyên giác và Bồ Tát trong mƣời pháp giới đều không biết. Nhƣng ngày 

nay các nhà lƣợng tử lực học phát hiện, họ gọi là tiểu quang tử. Họ nói tốc độ sanh diệt 

của nó rất nhanh, nhƣng không nói nhanh đến mức độ nào. Nó từ đâu đến? Họ nói từ 

không sinh ta có. Chúng ta biết nó từ trong tự tánh biến hiện ra, vì tự tánh, tự tánh có 

thật. Là thật không phải giả, chỉ có nó là thật, “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, 

nó có thể sanh. 

Câu thứ hai đại sƣ Huệ Năng nói với chúng ta: “vốn không sanh diệt”, tự tánh là 

bất  sanh  bất  diệt.  Câu  thứ  ba  ngài  nói:  “vốn  tự  đầy  đủ”,  câu  này  chính  là  nhƣ  trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói: “tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng của Nhƣ Lai”, nó 

đầy đủ tất cả. Đức Phật quy nạp tất cả pháp không ngoài ba loại lớn này, thứ nhất là trí 

tuệ,  thứ  hai  là  đức  năng,  thứ  ba  là  tƣớng.  Tƣớng  hảo  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  hiện 

tƣợng vật chất, đức năng gọi là hiện tƣợng tinh thần, trí tuệ gọi là hiện tƣợng tự nhiên, 

vốn tự đầy đủ! Khi có duyên nó sẽ biến hiện ra, ba loại hiện tƣợng này đều biến hiện ra. 

Khi không có duyên nó không có gì cả, cho nên nói nó là không, trong không sinh ra 

có.  Điều  này  Phật  pháp  nói  một  cách  cao  minh  hơn  khoa  học  hiện  nay,  không  phải 

trong  không  sanh  ra có. Tự  tánh  không  thể  nói  nó  có, cũng không  thể nói  nó  không. 

Nếu nói nó có là sai, nói nó không cũng sai, phi hữu phi vô đều là sai. Vì sao vậy? Vì 

quý vị đang khởi tâm động niệm, đang suy đoán. Nếu đến không khởi tâm không động 

niệm, ta sẽ nhìn thấy, sẽ chứng đƣợc. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              554/21 

Câu thứ tƣ đại sƣ Huệ Năng nói: “vốn không dao động”. Nghĩa là nói, Phật pháp 

bất luận là đại thừa hay tiểu thừa, là Tông môn hay Giáo môn, tám vạn bốn ngàn pháp 

môn bao gồm cả Tịnh độ đều là tu định. Vì sao vậy? Vì tự tánh vốn không dao động, 

tâm  bất  động  liền  kiến  tánh,  vấn  đề  sẽ  đƣợc  giải  quyết.  Khởi  tâm  động  niệm  là  sai, 

niệm Phật cũng là tu định. Họ dùng một câu Phật hiệu, khống chế hết thảy mọi ý niệm, 

đó nghĩa là thiền định. Vừa niệm Phật vừa vọng tƣởng là sai, sai ở đâu? Ta không phải 

tu thiền định, không phải tu thiền định không nhìn thấy Phật. Nếu niệm Phật đến lúc 

không còn một tạp niệm nào, đoạn tận hết thảy vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, nhƣ 

vậy  sẽ  thấy  đƣợc  Phật.  Gọi  là  nhớ  Phật  niệm  Phật,  hiện  tại  tƣơng  lai  nhất  định  thấy 

Phật. Vì sao tôi không thấy đƣợc Phật, quý vị cũng không thấy đƣợc Phật? Vì ta chƣa 

đủ công phu, trong ý niệm còn có tạp niệm, cho nên không thấy đƣợc Phật. Khi niệm 

Phật không có tạp niệm, liền thấy đƣợc Phật, niệm bao nhiêu? Một niệm mƣời niệm, 

chỉ cần không có tạp niệm là thấy Phật. 

Câu sau cùng đại sƣ Huệ Năng nói: “tự tánh năng sanh vạn pháp”, đó là gì? Toàn 

thể vũ trụ là tự tánh biến hiện ra, vạn sự vạn vật là tự tánh biến hiện ra. Ta cũng là tự 

tánh biến hiện, quý vị cũng là tự tánh biến hiện, cùng một tự tánh. Cho nên trong Lão 

Tử  nói  không  sai,  Đức  Phật  đã  chứng  minh  lời  ông  nói:  “Trời  đất  cùng  một  gốc  với 

tôi”, cùng một tự tánh. “Vạn vật với tôi là nhất thể”, cùng một tự tánh. 

Đại sƣ Thiên Thai nói rất hay: “Phật vốn là không”, tâm tịnh sẽ nhìn thấy, tâm 

thanh tịnh sẽ nhìn thấy. “Tâm tịnh cho nên có, chúng sanh tâm tịnh tức pháp thể hiện 

tiền”, pháp thể này là gì? Là ta đã thấy đƣợc pháp thân thanh tịnh, nghĩa là kiến tánh. 

Đại sƣ Huệ Năng nói năm câu này cũng là kiến tánh. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni kiến 

tánh cũng nói ra, ngài nói rất tƣờng tận. Kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm nói 

rất nhiều, nói rất tƣờng tận về vũ trụ. Cho nên Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là nói tƣờng 

tận, đại sƣ Huệ Năng là lƣợc thuyết, không sai chút nào. Năm câu 20 chữ của đại sƣ 

Huệ Năng triển khai ra, chính là Kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm. Thu nhỏ 

Kinh  Đại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh,  nghĩa là  20  chữ  này.  Đại  Phƣơng 

Quảng nói về điều gì? Là nói về 20 chữ của đại sƣ Huệ Năng, không sai chút nào. Kinh 

Đại  Phƣơng  Quảng Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh chính  là nói về 20  chữ  này.  Quan trọng 

nhất là tâm phải thanh tịnh, nguyên lý sanh Tịnh độ chính là nhƣ vậy: “Tâm tịnh tức 

cõi Phật tịnh”. 

Phật A Di Đà từ bi đến cực điểm, biết chúng ta tâm không tịnh đƣợc, kiến lập một 

cõi  Tịnh  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  dạy  chúng  ta  đến  đó  tâm  sẽ  thanh  tịnh.  Nghĩa  là  dùng 

ngoại duyên đến giúp chúng ta, khiến tâm chúng ta khôi phục thanh tịnh. Tâm chúng 

sanh không thanh tịnh, đây là lƣu chuyển theo khổ đạo, lƣu chuyển theo khổ đạo chính 

là luân hồi lục đạo, tâm không thanh tịnh sẽ có luân hồi lục đạo. Hay nói cách khác, 

luân  hồi  lục  đạo  là  huyễn  cảnh  do  tâm  địa  ô  nhiễm  của  chúng  ta  biến  hiện  ra,  mộng 

huyễn bào ảnh. 

Chúng ta hiểu đạo lý này mới đoạn đƣợc nghi hoặc, mới thật sự hiểu đƣợc Phật 

giáo không phải Tôn giáo. Tóm lại Phật giáo nói về đều gì? Nói về chính mình. Trong 

nhiều kinh điển nhƣ thế, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng trong suốt 49 năm, ngài nói 

những gì? Nói về bản thể, hiện tƣợng và tác dụng của chính mình. Nói về chính mình, 

không nói đến bên ngoài, ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm. Chúng 

ta có thể nói, những gì Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt cuộc đời, và những gì 

Chƣ Phật Nhƣ Lai nói khi ứng hóa trong mƣời pháp giới, toàn là nói rõ về chân tƣớng 

của chính mình. Khi nào ta nhận rõ về chính mình, quý vị sẽ thành Phật, không nhận rõ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              555/21 

về mình gọi là phàm phu. Nếu hiểu rõ chính mình, hiểu rõ chính mình cũng hiểu rõ về 

vũ trụ. Tự tha không hai, tánh tƣớng nhất nhƣ, hiểu rõ về vũ trụ. 

Trong Phật pháp đại thừa nói, đại thừa là: “viên thật giáo”. Viên là viên mãn, thật 

là chân thật, điều này không phải giả. “Nói đến là duy tâm đầy đủ”, chính là những gì 

đại sƣ Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”. “Nếu có đây có đó, có nhiễm có 

tịnh, đều không ra khỏi một niệm của tự tâm”, một niệm của chính mình. Thử là chính 

mình, ngoài chính mình ra gọi là bỉ. Bất luận là nhiễm hay là tịnh, nhiễm là mƣời pháp 

giới,  tịnh  là  nhất  chân  pháp  giới,  đều  là  nhất  niệm  tâm  biến  hiện  ra.  Nhất  niệm  tâm 

thanh tịnh liền biến ra cõi thật báo trang nghiêm, thân mình biến thành báo thân đầy đủ 

tƣớng hảo. Thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. Nhất niệm tâm biến, 

nhất niệm tịnh tâm biến, nhất niệm nhiễm tâm biến chính là thân lục đạo, nhân thiên 

trong lục đạo, trong nhiễm thanh tịnh hơn một chút. Ba đƣờng ác là nhiễm trong nhiễm, 

đều trong một niệm. 

Niệm này trong lục đạo chính là thiện niệm và ác niệm, trong tứ thánh pháp giới ý 

niệm này là tịnh niệm và nhiễm niệm. Bây giờ chúng ta phải làm sao? Không xen tạp 

nghi hoặc và vọng niệm, niệm câu A Di Đà Phật này là tịnh niệm. Niệm câu A Di Đà 

Phật này, trong này còn có hoài nghi, có vọng niệm, đó là nhiễm niệm. Trong câu Phật 

hiệu này có nhiễm tịnh, cho nên trong kinh nói tâm phàm phu, là căn nguyên tạo tội. 

Chƣ vị phải biết, thiện niệm hay ác niệm đều là tạo tội, vì sao vậy? Vì ta không ra khỏi 

luân hồi lục đạo. Thiện niệm là ba đƣờng lành trong lục đạo, ác niệm là ba đƣờng ác 

trong lục đạo, không ra khỏi đƣợc! Thiện ác đều bất thiện, thiện ác tức là không thanh 

tịnh, đều là nhiễm. Trong tịnh niệm thì sao? Trong tịnh niệm không có thiện ác, phải 

hiểu đạo lý này. 

Chúng ta tu Tịnh độ, còn có thiện ác, tâm chúng ta không thanh tịnh, không tƣơng 

ƣng với Tịnh độ, nhiễm tịnh đều không có. Câu A Di Đà Phật này gọi là tịnh niệm, 

nhiễm  tịnh  nhị  biên  đều  không  dính  đến,  thiện  ác  nhị  biên  đều  lìa.  Từ  sự  mà  nói  là 

thiện  ác,  từ  lý  mà  nói  là  nhiễm  tịnh,  phải  nói  rõ  ràng  điều  này.  Chúng  ta  đoạn  ác  tu 

thiện, đoạn ác không có ý niệm đoạn ác, tu thiện không có ý niệm tu thiện, đây gọi là 

tịnh  nghiệp.  Đoạn  ác  chấp  tƣớng  đoạn  ác,  tu  thiện  chấp  tƣớng  tu  thiện,  đây  gọi  là 

nhiễm niệm. Khi nào đoạn ác tu thiện mà không trƣớc tƣớng, nhƣ Kinh Kim Cang nói: 

“Vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”, nhƣ vậy là 

đúng.  Những  gì  ta  làm  là  tịnh  nghiệp,  không  phải  là  nhiễm  nghiệp.  Quả  báo  nhiễm 

nghiệp trong lục đạo, quả báo tịnh nghiệp không ở trong lục đạo, trong lục đạo không 

có thanh tịnh, giới hạn thấp nhất là đến tứ thánh pháp giới. Nếu nhƣ là ngƣời niệm Phật, 

sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ của thế giới Cực Lạc. Tâm thanh tịnh sanh thế giới 

Cực Lạc sanh vào cõi tịnh, cõi đồng cƣ không thanh tịnh. Nhƣng thế giới Cực Lạc lại 

rất đặc biệt, đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, cho nên cõi đồng cƣ 

của  thế  giới  Cực  Lạc  cũng  là  Tịnh  độ,  điều  này  quả  thật  không  thể  nghĩ  bàn.  Mƣời 

phƣơng cõi nƣớc chƣ Phật, trong tám vạn bốn ngàn pháp môn đều không có, cho nên 

gọi Tịnh độ là môn dƣ đại đạo. Môn nghĩa là một con đƣờng lớn, một pháp môn ngoài 

tám vạn bốn ngàn pháp môn, chúng ta không hiểu rõ sao đƣợc? 

Tu tịnh nghiệp ở đâu? Ngay trong cuộc sống hằng ngày, sinh hoạt ăn ở, công việc, 

xử sự đối nhân tiếp vật. Ở trong này đoạn ác tất cả ác, tu tất cả thiện, đều không chấp 

tƣớng. Đoạn ác không chấp tƣớng đoạn ác, tu thiện không chấp trƣớc tu thiện. Giống 

nhƣ Bồ Tát vậy, làm mà không làm, không làm mà làm, rất tinh tấn nỗ lực làm. Tâm 

địa thanh tịnh, không nhiễm chút bụi trần, đây gọi là tịnh nghiệp, hoàn toàn tƣơng ƣng 

với Tịnh độ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              556/21 

Vì sao chúng ta không làm đƣợc, khó khăn thế? Khó ở đâu? Phải biết điều này, 

khó  ở  chỗ  chúng  ta  xem  hiện  tƣợng  trƣớc  mắt  là  thật,  khó  ở  đây,  không  biết  phàm 

những gì có tƣớng đều là hƣ vọng. Nếu ta biết phàm sở hữu tiếng giai thị hƣ vọng, rất 

dễ buông bỏ. 600 quyển Đại Bát Nhã nói gì? Chỉ nói 12 chữ: “Tất cả pháp vô sở hữu, 

tất cánh không, bất khả đắc”, nhƣ vậy còn có gì đâu để mà chấp trƣớc? Có gì đâu để 

phân biệt? Nó có thật, ta phân biệt chấp trƣớc còn có thể nói đƣợc, đằng này không có! 

Trên thực tế, giống nhƣ trên màn hình ti vi vậy, hiện tƣợng giống nhƣ vậy. Hiện tƣợng 

toàn thể vũ trụ này, thực tế chính là nhƣ thế, đúng là bất khả đắc. Đặc biệt là Bồ Tát Di 

Lặc nói với chúng ta thật tƣớng các pháp, chân tƣớng. Chân tƣớng là gì? Là sanh diệt 

trong từng sát na, nhanh hơn nhiều so với tốc độ ánh sáng trên màn hình ti vi, không 

sánh đƣợc. Mỗi niệm chính là mỗi hình ảnh, niệm niệm tƣơng tục, mỗi hình ảnh đều 

độc lập, không có hai hình ảnh nào tƣơng đồng. Cho nên chúng ta không thể nói nó là 

tƣớng tƣơng tục, tƣớng tƣơng tục là tƣơng đồng, đó không phải tƣớng tƣơng tục. Cho 

nên  Phật  mới  nói:  phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng,  bao  gồm  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai, không có điều gì là ngoại lệ. Cõi thật báo trang nghiêm 

cũng là từ tâm tƣởng sanh, là khởi tâm động niệm. Không có khởi tâm động niệm, cõi 

thật báo cũng không tồn tại. Sau cùng tồn tại, vĩnh hằng bất biến, là thƣờng tịch quang, 

là chân nhƣ tự tánh. Nó là vĩnh hằng tồn tại, đây là thật, ngoài điều này ra không có gì 

là  thật.  Vì  thế  hiện  tƣợng  vật  chất  là  giả,  hiện  tƣợng  tinh  thần  là  giả,  hiện  tƣợng  tự 

nhiên cũng là giả. Câu nói này của Phật đã nói một cách triệt để: “Phàm sở hữu tƣớng 

giai thị hƣ vọng”. Dạy chúng ta đừng chấp trƣớc, đừng phân biệt, phân biệt chấp trƣớc 

là sai. Khi khởi tâm phân biệt tâm sẽ không thanh tịnh, vừa khởi tâm chấp trƣớc sẽ bị 

nhiễm ô, chúng ta không thể không biết điều này. Trong kinh điển đại thừa nói rất hay, 

tâm là nguyên nhân tạo tội, là gốc thành Phật. Tạo tội ngũ nghịch thập ác đọa địa ngục 

là nó, tạo thế giới tây phƣơng Cực Lạc, thành Phật, thành Bồ Tát cũng là nó, đây chính 

là  giác  và  mê.  Nếu  tâm  giác  ngộ  liền  thành  Phật,  thành  Bồ  Tát,  nếu  tâm  mê  sẽ  tạo 

nghiệp trong tam đồ. 

Phải ghi nhớ, vạn pháp giai không, danh văn lợi dƣỡng là không, ngũ dục lục trần 

là không. Nói một cách thiết thực hơn, tự tƣ tự lợi là không, tƣ tƣ tự lợi là vọng tƣởng, 

là phân biệt chấp trƣớc, trong tự tánh tâm thanh tịnh không có những thứ này. Các bậc 

cổ  đức  nói:  “Giới  tâm  nhƣ  thế  đầy  đủ  tam  thiên.  Ba  ngàn  các  pháp,  mặc  dù  đầy  đủ 

mƣời pháp giới, mƣời nhƣ thị”. Ba loại thế gian là hữu tình thế gian, khí thế gian, tri 

chánh giác thế gian. Hữu tình thế gian là nói về hiện tƣợng tinh thần, khí thế gian là nói 

về hiện tƣợng vật chất, ba ngàn các pháp ngày nay chúng ta gọi là hiện tƣợng tự nhiên. 

Ba  ngàn  các  pháp  nghĩa  là  vạn  sự  vạn  vật,  những  thứ  này  hiện  bày  ngay  trƣớc  mắt 

chúng ta. Đại sƣ Huệ Năng nói năng sanh vạn pháp, vốn tự đầy đủ, lúc ẩn lúc hiện. 

Giống nhƣ chúng ta xem film vậy, cũng giống nhƣ nằm  mộng vậy. Những cảnh giới 

này sinh diệt trong từng sát na, bởi vậy nó là giả. 

Chúng ta hiểu rõ ràng minh bạch những điều này, học Phật là cầu điều gì? Chính 

là cầu giác ngộ, tức là cầu hiểu rõ ràng thấu triệt về chân tƣớng sự thật, không có gì 

khác. Ngay nay chúng ta đã biết, chúng ta mê quá sâu, mê thời gian quá dài. Chúng ta 

cảm ơn Chƣ Phật Bồ Tát đại từ đại bi, thời gian dài từ bi dạy dỗ khai thị, khiến chúng 

ta  dần  tỉnh  ngộ. Căn  tánh  lanh  lợi, mƣời  năm  hai  mƣơi  năm  tỉnh ngộ. Căn  tánh  kém 

hơn một chút, ba bốn mƣơi năm mới giác ngộ. Hàng hạ căn, phải sáu bảy mƣơi năm 

mới giác ngộ. Nếu thọ mạng dài, đƣợc! Sáu bảy mƣơi tuổi cũng đƣợc, chỉ cần giác ngộ 

vấn đề liền đƣợc giải quyết, liền đƣợc đại viên mãn. Chỉ sợ đời này chƣa giác ngộ mà 

đã chết, thì rất phiền phức, chƣa giác ngộ mà chết thì sao? Thì tùy nghiệp lƣu chuyển, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              557/21 

tiếp tục trôi lăn trong luân hồi, chúng ta biết điều này rất đáng sợ. Hiểu rõ ràng minh 

minh bạch đạo lý này, chúng ta sẽ biết thế giới Cực Lạc nhất định phải đi. Biết điều gì? 

Là duy tâm tịnh độ. 

Trong Tam Thời Hệ Niệm thiền sƣ Trung Phong khai thị rất hay: tâm ta tức Phật 

A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta. Phật A Di Đà là tâm hiện thức biến, thế giới Cực 

Lạc cũng là tâm hiện thức biến, nhƣng họ là giác mà không mê. Có A lại da nhƣng họ 

có trí tuệ bát nhã trong tự tánh, tuy có A lại da nhƣng nó không khởi tác dụng phụ, điều 

này rất khó đƣợc! Trong mƣời pháp giới A lại da khởi tác dụng phụ, cho nên chúng ta 

biết duy tâm Tịnh độ, lục đạo cũng là duy tâm, thân và cõi trong mƣời pháp giới vẫn là 

duy tâm. Nhất niệm bất nhiễm mới có thể quay về chánh đạo, ngƣời tu hành chơn tánh, 

ngƣời tu hành Tịnh độ chơn chánh. Phải thƣờng nhớ trên đề kinh: “Thanh tịnh bình 

đẳng giác”. 

Những  gì  bây  giờ  chúng  ta  yêu  cầu  là  công  phu  bậc  nhất,  mỗi  ngày  phải  siêng 

năng kiểm điểm mình, mình đã thanh tịnh chƣa? Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh, trong cuộc 

sống hằng ngày đã thanh tịnh chăng? Trong công việc đã thanh tịnh chăng? Trong xử 

sự đối nhân tiếp vật, khởi tâm động niệm đã thanh tịnh chăng? Tâm thanh tịnh là gì? 

Ngƣời sơ học trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không còn điều gì 

nữa, gọi là thanh tịnh. Thanh tịnh của Tịnh độ, chúng ta không thể không biết. Hiểu rõ 

đạo lý này, sẽ hiểu lời của đại sƣ Thiện Đạo nói ở đây: “Ngƣời có thể niệm , Phật niệm 

lại,  chuyên  tâm  nhớ  Phật  Phật  biết  ngƣời”.  Tôi  nói  những  điều  này  mọi  ngƣời  nghe 

hiểu, sẽ hiểu đƣợc hai  câu nói này. Chúng  ta  khởi tâm  niệm  Phật  ngài biết, chúng  ta 

niệm Phật ngài cảm ứng với chúng ta. Một niệm tƣơng ƣng một niệm Phật, niệm niệm 

tƣơng ƣng niệm niệm Phật. Phật A Di Đà quả thật đang nhớ đến chúng ta, chúng ta 

không niệm ngài thì ngài không nghĩ đến chúng ta, chúng ta niệm ngài ngài nghĩ đến 

chúng ta. Ta niệm Phật, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ, hành động Phật đều biết. Phải 

luôn  ghi  nhớ  hai  câu  nói  này,  đừng  tƣởng  rằng  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  Phật 

không biết, nhƣ vậy là sai, Phật biết hết. 

Ở nơi Phật, năng lực của Phật, thế gian chúng ta vi tính là thứ tiên tiến nhất cũng 

không  thể  sánh  đƣợc  với  ngài.  Tƣ  liệu  ngài  cất  giữ  là  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới, 

không thiếu thứ nào. Bất luận ta biến hóa nhƣ thế nào, cũng không vƣợt ra khỏi phạm 

vi của ngài, đây là gì? Là phạm vi của tự tánh. 

Chúng ta xem tiếp bên dƣới: “Lại nói, duy có niệm Phật nhờ hào quang tiếp độ, 

nên  biết  nguyện  này  lớn  mạnh  nhất”.  Đây  là  đại  sƣ  dạy  chúng  ta,  ta  niệm  Phật  hào 

quang của ngài chiếu đến, Phật quang chiếu đến là Phật quang gia trì. Ta đọc bộ kinh 

này, Phật A Di Đà quán đảnh cho ta, đây là thật không phải giả, Phật quang quán đảnh 

cho  ta. Mỗi ngày  đọc  một  biến, Phật quang  quán đảnh cho ta một  lần, nếu  mỗi  ngày 

đọc mƣời biến, Phật quang mỗi ngày quán đảnh cho ta mƣời lần. Đây là nói với quý vị 

về  Mật  tông,  bộ  kinh  này  Hiển  Mật  viên  dung.  Chúng  ta  tìm  vị  thƣợng  sƣ  nào  quán 

đảnh, cũng không bằng Phật A Di Đà làm quán đảnh. 

Ý nghĩa của từ quán đảnh này, chƣ vị cũng phải hiểu rõ. Trong chú giải của kinh 

này, Hoàng Niệm Lão nói rất rõ ràng minh bạch, không phải mê tín. Quán nghĩa là gì? 

Quán nghĩa là truyền, nghĩa là truyền pháp, truyền cho quý vị. Đảnh nghĩa là gì? Đảnh 

là pháp cao nhất trong Phật pháp, pháp thù thắng nhất gọi là đảnh, gọi là quán đảnh. 

Pháp cao nhất là gì? Bây giờ chúng ta biết, Kinh Vô Lƣợng Thọ là pháp cao nhất, Nam 

Mô A Di Đà Phật là pháp cao nhất. Truyền pháp này cho ngƣời khác gọi là quán đảnh, 

không  phải  giọt  trên  đầu  vài  giọt  nƣớc  gọi  là  quán  đảnh.  Quán  đảnh  nhƣ  thế,  quý  vị 

xem  mỗi  tối  đi  tắm,  khi  mở  vòi  sen  ra, nhƣ  vậy  không  gọi  là  đại quán  đảnh  ƣ?  Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              558/21 

pháp không đƣợc mê tín, phải hiểu rõ ràng, không hiểu rõ làm những nghi thức này 

không có ý nghĩa gì. Vì sao vậy? Vì sau khi làm xong vẫn hồ đồ. Thƣợng sƣ quán đảnh 

liền khai trí tuệ, là thật ƣ? Ngày nào cũng sờ đầu quán đảnh cho quý vị, xem quý vị có 

khai trí tuệ chăng? Càng sờ càng hồ đồ. Đều hiểu sai, ngộ nhận ý nghĩa trong kinh Phật 

nói. Nói  cho quý vị biết, trong  Phật pháp  không  tìm  thấy  sự mê  tín!  Nhƣng  không ít 

ngƣời  ngộ  nhận,  ngƣời  thật  sự  hiểu  Phật  pháp  rất  hy  hữu.  Nhất  định  phải  làm  một 

ngƣời sáng suốt, đừng làm ngƣời hồ đồ. 

“Đại sƣ Thiện Đạo nói 48 nguyện có năm nguyện chân thật”. Ở trƣớc chúng ta đã 

học: “Nếu nói chính xác chỉ có nguyện thứ 18”. Chính là quy nạp, bây giờ gọi là quy 

nạp, quy  nạp  48  nguyện  thành  năm  nguyện, năm  nguyện  tiếp  tục quy  nạp  thành  một 

nguyện, nguyện này tức là 18 nguyện, thập niệm tất sanh. “Trong Sự Tán nói, mỗi mỗi 

nguyện nói đều dẫn nguyện thứ 18. Chân Giải nói, 48 nguyện tuy rộng, nhƣng đều quy 

về nguyện  18”. Điều  này  chúng  tôi  thƣờng  nói  trong  các buổi giảng, hy  vọng quý vị 

đều nhớ. 

Thời  Tùy  Đƣờng,  chƣ  vị  tổ  sƣ  đại  đức  đem  tất  cả  pháp  mà  Đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu  Ni  nói  trong  suốt  49  năm  quy  nạp, quy  nạp  tất  cả  pháp  thành  một  bộ  Kinh Đại 

Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm. Tất cả pháp Đức Thế Tôn nói trong suốt 49 năm đều 

quy về Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm sau cùng quy về Tịnh độ, nghĩa là quy về Vô 

Lƣợng Thọ. Cho nên triển khai Kinh Vô Lƣợng Thọ chính là Kinh Đại Phƣơng Quảng 

Phật Hoa Nghiêm, triển khai Kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm chính là tất cả 

kinh điển Đức Phật nói trong suốt 49 năm, quy về Vô Lƣợng Thọ. Kinh Vô Lƣợng Thọ 

quy nạp lại chính là 48 nguyện. Quy nạp 48 nguyện chính là nguyện thứ 18 này, danh 

hiệu  công  đức  không  thể  nghĩ  bàn.  Chúng  ta  mới  biết  triển  khai  câu  danh  hiệu  này 

chính  là  48  nguyện,  48  nguyện  tức  câu  hồng  danh  sáu  chữ  “Nam  Mô  A  Di  Đà 

Phật”này . Tiếp tục triển khai là tất cả kinh điển, triển khai rộng hơn nữa là tất cả Chƣ 

Phật Nhƣ Lai trong ba đời mƣời phƣơng, nói vô lƣợng vô biến kinh giáo pháp môn, tất 

cả đều quy về câu Nam Mô A Di Đà Phật. 

Các bậc cổ đức thƣờng nói: “Công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn”. Chúng ta 

nghe rất quen thuộc, nhƣng không biết nhƣ thế nào gọi là không thể nghĩ bàn, không 

nghĩ đến. Không biết sáu chữ này thống nhiếp tất cả pháp, nắm bắt sáu chữ này là nắm 

bắt tất cả pháp. Chúng ta thấy từ xƣa đến nay, chuyên niệm sáu chữ này, khoảng năm 

ba năm đều biết trƣớc giờ chết tự tại vãng sanh, đoan tƣớng không thể nghĩ bàn. Đó là 

gì?  Đó là  biểu diễn cho  chúng ta thấy,  chứng  minh nó là thật không phải giả.  Vãng 

sanh  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  nghĩa  là  một  đời  viên  mãn  thành  Phật.  Hãy  nghi 

nhớ câu này, vãng sanh tức là thành Phật, quả thật không thể nghĩ bàn. 

“Lại  nói”,  trong  Chân  Giải  nói:  “Do  nguyện  này  khiến  chúng  sanh  không  sanh 

vào ba đƣờng ác, không còn sanh vào đƣờng ác”. Mƣời niệm tất sanh, mới thật sự lìa 

khỏi luân hồi lục đạo, thật sự xa lìa mƣời pháp giới. Thế giới Cực Lạc không ở trong 

tam giới Ta bà, cho nên đã xa lìa thật sự! Xa lìa khiến chúng sanh, chúng sanh này là 

chúng sanh mang theo nghiệp chƣớng, chúng sanh nghiệp chƣớng cực kỳ nghiêm trọng. 

Họ  vãng  sanh,  sanh  đến  nơi  không  có  ba  đƣờng  ác.  Thế  giới  Cực  Lạc  có  cõi  phàm 

thánh đồng cƣ, nhƣng trong cõi phàm thánh đồng cƣ đó không có ba đƣờng ác, không 

có A tu la, trong đó chỉ có cõi nhân thiên. Chúng ta nghe đến cõi nhân thiên, cõi trời 

chỉ nghe nói, không rõ ràng lắm. Cõi ngƣời bây giờ đã nhìn thấy, thế gian này quá hỗn 

loạn, cõi ngƣời là nhƣ vậy ƣ? 

Hiện  nay  có  rất  nhiều  ngƣời  thông  linh  nói  với  tôi,  không  phải  một  ngƣời,  rất 

nhiều ngƣời, họ nói gì? Cõi ngƣời chúng ta hiện nay không phải cõi ngƣời thật, đó là gì? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              559/21 

Đó là đƣờng ngạ quỷ, đƣờng địa ngục. Khi chúng ta nghe nói nhƣ thế, có tin chăng? 

Suy nghĩ lời của họ cũng có đạo lý, ngƣời không ra ngƣời. 

Ngƣời xƣa nói điều kiện làm ngƣời, tức là nhân đạo, đạo của con ngƣời là gì? Đạo 

con ngƣời là đạo ngũ luân, chúng ta có làm đƣợc chăng? Cổ nhân nói rất hay, thế gian 

này không có ngƣời ngoài luân, không có ngƣời ngoài ngũ luân. Điều đầu tiên trong 

ngũ luân là “phụ tử hữu thân”, chúng ta có nhận ra chăng? Xã hội này phụ tử hữu thân 

chăng? Trong gia đình thanh hàn nghèo khó có thể còn nhìn thấy, giàu có lại có tiền tài 

tình thân phụ tử không còn nữa. 

Phu phụ hữu biệt, có nhìn thấy chăng? Phu phụ hữu biệt là vợ chồng tổ hợp thành 

một gia đình, nhiệm vụ hai ngƣời khác nhau. Trong xã hội luân lý, hai việc quan trọng 

nhất trong gia đình, thứ nhất là kinh tế cuộc sống, thứ hai là truyền từ đời này sang đời 

khác.  Có  câu:  “Bất  hiếu  có  ba,  vô  hậu  lớn  nhất”.  Do  đó  hai  việc  lớn  này  là  hai  vợ 

chồng chia nhau làm, đàn ông ra ngoài mƣu sinh tiện lợi hơn, vì vậy đàn ông gánh vác 

kinh tế sinh hoạt trong gia đình. Phụ nữ ở nhà chăm sóc quản lý con cái, đào tạo đời kế 

tiếp. Ngƣời mẹ là vị thầy đầu tiên của con cái, trẻ con thành tựu hay không then chốt ở 

ngƣời mẹ. Cho nên theo lễ xƣa, phụ nữ mang thai có lễ, không thể không hiểu. Tuy 

thai nhi chƣa sanh ra, nhƣng chúng bắt đầu chịu sự ảnh hƣởng, ảnh hƣởng từ ý niệm và 

hành vi của ngƣời mẹ. Ý niệm ngƣời mẹ  là thiện chúng đƣợc ảnh hƣởng cái thiện, ý 

niệm ngƣời mẹ bất thiện chúng liền ảnh hƣởng cái ác. Bởi vậy trong lúc mang thai, tâm 

tình ngƣời mẹ phải thật tốt. Khởi tâm động niệm phải thanh tịnh, phải lƣơng thiện, cử 

chỉ phải nhu hòa, khiến trẻ con ảnh hƣởng điều thiện. Sau khi sanh ra, chúng vừa mở 

mắt là biết nhìn biết nghe. Ngƣời mẹ chăm sóc chúng, chúng đều đang bắt chƣớc, đang 

học tập. Đến ba tuổi 1000 ngày, thời xƣa gọi là giáo dục cắm rễ, giáo dục này do ngƣời 

mẹ phụ trách. Bởi vậy nền tảng của đứa bé này giống nhƣ gốc cây nhỏ vậy, gốc là do 

mẹ vun bồi, đến cành lá là do thầy đào tạo. Gốc là ngƣời mẹ dạy, nếu nền tảng không 

vững, dù ngƣời thầy có giỏi cũng hết cách. Ngƣời xƣa nói: “Bất hiếu có ba, vô hậu lớn 

nhất”.  Hậu  không  phải  quý  vị  có  con  cái  là  có  hậu,  không  phải  vậy,  mà  con  cái  có 

thánh nhân chăng? Có hiền nhân chăng? Tiếp đến là có quân tử chăng? Con cái trong 

gia đình là thánh hiền quân tử, ngƣời mẹ là thánh nhân. Trách nhiệm và sứ mạng của 

ngƣời mẹ, quan trọng hơn ngƣời cha rất nhiều! Cho nên có ngƣời nói thời xƣa nam nữ 

không bình đẳng. Có thể có không bình đẳng, nhƣng không phải nhƣ quan niệm hiện 

nay. Phụ nữ ngày xƣa rất đƣợc tôn trọng, địa vị của họ cao hơn ngƣời nam, nhƣ vậy 

không bình đẳng ở đâu? Địa vị cao hơn ngƣời nam nữa. 

Quý vị xem đế vƣơng ngày xƣa, không ai không tôn trọng thê tử, vì sao vậy? Vì 

thê tử là nền tảng của con cái họ, con cái phải truyền từ đời này qua đời khác, nhƣ vậy 

họ không tôn trọng đƣợc chăng? Họ không tôn trọng nghĩa là không tôn trọng tổ tiên, 

tổ tiên họ đời đời tƣơng truyền dựa vào điều gì? Dựa vào phụ nữ, dựa vào ngƣời mẹ, 

không thể không tôn trọng. Phụ thân không tôn trọng con cái đƣợc chăng? Con cái là 

ngƣời kế thừa từ đời này qua đời khác trong gia đình họ, nếu không tôn trọng họ tức là 

không  tôn  trọng  tổ  tiên,  không  dám  không  tôn  trọng.  Họ  biết  sự  truyền  thừa  của  gia 

đạo này, ngàn vạn năm nay chƣa từng gián đoạn, dựa vào ai? Sức mạnh của ai đang 

duy  trì?  Là phụ  nữ. Địa vị ngƣời  phụ nữ  trong lịch  sử, trong sự  truyền thừa gia thất, 

quý vị nói trách nhiệm họ phải gánh vác lớn biết bao! Nếu chúng ta đọc cổ lễ sẽ hiểu, 

đây là phu phụ hữu biệt, bây giờ không còn nữa. Hiện nay ai dạy những đứa trẻ? Đại 

khái đều là ti vi dạy. Lớn lên khoảng sáu bảy tuổi, mạng internet dạy, dạy chúng những 

gì?  Dạy  chúng  sát  đạo  dâm  vọng, dạy  chúng  về bạo  lực  sắc  tình. Hiện  nay  rất  nhiều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              560/21 

ngƣời nói con cái rất khó dạy, vì sao khó dạy? Vì ta không dạy chúng, ta không đặt nền 

tảng đạo đức cho chúng, không phải trẻ con không tốt. 

Trong Tam Tự Kinh nói rất hay: “Tánh tƣơng cận, tập tƣơng viễn, cẩu bất giáo, 

tánh nãi thiên”, không phải đã nói rất rõ ràng ƣ! Thử đối chiếu xem có đúng chăng? 

Bọn trẻ trong gia đình quý vị phải chăng cũng nhƣ thế? Ta không dạy, khiến chúng trở 

thành  thói  quen,  trở  thành  thói  quen  gì?  Thành  bạo  lực  sắc  tình,  sát  đạo  dâm  vọng, 

thành  thói quen này. Chúng  ta thử  nghĩ  xem, nhƣ  vậy  xứng đáng  với  tổ tông  chăng? 

Xứng đáng với quốc gia dân tộc chăng? Xứng đáng với rất nhiều chúng sanh trên thế 

gian chăng? Sau đó ta mới biết sự vĩ đại của ngƣời làm mẹ, ngƣời làm mẹ xứng đáng 

để đại chúng xã hội tôn kính. Gia đình hƣng thịnh, hay sự tồn vong của quốc gia dân 

tộc, hiện nay nói đến toàn thể xã hội trên thế giới, đều có mối quan hệ mật thiết với gia 

đình, gia đình là một tế bào của xã hội. 

Quân  thần  hữu  nghĩa,  đây  là  ngƣời,  làm  ngƣời,  ngƣời  phải  giống  con  ngƣời. 

Trƣởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín là ngũ luân. Ngũ thƣờng là nhân lễ nghĩa trí tín, tứ 

duy là lễ nghĩa liên sỉ, bát đức. Làm đƣợc bốn điều này, mới ra dáng con ngƣời, đây 

gọi là ngƣời. 

Họ không biết về ác đạo, họ không biết gì gọi là luân lý, không biết nhƣ thế nào 

gọi là tứ duy bát đức. Trong Phật pháp Đức Phật dạy cho chúng ta về thập thiện nghiệp 

đạo, đây là căn bản của Phật pháp. Đức Phật lại phân thập thiện thành ba phẩm thƣợng 

trung hạ, thƣợng phẩm thập thiện sanh lên cõi trời, trung phẩm thập thiện sanh vào cõi 

ngƣời, hạ phẩm thập thiện sanh vào đƣờng a tu la_La sát, tu la phƣớc báo cũng rất lớn. 

Vãng sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, thế giới Cực Lạc không có ba đƣờng ác, 

không có tu la và la sát, chỉ có nhân thiên. Tiêu chuẩn thấp nhất của nhân thiên, cũng 

phải dùng ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức, cõi ngƣời này là thiện. 

“Bất cánh ác thú”, ta không ra khỏi luân hồi lục đạo, ta không cách nào xa lìa ba 

đƣờng ác, chắc chắn bị đọa vào đó. Đặc biệt là ngƣời hiện nay, vứt bỏ hết luân thƣờng 

đạo đức, cảm thấy rất xa lạ. Hỏi đến, họ quả thật không biết gì, không những chƣa từng 

thấy mà họ cũng chƣa từng nghe đến. Những ngƣời linh thông nói cho tôi biết tin tức, 

ngƣời không phải ngƣời, không giống ngƣời! 

Chúng  ta  thấy  ngƣời  ở  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  không  có  ba  đƣờng  ác, 

không còn đọa vào ba đƣờng ác. “Cụ tƣớng hảo”, cụ là đầy đủ không khiếm khuyết, 

còn  tƣớng  hảo  chúng  ta  không  thể  tƣởng  tƣợng  đƣợc.  Sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc, 

tƣớng hảo giống nhƣ Phật A Di Đà vậy. Trong kinh nói về 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp, các 

bậc cổ đức nói rất rõ ràng, đó là gì? Đó là tiêu chuẩn của ngƣời Ấn độ thời đó. Phật Bồ 

Tát hiện tƣớng là: “Tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lƣợng”, đây là hiện theo cảm ứng. 

Cõi thật báo, thế giới tây phƣơng Cực Lạc tứ độ tam bối cửu phẩm cũng là biến hiện 

theo cảm ứng, vẫn là tùy tâm ứng hiện. 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  nói  cho  chúng  ta  về  báo  thân  Phật,  thân  có  vô  lƣợng 

tƣớng,  tƣớng  có  vô  lƣợng  vẻ  đẹp,  thân  kim  cang  bất  hoại.  “Hiện  thần  thông”,  thần 

thông là đức tƣớng. Mắt nhìn rất xa, có thể thấy khắp biến pháp giới hƣ không giới. 

Nhìn gần, trong một hạt vi trần có thể nhìn thấy đại thiên thế giới. Vấn đề này nếu là 

ngày xƣa chúng ta rất khó lãnh hội, hiện nay khoa học phát triển, nhìn từ phƣơng diện 

khoa  học, dần  dần  lãnh  hội  đƣợc.  Quý  vị  xem  thẻ  nhớ  của  vi  tính,  chỉ  lớn  bằng  một 

chút đầu móng tay, trong đó chứa đựng rất nhiều tin tức, tất cả đều nằm trong mảnh 

nhỏ  đó. Chúng  mới  hiểu  Phật  nói  một  hạt  vi  trần  nhỏ  hơn  nhiều  so  với  thẻ nhớ  này. 

Thẻ nhớ này mắt thƣờng chúng ta có thể nhìn thấy, diện tích cũng khá lớn. Đức Phật 

nói đến hạt vi trần mắt thƣờng chúng ta không nhìn thấy, chỉ sợ phải dùng kính hiển vi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              561/21 

số cao mới có thể thấy đƣợc. Nhƣ các nhà lƣợng tử lực học nói về tiểu quang tử, vật 

nhỏ nhƣ thế, trong đó nó chứa đựng tin tức khắp biến pháp giới hƣ không giới, quá khứ, 

hiện tại và vị lai đều ở trong đó. Trong kinh điển chúng ta đã học điều này, cũng đã học 

trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  là  thật  ƣ?  Là  thật,  ai  nhìn  thấy?  Bồ  Tát  Phổ  Hiền.  Không 

những ngài nhìn thấy, mà thần thông của ngài có thể đi vào trong đó, ngài có thể đi vào 

trong thế giới vi trần. Khiến chúng ta cũng nghĩ đến, trong thế giới vi trần cũng có vi 

trần, trong vi trần đó lại có thế giới, trùng trùng vô tận, điều này giới khoa học hiện tại 

không thể tƣởng tƣợng đƣợc. Hiện nay họ chỉ nhìn thấy vi trần, không nhìn thấy trong 

vi trần có thế giới. 

Đây là hiện thần thông, ở trƣớc nói với chúng ta về thiên nhãn, chúng ta vừa mới 

nói  là  thiên  nhãn,  có  thể  nhìn  xa  hay  nhìn  gần.  Thiên  nhĩ  cũng  nghe  đƣợc  âm  thanh 

khắp biến pháp giới hƣ không giới, tốc độ nhanh chóng không thể tƣởng tƣợng đƣợc. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  nói,  bất  luận  là  vật  chất  hay  tinh  thần,  tốc  độ  truyền  bá 

trong  khoảnh  một  niệm  liền  chu biến  pháp  giới, chỉ  một  niệm  là  chu  biến pháp  giới. 

Xuất sanh vô tận, đó là nói về sự biến hóa, tùy theo ý niệm của ta mà biến hóa vô cùng. 

Tha  tâm  thông,  tất  cả  chúng  sanh  khắp  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  khởi  tâm 

động niệm, họ đều biết hết, giống nhƣ mạng điện tín hiện nay vậy. Chúng ta khởi tâm 

động niệm họ đều nhận đƣợc, đây là bản năng của tự tánh, tất cả chúng sanh đều có. 

Thần túc thông, bản năng giống với tánh đức, vừa khởi ý niệm liền biến pháp giới hƣ 

không giới, tức chu biến pháp giới. 

“Mà đƣợc diệt độ”, diệt độ nghĩa là đại bát niết bàn. Diệt là diệt tập khí phiền não, 

vô minh phiền não, trần sa phiền não, kiến tƣ phiền não, đoạn một cách triệt để. Chẳng 

những phiền não không còn, mà tập khí vô thỉ vô minh cũng đoạn. 

Câu bên dƣới nói “nhập quang thọ hải cố”, thƣờng tịch quang, trở về tự tánh. Trở 

về tự tánh nghĩa là nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm nói, quả Phật cứu cánh viên mãn. Cho 

nên ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, ở trong cõi thật báo của Phật A Di Đà, quý vị là 

thân phận gì? Là pháp thân Bồ Tát, 41 vị pháp thân Bồ Tát trú trong cõi báo, trú ở cõi 

thật  báo.  41  địa  vị  này,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  là  thập  trụ,  thập  hạnh,  thập  hồi 

hƣớng, thập địa, Đẳng giác, là 41 địa vị này. 

Đẳng giác Bồ Tát, đoạn nhất phẩm tập khí vô thỉ vô minh sau cùng. Đoạn phẩm 

tập khí này, tập khí vô thỉ vô minh không còn, họ không ở trong cõi thật báo, mà trở về 

thƣờng tịch quang, “nhập quang thọ hải cố”. “Nhập quang thọ hải” là trở về tự tánh. Từ 

nhất niệm bất giác mà có vô minh, trong quang thọ hải vô duyên vô cớ khởi A lại da. A 

lại da này từ đây sanh ra, từ trong A lại da là xuất sanh vô tận, biến hóa vô cùng. Khiến 

ta trải qua mƣời pháp giới, luân hồi lục đạo, sau cùng gặp đƣợc Phật A Di Đà, đến thế 

giới  Cực  Lạc  lại  trở  về  thƣờng  tịch  quang. Đây  là  một  vòng  tuần  hoàn  lớn. Trải  qua 

một  vòng  tuần  hoàn  lớn  nhƣ  thế,  có  ngƣời  hỏi,  tƣơng  lại  còn  mê  lại  chăng?  Có  biến 

thành A lại da chăng? Lại trở về với vòng tuần hoàn này chăng? Đức Phật nói là không, 

sau khi giác ngộ là không còn mê nữa. 

Điều này trong Kinh Lăng Nghiêm, tôn giả Phú Lâu Na đƣa ra vấn đề này, thực tế 

là hỏi thay chúng ta, vĩnh viễn không còn mê! Vì sao vậy? Vì họ đối với mƣời pháp 

giới  chúng  sanh  trong  cõi  nƣớc  Chƣ  Phật  khắp  mƣời  pháp  giới,  chúng  sanh  có  cảm 

ngài  liền  có  ứng.  Trở  về  thƣờng  tịch  quang  không  phải  không  có  hoạt  động,  vẫn  rất 

nhiều hoạt động và vô cùng linh hoạt. Không phải họ trầm tịch bất động trong đó, họ 

rất hoạt bát, rất linh mẫn. Chúng sanh có cảm, họ liền hiện tƣớng. Nhƣ trong Phẩm Phổ 

Môn nói, đáng dùng thân gì đệ độ thoát, họ liền thị hiện thân đó, đây là hiện thần thông. 

Bất luận hiện thân gì, hoặc ở trong lục đạo hay tứ thánh pháp giới. Chúng ta nhất định 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              562/21 

phải biết, họ tuyệt đối không khởi tâm động niệm, nếu khởi tâm động niệm lập tức đọa 

lạc, liền bị thoái chuyển, không phải họ thoái chuyển biến thành phàm phu sao? Tuyệt 

đối không nhƣ thế, họ quả thật không có khởi tâm động niệm. 

Nhƣ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện ở thế gian này, ngài giảng kinh dạy học 

suốt 49 năm, ngài có từng khởi tâm động niệm chăng? Bây giờ chúng ta đã biết, ngài 

không có. Ngài  ở đây biểu diễn, biểu diễn của ngài không phải khởi tâm động niệm, 

mà  tự  nhiên nhƣ  thế.  Đây  gọi  là  gì?  Gọi  là  tùy  duyên  diệu dụng, nếu  khởi  tâm  động 

niệm là không diệu dụng, ngài cũng giống nhƣ chúng ta, không diệu dụng. Diệu là diệu 

ở đâu? Xƣa nay chƣa từng khởi tâm động niệm, chƣa từng phân biệt chấp trƣớc. Quý 

vị hỏi điều gì ngài đều nói cho chúng ta nghe, khi cơ duyên thuần thục ta không hỏi, 

ngài cũng nói. Chúng ta khởi tâm động niệm có phân biệt chấp trƣớc, ngài không có 

khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp trƣớc, sự vi diệu của ngài là nhƣ thế. 

Thật sự nhìn thấu, thật sự buông bỏ, nhìn thấu điều gì? Thế gian này là giả. Tất cả 

pháp hữu vi, nhƣ mộng huyễn bào ảnh, nhìn thấu. Ứng hóa ở thế gian gọi là du hí thần 

thông, đây là cảnh giới phàm phu chúng ta nhìn thấy, Phật Bồ Tát du hý thần thông. 

Đừng nói là Phật Bồ Tát tái sanh, mà trong lịch đại chƣ vị tổ sƣ cao tăng của chúng ta. 

Nhƣ đại sƣ Huệ Năng, đó không phải ngƣời bình thƣờng, ngƣời bình thƣờng sao làm 

đƣợc? Những điều này chúng ta cần phải biết. 

Có sách nói đại sƣ Thiện Đạo là Phật A Di Đà tái sanh, ngài Vĩnh Minh Diên Thọ 

cũng là Phật A Di Đà tái sanh, hòa thƣợng Phong Can chùa Quốc Thanh cũng nhƣ thế. 

Chƣ Phật Bồ Tát thƣờng hóa hiện ở thế gian, nếu họ không bộc lộ thân phận, chúng ta 

hoàn toàn không biết gì. Đại sƣ Trí Giả tông Thiên Thai là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

tái  sanh,  Bố  Đại  hòa  thƣợng  thời  Nam  Tống  là  Bồ  Tát  Di  lặc  tái  sanh.  Chúng  ta  tạc 

tƣợng Bồ Tát Di Lặc đều nặn giống Bố Đại hòa thƣợng. Là tự ngài tuyên bố, nói ngài 

là hóa thân của Bồ Tát Di Lặc, nói xong ngài ra đi. Đây là thật, không phải giả. Nếu 

sau khi tuyên bố với đại chúng mà họ không đi, đó là giả không phải thật. Thân phận 

vừa  lộ  họ  lập  tức  ra  đi,  quả  thật  không  khởi  tâm  động  niệm.  Chúng  ta  phải  lãnh  hội 

điều này, ta mới thật sự nhận thức về Phật Bồ Tát. Hiểu rõ chân tƣớng sự thật, đời này 

chúng ta tu học mới biết đƣợc phƣơng hƣớng, biết đƣợc mục đích, biết phải tu nhƣ thế 

nào, chọn con đƣờng nhanh không đi đƣờng vòng. 

“Cho nên đặc biệt xem nguyện này là tối thắng”. Nguyện này là nguyện thù thắng 

nhất  trong  48  nguyện,  chúng  ta  có  thể  nói  sáu  chữ  hồng  danh:  “Nam  Mô  A  Di  Đà 

Phật”, là pháp môn thành tựu viên mãn bậc nhất mà tất cả Chƣ Phật tự hành hóa tha. 

Đây là thật, không phải giả. 

“Lại  Tiên  Chú  nói,  nên  biết  trong  48  nguyện  này,  lấy  nguyện  niệm  Phật  vãng 

sanh làm vua trong bổn nguyện này”. Chúng ta gọi là nguyện vƣơng, nguyện vƣơng là 

xƣng Phật A Di Đà, nguyện vƣơng là xƣng nguyện thứ 18. Xƣng bổn nguyện là vua, 

bổn  nguyện  48  nguyện,  bổn  nguyện  này  cũng  chỉ  nguyện  18,  nguyện  thứ  18  là  vua 

trong các vị vua. Chƣ Phật Nhƣ Lai khen ngợi Phật A Di Đà là: “quang trung cực tôn, 

Phật trung chi vƣơng”. Tất cả đều có nguyên nhân, không phải không có căn cứ. Phật 

Phật đạo đồng, Di Đà là tự tánh biến hiện, tự tánh là nền tảng của tất cả Chƣ Phật, tất 

cả Chƣ Phật đều từ tự tánh biến hiện ra. Quý vị nói Phật A Di Đà và tất cả Chƣ Phật là 

một  hay  là  hai?  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Một  tức  là  nhiều,  nhiều  tức  là  một”, 

không thể tách rời. Di Đà và Chƣ Phật không thể phân khai, chúng ta lại nghĩ xem mỗi 

một chúng sanh và Phật A Di Đà có thể tách rời chăng? Không thể. 

Thiền sƣ Trung Phong nói rất hay, tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức 

là tâm ta, vậy tâm ta có thể tách rời ƣ? Lão Tử nói, trời đất cùng gốc rễ với ta, vạn vật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              563/21 

với ta là nhất thể. Gốc và thể đó là tự tánh, có thể tách rời ƣ? Không thể. Phật pháp nói 

đến điểm cứu cánh, biến pháp giới hƣ không giới với mình là nhất thể, cho nên từ bi 

gọi là vô duyên đại từ, đồng thể đại bi. Vô duyên nghĩa là không có điều kiện, từ và bi 

đều là yêu thƣơng. Từ nghiêng nặng về ban tặng niềm vui, bi nghiêng về sự thƣơng xót, 

nhổ sạch gốc khổ cho chúng sanh, cho nên gọi là đại từ đại bi. Đại từ đại bi trong tự 

tánh chúng ta vốn đầy đủ, mỗi ngƣời đều có, mà mỗi ngƣời đều bình đẳng, bình đẳng 

với Chƣ Phật. Tâm từ bi đối với tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ không giới, 

bây giờ chúng ta không có tâm này. Vì sao không có? Vì mê, thật ra không hề mất, cho 

nên gọi là mê thất, nó không khởi tác dụng, không hề mất, giác ngộ nó liền khởi lên. 

Từ đây có thể trắc nghiệm chính mình, tâm từ bi của ta lớn bao nhiêu thì ta giác ngộ 

lớn bấy nhiêu, nhất định nhƣ thế. Vì giác ngộ nó liền khởi tác dụng, khi mê nó không 

khởi  tác  dụng.  Nếu  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  khởi  tâm  yêu  thƣơng  bình  đẳng,  yêu 

thƣơng chân thành, yêu thƣơng cung kính. Nghĩa là đã giác ngộ, thật sự giác ngộ. 

Nếu nhƣ ta học Phật, sống trong Phật pháp mà còn tự tƣ tự lợi, còn danh văn lợi 

dƣỡng, còn tập khí tham sân si mạn, là không giác ngộ. Thật sự giác ngộ, những thứ 

này hoàn toàn không có, giác ngộ này chƣa phải là cứu cánh giác ngộ, không phải giác 

ngộ viên mãn. Nhƣng thật sự đã giác ngộ, đã bắt đầu giác ngộ. Từ những hiện tƣợng 

biểu hiện ra trong cuộc sống hằng ngày ta có thể nhận ra. Các bậc tổ sƣ cao tăng trắc 

nghiệm đệ tử, đệ tử tu học có thành tựu hay không họ đều biết. Họ nhìn từ ngôn ngữ 

hành vi và động tác, biết đƣợc ta đã giác ngộ hay chƣa, trong này không có mê tín. 

Ngƣời giác ngộ có thể nhận ra sự mê hay ngộ của ngƣời này, nhƣng ngƣời mê hoặc 

không nhận ra. 

Đề kinh này rất hay, nhân quả, phƣơng hƣớng và mục tiêu tu hành của chúng ta 

đều bao hàm trong đề kinh này. Nếu chúng ta khẳng định phƣơng hƣớng và mục tiêu 

này là: “Thanh tịnh bình đẳng giác”, mục tiêu sau cùng là giác, giác là đại triệt đại ngộ. 

Đại triệt đại ngộ, nhất định xây dựng trên tâm bình đẳng, tâm bình đẳng nhất định kiến 

lập trên tâm thanh tịnh, tâm thanh tịnh phải kiến lập trên việc buông bỏ vạn duyên. Có 

một vấn đề chƣa buông bỏ, nghĩa là tâm không thanh tịnh. Dùng tâm không thanh tịnh 

học  Phật,  trong  nhà  Phật  gọi  đây  là  học  giả.  Phật  pháp  là  pháp  thế  gian,  không  phải 

pháp xuất thế gian. 

Trƣớc đây thầy Lý nói với chúng tôi, quý vị có thể làm một nhà Phật học, có thể 

lấy đƣợc học vị tiến sĩ, cũng có thể giảng kinh thuyết pháp rất lƣu loát, rất nhiều trƣớc 

tác, nhƣng vẫn trôi lăn trong luân hồi lục đạo, không ra khỏi luân hồi, đây gọi là nhà 

Phật học. Lúc đó thầy đặc biệt nói với tôi, còn đƣa ra hai trƣờng hợp, khi đó tôi chƣa 

xuất gia, hai trƣờng hợp này đều là ngƣời xuất gia. Thầy nói với tôi, cổ nhân đừng học 

Tô Đông Pha, ngƣời bây giờ đừng học Lƣơng Khải Siêu, vì sao? Vì họ đều là nhà Phật 

học, không xa lìa khỏi lục đạo. Hai ngƣời này đều thông minh tuyệt đỉnh, họ có nghiên 

cứu rất thâm sâu đối với Phật pháp, chúng ta không thể không biết điều này. 

“Nguyện này hiển lộ phƣơng tiện cứu cánh của Phật Di Đà”. Trì danh niệm Phật 

đúng là phƣơng tiện cứu cánh. “Nhất thừa nguyện hải”, vãng sanh chính là nhất thừa, 

nhất Phật thừa. “Sáu chữ hồng danh, công đức không thể nghĩ bàn. Lấy danh hiệu tức 

thật đức, cho nên danh tự đều là thật tƣớng”. Sáu chữ này là thật tƣớng, âm thanh Nam 

Mô A Di Đà Phật này là thật tƣớng. Thật tƣớng vô tƣớng, thật tƣớng vô bất tƣớng, ai 

biết đƣợc điều này? 

Nguyện thứ 18 chúng ta học đến đây, bây giờ thời gian đã hết. 

 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              564/21 



Tập 216 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:07.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 267, hàng thứ tƣ năm kinh văn. 

“Ngã tác Phật thời, thập phƣơng chúng sanh, văn ngã danh hiệu, phát bồ đề tâm, 

tu chƣ công đức, phụng hành lục ba la mật, kiên cố bất thoái, phục dĩ thiện căn hồi 

hƣớng,  nguyện  sanh  ngã  quốc”.  Đến  đây  là  nguyện  thứ  19,  thứ  19  là  nguyện  Nghe 

Danh Phát Tâm, xem tiếp văn bên dƣới. 

“Nhất  tâm  niệm  Phật,  trú  dạ  bất  đoạn,  lâm  thọ  chung  thời,  ngã  dữ  chƣ  Bồ  Tát 

chúng, nghênh hiện kỳ tiền, kinh tu du gian, tức sanh ngã sát, tác A Duy Việt Trí Bồ 

Tát, bất đắc thị nguyện, bất thủ chánh giác”. Đây là nguyện thứ 20 Lâm Chung Tiếp 

Dẫn. 

Chúng  ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Lão:  “Chƣơng  bên  phải”,  chƣơng  này. 

Cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ hội tập phẩm kinh này là dùng 24 chƣơng, 48 nguyện, bao hàm cả 

nguyên văn cổ dịch trong đó, cho nên chúng ta xem trong chú giải thƣờng thấy chƣơng. 

Chƣơng này bao gồm hai nguyện, mƣời chín là nguyện Nghe Danh Phát Tâm và 20 là 

nguyện Lâm Chung Tiếp Dẫn. 

Đầu tiên giải thích về danh tƣớng trong nguyện văn: “Thập phƣơng chúng sanh, 

văn ngã danh hiệu”. Danh hiệu tức là danh tự, hiển thể làm danh, tên rõ ràng đối với 

bên ngoài, hiển lộ rõ ràng ra bên ngoài. Mà hiệu lệnh đối với thiên hạ làm hiệu. Danh 

và hiệu đồng thể, từ này thông dụng đối với Chƣ Phật Bồ Tát, đối với kinh này thƣờng 

chuyên chỉ danh hiệu đấng đạo sƣ ở thế giới Cực Lạc, nghĩa là Phật A Di Đà. 

Trong  xã  hội  hiện  tại,  đây  cũng  coi  nhƣ  là  cộng  nghiệp  của  chúng  sanh.  Cộng 

nghiệp bất thiện, cho nên chiêu cảm thời loạn, loạn bao lâu rồi? Nếu nhìn từ thời ông 

Tăng Quốc Phiên, đến nay đã 200 năm. Tăng Quốc Phiên là nhân vật nổi tiếng, học rất 

giỏi, không dám nói ông là thánh nhân, nhƣng hiền nhân thì rất xứng đáng, thánh hiền 

quân tử. Đạo đức, văn chƣơng đều khiến cho ngƣời hiện đại kính ngƣỡng. Gia huấn, 

gia thƣ của ông, có thể nói vẫn là điển phạm rất tốt cho ngƣời hiện đại tu thân, tề gia, 

xử thế. Khi ông còn tại thế, rất cảm khái vì ngƣời đọc sách không đạt đƣợc thật học, 

mƣợn danh đi học để thi khoa cử, vẫn là tự tƣ tự lợi, không thật sự vì nhân dân vì quốc 

gia phục vụ, cho nên nếp sống ngày càng đi xuống. So với thời thạnh thế của Khang 

Hy Càn Long ngày xƣa, khoảng cách quá xa, suy thoái rất rõ ràng. Trong ngôn ngữ văn 

tự thƣờng hiển lộ ra sự bi ai oán thán không còn cách nào khác. 

Cho nên tôi nói 100 năm trƣớc, từ thái hậu Từ Hy chấp chánh là bắt đầu lơ là đối 

với truyền thống văn hóa, có thể nói là không còn coi trọng, trên làm sao dƣới làm vậy. 

Sau khi nhà Thanh mất đến nay lại 100 năm, 100 năm này không phải nói là suy, mà 

đã hoàn toàn vứt bỏ, xã hội bây giờ không cần nó. Lơ là đến vứt bỏ, khiến cho xã hội 

ngày nay động loạn, ngay địa cầu cƣ trú của chúng ta cũng xuất hiện thiên tai thảm họa 

nghiêm trọng. Các nhà khoa học phƣơng tây, phƣơng đông cũng có những ngƣời minh 

triết đƣa ra lời cảnh cáo. Nếu không cải tà quy chánh, bỏ ác dƣơng thiện, quay đầu là 

bờ  chỉ  sợ  không  tránh  khỏi  thiên  tai.  Thiên  tai  này  rất  lớn,  ngƣời  học  Phật  chúng  ta 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              565/21 

nghe đến điều này đều tin. Nó là thật không phải giả, vì sao vậy? Vì trong kinh điển đại 

thừa Đức Phật thƣờng nói, nói về nguyên lý nguyên tắc. Nguyên lý cao nhất là tất cả 

vạn pháp duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. Lại nói: “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, 

tất cả pháp có quan hệ mật thiết nhất với chúng ta là thân thể của chúng ta. Thân thể 

chúng ta từ đâu mà có? Từ tâm tƣởng sanh. Cha mẹ là duyên không phải nhân, nhân là 

tâm  tƣởng  của  chúng  ta.  Sơn  hà  đại  địa,  hoàn  cảnh  cƣ  trú  của  cuộc  sống  chúng  ta. 

Ngày nay các nhà khoa học nói địa cầu này, hệ thái dƣơng, hệ ngân hà từ đâu mà có? 

Đều từ tâm tƣởng sanh. Nếu tâm không tƣởng không có những hình tƣớng này, những 

hình tƣớng này_bây giờ chúng ta đem những hiện tƣợng giữa vũ trụ phân thành ba loại 

lớn. Hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng tinh thần, bao gồm tất cả, ba 

loại lớn này đều không nằm ngoài tâm tƣởng sanh. 

Tâm chúng ta thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh, thân sẽ thanh tịnh, vũ trụ thanh tịnh. 

Tâm ta nhiễm ô, nhƣ vậy tất cả đều nhiễm ô. Ý niệm chúng ta lƣơng thiện, cảnh giới 

trong ngoài đều thiện. Ý niệm chúng ta bất thiện, nhƣ vậy tất cả đều bị hủy hoại. Ngày 

nay  chúng  ta  sống  trong  ý  niệm  nào?  Chúng  ta  sống  trong  sự  nhiễm  ô,  bất  thiện.  Ô 

nhiễm và bất thiện đạt đến cực điểm, đây là nguyên nhân các nhà khoa học gọi là ngày 

tận thế. Ngày tận thế khi nào đến? Họ nói đã sắp đến.  Thật vậy, nhà dự ngôn ngày xƣa, 

sách của họ chúng tôi cũng đã xem. 

Ông Gassonet ngƣời Pháp, theo dự ngôn của ông thì ngày tận thế là vào năm 1999 

và năm 2000, là ngày tận thế. Cửa ải này chúng ta đã vƣợt qua, không sao! Phải chăng 

dự ngôn của ông là sai? Theo tôi, dự ngôn của ông không sai, vậy tại sao thảm họa này 

không phát sanh? Dự ngôn của ông đã truyền cách đây mấy trăm năm, ngƣời khắp thế 

giới đều biết. Nên năm 1999 và năm 2000, tôi tin rằng trên toàn thế giới có rất nhiều 

ngƣời, đặc biệt là tín đồ Tôn giáo đều cầu nguyện cho thảm họa này, cầu nguyện có 

hiệu quả. Các nhà khoa học hiện đại, các nhà lƣợng tử lực học nói với chúng ta, sức 

mạnh ý thức tập thể rất lớn, có thể thay đổi tình trạng hiện thực. Nhiều ngƣời cùng cầu 

nguyện nhƣ thế gọi là ý thức tập thể, là việc tốt, thật sự khởi tác dụng. Nhƣng thời gian 

này đƣợc trôi qua một cách bình an, rất nhiều ngƣời đều nói lời các nhà dự ngôn không 

đáng tin, là giả, không tin nữa. Do đó mê hoặc càng thêm mê hoặc, tham lam lại càng 

tham lam. Chỉ tin vào khoa học, không còn tin vào các lời dự ngôn của ngƣời xƣa. 

Hiện tƣợng thế giới thì sao? Tuy không có thiên tai thảm họa lớn, nhƣng thiên tai 

nhỏ không ngừng xảy ra. Năm này nhiều hơn năm kia, lần này nghiêm trọng hơn lần 

trƣớc, đây đều là trời cao cảnh cáo chúng ta. Nếu không quay đầu thì sao? Nếu không 

quay đầu, nhƣ vậy lời dự ngôn sẽ xuất hiện vào năm 2012, đây là thiên tai năm 1999 

kéo dài về sau. Không phải không có, là kéo dài về sau. Năm 2012 thật sự có thiên tai 

ƣ? Có một nửa tin là thật, cũng có một nửa số ngƣời không tin. Có thể không phải thật, 

chúng ta cũng sẽ trôi qua bình an. Nhƣ vậy là sao? Nghĩa là hiện nay trong Tôn giáo 

cũng vì thiên tai năm 2012 mà tổ chức cầu nguyện tập thể. Điều này tôi biết, rất nhiều 

Tôn giáo_Vì trƣớc đây hầu nhƣ, chúng tôi tiếp xúc, tôi tiếp xúc với Tôn giáo thế giới 

suốt mƣời mấy năm. Bắt đầu từ năm 1999, có mƣời một mƣời hai năm. Xƣa nay chƣa 

từng nói đến điều này, nhƣng ngày nay tiếp xúc với Tôn giáo, không ai không nói đến 

điều này. 

Trong Tôn giáo phát khởi hoạt động cầu nguyện để cứu vãn địa cầu, cầu nguyện 

của  Phật  giáo  chúng  ta  cũng  không  ngoại  lệ.  Tam  Thời  Hệ  Niệm  là  pháp  hội  cầu 

nguyện,  là  pháp  hội  của  ý  thức  tập  thể.  Ngày  xƣa,  Tam  Thời  Hệ  Niệm  chỉ  làm  một 

ngày, hai năm trƣớc chúng ta mới kéo dài đến bảy ngày. Sau cùng thấy thiên tai ngày 

càng nghiêm trọng, chúng tôi làm 49 ngày, bảy tuần. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              566/21 

Năm  2008  tôi  ở  Lô  Giang,  cũng  có  ngƣời  linh  thông  truyền  tin  cho  tôi,  có  đại 

thiên tai, rất nghiêm trọng, sức mạnh cầu nguyện của chúng ta chƣa đủ. Tôi hỏi họ phải 

làm sao? Họ nói, thời gian thiên tai rất dài, tôi nói dài bao lâu? Ít nhất là ba năm, chúng 

ta phải làm nhƣ thế nào? Họ nói hy vọng chúng ta làm 100 tuần, 100 tuần là 700 ngày. 

Lúc đó, tôi thƣơng lƣợng với hòa thƣợng phƣơng trƣợng, ông cũng đồng ý. Cho nên 

pháp hội đầu tiên tổ chức 100 tuần để cầu phƣớc giải nạn, bắt đầu ở Lô Giang An Huy, 

sau đó Sơn Đông cũng làm. Chúng tôi di dân đến Úc châu, Úc châu cũng thực hiện. 

Bây giờ tôi nghe nói, pháp hội 100 tuần này có rất nhiều nơi đều đã làm. Đối với việc 

hóa  giải  thiên  tai  năm  2012, có  hiệu  quả  chăng?  Tôi  tin  rằng  chắc  chắn  có  hiệu  quả. 

Các Tôn giáo khác đều đang cầu nguyện, đây là việc tốt. Liên quan đến vấn đề này, 

trong lúc chúng ta học tập và chia sẻ Phật pháp, có nói đến vài lần. Sự cầu nguyện này 

chỉ trị ngọn không trị gốc, giống nhƣ dùng thuốc vậy, có thể khắc phục tạm thời, không 

phát tác, nhƣng không nhổ tận gốc bệnh. Gốc bệnh là gì? Là mê hoặc, điên đảo. Mê 

điều gì? Mê thất tự tánh, mê thất tánh đức. Tánh đức là gì? Trong Phật pháp nói thập 

thiện  là  tánh  đức,  ngũ  giới  là  tánh  đức,  lục  ba  la  mật  của  Bồ  Tát  là  tánh  đức,  thập 

nguyện Phổ Hiền và 48 nguyện của Phật A Di Đà là tánh đức. Chúng ta hoàn toàn mê 

thất, tạo nghiệp, nghiệp là gì? Là tham sân si mạn nghi, đây là tánh thể của ác nghiệp. 

Bên trong có tham sân si mạn nghi, bên ngoài có ngũ dục lục trần đang mê hoặc. Tài 

sắc  danh  thực  thùy  là  ngũ  dục,  sao  có  thể  không  tạo  nghiệp?  Ngày  xƣa  có  giáo  dục 

thánh hiền, từ nhỏ dạy ta đề phòng tạo ác nghiệp. Cho nên mặc dù có tạo ác nhƣng họ 

vẫn  có  giới  hạn, có  sự  hạn  chế, không dám  vƣợt  quá giới  hạn.  Bây  giờ  giới  hạn  này 

không  còn,  không  ai  tin  nữa,  bệnh  này  liền  phát  tác.  Chúng  ta  không  thể  không  biết 

điều này. 

Thầy giáo của tôi là cƣ sĩ Lý Bỉnh Nam, buổi chiều trƣớc khi vãng sanh một ngày, 

nói với những học trò bên cạnh. Ông nói thế giới rất loạn, dù Chƣ Phật Bồ Tát hay thần 

tiên hạ phàm cũng không cứu đƣợc. Nói với mọi ngƣời, quý vị chỉ có một con đƣờng 

duy nhất, chính là niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, đây là di ngôn sau cùng của thầy Lý. 

Giáo huấn từ bi nhƣ của thầy Lý đây, tôi nghe rất nhiều, không phải chỉ mình thầy dạy, 

điều này là thật. 

Nếu quả thật là rất nghiêm trọng, việc cầu nguyện tập thể của chúng ta, hiệu quả 

thật sự vƣợt qua họ chăng? Nghĩa là vƣợt qua nghiệp lực của ác nghiệp? Nếu sức mạnh 

cầu nguyện không hơn nó, thiên tai liền phát sinh. Cho nên tỉ lệ là 50%, nửa này nửa 

kia. Điều này đáng để chúng ta cảnh giác, chúng ta làm gì để chuẩn bị? Sự chuẩn bị 

chắc chắn nhất chính là niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, đúng là không còn con đƣờng nào 

khác.  Nếu  thiên  tai  phát  sanh,  đó  là  cộng  nghiệp.  Tuy  đại  địa  hủy  diệt,  sinh  vật  đều 

không thể sinh tồn, nơi đến của mỗi ngƣời không giống nhau. Ngƣời niệm Phật đến thế 

giới Cực Lạc. Ngƣời hành thiện, ngƣời tâm hành lƣơng thiện đến cõi trời. Ngƣời tâm 

hành  bất  thiện,  đi  vào  ba  đƣờng  ác,  nơi  đến  không  giống  nhau.  Điều  này  chúng  tôi 

thƣờng  nhắc  nhở  chƣ  vị  đồng  học,  con  ngƣời  không  chết,  tất  cả  vạn  vật  cũng  đều 

không chết, chỉ là thay đổi thân thể khác mà thôi, thay đổi không gian sinh hoạt khác 

mà thôi, gọi là khác tầng không gian. Nếu tin, có thể đoạn ác hƣớng thiện, thì không 

gian sống của ta càng thay đổi càng tốt hơn, càng thay đổi càng thù thắng. Nếu vẫn làm 

ác không thay đổi, vậy thì nhƣ trong kinh điển nói, tiền đồ của ta ở trong tam đồ địa 

ngục. 

Đối với vấn đề này Đức Phật nói một cách rất rõ ràng, chúng ta có mấy vị đồng 

học phát tâm tra trong kinh điển. Chuyên môn tra những điều Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni  giảng  về  địa  ngục  nhân  quả, biên  tập  thành  một  cuốn  sách,  tựa  sách  là  Chƣ  Kinh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              567/21 

Phật Thuyết Địa Ngục Tập Yếu. Hình nhƣ có hơn 20 bộ kinh luận. Nói thật, bộ sách 

này đối với xã hội hiện tại, tôi khuyên chƣ vị đồng học nên đọc nó, sách này trong hiệp 

hội chúng ta có lƣu thông. Xem nhiều và tự cảnh tỉnh mình, mỗi câu đều là thật. 

Phải tin những gì Đức Phật nói trong Kinh Kim Cang, Nhƣ Lai là ngƣời nói lời 

chân, nói lời thật, nói lời nhƣ pháp, không cuồng ngữ, không vọng ngữ, mỗi câu đều là 

lời chân thật. Ngƣời tin có phƣớc, chúng ta phải học thái độ cầu học của Khổng tử: “tín 

nhi hiếu cổ”, tuyệt đối tin lời cổ thánh tiên hiền, không hề hoài nghi. 

Ở đây câu kinh văn đầu tiên: “Khi ta làm Phật”. Phật không phải thần tiên, Phật 

không phải tà môn ngoại đạo. Ý của Phật, nói một cách đơn giản là trí tuệ đầy đủ viên 

mãn, tƣớng hảo đầy đủ viên mãn, đức hạnh đầy đủ viên mãn, đầy đủ đại từ đại bi, quên 

mình vì ngƣời, ngƣời nhƣ vậy gọi là Phật. Chƣ vị đồng học không thể không biết. Phật 

là chính mình, không phải ngƣời khác. 

Nguyện này là Nghe Danh Phát Tâm, phát tâm gì? Phát tâm làm Phật. Trong nhà 

Phật  gọi  là  phát  tâm,  ngƣời  xƣa  gọi  là  lập  chí.  Con  ngƣời  không  thể  không  có  chí, 

không  có  chí  ngƣời  này  suốt  đời  không  thể  thành  tựu.  Chí  là  gì?  Là  mục  tiêu,  là 

phƣơng hƣớng. Phật dạy chúng ta phát tâm, nghĩa là lập chí. Con ngƣời ở thế gian này, 

có nhân duyên  tiếp  xúc với  giáo huấn của  Đức  Phật, chúng  ta phải lập  chí làm  Phật, 

hƣớng đến con đƣờng làm Phật. Đây chính là phƣơng hƣớng và mục tiêu của chúng ta. 

Bộ  kinh này  đích  thực  là  đệ nhất kinh  trong  Phật pháp đại  thừa, các  bậc  cổ  đức thời 

Tùy Đƣờng nói nhƣ thế, không phải chúng ta nói. Hoa Nghiêm, Pháp Hoa sau cùng 

đều quy về Vô Lƣợng Thọ. Ở trƣớc có nói với chƣ vị, Kinh Vô Lƣợng Thọ sau cùng 

quy về một câu danh hiệu Nam Mô A Di Đà Phật. Quý vị biết niệm câu Phật hiệu này, 

và không biết niệm câu Phật hiệu này hiệu quả không giống nhau. Khi hiểu, niệm câu 

Phật hiệu này là có phƣơng hƣớng, có mục tiêu. Rõ ràng minh bạch, sức mạnh này rất 

lớn  mạnh.  Không  hiểu  gì  cả,  ngƣời  ta  niệm  mình  niệm  theo,  niệm  một  cách  mê  hồ, 

đƣợc, cũng có công đức, nhƣng công đức không rõ ràng, đạo lý là nhƣ thế. Then chốt 

chính  là  chân  thành,  cung  kính.  Không  hiểu,  hoàn  toàn  không  hiểu  về  giáo  nghĩa, 

nhƣng họ đầy đủ sự chân thành cung kính. Không hề có chút hoài nghi nào, không hề 

có vọng niệm. Hiệu quả này không có gì khác với ngƣời thông đạt thấu triệt tất cả kinh 

điển. Chân thành cung kính, chúng ta gọi là thiện căn sâu dày, hiệu quả đó rất lớn. Nếu 

nhƣ chúng ta không hiểu rõ ràng, không hiểu rõ ràng liền có nghi hoặc, tín tâm chúng 

ta không kiên định. Nguyện chúng ta phát cũng thƣờng dao động, không ổn định, còn 

bị danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần quấy nhiễu, nên không thể hoàn toàn buông bỏ. 

Không những buông bỏ tất cả pháp thế gian, mà Phật pháp cũng phải buông bỏ. Trong 

Kinh Kim Cang Đức Phật nói rất hay: “Pháp còn phải bỏ, huống gì phi pháp”. Pháp đó 

là Phật pháp, nói với quý vị Phật pháp cũng là giả, không phải thật. Phật pháp đâu ra? 

Phật pháp kiến lập từ đâu? Chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát có ứng, kiến lập từ cảm 

ứng, Phật pháp là nhân duyên sanh pháp. Trung Quán Luận nói rất hay, chỉ cần là nhân 

duyên sanh pháp, nó không phải thật. Thật, chỉ có chân nhƣ là thật, tự tánh là thật, đây 

là thật. Trong Tịnh độ gọi là thƣờng tịch quang, đó là thật, vĩnh hằng bất biến. Đến cõi 

thật báo đều không phải thật, phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng, quý vị có thể xả bỏ 

chăng? Vì sao không thể xả? Vì ta xem nó là thật, ta sai ở chỗ này. Nếu thật sự thấu 

suốt tám chữ kinh văn: “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng ” này, ta sẽ buông bỏ vạn 

duyên. Chúc mừng, quý vị đang đi trên đƣờng bồ đề, mọi chƣớng ngại đều không còn, 

không  còn  chút  vƣớng  bận  nào.  Thật  sự  có  thể  trở  về  với  tùy  duyên  diệu  dụng,  diệu 

dụng nghĩa là không có vƣớng bận, không có ƣu tƣ, không có chƣớng ngại, đây là diệu 

dụng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              568/21 

Diệu dụng là vốn có, vì sao ta không đạt đƣợc? Vì tự mình gây ra chƣớng ngại. 

Nếu tự mình không gây chƣớng ngại cho mình, vốn không có chƣớng ngại, vì sao vậy? 

Vốn không có một vật nào. Đại sƣ Huệ Năng nói rất hay: “Hà xứ nhạ trần ai”. Lời này 

là thật không phải giả. “Bồ Đề bổn vô thọ”, Phật pháp đâu ra? Phật pháp là duyên sanh. 

Ở đây giải thích nói rất hay, thế nào gọi là danh? Thế nào gọi là hiệu. “Danh hiển 

lộ thể, thể không có danh không thể hiển lộ”, không có danh không hiển thị đƣợc. Sau 

khi hiển lộ, “danh hiển lộ ra bên ngoài”, bên trong danh chính là thật thể. Thật thể là gì? 

Là tâm tánh, chân tâm, tự tánh. 

Đây là đƣa ra ví dụ: “Mà hiệu lệnh với thiên hạ”, đây gọi là hiệu. Hiệu lệnh đối 

với thiên hạ nghĩa là sao? Là giáo hóa tất cả chúng sanh, giáo hóa tất cả chúng sanh 

cần phải có danh, vì sao vậy? Vì thể không nhìn thấy đƣợc, lục căn đều không tiếp xúc 

đƣợc, cho nên phải dùng danh để dạy, gọi là danh giáo. Chúng ta y giáo tu hành, mục 

tiêu sau cùng là chứng thể, tìm đƣợc bản chất của danh, danh là tƣớng. Từ trên danh 

tƣớng thấy đƣợc chân tánh gọi là chứng quả, cho nên “danh và hiệu đồng thể”. Danh từ 

này “thông với Chƣ Phật Bồ Tát”, nhƣng trong Kinh Vô Lƣợng Thọ thƣờng nói, danh 

hiệu này đều là chỉ Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc, Cực Lạc Đạo Sƣ A Di Đà Phật. 

Bên dƣới nói với chúng ta về “phát tâm bồ đề”, câu này rất quan trọng. Quý vị 

xem trong phẩm Tam Bối Vãng Sanh của kinh này, và phẩm Vãng Sanh Chánh Nhân 

cũng  nói  đến.  Thƣợng  trung  hạ  tam  bối,  đều  là  phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hƣớng  chuyên 

niệm.  Do  đây  có  thể  biết,  chỉ  có  nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  không  có  phát  tâm  bồ  đề 

không thể vãng sanh. Về sự thật chúng ta thấy cổ nhân ghi chép, nhƣ Tịnh Độ Thánh 

Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện_Vãng Sanh Truyện hiện đại, chúng ta nhìn thấy rất nhiều. 

Thậm chí chúng tôi cũng từng thấy, không ít ngƣời niệm Phật vãng sanh, họ vãng sanh 

thật không phải giả. Họ vãng sanh không có sanh bệnh, khi ra đi vẫn rất mạnh khỏe, 

nói với mọi ngƣời Phật A Di Đà đã đến tiếp dẫn, bây giờ tôi đi theo ngài. Ra đi tự tại 

nhƣ thế, không phải giả. Những ngƣời này đa phần là ai? Đa phần nhƣ hiện nay gọi là 

không có văn hóa, không biết chữ, không đƣợc học hành. Họ biết đọc kinh, thuộc kinh 

nhƣng họ không biết chữ, chúng ta nhìn thấy rất nhiều. Quý vị hỏi họ nhƣ thế nào gọi 

là phát tâm bồ đề, họ không hiểu, không biết, nhƣng họ thật sự niệm Phật vãng sanh, 

không giả chút nào. Nói thật, vấn đề này cũng khiến chúng tôi nghi hoặc rất nhiều năm. 

Ngƣời niệm Phật này họ không phát tâm bồ đề, sao có thể vãng sanh? Không phù hợp 

với điều kiện vãng sanh trong bộ kinh này nói. 

Đại sƣ Ngẫu Ích đã giải quyết vấn đề này thay chúng ta. Trong A Di Đà Kinh Yếu 

Giải, đại sƣ Ngẫu Ích nói, tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh độ chính là tâm vô thƣợng bồ 

đề. Từ xƣa đến nay chƣa thấy ai nói nhƣ vậy, chúng ta thử nghĩ có đạo lý chăng? Quý 

vị  suy  nghĩ  tƣờng  tận,  càng  nghĩ  càng  có  đạo  lý.  Vì  sao  họ  niệm  Phật?  Niệm  Phật 

không ngoài mục đích cầu sanh thế giới Cực Lạc, gặp Phật A Di Đà. Nếu nói với họ về 

tâm bồ đề, tâm bồ đề có thể, có tƣớng, có tác dụng. Thể của tâm bồ đề là trực tâm, là 

tâm chí thành, họ không hiểu, không biết gì đến những điều này. Tự thọ dụng của tâm 

bồ  đề  là  thâm  tâm,  tha  thọ  dụng  là  tâm  từ  bi.  Quý  vị  nói  với  họ  những  điều  này  họ 

không  hiểu, càng  nói  càng  khiến họ  hồ  đồ. Họ  chỉ  nhất  tâm  niệm  Phật, cầu  sanh  thế 

giới Cực lạc, gặp Phật A Di Đà. Đại sƣ Ngẫu Ích nói rất hay! Nhất tâm khát ngƣỡng, 

hƣớng đến thế giới Cực Lạc, hƣớng đến Phật A Di Đà. Không những là tâm bồ đề, mà 

là tâm vô thƣợng bồ đề, cho nên họ thật sự vãng sanh. Ngƣời thật sự phát tâm này phải 

có hình tƣợng, tƣợng là gì? Ngƣời này rất từ bi, họ không có chính mình, mỗi niệm đều 

nghĩ đến ngƣời khác, mỗi niệm hy vọng ngƣời khác hiểu về thế giới Cực Lạc, biết về 

Phật A Di Đà giống nhƣ họ vậy. Đối với những việc ở thế gian này, họ đều không để 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              569/21 

trong lòng, thật sự làm đƣợc tùy duyên diệu dụng. Tùy duyên là hằng thuận chúng sanh, 

diệu  dụng  là  gì?  Là  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt  không  chấp 

trƣớc,  chính  là  diệu  dụng.  Mặc  dù  họ  không  làm  đƣợc  không  khởi  tâm  không  động 

niệm, không thể làm đƣợc không khởi tâm không động niệm. Nhƣng làm đƣợc không 

phân biệt không chấp trƣớc, quý vị biết tâm họ thanh tịnh biết bao! Trên đề kinh này 

nói: “Thanh tịnh bình đẳng giác”, giác chƣa đạt đƣợc, nhƣng đạt đƣợc thanh tịnh bình 

đẳng, đƣơng nhiên vãng sanh. 

Ở đây giải thích về tâm bồ đề, chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão: “Phát 

tâm bồ đề, bồ đề là tiếng Phạn, cựu dịch là đạo, tân dịch là giác”. Đây là phiên dịch khi 

kinh điển truyền đến Trung quốc. Tiêu chuẩn cựu dịch và tân dịch là gì? Lấy đại sƣ 

Huyền Trang làm tiêu chuẩn. Những phiên dịch trƣớc ngài Huyền Trang đều gọi là cựu 

dịch, kinh điển phiên dịch sau khi đại sƣ Huyền Trang từ Ấn độ trở về đều gọi là tân 

dịch, lấy đại sƣ Huyền Trang làm tiêu chuẩn. Cựu dịch tâm bồ đề là đạo, đại sƣ Huyền 

Trang dịch là giác. Thật ra hai chữ đều rất hay. 

“Triệu công viết”, đây là đại sƣ Tăng Triệu: “Đạo chi cực giả, xƣng viết bồ đề, 

Tần”. Tăng Triệu là học trò của đại sƣ Cƣu Ma La Thập, thời đại sƣ La Thập ra đời, 

quốc vƣơng thời đó là Tần, xƣng là Tần, Diêu Tần. Diêu Hƣng làm hoàng đế, cho nên 

trong lịch sử thêm chữ Diêu trƣớc chữ Tần, họ của hoàng đế_Diêu Tần, đây là chỉ thời 

xƣa. “Vô ngôn dĩ dịch chi”, ngày xƣa không có chữ nào tƣơng ƣng để dịch nó. “Cái thị 

chánh giác vô tƣớng chi chân trí hồ”. Đây là nói từ trên ý nghĩa, giác là chánh giác, 

chứng  minh  nó  là  thật,  không  hề  sai  lầm.  Nó  không  phải  tà  tri  tà  kiến,  là  chánh  tri 

chánh kiến, là vô tƣớng. Lìa tất cả tƣớng, tức tất cả pháp, đây là trí tuệ chân thật, dùng 

đạo để phiên dịch. 

“Tâm bồ đề tức là tâm cầu chân đạo”, bây giờ chúng ta gọi là Phật đạo, tâm cầu 

chánh giác. “Tâm bồ đề tức là tâm tự giác giác tha. Nói tƣờng tận, nhƣ Vãng Sanh Yếu 

Tập nói về hai loại tâm bồ đề”. Hai loại này, thứ nhất là “duyên sự bồ đề tâm”, thứ hai 

là “duyên lý bồ đề tâm”. Trong nhà Phật thƣờng dùng ngôn ngữ rất đơn giản rõ ràng để 

giải thích, nhƣng đều có y cứ. Đa phần đều y cứ ba loại tâm bồ đề trong Kinh Quán Vô 

Lƣợng Thọ. 

Trong Quán Kinh nói: Tâm chí thành là thể của tâm bồ đề, thâm tâm và hồi hƣớng 

phát nguyện tâm, đây là dụng của tâm bồ đề, từ thể khởi dụng. Dụng nói hai loại, một 

là tự thọ dụng, hai là tha thọ dụng. Tâm bồ đề là làm sao đối với chính mình, tâm bồ đề 

là làm sao đối với ngƣời khác, nhƣ vậy là có tự thọ dụng và tha thọ dụng. Thể của tâm 

bồ đề là chí thành, chân thành đến tột cùng. Khi tôi giảng kinh thƣờng dùng tâm chân 

thành. Tự thọ dụng, thâm tâm không dễ hiểu, trong chú thích ngày xƣa chú giải rất hay, 

nhƣng ý nghĩa vẫn không rõ lắm, ngƣời bây giờ không hiểu. Thâm tâm là tâm hiếu đức, 

cổ nhân chú giải nhƣ thế. Cho nên tôi chia thâm tâm thành ba loại, ba loại này từ trên 

đề Kinh Vô Lƣợng Thọ, là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng và tâm chánh giác. Thêm 

một chữ trƣớc chữ giác, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác là tự thọ dụng. Tha thọ dụng 

là tâm từ bi, đại từ đại bi đối với ngƣời khác. Đại từ đại bi không phải đối với chính 

mình, đối với chính mình là thanh tịnh bình đẳng giác. Điều này khoảng 30 năm lại 

đây, tôi đều giải thích nhƣ thế, nhƣ vậy rất dễ hiểu. Thanh tịnh bình đẳng giác từ bi, 

đều từ chân thành hiển lộ ra. Chân thành là thể, nó hiện tƣớng, khởi tác dụng chính là 

thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Mỗi niệm đều tƣơng ƣng với tâm bồ đề, tôi nói 

tâm bồ đề thành mƣời chữ chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Niệm 

niệm  tƣơng  ƣng,  hành  hành  tƣơng  ƣng,  ngôn  ngữ  tạo  tác  đều  theo  tiêu  chuẩn  này, 

không trái với tâm bồ đề. Chúng ta sẽ đi vào chánh đạo, chánh đạo là con đƣờng thành 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              570/21 

Phật. Nếu niệm Phật tâm không thanh tịnh, không bình đẳng, Phật hiệu này không thể 

vãng sanh, cổ nhân nói: “hét khô cổ họng chỉ uổng công”. Một ngày niệm  mƣời vạn 

câu Phật hiệu cũng không thể vãng sanh, phải biết điều này. Hai câu này của cổ nhân 

có dụng ý rất thâm sâu, là sự cảnh tỉnh: “Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, hét khô cổ 

họng chỉ uổng công”. 

Niệm Phật cũng giống nhƣ thiền gia vậy, khảo nghiệm quý vị, ngƣơi biết chăng? 

Câu Nam Mô A Di Đà Phật sáu chữ này rất đơn giản, quý vị biết chăng? Ngƣời không 

biết niệm rất nhiều, ngƣời không biết niệm là miệng niệm mà vô tâm. Vô tâm nghĩa là 

không có tâm bồ đề, chỉ bô bô trên miệng. Không có tâm bồ đề bao gồm, không thật 

tâm muốn đến thế giới Cực Lạc, không thật sự muốn thành Phật. 

Nếu không tin, quý vị nói ở trong niệm Phật đƣờng này của tôi, bảy ngày tinh tấn 

Phật thất, bảy ngày bảo đảm quý vị vãng sanh, quý vị xem có ngƣời nào dám đến niệm 

chăng?  Nhƣ  vậy  thật  đáng  sợ!  Bảy  ngày  là  chết,  nhƣ  vậy  ai  dám  đến?  Niệm  Phật 

đƣờng của quý vị tìm không thấy ngƣời nào, không ai đến, cho nên không phải đều là 

giả ƣ? Niệm Phật đƣờng này của tôi, bảy ngày bảo đảm quý vị sanh về thế giới Cực 

Lạc, đƣợc, quá tốt! Không ai dám đến. Điều này chứng minh, ngƣời niệm Phật giả rất 

nhiều, ngƣời thật lại ít. 

Nếu nói niệm Phật đƣờng này của tôi, niệm Phật bảy ngày chắc chắn đƣợc thăng 

quan phát tài, không biết có bao nhiêu ngƣời đến! Đều đến. Còn nói ở đây niệm Phật 

bảy ngày sẽ vãng sanh, không có ai đến cả, đây là giả. Trong Tịnh Ngữ cƣ sĩ Hạ Liên 

Cƣ không ngừng dạy ngƣời khác, niệm Phật là phải chân thành không đƣợc giả. 

Trong Vãng Sanh Yếu Tập nói về hai loại tâm bồ đề, thứ nhất là: “duyên sự bồ đề 

tâm”, đây tức là hạnh nguyện tâm bồ đề của mật thừa, lấy tứ hoằng thệ nguyện làm thể. 

Về sự mà nói, ý nghĩa quan trọng nhất của bồ đề là giác, nghĩa là giác mà không mê, 

đó chính là bồ đề. Mê mà không giác, bồ đề không còn nữa. Nhƣng giác mà không mê 

khó, quy y Phật trong tam quy y, không phát tâm bồ đề, quy y Phật là giả, quy y Phật 

chính là phát tâm bồ đề. 

Trong Lục Tổ Đàn Kinh ngài nói, quy  y giác, giác mà không  mê. Quy  y chánh, 

pháp là chánh, chánh tri chánh kiến, chánh mà không tà. Quy y tịnh, thanh tịnh, đó là 

tăng. Lục căn thanh tịnh, không nhiễm chút bụi trần, tịnh mà không nhiễm. Tam quy y 

nghĩa là nhƣ thế, ta thọ tam quy mà có thực hành chăng? Phải chăng khi khởi tâm động 

niệm giác mà không mê, chánh mà không tà, tịnh mà không nhiễm? Nhƣ vậy nghĩa là 

thật sự quy y. Nếu thọ tam quy y nhƣng vẫn mê hoặc điên đảo, vẫn tà tri tà kiến, vẫn ô 

nhiễm. Đó là giả, không phải thật. Sau đó quý vị sẽ thật sự giác ngộ, đƣợc mấy ngƣời 

học Phật chơn chánh? Ngƣời học Phật rất nhiều, nhƣng có mấy ngƣời là thật? Ngƣời 

giả  nhiều,  ngƣời  thật  ít.  Không  thể  nói  không  có  ngƣời  thật  tâm,  ngƣời  thật  tâm  có 

nhƣng không nhiều, do đó Phật pháp mới suy  yếu. Nếu ngƣời thật nhiều, Phật pháp 

nhất định hƣng thịnh. 

Duyên sự bồ đề tâm là lấy tứ hoằng thệ nguyện làm thể, điều này rất dễ hiểu. 

Thứ nhất: “Chúng sanh vô biên thề nguyện độ, là nhân của ứng thân bồ đề”, ứng 

hóa thân. Chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát liền có ứng, Phật Bồ Tát ở đâu? Phật Bồ Tát 

ở cõi thật báo trang nghiêm, 41 vị pháp thân đại sĩ. Họ là Phật thật, không phải Phật giả. 

Chúng sanh trong mƣời pháp giới có cảm, họ liền có ứng. Quý vị hỏi vì sao họ ứng? Vì 

họ ở trong nhân địa từng phát nguyện này. Nguyện thứ nhất là chúng sanh vô biên thề 

nguyện độ, phát nguyện không thể không thực hiện. Nếu chúng sanh có cảm họ không 

có ứng, không phải họ vọng ngữ rồi sao? Há chẳng phải Phật Bồ Tát gạt ngƣời rồi sao? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              571/21 

Đâu có đạo lý này, nhƣ vậy không phải toàn bộ Phật pháp đều bị lật đổ sao? Cho nên 

nhất định có ứng. 

Hơn nữa trong cảm ứng đạo giao, kinh điển nói rất rõ ràng, có bốn loại cảm ứng. 

Hiển cảm hiển ứng, hiển cảm minh ứng, minh cảm minh ứng, minh cảm hiển ứng, bốn 

loại cảm ứng, bao gồm thƣờng tịch quang. Vì sao bình thƣờng không nói thƣờng tịch 

quang, chỉ nói  cõi thật báo  trang nghiêm?  Vì  thƣờng tịch  quang  không  có tƣớng, cõi 

thật báo có tƣớng. Vô tƣớng có ứng chăng? Ứng. Không thể nói trở về với tự tánh, trở 

về  thƣờng  tịch  quang  thì  quên  nguyện  này,  không  có  chuyện  đó.  Trong  thƣờng  tịch 

quang là Diệu giác vị, không có hình tƣớng, trong này cả ba loại hiện tƣợng đều không 

có. Không có hiện tƣợng tự nhiên, không có hiện tƣợng tinh thần, cũng không có hiện 

tƣợng  vật  chất,  nhƣng  họ  có  cảm  ứng.  Chúng  sanh  có  cảm,  họ  liền  có  ứng.  Không 

những ứng hóa trong mƣời pháp giới, trong lục đạo, họ còn ứng hóa trong cõi thật báo. 

41 vị pháp thân đại sĩ trong cõi thật báo, chƣa đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, tập khí 

của họ chính là cảm. Chƣ Phật Bồ Tát của Diệu giác vị sẽ cảm, hiện thân trong cõi báo, 

hiện là thân ứng hóa. Đạo lý này chúng ta phải hiểu. Tác dụng của Phật quả thật gọi là 

vô lƣợng vô biên, nếu không chứng đƣợc Diệu giác vị thì không thể độ Đẳng giác Bồ 

Tát. Đẳng giác Bồ Tát đoạn nhất phẩm sanh tƣớng vô minh sau cùng, vẫn dựa vào oai 

thần của quả Phật cứu cánh gia trì. 

Thứ hai: “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn”. Ở đây nói là “vô số”, thông thƣờng 

chúng ta đọc là vô tận, ở đây nói vô số, ý nghĩa giống nhau, thề nguyện đoạn. “Là nhân 

của  pháp  thân  bồ  đề”, điều  này  nói  rất  hay!  Pháp  thân  bất  sanh  bất  diệt, vì  sao  pháp 

thân bất sanh bất diệt? Pháp là vạn pháp, vạn pháp và chính mình là nhất thể. Sao lại 

gọi bất sanh bất diệt? Bồ Tát Di Lặc nói rất rõ ràng, một khảy móng tay có 32 ức 100 

ngàn niệm, niệm niệm thành hình, hình đều có thức, đó tức là pháp thân. 

Nếu phiền não khởi hiện hành, phiền não chƣa đoạn, phiền não này là gì? Là kiến 

tƣ phiền não, trần sa phiền não, vô minh phiền não, nếu không đoạn những phiền não 

này, ta sẽ không thấy đƣợc pháp thân. Pháp thân bất sanh bất diệt, nếu có phiền não là 

không thấy đƣợc. Cần phải đoạn cả ba loại phiền não này, liền thấy đƣợc pháp thân. 

Thấy đƣợc pháp thân ta mới khẳng định, biến pháp giới hƣ không giới là chính mình, 

ta mới thừa nhận. Tức là những gì Bồ Tát Di Lặc nói, ta nhìn thấy nguồn gốc của vũ 

trụ, vũ trụ và chính mình là cùng một nguồn gốc, chính là một niệm đó. Kinh điển đại 

thừa thƣờng nói, nhất niệm bất giác. Bất giác mới có niệm, giác liền không có niệm. 

Chƣ vị phải ghi nhớ trong kinh thƣờng nói, giác tâm bất động. Tâm động tức là không 

giác, giác tâm bất động. Do đó Đức Phật dạy chúng sanh, mục tiêu sau cùng là trở về 

tự tánh, trở về tự tánh tu những gì? Nghĩa là tu thiền định. 

Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  là  tám  vạn  phƣơng  pháp  khác  nhau,  tất  cả  đều  tu 

thiền  định.  Nếu  không  tu  thiền  định,  nhƣ  vậy  là  không  phải  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn. Chúng ta niệm Phật, niệm Phật cũng là tu thiền định, phƣơng pháp khác với Tông 

môn, chúng ta tu thiền định bằng một câu niệm Phật. Tông môn thƣờng nói không sợ 

niệm khởi, chỉ sợ giác chậm, khi giác ý niệm không còn. Tịnh tông chúng ta dùng một 

câu Phật hiệu, Phật hiệu chính là giác. Ý niệm vừa khởi, đầu tiên là ý niệm khởi lên, 

niệm thứ hai là A Di Đà Phật. Dùng câu Phật hiệu này thay thế vào, khắc phục, khống 

chế niệm thứ nhất, không để vọng niệm này tƣơng tục. Phật hiệu tƣơng tục, vọng niệm 

không tƣơng tục. Dùng phƣơng pháp này để tu thiền định, phƣơng pháp này dễ hơn các 

pháp môn khác nhiều, bất kỳ ai cũng học đƣợc, mà thành công đều rất thù thắng. Điều 

này trong kinh nói rất rõ ràng, rất minh bạch. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              572/21 

Cho  nên  nếu  không  đoạn  phiền  não,  ta  không  thấy  đƣợc  pháp  thân,  phiền  não 

đoạn mới thấy đƣợc pháp thân. A la hán không có pháp thân, không thấy đƣợc pháp 

thân, quyền giáo Bồ Tát cũng không thấy đƣợc pháp thân, đến khi nào mới thấy đƣợc 

pháp thân? Không khởi tâm không động niệm, pháp thân liền hiện tiền, thanh tịnh bình 

đẳng giác hiện tiền. Lúc này mới biết nguồn gốc của vạn sự vạn vật trong vũ trụ. 

Đại sƣ Huệ  Năng nói ra 20 chữ đã nói một cách triệt để, nhƣng không ai hiểu, 

ngƣời biết đọc không nhiều. Đọc rồi sao? Không hiểu. Quý vị nói đã hiểu, thật ra là 

hình nhƣ hiểu hình nhƣ không, không thật sự hiểu, hiểu thật thì đã nhập vào cảnh giới. 

Ngài nói ra 20 chữ đó, ai hiểu? Ngũ tổ Hoằng Nhẫn hiểu, cho nên lập tức truyền y bát 

cho ngài, ngƣời thông thƣờng quả thật không hiểu. Nếu hiểu, cảnh giới của ta giống 

nhƣ ngài, không cùng cảnh giới với ngài, nhƣ vậy sao hiểu đƣợc? Cho nên không thể 

không  đoạn  phiền  não,  phải  biết  phiền  não  chính  là  tặc  hại,  hại  chúng  ta  không  thể 

chứng đƣợc pháp thân, chƣớng ngại bồ đề trong tự tánh, chƣớng ngại trí tuệ, không thể 

chứng đƣợc pháp thân. 

Câu thứ ba: “Pháp môn vô lƣợng thề nguyện học”. Ở đây nói pháp môn vô tận ý 

nghĩa nhƣ nhau. Thề nguyện học “là nhân của báo thân bồ đề”, báo thân là trí tuệ, trí 

tuệ hiện tiền, báo thân liền hiện tiền. Trí tuệ này là gì? Là trí tuệ bát nhã vốn đầy đủ 

trong tự tánh, vì sao không thể hiện tiền? Vì ta có phiền não, đoạn trừ phiền não, trí tuệ 

lập tức hiện ra, bồ đề chính là trí tuệ. 

Chúng  ta  biết,  pháp  môn  vô  lƣợng  thề  nguyện  học  phải  chăng  là  cần  phải  học? 

Không phải vậy, nhƣ vậy là hiểu sai. Hiện nay rất nhiều ngƣời đều sai lầm ở điểm này, 

bỏ lỡ cả một đời. Quảng học đa văn, học đến sau cùng không thông suốt điều gì, mỗi 

thứ hiểu một ít nhƣng không thấu triệt thứ nào. Những gì học đƣợc, học suốt cả đời, 

nói nhƣ hiện nay những gì họ học đƣợc là tri thức, mà chƣa khai trí tuệ. Vì sao vậy? 

Trí tuệ sinh ra từ giới và định, không phải đạt đƣợc từ quảng học đa văn, không phải. 

Nhất định phải hiểu điều này. Quảng học đa văn là học tri thức, ngày nay chúng ta gọi 

là  Phật  học,  Đạo  học,  Nho  học.  Đây  là  tri  thức,  không  phải  trí  tuệ,  trí  tuệ  chắc  chắn 

phải tu định. Quý vị xem do giới sanh định, nhân định phát tuệ. Khai tuệ là khai trí tuệ 

của tự tánh, trí tuệ tự tánh khai mở, vô lƣợng pháp môn ta đều thông suốt, vì sao vậy? 

Tất cả pháp đều từ tự tánh sanh ra, kiến tánh làm gì có chuyện không thông triệt? 

Cổ nhân học Phật, bất kỳ pháp môn nào, mục đích sau cùng đều là minh tâm kiến 

tánh. Cho nên Đức Phật mới nói, pháp môn bình đẳng, không có cao thấp, đều kiến 

tánh. Không kiến tánh tức không bình đẳng, kiến tánh là bình đẳng. Do đó cổ nhân tu 

học không giống chúng ta hiện nay, cổ nhân tu học đích thực là nhất môn thâm nhập, 

trƣờng thời huân tu. Phƣơng pháp này tức là giới luật cần phải tuân thủ. 

Cổ nhân có  một  ƣu điểm, cho nên  rất nhiều  ngƣời  thành  tựu. Ƣu điểm  là  ngƣời 

ngƣời đều hiếu dƣỡng cha mẹ, tôn sƣ trọng đạo. Nghĩa là nghe lời, thật thà, không dám 

tự cho mình thông minh, thầy dạy sao đều ngoan ngoãn học theo nhƣ thế. Điều này rất 

khó đƣợc, bây giờ không còn. Hiện nay trẻ con bắt đầu từ mẫu giáo đã dạy sáng tạo, 

sao có thể nghe lời? Nghe lời là lạc hậu. Điều này nghĩa là nói, đối với nhận thức về 

chân tƣớng sự thật, có vấn đề. Ngƣời bây giờ gọi là giá trị quan. Không tin cổ nhân, 

quý vị không có hy vọng gì đối với cổ thánh tiên hiền, thánh hiền quân tử. Không tin 

Phật Bồ Tát, không tin chƣ vị tổ sƣ đại đức, vậy thì Phật Bồ Tát và A la hán quý vị 

không có phần, đây đều là thật. 

Những đạo lý này chỉ có đại thừa nói một cách viên mãn, đại thừa nói gì? Pháp 

đại thừa giống nhƣ quả cầu vậy, nhƣ trái cầu tròn, viên mãn. Viên mãn là gì? Viên mãn 

là tự tánh, thể của sự viên mãn quý vị không thể thêm một chút nào nữa, nếu thêm một 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              573/21 

chút nó không tròn. Cũng không đƣợc thiếu tí nào, thiếu một chút nó cũng không tròn, 

quả thật là không tăng không giảm. Đây là nói về tự tánh, tánh đức viên mãn, Phật Phật 

đạo đồng, ngƣời ngƣời không hai. Sanh Phật không hai, chúng sanh và Phật không hai, 

không có gì không đại viên mãn. Vấn đề bây giờ là gì? Vấn đề là ta muốn thêm một 

chút, hay muốn bớt một chút, đây là gì? Đây là phiền não. Cho nên ta khởi tâm động 

niệm, phân biệt chấp trƣớc là làm cho trí tuệ cứu cánh viên mãn, đức năng viên mãn, 

tƣớng hảo viên mãn trong tự tánh, nó không mất đi nhƣng nó không khởi tác dụng. Ta 

vốn là Phật, bây giờ biến thành phàm phu lục đạo, còn cảm thấy rất đắc ý. Nhƣ vậy thì 

còn cách nào khác? Hết cách. Ta không muốn tiếp thu giáo dục của Phật Bồ Tát, không 

phải các ngài không dạy ta, mà là ta không chịu tiếp thu. 

Ngày xƣa đức hạnh tốt, từ nhỏ ngƣời mẹ đã gánh vác trách nhiệm giáo dƣỡng nên 

ngƣời. Chúng ta xem trong cổ tịch, ngƣời làm mẹ ngày xƣa đã dạy con cái nhƣ thế nào. 

Không ai dạy thì không biết, ngày xƣa giáo dục không phổ cập, thánh hiền có thể gặp 

không thể cầu. Gặp đƣợc giáo huấn của thánh hiền, gia đình họ sẽ xuất hiện thánh hiền, 

vì  sao  vậy?  Vì  họ  biết  phải  dạy  ra  sao,  họ  biết  mẹ  con  có  thần  giao  cách  cảm.  Hiểu 

đƣợc đạo lý này, trẻ con tuy chƣa ra đời, vẫn còn trong bụng mẹ, nhƣng mẹ con đã có 

thần giao cách cảm. Tâm trạng ngƣời mẹ, đứa bé hoàn toàn cảm nhận đƣợc. Ngƣời mẹ 

hoan hỷ nó cũng hoan hỷ, ngƣời mẹ bi ai nó cũng bi ai, tƣ ngƣời ngƣời mẹ thuần chánh, 

chúng cũng thuần chánh, ngƣời mẹ có tƣ tƣởng tà ngụy, chúng cũng có tƣ duy tà ngụy. 

Cảm với thiện thì chúng thiện, cảm với ác thì chúng ác. Bởi vậy mƣời tháng mang thai, 

phải xa lìa mọi điều bất thiện, mắt không thấy, tai không nghe, thân không tiếp xúc. Hy 

vọng  những  gì  đứa  trẻ  cảm  nhận  đƣợc  đều  là  thuần  tịnh  thuần  thiện, nhƣ  vậy  không 

tuyệt vời ƣ? 

Sau khi sanh ra cho đến ba tuổi, ba năm 1000 ngày này. Khiến đứa trẻ này, những 

gì chúng thấy đƣợc, nghe đƣợc, tiếp xúc đƣợc đều là thuần tịnh thuần thiện, nhƣ vậy 

chúng chính là thánh hiền. Thánh hiền, Phật Bồ Tát là dạy mà ra, phải hiểu đạo lý này. 

Sau khi lớn lên, thầy giáo thay thế nhiệm vụ dạy học của ngƣời mẹ, thầy giáo làm mô 

phạm cho học trò. Cho nên thầy giáo rất đáng đƣợc ngƣời tôn kính, suốt đời họ đều là 

hy sinh phụng hiến, không nghĩ đến bản thân. Họ nghĩ đến điều gì? Nghĩ đến đời kế 

tiếp, làm sao để dạy tốt đời sau, tuyệt đối không nghĩ cho riêng mình. Toàn tâm toàn 

lực dạy dỗ, đặt nền móng vững chắc cho các em. Về phƣơng diện đức hạnh, nền tảng 

do ngƣời mẹ kiến lập vốn đã rất tốt, thầy giáo tiếp tục làm tăng thƣợng duyên, thể hiện 

những đức hạnh này ra ngoài cuộc sống cho bọn trẻ noi theo, và nói rõ ràng minh bạch 

với chúng, nhƣ vậy chúng vĩnh viễn không thay đổi, không học những thói hƣ. Khi tiếp 

xúc điều bất thiện, chúng rất rõ ràng, rất có năng lực phân biệt thiện ác, chúng không 

hƣ hỏng. Chúng sẽ ảnh hƣởng ngƣời khác, chứ không bị ngƣời khác làm ảnh hƣởng, có 

bản lĩnh này. 

Đối với học thuật, cho chúng tiếp xúc, tiếp xúc giai đoạn đầu tiên trong học thuật, 

vì  trẻ  con  còn  quá  bé.  Trƣớc  12  tuổi  ký  ức  rất  tốt,  dạy  chúng  những  gì?  Dạy  chúng 

thuộc lòng, thuộc lòng rất ƣu điểm, giúp chúng nhớ, những sách đã đọc suốt đời không 

quên. Thứ  hai là  phòng  chỉ  tà niệm  của  chúng, nếu  trẻ  con  suy  nghĩ  lung tung, ngày 

ngày học thuộc lòng khiến chúng không nghĩ lung tung nữa. Đây là một hành động mà 

đƣợc nhiều lợi ích. 

Đến mƣời ba mƣời bốn tuổi_Ngày xƣa không có cấp trung học, có thái học, chính 

là đại học, chỉ có tiểu học và đại học. Vào thái học, thái học là nghiên cứu học thuật, 

lúc này là dạy ta chuyên nghiên cứu một môn, nếu có hứng thú với môn nào. Nền tảng 

đã rất sâu dày, chuyên nghiên cứu một môn, suốt đời tập trung vào một môn, nên tâm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              574/21 

chúng định. Học quá nhiều, tâm sẽ loạn. Bởi vậy chúng ta hiện nay thành tựu rất khó 

khăn, vì sao vậy? Vì tinh thần và ý chí của họ không thể tập trung, tâm tán loạn. Những 

gì họ đạt đƣợc toàn là tri thức, phải dựa vào vi tính, dựa vào tƣ liệu. Ngày xƣa không 

nhƣ thế, ngày xƣa không cần dùng đến những thứ này, họ khai ngộ. Họ thâm nhập một 

môn, khoảng ba bốn năm trong nhà Phật nói họ đƣợc tam muội. Tâm họ định, định vào 

một môn. Khoảng bảy tám năm, họ khai ngộ, ngộ nghĩa là nhƣ ở đây nói, pháp môn vô 

tận thệ nguyện học, họ hoàn toàn thông suốt. Sau khi khai ngộ, pháp môn vô tận này 

học  nhƣ  thế  nào?  Học  trong  cuộc  sống,  giống  nhƣ  53  lần  tham  bái  ở  sau  Kinh  Hoa 

Nghiêm. Để quý vị đi, tự xem thế giới bên ngoài. Xem khắp nơi, nghe khắp nơi và tiếp 

xúc với tất cả, thông suốt mọi thứ, trí tuệ khai. Chƣa đạt đƣợc tam muội, trí tuệ chƣa 

khai, thầy tuyệt đối không để quý vị ra đi, vì chƣa đủ tƣ cách đi tham học. Tham học là 

thành tựu hậu đắc trí, nhất môn thâm nhập là thành tựu căn bản trí. Căn bản trí chính là 

thiền định, căn bản trí là bát nhã vô tri, nghĩa là tâm vô cùng thanh tịnh. Khi khai ngộ, 

vô sở bất tri, 53 lần tham bái là vô sở bất tri, rất dễ. 

Nhƣ ngày xƣa Bồ Tát Long Thọ khai ngộ, tất cả kinh điển Đức Thế Tôn nói trong 

suốt 49 năm, ngài mất bao nhiêu thời gian là học hết? Ba tháng là thông triệt. Nếu là 

thật sự khai ngộ, pháp thế xuất thế gian, Đại Tạng Kinh, Tứ Khố Toàn Thƣ, nhiều nhất 

một năm là thông suốt hoàn toàn. Phƣơng pháp nào hay? Vẫn là phƣơng pháp của cổ 

nhân hay, bây giờ chúng ta làm thế nào cũng không hơn đƣợc cổ nhân. 

Nếu quý vị nói cổ nhân không hiểu khoa học kỹ thuật thời hiện đại, đó là giả, quý 

vị hoàn toàn không hiểu. Họ hiểu vì sao không phát minh? Nếu họ phát minh thì thế 

giới này đã hủy diệt từ lâu, đây là sự thật. Đến các nhà khoa học đều nói, địa cầu này 5 

vạn năm trƣớc, nếu khoa học phát triển đến đỉnh cao thì thế giới này đã hủy diệt. Bây 

giờ khoa học cũng phát triển mạnh, cũng đang cận kề sự hủy diệt. Bởi bậy khoa học kỹ 

thuật phải dừng lại chỗ thích hợp. Cổ nhân không muốn phát triển khoa học kỹ thuật, 

tác dụng phụ quá lớn. Đạt đƣợc một chút ƣu điểm, nhƣng tác dụng phụ của nó, quý vị 

quan sát tƣờng tận mới biết đƣợc không bằng mất. Không đáng để làm, không phải họ 

không biết. 

Đây là nhân của báo thân bồ đề, báo thân quả thật là trí tuệ vô lƣợng. 

Thứ tƣ: “Vô thƣợng bồ đề thề nguyện chứng”, thông thƣờng chúng ta nói là “Phật 

đạo vô thƣợng thề nguyện thành”. Là nguyện cầu chứng đƣợc Phật quả bồ đề, pháp 

thân, bát nhã, giải thoát cứu cánh viên mãn, đây là thành Phật. 

Ngày  nay  trong  tứ  hoằng  thề  nguyện,  chúng  ta  đặc  biệt  nghiêng  nặng  về  hai 

nguyện trƣớc. Phát tâm độ chúng sanh, chúng sanh vô biên thề nguyện độ, phiền não 

vô tận thệ nguyện đoạn, chúng ta chuyên học hai nguyện này. Hai nguyện sau thì sao? 

Chúng ta để hai nguyện sau đến thế giới Cực Lạc tiếp tục thực hành. Chúng ta đem 

tinh thần, sức mạnh, thời gian tập trung vào hai nguyện trƣớc, thực hiện tốt hai nguyện 

trƣớc, nhất định vãng sanh Tịnh độ. Ta đến thế giới Cực Lạc rồi tiếp tục học, pháp môn 

vô lƣợng thệ nguyện học, Phật đạo vô thƣợng thề nguyện thành. Đến đó hãy thực hành 

hai nguyện này, đừng ở đây làm mất thời gian, ở đây chỉ nhất tâm cầu sanh Tịnh độ, 

không còn việc gì khác. 

Ngày nay thế gian này thiên tai quá nhiều, học Phật không thể không có tâm từ bi. 

Không có nhân duyên này đƣơng nhiên phải thật thà niệm Phật, có nhân duyên này ta 

không thể không làm. Phật Bồ Tát tùy duyên, tùy duyên bất biến, bất biến là sao? Cầu 

sanh Tịnh độ không thay đổi, tuyệt đối không thay đổi mục tiêu và phƣơng hƣớng. Sau 

đó mới hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Chúng ta cũng toàn tâm toàn lực giúp 

đại  chúng  hóa  giải  thiên  tai,  giúp  đại  chúng  hóa  giải  xung  đột,  giúp  đại  chúng  khôi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              575/21 

phục an định hòa bình, giúp đại chúng tiêu tai giải nạn, đây là những vấn đề phụ. Làm 

những  việc  phụ  này  có  khi  cũng  trở  ngại  công  phu  của  chính  mình,  nhƣng  có  thể, 

không sao, vãng sanh Tịnh độ tuyệt đối không vấn đề gì. Trở ngại là phẩm vị ở thế giới 

Cực Lạc thấp một chút, còn tuyệt đối không trở ngại việc vãng sanh, cái đó không sao 

mà. 

Đại sƣ Ngẫu Ích nói rất hay, cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh tôi đã 

rất  mãn  nguyện. Đúng, không sai  chút nào, vì hạ hạ phẩm  vãng  sanh  cũng là  A  Duy 

Việt Trí Bồ Tát. Nguyện này nói, không phải nguyện 20 này đã nói đến rồi sao? Sanh 

đến thế giới Cực Lạc làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí là địa vị gì? Trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói, 41 vị pháp thân đại sĩ là A Duy Việt Trí Bồ Tát, quý vị xem 

không tuyệt vời ƣ? Bởi vậy không thể không tu Tịnh độ, không thể không có tâm từ bi, 

không có tâm từ bi nghĩa là trái với bồ đề. Ở đây nói phát tâm bồ đề, ta không thể làm 

trái. Khi gặp chúng sanh khó khăn, có thể không đƣa tay giúp đở sao? Có thể không 

quan tâm chu đáo sao? Đó không phải đệ tử Phật. Phải hiểu rõ ràng đạo lý này. 

Dƣới đây là Hoàng Niệm Lão nói với chúng ta: “Do ba hạnh nguyện trƣớc thành 

tựu  đầy  đủ,  mà  chứng  đƣợc  ba  thân  bồ  đề  viên  mãn,  còn  trở  lại  rộng  lợi  ích  tất  cả 

chúng sanh”. Độ chúng sanh, đoạn phiền não, học pháp môn, ba nguyện này thành tựu 

đầy đủ mới chứng đƣợc ba thân viên mãn. Chứng đƣợc ba thân viên mãn, về sau còn 

có  việc  chăng?  Còn,  chính  là  nguyện  thứ  nhất.  Nguyện  thứ  nhất  là  không  cùng  tận. 

Sanh đến thế giới Cực Lạc, nghĩa là sau khi minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, 

chỉ có một việc là phổ độ chúng sanh. Ở đâu có cảm liền ứng đến đó. Thế nào gọi là 

cảm? Trong Phật pháp có một chữ nói rất hay đó là duyên, ở đâu có duyên liền đi đến 

đó. Duyên chính là cảm, cảm tức là duyên. Ngƣời trong xã hội hiện nay gọi là điều 

kiện,  có  điều  kiện  này,  điều  kiện  gì?  Họ  có  thể  tin,  có  thể  lý  giải,  lại  chịu  học,  đây 

chính  là  duyên.  Có  duyên,  giúp  họ,  phải  giúp  họ  nâng  cao  cảnh  giới.  Họ  có  thể  tin, 

giúp họ lý giải. Họ đã lý giải, giúp họ tu hành. Đã tu hành, giúp họ vãng sanh thế giới 

Cực Lạc, điều này quan trọng. Không tin thì sao? Không tin thì giúp họ khởi tín, không 

sót ngƣời nào. Trong giáo lý đại thừa nói: “đệ tử Phật môn, không bỏ một ai”, chính là 

ý này. Niệm niệm đều là phổ độ tất cả chúng sanh, phải có tâm này, phải có nguyện 

này. Khi thật sự hành động, đó gọi là hành Bồ Tát đạo. 

Chúng ta xem tiếp đoạn thứ hai: “Duyên lý bồ đề tâm. Đây tức thắng nghĩa bồ đề 

tâm của  mật thừa”. Kinh Vô Lƣợng Thọ hiển mật viên dung, nó là một bộ kinh viên 

mãn của đại thừa. Có tƣ tƣởng tiểu thừa, cũng có tƣ tƣởng đại thừa, Tông Thiên Thai 

nói về Tạng Thông Biệt Viên đều có, Hiền Thủ nói về Tiểu Thỉ Chung Viên Đốn cũng 

có. Có Hiển giáo, có Mật giáo. Có Phật pháp, cũng có thế pháp. Hoàn toàn đầy đủ, đây 

gọi là đại kinh. Đây  là những gì trong mật thừa nói. “Tất cả các pháp vốn tịch diệt”, 

đây là nói từ lý.“An trú trong thật tƣớng trung đạo, mà viên thành nguyện hạnh thƣợng 

cầu hạ hóa, gọi là tâm bồ đề tối thƣợng”. Đây là ai? Ngƣời đƣơng cơ là ngƣời khai ngộ, 

vì sao vậy? Vì họ có thể an trú thật tƣớng trung đạo, không phải đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh không làm đƣợc. Sao có thể làm đƣợc? Vì họ hiểu triệt để tất cả các pháp 

vốn tịch diệt, họ chứng đƣợc. 

Tám chữ này chính là 20 chữ đại sƣ Huệ Năng nói khi khai ngộ. Tất cả các pháp 

trên  thực  tế  chính là  bốn  chữ:  “Bổn  lai  tịch  diệt”  Này.  Đại  sƣ  Huệ  Năng  nói  thể  của 

tịch diệt, tƣớng của tịch diệt, tác dụng của tịch diệt, chúng ta xem từ đây sẽ hiểu. “Vốn 

tự thanh tịnh” là nói từ trên tƣớng, “vốn không sanh diệt” là nói từ thể, “vốn tự đầy đủ” 

là nói từ đức, “vốn không dao động” ý nghĩa tƣơng tự với vốn tịch diệt. Có thể nói nó 

từ thể, cũng có thể nói nó từ đức. Câu sau cùng là “năng sanh vạn pháp””, tuy sanh vạn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              576/21 

pháp, nhƣng sanh diệt là một không phải hai, sanh diệt không hai. Làm sao lãnh hội 

sanh diệt không hai? Ta nghĩ đến lời Bồ Tát di Lặc nói, một khảy móng tay có 32 ức 

100 ngàn niệm, là có thể lãnh hội đƣợc sanh diệt không hai. Nhƣ vậy mới có thể an trú 

trong thật tƣớng trung đạo, thật tƣớng là chân tƣớng, chân tƣớng của vũ trụ vạn hữu. 

Ta ở trong chân tƣớng nhƣ nhƣ bất động, bất động là sao? Là lục căn tiếp xúc với cảnh 

giới lục trần, rõ ràng minh bạch, đó gọi là chiếu kiến. Trong Tâm Kinh nói: “Quán Tự 

Tại Bồ tát hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa thời, chiếu kiến ngũ uẩn giai không”. Đó 

là chiếu kiến, đó không phải tình kiến. Phàm phu chúng ta dùng tình kiến, trong tình 

kiến  có  phân  biệt,  có  chấp  trƣớc,  có  khởi  tâm,  có  động  niệm,  nhƣ  vậy  là  sai,  không 

phải an trú trong đạo thật tƣớng. An trú ở đâu? An trú trong tập khí phiền não. Phàm 

phu và Phật Bồ Tát chỉ khác nhau trong một niệm. 

Tâm ngƣời bây giờ, chúng ta quan sát tƣờng tận sẽ biết, tâm ngƣời thế gian an trú 

ở  đâu?  Trong  tự  tƣ  tự  lợi,  họ  an  trú  vào  đó,  vì  thế  không  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo. 

Ngƣời hiểu điều này, có thể thấy tất cả các pháp vốn tịch diệt, đây là ngƣời khai ngộ. 

Đây là thấy đạo, là kiến tánh, là ngƣời sáng suốt, họ không còn an trú trong phiền não, 

không trú trong tự tƣ tự lợi, không có chính mình. 

Nửa bộ trƣớc của Kinh Kim Cang nói về phá tứ tƣớng: “Vô ngã tƣớng, vô nhân 

tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”. Nửa bộ sau nói: “Vô ngã kiến, vô nhân 

kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”, ý niệm đều không có. Chẳng những không 

chấp trƣớc, mà trong tâm căn bản không có ý niệm này, đó là an trú thật tƣớng trung 

đạo. Đây là thắng nghĩa bồ đề tâm. Tuy an trú trong thật tƣớng trung đạo, nhƣng quý vị 

xem bên dƣới: “Viên thành nguyện hạnh thƣợng cầu hạ hóa”. Đây là gì? Trong Hoàn 

Nguyên  Quán  nói  về  bốn  tịnh  đức,  quý  vị  thử  nghĩ  xem  có  đúng  không?  Tùy  duyên 

diệu dụng, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Tâm, tâm an trú trong thật tƣớng 

trung  đạo.  Ứng  hóa  thân,  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức,  đây  gọi  là  diệu. 

Làm gƣơng tốt cho chúng sanh mọi lúc mọi nơi, oai nghi hữu tắc, làm gƣơng là sao? 

Bây giờ họ làm điều gì sai, quý vị phải đính chính lại ngay, không có xấu tốt. Quý vị 

thấy khuyết điểm của họ là gì? Họ chịu tội ở đâu, quý vị hiện tƣớng cho họ thấy, quý 

vị rất tự tại. Bây giờ quý vị tâm địa thanh tịnh, mỗi ngày đều an vui, nên tƣớng này tốt. 

Ngƣời trong xã hội hiện nay, mặt mày lúc nào cũng ủ rủ, sầu não, thấy tƣớng nhƣ thế 

khó chịu biết bao! Ta hiện tƣớng an vui cho họ thấy, đây chính là làm tấm gƣơng tốt, là 

oai nghi hữu tắc, nhu hòa chất trực, thay chúng sanh khổ. Đến thế gian này để làm gì? 

Đến để biểu diễn, giúp chúng sanh lìa khổ đƣợc vui. Chúng sanh do đâu mà khổ? Do 

mê muội, càng mê càng sâu, nhƣ vậy không đáng sợ ƣ? Mê càng sâu càng khổ. Mê ở 

đâu? Bây giờ nghiêm trọng nhất là mê trong tham sân si. Nhà Phật nói năm chữ, tham 

sân si mạn nghi, không có thứ gì không mê, mà còn mê một cách sâu dày. Quả báo ở 

đâu? Quả báo trong địa ngục A tỳ. Làm sao để giúp họ phá mê khai ngộ, tự nhiên sẽ lìa 

khổ đƣợc vui. 

Đây là duyên lý bồ đề tâm, lý chính là tự tánh, hoàn toàn từ thể, tƣớng và tác dụng 

của tự tánh để nói, đây là duyên lý. Tứ hoằng thệ nguyện, nói từ sự tƣớng dễ hiểu hơn. 

Đoạn ở sau thâm sâu hơn. 


Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng tại đây. 



 







Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              577/21 





Tập 217 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:10.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 268, hàng thứ tám. Pháp sƣ Tân La Nguyên Hiểu, bắt đầu 

học từ đây. 

“Trong Tông Yếu của đại sƣ Tân La Nguyên Hiểu luận về tâm vô thƣợng bồ đề 

rằng: Thứ nhất tùy sự phát tâm, thứ hai thuận lý phát tâm. Lời nói tùy sự, phiền não vô 

số, nguyện đều đoạn tận. Thiện pháp vô lƣợng, nguyện tu tất cả. Chúng sanh vô biên, 

nguyện độ tất cả. Đối với ba việc này, quyết định kỳ nguyện”. 

Chúng  ta  xem  đoạn  này  trƣớc,  đây  là  thời  nhà  Đƣờng,  lúc  này  đại  sƣ  Nguyên 

Hiểu ngƣời Hàn quốc lƣu học tại Trung quốc, là một lƣu học sinh rất xuất sắc. Sau khi 

trở về Hàn quốc, trở thành nhất đại tổ sƣ. Tông Yếu là ngài viết về chú giải Kinh Vô 

Lƣợng  Thọ, gọi là  Tông  Yếu,  trong này  ngài  có giải thích về  tâm  vô  thƣợng bồ đề. 

Ngài cũng nói về tùy sự phát tâm và thuận lý phát tâm, rất tƣợng tự với duyên sự bồ đề 

tâm và duyên lý bồ đề tâm mà ta đã đọc ở trƣớc trong Vãng Sanh Yếu Tập, ý nghĩa gần 

giống nhau. 

Lời nói tùy sự, ở trƣớc nói về tứ hoằng thề nguyện. Ở đây ngài chỉ nói ba loại, chỉ 

nói ba câu, ý nghĩa tƣơng tự với tứ hoằng thề nguyện. 

Thứ  nhất_tứ  hoằng thề nguyện  nói:  “Phiền  não vô  tận thề  nguyện  đoạn”.  Ở  đây 

ngài  nói:  “Phiền  não  vô  số,  nguyện  đoạn  tận”.  Do  đây  có  thể  biết,  phát  tâm  bồ  đề 

không thể không đoạn phiền não, vì sao vậy? Vì tâm bồ đề là tâm giác, phiền não là mê. 

Vì có phiền não, tâm giác không hiện ra đƣợc. Chúng ta biết tâm giác là chân tâm của 

chính mình, là bản tánh của chúng ta. 

Các bậc thánh hiền nói với chúng ta: “Tánh ngƣời vốn thiện”, câu đầu tiên trong 

Tam  Tự  Kinh  nói:  “Nhân chi sơ, tánh bổn  thiện”. Mê là bất  thiện, giác là  thiện. Bản 

thiện trong pháp đại thừa gọi là bổn giác, các bậc cổ đức gọi là bổn thiện. Trên thực tế 

bổn thiện và bổn giác cùng một cảnh giới, là một vấn đề. 

Bây  giờ  chúng ta  bất  thiện, bất  thiện là  tập  tánh. Do  đó  dạy  học  rất  quan  trọng, 

dạy học quan trọng nhất cũng chính là mục tiêu dạy học đầu tiên. Cổ nhân gọi là tông 

chỉ, chủ yếu, nghĩa là làm thế nào để duy trì bổn thiện mà không mê hoặc. Thứ hai là 

đã mê thất bổn tánh, làm sao giúp họ khôi phục bổn thiện, đây mới là mục tiêu thật sự 

của  giáo  dục.  Ngày  xƣa  dạy  học,  học  sinh  đọc  sách  chí  tại  thánh  hiền.  Thánh  nhân 

nghĩa là giữ đƣợc bản thiện mà không biến chất, hiền nhân nhất định là từ bất thiện trở 

về bổn thiện, đây là hiền nhân, quân tử. Ngày xƣa dạy học, quý vị xem họ lấy mục tiêu 

này, giống với trong đại thừa phiền não vô tận thề nguyện đoạn. 

Thứ hai, “thiện pháp vô lƣợng, nguyện đều tu”. Thiện pháp là gì? Lợi ích chúng 

sanh đều là thiện pháp, trái lại lợi ích chính mình đều không phải thiện pháp. Điểm này 

trong giáo lý đại thừa nói rất rõ ràng, quý vị muốn hỏi vì sao, vì sao lợi ích chính mình 

không phải là thiện pháp? Chúng ta thử nghĩ xem học Phật pháp đại thừa là gì? Mục 

tiêu cuối cùng là gì? Là muốn thành Phật. Trong kinh điển đại thừa Đức Phật thƣờng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              578/21 

nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, bây giờ không phải Phật, vì sao không phải Phật? 

Bây giờ mọi ngƣời vì mình, chính là phàm phu lục đạo, nhƣ vậy là sai. Vì sao nói vì 

mình là sai? Kinh Kim Cang ngƣời Trung quốc đều phải học, ngƣời không học Phật 

cũng thích đọc. Quý vị xem nửa bộ trƣớc của Kinh Kim Cang nói về phá tứ tƣớng: “Vô 

ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”. Đầy đủ bốn tƣớng 

này là phàm phu lục đạo, không còn phân biệt chấp trƣớc bốn tƣớng này là đi vào cửa 

Phật. Quý vị muốn hỏi vì sao? Vì bốn tƣớng là giả, không phải thật. Chấp trƣớc là thật 

không chịu buông bỏ, đây gọi là mê. Mê gì? Tức là mê điều này, chúng ta không thể 

không biết nhƣ vậy. 

Đoạn phiền não, cửa ải đầu tiên chính là buông bỏ thân kiến, nghĩa là phá bốn 

tƣớng. Ai phá đƣợc? Kinh Kim Cang nói một cách rõ ràng, Tu đà hoàn phá đƣợc, là 

tiểu thừa sơ quả. Đại thừa, nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm nói, thập tín Bồ Tát sơ tín vị. 

Sơ tín vị nghĩa là vừa nhập môn, giống nhƣ tiểu học vậy, lớp một tiểu học của Phật 

giáo đại thừa, đã phá đƣợc bốn tƣớng. Không phá đƣợc cửa ải này, là chƣa vào lớp một, 

vẫn còn ở mẫu giáo, không phải đệ tử chính thức của Phật. Nhất định phải hiểu điều 

này. Phiền não không phá, thiện pháp không thể kiến lập. Phiền não chƣớng ngại thiện 

pháp, phá hoại thiện pháp, đạo lý là đây. 

Khi  tôi  mới  học  Phật  đến  thỉnh  giáo  thầy:  Phật  pháp  thù  thắng,  khiến  ngƣời 

ngƣỡng mộ, có phƣơng pháp gì khiến chúng ta nhanh chóng khế nhập? Thầy nói với 

tôi hai câu: “Nhìn thấu, buông bỏ”, tức là nhập môn. Nhìn thấu là hiểu rõ chân tƣớng 

sự thật, buông bỏ nghĩa là buông bỏ phiền não. Trong phiền não, đầu tiên là buông bỏ 

thân kiến, vô ngã, đích thực không có cái ta. Lục đạo, mƣời pháp giới chấp trƣớc cái ta 

này là giả, đặc biệt là lục đạo chấp trƣớc cái ta giả này, vĩnh viễn không ra khỏi luân 

hồi lục đạo, chƣ vị nhất định phải biết. 

Thế nào là chánh pháp? Đặc biệt là trong đại thừa, thuần chánh thuần viên, nhƣ 

vậy là sao? Là thuần tịnh thuần viên, đây là tiêu chuẩn của Hoa Nghiêm và Pháp Hoa. 

Chƣa phá ngã chấp, ta không thể vào cửa đƣợc, đây gọi là chánh pháp. Trong kinh luận 

Đức Phật nói rất nhiều, Tu đà hoàn đoạn phiền não, đoạn những phiền não nào? Tam 

giới cửu địa 88 phẩm kiến hoặc, đoạn tất cả những phiền não này mới có thể chứng quả 

Tu đà hoàn, cũng chính là sơ tín vị của thập tín Bồ Tát. 

Trong  lúc  dạy  học, Đức  Phật  quy  nạp  tất  cả  phiền  não  này,  quy  nạp  thành  năm 

loại lớn. Nhƣ vậy dễ dạy, cũng dễ học. 88 phẩm kiến hoặc, phân thành năm loại lớn. 

Thứ nhất là thân kiến, thứ hai là biên kiến. Thân kiến nghĩa là chấp trƣớc thân này là ta, 

nhƣ vậy là sai, thân không phải ta. Biên kiến nhƣ hiện nay gọi là đối lập, ta đối lập với 

ngƣời khác, đối lập với sự, đối lập với tất cả pháp. Ngày nay chúng ta gọi là tƣơng đối, 

đây là gì? Đây là nguồn gốc của tất cả phiền não. Từ đối lập mới khởi mâu thuẫn, từ 

mâu thuẫn mới sinh ra xung đột, xung đột lên đến cao trào là đấu tranh. Xã hội ngày 

nay đều chú trọng cạnh tranh, đây là trầm luân trong luân hồi lục đạo, tuyệt đối không 

phải Phật pháp, trong Phật pháp không có cạnh tranh. Phật pháp nói về lục hòa, làm gì 

có tranh? Có ý niệm tranh, có hành vi tranh, đó là vĩnh viễn trôi lăn trong luân hồi lục 

đạo, mà luân hồi lục đạo đa phần ở trong ba đƣờng ác. Quý vị xem trời ngƣời, thánh 

nhân, quân tử họ không tranh, họ chú trọng nhƣờng. 

Ngày xƣa cổ nhân dạy học, dạy trẻ con, từ nhỏ đã dạy chúng nhƣờng. Đầu tiên là 

nhẫn nhƣờng, dần dần học cách khiêm nhƣờng, đi dần lên, khiêm nhƣờng. Đến cảnh 

giới cao là lễ nhƣờng, nhƣờng đến cùng! Làm gì có ý niệm tranh? Ý niệm và hành vi 

tranh giành, quân tử hoàn toàn không có, không có đạo lý này. Cho nên có thể buông 

bỏ biên kiến, buông bỏ đối lập, xã hội hòa thuận, hóa giải xung đột. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              579/21 

Thứ ba là giới thủ kiến, thứ tƣ là kiến thủ kiến. Chúng ta có thể kết hợp hai loại 

này lại, ngƣời xƣa gọi là thành kiến. Ngƣời đó rất có thành kiến, thành kiến có hai loại. 

Thành kiến thuộc về nhân gọi là giới thủ kiến, thành kiến thuộc về quả gọi là kiến thủ 

kiến, hai loại này ngƣời xƣa hợp lại gọi là thành kiến. Ngƣời không có thành kiến tâm 

địa  thanh  tịnh,  ở  thế  gian  này  tất  cả  đều  có  thể  nhƣ  Bồ  Tát  Phổ  Hiền:  “hằng  thuận 

chúng sanh, tùy hỷ công đức”. Đối với ngài tất cả đều tốt, không có gì không tốt, vì sao 

vậy? Vì ngài không có phân biệt, không có chấp trƣớc. 

Loại sau cùng là tà kiến, nghĩa là trừ bốn loại lớn ở trên, không thuộc bốn loại lớn 

này, tất cả những tƣ tƣởng sai lầm đều quy về loại này, gọi là tà kiến. Không có những 

thứ này, mới vào cửa Phật. Cửa Phật không phải nói quý vị nghiên cứu bao nhiêu bộ 

kinh, hay trì giới, hành thiện, niệm Phật. Không phải nhƣ thế, không liên quan đến điều 

này, then chốt là ta còn phiền não chăng? Nó chƣớng ngại tự tánh. Chƣ vị nên biết rằng, 

mục tiêu sau cùng của học Phật là minh tâm kiến tánh. Không chỉ là Thiền tông nói, 

mà  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  mục  đích  sau  cùng  của  mỗi  pháp  môn  đều  là  minh 

tâm kiến tánh. Trong Kinh Bát Nhã Đức Phật nói rất hay: “pháp môn bình đẳng, không 

có cao thấp”, vì sao vậy? Vì đến sau cùng đều kiến tánh, không có gì khác nhau, chỉ là 

phƣơng pháp tu học không giống nhau. Đƣờng đi không tƣơng đồng, nhƣng phƣơng 

hƣớng là nhất trí, mục tiêu chỉ có một. Đây chính là nói Phật Phật đạo đồng, pháp môn 

bình đẳng nghĩa là nhƣ thế. 

Vì sao Đức Phật nói rất nhiều pháp môn? Vì phiền não quá nhiều, căn tánh mỗi 

ngƣời lại khác nhau, nhiều pháp môn là để tiện lợi cho mọi ngƣời tu học. Ta cảm thấy 

pháp môn nào thích hợp với mình, thì áp dụng pháp môn đó, nhƣng nhất định là phiền 

não nhẹ, trí tuệ tăng, nhƣ vậy là tu đúng. Nếu nhƣ ta tu học pháp môn này, không đoạn 

đƣợc phiền não, thậm chí phiền não càng nhiều, nhƣ vậy là hoàn toàn sai. Công phu 

đắc lực hay không đắc lực, là tâm thanh tịnh có hiện tiền hay không. Trên đề kinh này, 

tiêu chuẩn này là thanh tịnh bình đẳng giác ngộ. A la hán chứng đƣợc tâm thanh tịnh, 

Bồ Tát đƣợc tâm bình đẳng, Phật là đại triệt đại ngộ. Chữ giác, giác là Phật. Điều này 

rất lợi ích! 

Sau khi đoạn phiền não mới có thể tu thiện pháp, mới biết nhƣ thế nào gọi là thiện. 

Ta hiểu rõ định nghĩa của chữ thiện, thiện này không phải thiện của thiện ác, thiện của 

thiện ác là tƣơng đối, là đối lập, nhƣ vậy là bất thiện. Trong lục đạo nói đến thiện ác, tu 

thiện sanh vào ba đƣờng lành. Tạo ác thì sao? Nhƣ vậy sẽ sanh vào ba đƣờng ác, không 

ra khỏi luân hồi lục đạo. Nó không phải là thiện mà Đức Phật nói, thiện Đức Phật nói 

vƣợt thoát luân hồi lục đạo. 

Đoạn tận năm loại kiến hoặc, còn có tƣ hoặc, tƣ hoặc là sai lầm về mặt tƣ tƣởng. 

Tam giới cửu địa tất cả có 81 phẩm, Đức Phật cũng quy nạp nó thành năm loại lớn, là 

tham sân si mạn nghi, năm loại lớn này cũng cần phải đoạn. Không những không có 

hành vi này,  mà  ý  niệm  cũng không  có, ý  niệm  tham  sân si  mạn nghi đều không có. 

Nghi, đặc biệt là đối với thánh giáo, đối với giáo huấn của thánh hiền, nếu có hoài nghi, 

nói lên điều gì? Chứng tỏ ta không thể ra khỏi luân hồi lục đạo. Nếu muốn ra khỏi luân 

hồi lục đạo, cần phỉa  tin vào  giáo  huấn  của thánh  hiền. Cổ  nhân nói, không nghe lời 

ngƣời lớn, thiệt thòi ngay trƣớc mắt. 

Vì sao không đƣợc hoài nghi? Thánh hiền là ngƣời khai ngộ minh tâm kiến tánh, 

còn chúng ta thì đang mê hoặc. Trong lục đạo mê rất sâu, tứ thánh pháp giới mê ít hơn, 

nhƣng cũng chƣa khai ngộ. Trong tứ thánh pháp giới có Thanh văn nghĩa là A la hán, 

có Bích chi Phật, có Bồ Tát, cao nhất là Phật. Phật ở đây cũng chƣa đại triệt đại ngộ, 

Phật trong mƣời pháp giới. Bởi vậy thập pháp giới_ngày nay chúng ta gọi lục đạo là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              580/21 

phàm phu, trong kinh điển Đức Phật chia phàm phu thành hai loại. Trong lục đạo gọi là 

nội phàm, bên trong lục đạo. Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật gọi là ngoại phàm, 

là bên ngoài lục đạo, họ vẫn là phàm phu. 

Vì sao nói họ là phàm phu? Vì họ dùng vọng tâm, không dùng chân tâm, nhƣng 

vọng tâm của họ dùng chánh, chánh ở đâu? Vì họ không hoài nghi đối với Phật Bồ Tát, 

hoàn toàn tiếp nhận, y giáo phụng hành, cho nên hành vi họ đúng đắn. Phật trong mƣời 

pháp  giới  tuy  không  phải  chân  Phật,  nhƣng  rất  giống  chân  Phật.  Họ  khởi  tâm  động 

niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  rất  giống  chân  Phật.  Nghĩa  là  giáo  huấn  trong  tam  tạng  kinh 

điển, họ đều hành trì, thực hành rốt ráo. Nếu họ có thể chuyển bát thức thành tứ trí, họ 

chính là chân Phật, không phải giả Phật, không còn ở trong mƣời pháp giới. Nói cho 

quý  vị  biết  mƣời  pháp  giới  cũng  là  giả,  không  phải  thật,  nhƣng  họ  dùng  chân  tâm, 

không phải dùng vọng tâm. Do đây có thể biết, trong mƣời pháp giới toàn là dùng bát 

thức 51 tâm sở, dùng những thứ này. Tứ thánh pháp giới giác, dùng vọng tâm, nhƣng 

họ giác. Họ nƣơng Phật, gọi là quy y Phật, thật sự quy y Phật. Lục đạo chúng ta là giả, 

không phải quy y thật. 

Quy là quay đầu, y là nƣơng tựa. Từ mê hoặc điên đảo quay đầu lại, nƣơng vào 

giác mà trong kinh điển dạy, đây gọi là quy y Phật. Cần phải hiểu ý nghĩa quy y. Ai là 

chân thật quy y? Tứ thánh pháp giới là chân thật quy y. Quy y pháp, chánh mà không 

tà. Quy y Tăng, tịnh mà không nhiễm. Quý vị xem, trong lục đạo chúng ta đã thọ tam 

quy, nhƣng vẫn mê mà không giác, tà mà không chánh, nhiễm mà không tịnh. Nhƣ vậy 

không phải là giả ƣ, hữu danh vô thực. Tứ thánh pháp giới là danh đúng với sự thật. 

Chuyển bát thức thành trí là chân tâm, chuyển thức thứ sáu, tức không dùng thức 

thứ  sáu,  đó  là  gì?  Diệu  quan  sát  trí  hiện  tiền,  trí  tuệ  của  tự  tánh,  diệu  quan  sát  trí. 

Chuyển mạt na thức thành bình đẳng tánh trí, đây là đức hạnh trong tự tánh. Chuyển 

thức thứ tám thành đại viên cảnh trí, bát nhã vốn có trong tự tánh hoàn toàn hiện tiền. 

Chuyển năm thức trƣớc thành thành sở tác trí, đƣợc đại tự tại. Đây là dùng chân tâm, 

dùng chân tâm là chân Phật, dùng vọng tâm không phải là chân Phật. Tông Thiên Thai 

nói Phật trong mƣời pháp giới là “Tƣơng tự tức Phật”, không phải thật, tƣơng tự, rất 

giống, chúng ta không thể không biết điều này. 

Trong kinh điển đại thừa nói về thiện, thông thƣờng chúng ta hiểu thành thiện của 

thiện ác, nhƣ vậy là sai, thiện của thiện ác ở trong phiền não. Ở đây nói về thiện, ít nhất 

chúng ta dùng bốn tịnh đức mà quốc sƣ Hiền Thủ nói trong Hoàn Nguyên Quán, đây là 

thiện. Tùy duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, nhu hòa chất trực, đại chúng sanh khổ, 

đây là thiện. Pháp thân Bồ Tát là thiện. Nguyện tu tất cả. Chúng ta phát nguyện phải 

giống nhƣ địa thƣợng Bồ Tát vậy, chân tu. 

“Thứ ba, chúng sanh vô biên, nguyện độ tất cả”, câu này giống nguyện thứ nhất 

trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện:  “Chúng  sanh  vô  biên  thề  nguyện  độ”,  phải  giúp  những 

chúng sanh khổ nạn, độ nhƣ thế nào? Dạy họ, chúng sanh giác ngộ, quay đầu, đây gọi 

là đƣợc độ. Đƣơng thời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế suốt đời dạy học, chƣ vị 

phải biết điều này. 30 tuổi ngài khai ngộ, sau khi khai ngộ bắt đầu dạy học, dạy suốt cả 

đời, 79 tuổi viên tịch. Giảng kinh hơn 300 hội, thuyết pháp 49 năm. 

Chúng sanh khổ, khổ từ đâu đến? Mê thất tự tánh là khổ, họ có phiền não, có tập 

khí, họ tạo ác nghiệp phải chịu khổ báo. Phật Bồ Tát thƣơng xót mọi ngƣời, giúp mọi 

ngƣời lìa khổ đƣợc vui. Giác ngộ tức là lìa khổ, hiểu rõ tức là đƣợc vui. Trong kinh 

điển đại thừa, Chƣ Phật Nhƣ Lai thật sự là đang độ chúng sanh, giúp chúng sanh lìa 

khổ  đƣợc  vui,  phƣơng  pháp  của  họ  là  dạy  học.  Không  những  dùng  ngôn  giáo,  quan 

trọng nhất là dùng thân giáo, ngài thể hiện cho chúng ta thấy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              581/21 

“Đối với ba việc này, quyết định kỳ nguyện”. Nghĩa là ở trên nói về ba vấn đề này, 

quyết định. Kỳ là kỳ vọng, hy vọng nguyện này phải viên mãn. 

Bên  dƣới  giải  thích,  giải  thích  rất  hay:  “Sơ”,  đoạn  phiền  não,  đoạn  phiền  não, 

“Nhƣ  Lai đoạn đức chánh nhân”. Đây là nói về tam đức, đoạn đức, trí đức, ân đức. 

Trong điện Phật, chúng ta thấy điện thờ Phật, trên bức hoành viết Đại Hùng Bảo Điện, 

nghĩa là sao? Phật là đại anh hùng, anh hùng nghĩa là sao? Nghĩa là ngƣời khác không 

làm đƣợc ngài làm đƣợc, đây gọi là anh hùng. Chúng sanh lục đạo không làm đƣợc, do 

vì chƣa đoạn đƣợc phiền não. Đức Phật có phƣơng pháp có thể đoạn tận phiền não, cho 

nên gọi là đại anh hùng. 

Chúng ta học Phật, đầu tiên phải học đoạn đức của Phật, đoạn nghĩa là buông bỏ, 

đây là Nhƣ Lai đoạn đức chánh nhân. Không đoạn phiền não làm sao đƣợc, đoạn phiền 

não nhƣ thế nào? Nếu không thể thâm nhập kinh tạng thì không thể đoạn đƣợc. Bởi thế 

thầy dạy tôi, trƣớc phải nhìn thấu, sau đó mới buông bỏ. Vì sao không buông đƣợc? Vì 

chƣa nhìn thấu, cho nên không buông đƣợc. Nhìn thấu tự nhiên sẽ buông bỏ, nhìn thấu 

giúp buông bỏ, buông bỏ thì sao? Buông bỏ lại giúp nhìn thấu, cảnh giới nâng cao lên. 

Trong pháp đại thừa, từ sơ tín của thập tín vị cho đến Đẳng giác. Trong Kinh Hoa 

Nghiêm sắp xếp 51 địa vị giống nhƣ 51 tầng lầu vậy. Tôi buông bỏ tầng thứ nhất mới 

lên đƣợc tầng thứ hai, buông bỏ tầng thứ hai mới đến đƣợc tầng thứ ba. Buông bỏ tầng 

thứ ba mới lên đến tầng thứ tƣ. Cho nên nhìn thấu, buông bỏ, hai phƣơng pháp này hỗ 

tƣơng thành tựu. Buông bỏ là phiền não vô tận thề nguyện đoạn, nhìn thấy là pháp môn 

vô lƣợng thề nguyện học, không thể không học.  Không học khi đến một cấp bậc thì 

không  thể  tiếp  tục  nâng  cao  đƣợc,  không  lên  đƣợc  nữa.  Nguyên  nhân  là  gì?  Vì  họ 

không chịu học, học không có cảnh dừng. Cổ nhân nói, sống đến già học đến già vẫn 

không học hết, phải dõng mãnh tinh tấn mới có thể học đến cảnh giới của Phật. 

“Thứ đến, thiện pháp vô lƣợng, nguyện tu tất cả. Là Nhƣ Lai trí đức chân nhân”. 

Trí tuệ ở đâu? Trí tuệ từ hành thiện. 

Trƣa nay có một vị đồng học từ Thẩm Quyến đến thăm tôi, lần trƣớc khi đến thăm 

tôi, ông là một thƣơng nhân, một nhà xí nghiệp. Tôi nói với ông ta, Nhƣ Lai nói có con 

đƣờng lớn phát tài, ông có muốn nghe chăng? Đƣơng nhiên thích, phát tài mà! Làm xí 

nghiệp chính là muốn phát tài. Đức Phật nói với chúng ta vì sao mà đƣợc phát tài? Tài 

là nhờ bố thí mà có, nếu ông có thể tu tài bố thí sẽ đƣợc tài phú, nếu có thể tu pháp bố 

thí sẽ đƣợc thông minh trí tuệ, nếu tu bố thí vô úy sẽ đƣợc mạnh khỏe trƣờng thọ. Là 

thật, không phải giả. 

Điều này 60 năm trƣớc đại sƣ Chƣơng Gia dạy cho tôi, tôi đã học suốt 60 năm, 

chứng minh đại sƣ nói là thật, không phải giả. Ông ta nghe xong rất vui, thật sự thực 

hành,  ông  thành  lập  siêu  thị.  Trong  nƣớc  có  105  siêu  thị  dây  chuyền,  bán  phẩm  vật 

thƣờng dùng, thứ cần thiết trong cuộc sống, nhƣ dầu, gạo, muối, đƣờng, rau tƣơi. Ông 

làm thật, rất phổ biến. Hơn 100 tiệm này của ông đã áp dụng phƣơng pháp gì? Ông ta 

gọi là linh lợi nhuận cộng cấp, nghĩa là ông ta mua về bao nhiêu tiền, ông cũng dùng 

giá tiền đó bán ra. Cho nên hàng của ông rẻ, rẻ hơn các tiệm khác, thức ăn vừa tốt vừa 

rẻ, cho nên ông buôn bán rất thuận lợi. 

Ông đến nói với tôi, thầy nói không sai. Mà khi kinh doanh, trƣớc đây lo toan đủ 

thứ, bây giờ rất thoải mái. Trƣớc đây rất phan duyên, bây giờ không phan duyên, kinh 

doanh  ngày  càng  tốt,  mọi  ngƣời  đến  chỗ  ông  mua  đồ.  Rau  quả  không  có  lợi  nhuận, 

hoàn toàn bán theo giá gốc, rất hay! Tôi lại nói với ông ta tu pháp bố thí đƣợc thông 

minh trí tuệ, tu bố thí vô úy mạnh khỏe sống lâu. Bảng hiệu của ông gọi là Tân Nhất 

Giai, rất nhiều ngƣời biết đến. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              582/21 

Những gì Đức Phật nói với chúng ta đều là thật, không phải giả. Không chịu bố 

thí quý vị cũng phát tài, của cải đó là số quý vị có. Số mạng không có, của cải từ đâu 

đến?  Đọc  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  sẽ  hiểu, lời  cổ  nhân  nói  không  sai:  “Suốt  đời  đều  là 

mệnh, tất cả chẳng do ngƣời”. Bất luận dùng phƣơng pháp thủ đoạn nào để đƣợc của 

cải, đều là số mạng có. Số mạng không có, không thể đạt đƣợc. Số mạng không có làm 

sao để đạt đƣợc? Bố thí sẽ đạt đƣợc, thật sự tu pháp bố thí sẽ đƣợc của cải, đây đều là 

thật.  Chúng  tôi  học  suốt  60  năm,  nhận  thấy  đúng  nhƣ  vậy,  cho  nên  rất  cảm  ân  thầy, 

cảm ân Phật Bồ Tát. Trong kinh điển đã dạy chúng ta nhƣ thế. 

“Tâm  thứ  ba,  thứ  ba  là  chúng  sanh  vô  biên,  nguyện  độ  tất  cả”,  đây  là  “ân  đức 

chánh nhân”. Nghĩa là sao? Là bố thí vô úy. Nếu chúng ta năm bắt đƣợc ba câu này, 

nhất định đƣợc của cải. Quý vị xem điều thứ nhất, khi đoạn phiền não ta sẽ đƣợc tài 

phú, khi tu thiện pháp liền khai trí tuệ. Mỗi niệm đều vì chúng sanh khổ nạn, đây là vô 

úy, liền đƣợc mạnh khỏe sống lâu, ân đức. Đừng vì mình, phải vì chúng sanh, vì mình 

thì sao? Đây chính là nói, vì mình là tăng trƣởng tự tƣ tự lợi, nhƣ vậy là sai. 

Phật pháp trƣớc tiên giúp ta đoạn tận tự tƣ tự lợi, nói về vô ngã. Vô ngã tƣớng, vô 

nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng, đây là vƣợt thoát luân hồi lục đạo, 

nâng lên đến tứ thánh pháp giới. Kinh Kim Cang còn nửa bộ sau, nửa bộ sau cảnh giới 

càng cao. Không phải nói vô ngã tƣớng, mà nói là vô ngã kiến, kiến là gì? Là ý niệm. 

Vô  ngã  kiến,  vô  nhân  kiến,  vô  chúng  sanh  kiến,  vô  thọ  giả  kiến,  ý  niệm  không  còn, 

nghĩa là siêu việt mƣời pháp giới. Vƣợt thoát mƣời pháp giới đi về đâu? Vãng sanh đến 

cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Đây là thật, là chân lý, là sự thật. 

Câu bên dƣới là tổng kết: “Tam đức hợp thành quả vô thƣợng bồ đề”. Điều sau 

cùng trong tứ hoằng thề nguyện: “Phật đạo vô thƣợng thệ nguyện thành”. Thực hành 

đƣợc ba điều trƣớc, điều sau cùng này tự nhiên sẽ thành tựu. “Tức là tam tâm luôn là 

nhân của vô thƣợng bồ đề. Nhân quả tuy khác nhau, nhƣng xa rộng nhƣ nhau, không 

bỏ sót điều gì, đều bao hàm tất cả”. Đây là lúc mới học Phật, Chƣ Phật Nhƣ Lai khai 

thị  cho  chúng  ta  về  cƣơng  lĩnh  chung,  mục  tiêu  chung,  phƣơng  hƣớng  chung.  Dùng 

phƣơng pháp gì để đạt đƣợc mục tiêu này? Đó chính là tám vạn bốn ngàn pháp môn. 

Mỗi ngƣời có thể không tƣơng đồng, nhƣng nên biết rằng tám vạn bốn ngàn pháp môn 

phƣơng hƣớng là nhất trí, mục tiêu chỉ có một. 

Chúng ta chọn một pháp môn, ngày nay chúng ta chọn phƣơng pháp trì danh niệm 

Phật. Ta chọn pháp môn này, nhƣng đối với các pháp môn khác đều tôn trọng, không 

đƣợc khinh mạn, khinh mạn là có tội. Có rất nhiều ngƣời cho rằng pháp môn mình tu 

cao, cao hơn ngƣời khác, ngƣời khác không bằng mình. Chỉ có thể nói phƣơng pháp 

này thích hợp với ta, ta tu pháp môn này cảm thấy dễ dàng hơn, nhƣng phải tôn trọng 

các pháp môn khác. Nếu hủy báng các pháp môn khác, nghĩa là đang hủy báng Phật, 

báng  Pháp,  báng  Tăng.  Tội  hủy  báng  Tam  bảo  là  đọa  vào  địa  ngục  A  tỳ,  điều  này 

không thể không biết. Hủy báng ngƣời khác nghĩa là cống cao ngã mạn, tâm ngã mạn 

là sanh phiền não không sanh trí tuệ, học Phật nhất định phải biết khiêm tốn. Trong sáu 

ba  la  mật  của  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta  trì  giới,  nhẫn  nhục.  Trong  Bồ  Tát  giới  nói,  khen 

mình chê ngƣời, trong Du Già Giới Bổn nói là trọng tội. Tự khen mình mà hủy báng 

ngƣời khác, tội rất nặng. 

Chúng ta xem ở sau Kinh Hoa Nghiêm, 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử, 

Thiện  Tài  Đồng  Tử  tu  pháp  môn  niệm  Phật.  Đối  với  53  vị  thiện  tri  thức,  họ  tu  học 

không phải pháp môn Tịnh độ, nhƣng quý vị thấy ngài luôn cung kính, luôn cảm ân. 

Điều  này  chính  xác,  là  để  dạy  chúng  ta,  đều  là  lời  Phật  dạy.  Đức  Phật  nói  ra  nhiều 

phƣơng pháp nhƣ thế để độ chúng sanh căn tánh bất đồng, làm gì có chuyện sai lầm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              583/21 

Thiện Tài là một ngƣời hành Bồ Tát đạo, là tấm gƣơng tốt cho ngƣời tu hành, chúng ta 

phải học theo ngài. Bản thân khiêm tốn, lễ kính ngƣời khác, khen ngợi ngƣời khác, nhƣ 

vậy là đúng. Cổ đức thƣờng nói: “nếu muốn Phật pháp thịnh, chỉ có tăng khen tăng”. 

Tứ chúng đệ tử trong Phật môn đều có thể khen ngợi lẫn nhau, Phật pháp sẽ hƣng thịnh, 

hòa thuận, gia hòa vạn sự hƣng. Trong nhà bất hòa nhất định suy bại, ngƣời bên ngoài 

cũng coi thƣờng. Bốn chữ thành kính khiêm hòa rất quan trọng. 

Xem tiếp bên dƣới. “Nhƣ trong kinh nói: Phát tâm cuối cùng đều nhƣ nhau, hai 

tâm nhƣ vậy tâm trƣớc khó. Tự mình chƣa đƣợc độ độ ngƣời trƣớc, cho nên tôi lễ sơ 

phát tâm”. Phát tâm  ở đây là phát tâm bồ đề, tức là nói về sự. Tứ hoằng thề nguyện 

không  phân  biệt  tông  phái,  không  phân  biệt  pháp  môn,  tất  cả  đều  phát  tâm  nhƣ  thế. 

Phải chăng là phát thật? Đó là vấn đề khác. Phật Bồ Tát yêu cầu đối với hàng sơ học là 

phải  thật  sự  phát  tâm,  tâm  này  nghĩa  là  khẳng  định  phƣơng  hƣớng,  khẳng  định  mục 

tiêu. Ba điều trƣớc là phƣơng hƣớng, sau cùng Phật đạo thề nguyện thành là mục tiêu. 

Đoạn phiền não là đoạn đức, học pháp môn là trí đức, độ chúng sanh là ân đức. Ba đức 

này thành tựu mục tiêu sau cùng- Phật đạo vô thƣợng thề nguyện thành. 

Ngƣời có tâm từ bi khẩn thiết, mình chƣa đƣợc độ nhƣng độ chúng sanh trƣớc. 

Trong hàng Bồ Tát có biểu pháp, Bồ Tát Địa Tạng chính là trƣờng hợp này, đúng là 

quên mình vì ngƣời, điều này rất khó có đƣợc. Kinh Hoa Nghiêm nói tứ tịnh đức của 

pháp  thân  Bồ  Tát,  điều  sau  cùng  là  khổ  thay  cho  chúng  sanh.  Trong  này  quan  trọng 

nhất là đoạn đức và trí đức, đoạn đức là đức hạnh, trí đức là trí tuệ. Không có đức năng, 

không  có  trí  tuệ  làm  sao  độ  chúng  sanh?  Có  trí  tuệ  không  có  đức  năng  cũng  không 

đƣợc, có đắc năng không có trí tuệ cũng không đƣợc. 

“Tâm này quả báo tuy là bồ đề”, bồ đề nghĩa là thành Phật. “Mà hoa báo của nó ở 

cõi Tịnh độ”, đây là vãng sanh, là nói đối với hàng trung hạ căn tánh. Chúng ta biết đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, chỉ có hàng thƣợng thƣợng căn mới có phần. Thông 

thƣờng mà nói ba căn thƣợng trung hạ đều không làm đƣợc. 

Do  đây  có  thể  biết,  phiền  não  khó  đoạn,  vô  cùng  khó  khăn,  nguyên  nhân  gì? 

Chúng  ta  ở  trong  lục  đạo  thời  gian  quá  lâu,  những  tập  khí  phiền  não  này  đều  nuôi 

dƣỡng từ trong lục đạo. Cổ nhân có câu:  “gần mực thì đen, gần đèn thì sáng”. Ngƣời 

trong lục đạo, nhiều ngƣời mê muội, ngƣời giác ngộ ít. Cho dù giác, nhƣng giác chƣa 

triệt để, cao nhất là tu thiện tích đức. Mục đích tu thiện tích đức là gì? Hy vọng quả báo 

đời sau càng tốt hơn, bởi vậy họ không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Trong  tình  trạng  này,  có  thể  nói  Phật  Bồ  Tát  đặc  biệt  từ  bi.  Chúng  ta  phải  cảm 

kích Phật A Di Đà, đã vì chúng ta mà kiến lập nên thế giới Cực Lạc, giúp ngƣời tập khí 

phiền  não  rất  nặng  nhƣ  chúng  ta,  cũng  có  thể  thành  tựu  ngay  trong  đời  này.  Nhƣ  ở 

trƣớc nói, nếu chúng ta đặt mục tiêu ở thế giới Cực Lạc, phƣơng hƣớng của chúng ta là 

ở phƣơng tây,  mục tiêu là đến thế giới Cực Lạc gặp Phật A Di Đà. Chúng ta  ở đây 

đoạn  ác  tu  thiện,  chúng  ta  không  cần  quả  báo  trong  lục  đạo,  ta  chỉ  nhất  tâm  nhất  ý 

muốn đến thế giới Cực Lạc, đƣợc chăng? Đƣợc. Bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này, trong 48 

nguyện này nói rất rõ ràng minh bạch, thật sự có thể đến đó. Cho nên nói hoa báo  ở 

Tịnh  độ. Sau  khi  đến  thế  giới  Cực  Lạc, sự  thọ  dụng  thù  thắng  đó  vƣợt  xa  sức  tƣởng 

tƣợng  của chúng ta. Nhƣ  trong nguyện này  nói:  “Đều  làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát”, 

không đáng nể ƣ! A Duy Việt Trí Bồ Tát vƣợt qua mƣời pháp giới, chúng ta vãng sanh 

tự nhiên vƣợt khỏi mƣời pháp giới. Pháp môn này vô cùng thù thắng hy hữu khó gặp, 

đời này đã gặp đƣợc. 

Chƣ vị ghi nhớ một nguyên tắc chung là, có cái ta sẽ không ra khỏi luân hồi lục 

đạo, vô ngã mới ra khỏi luân hồi lục đạo. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc cõi phàm thánh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              584/21 

đồng cƣ có ngã, cõi phƣơng tiện hữu dƣ cũng có ngã. Trong thế giới đó không có ba 

đƣờng  ác,  trong  thế  giới  đó  vĩnh  viễn  không  thoái  chuyển.  Sanh  đến  đó  đƣợc  48 

nguyện của Phật A Di Đà gia trì, nghĩa là những gì trong 48 nguyện nói, khi ta đến thế 

giới Cực Lạc đều đầy đủ, không thiếu thứ gì. 

Ta thử suy nghĩ tƣờng tận xem trí tuệ, thần thông và đạo lực của mình hầu nhƣ 

không có gì khác với Phật A Di Đà, đúng vậy. Từ đâu mà có? Là đại từ đại bi và oai 

thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì quý vị, không phải chính ta tu đƣợc. Ở thế 

giới Cực Lạc có cần tu chăng? Phải tu, ta không thể vĩnh viễn nƣơng tựa Phật A Di Đà, 

chúng ta ở đó phải cố gắng tự lập, cố gắng đoạn phiền não. Sau khi đoạn tận, đó là ta 

tự tu đƣợc. Trƣớc khi chƣa tu đƣợc phải dựa vào Phật A Di Đà, sau khi tu đƣợc không 

cần dựa vào Phật A Di Đà nữa. Nhƣ con cái vậy, khi chƣa trƣởng thành phải dựa vào 

cha mẹ, sau khi trƣởng thành phải độc lập. Phật A Di Đà giống nhƣ cha mẹ vậy, chăm 

sóc chúng ta rất tƣờng tận, mỗi ngƣời đều thành tựu. 

Bên dƣới nói: “Cho nên rất tự nhiên, tâm lƣợng bồ đề, rộng lớn vô biên, dài xa vô 

hạn. Nên có thể chiêu cảm y báo cõi tịnh rộng lớn vô tận, chánh báo thọ mạng dài xa 

vô lƣợng”. Câu này rất quan trọng, quá quan trọng! Ba câu ở trƣớc: “Tâm lƣợng bồ đề, 

rộng lớn vô biên, dài xa vô hạn”, 12 chữ này quan trọng. Cổ nhân có câu nói rất hay, 

lƣợng  lớn  phƣớc  lớn.  Tâm  lƣợng  ta  không  lớn,  đó  là  chƣớng  ngại  việc  vãng  sanh. 

Ngƣời niệm Phật chơn chánh, tâm lƣợng phải rộng mở. Kinh điển đại thừa thƣờng nói: 

“Tâm bao thái hƣ, lƣợng châu sa giới”, đó là tâm bồ đề. Nói cho chƣ vị biết, đó là chân 

tâm của mình, chúng ta vốn là nhƣ thế, vì sao bây giờ tâm lƣợng lại biến thành nhỏ bé 

nhƣ vậy? Hai ngƣời sống với nhau cũng không thể bao dung, ngày ngày cãi nhau? Đây 

là tập khí phiền não, không phải là bổn thiện. Đây là tập tánh, không phải bản tánh. 

Từ những điều này, từ bản tánh và tập tánh sẽ rõ ràng minh bạch. Bản tánh là thật, 

vĩnh viễn bất biến. Tập tánh là giả, giả đƣơng nhiên có thể đoạn, thật tự nhiên hiện tiền. 

Phật  A  Di  Đà  là  chân  tâm  chiêu  cảm  nên  thế  giới  Cực  Lạc  y  chánh  trang  nghiêm. 

Chúng ta cũng dùng chân tâm, tâm lƣợng vô lƣợng vô biên tu tứ hoằng thệ nguyện, 

cho nên nhất định chiêu cảm đƣợc cõi tịnh của Phật Di Đà. 

Sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, điều đầu tiên ta đạt đƣợc là chánh báo thọ 

mạng dài xa, vô lƣợng thọ. Vừa sanh đến thế giới Cực Lạc, vô lƣợng thọ này, cổ nhân 

cũng có nói là vô lƣợng của hữu lƣợng, không phải vô lƣợng thật, là vô lƣợng của hữu 

lƣợng, có thể nói nhƣ thế. Vì sao vậy? Trong Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật nói rất rõ 

ràng, nếu chúng ra vãng sanh, sanh vào cõi đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, tức là hạ 

phẩm hạ sanh, ở thế giới Cực Lạc đến khi nào mới có thể hoa nở thấy Phật ngộ vô sanh? 

Hoa nở thấy Phật ngộ vô sanh, chính là Viên giáo sơ trụ Bồ Tát. Chƣa đến đƣợc cảnh 

giới này, ở thế giới Cực Lạc hƣởng thọ đãi ngộ của A Duy Việt Trí Bồ Tát, chúng ta 

biết là nhờ bổn nguyện Phật A Di Đà gia trì. Đến hoa nở thấy Phật ngộ vô sanh, là tự 

thân ta chứng đƣợc. Thời gian cũng không dài, 12 kiếp. Đối với chúng ta 12 kiếp rất 

dài, nhƣng tu hành trong cõi nƣớc của Chƣ Phật, thông thƣờng gọi là tu vô lƣợng kiếp, 

ở thế giới Cực Lạc 12 kiếp là thành công, đây là vô lƣợng của hữu lƣợng. 

Sau khi hoa nở thấy  Phật ngộ vô sanh thì sao? Nhƣ vậy sẽ biến thành vô lƣợng 

thật, đó là vô lƣợng của vô lƣợng, là thật sự vô lƣợng thọ. Phải hiểu đạo lý này, phải rõ 

ràng chân tƣớng sự thật, nhƣ vậy chắc chắn không còn hoài nghi. Các bậc cổ đức có tƣ 

tƣởng khác nhau, chúng ta đều biết. Tƣ tƣởng khác nhau, khác nhau ở đâu đều rõ ràng 

minh bạch, không có nghi hoặc. 

“Ngoài tâm bồ đề ra, không thể đến cõi nƣớc này, cho nên nói tâm này là chánh 

nhân  của  cõi  nƣớc  này,  là  nói  rõ  tƣớng  tùy  sự  phát  tâm”.  Đoạn  này  là  nói  về  tùy  sự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              585/21 

phát tâm, chính là tứ hoằng thề nguyện, đích thực chúng ta có thể học đƣợc điều này. 

Nếu càng thấu triệt về lý, nhƣ vậy thì rất dễ. Không hiểu về lý, rất khó buông bỏ. Thấu 

triệt về lý, buông bỏ rất dễ. 

Bên dƣới nói: “Những gì nói ra đều thuận lý mà phát tâm”. Đây là nói về thuận lý, 

lý là gì? Lý là tự tánh, chân nhƣ bản tánh. Nghĩa là trong Tam Tự Kinh nói “nhân chi 

sơ, tánh bổn thiện”, nếu chúng ta tùy thuận tánh bổn thiện mà phát tâm sẽ rất dễ. Tùy 

sự vẫn là tùy tập tánh, tùy tập tánh. Thuận lý là tùy bản tánh, không giống nhau. Quý vị 

xem thuận lý mà phát tâm. “Tin hiểu các pháp đều nhƣ huyễn mộng, phi hữu phi vô, ly 

ngôn tuyệt lự”. Thứ nhất là phải tin, thứ hai là phải thấu hiểu. Tin điều gì? Thấu hiểu 

điều gì? Tin và hiểu các pháp đều nhƣ huyễn nhƣ mộng. Tất cả pháp giữa vũ trụ, tất cả 

pháp này hiện nay chúng ta dùng ba loại hiện tƣợng là bao gồm hết tất cả. Thứ nhất là 

hiện tƣợng vật chất, thứ hai là hiện tƣợng tinh thần, thứ ba là hiện tƣợng tự nhiên, nhƣ 

vậy  là  bao  gồm  tất  cả.  Ba  loại  hiện  tƣợng  này  đều  là  giả,  không  có  loại  nào  là  thật. 

Trong Kinh Kim Cang nói: “Phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, chúng ta tin đƣợc 

chăng? Rất khó tin, vì sao vậy? Vì không lý giải. Trong bài kệ khai kinh nói: “nguyện 

hiểu nghĩa chân thật của Nhƣ Lai”, chủ yếu là hiểu nghĩa chân thật của câu này. 

“Phi  hữu  phi  vô”,  ta  không  thể  nói  nó  có,  cũng  không  thể  nói  là  không.  Nhƣ 

chúng ta hiện nay xem trên màn hình ti vi vậy, tƣớng hiện ra trên màn hình ti vi, quý vị 

nói  nó  là  có  hay  là  không?  Nếu  nói  có  nhƣng  nó  quả  thật  không  tồn  tại,  nếu  nói  là 

không nhƣng rõ ràng nó ở ngay trƣớc mắt. Nhƣ thế nào mới thấy có trong không, thấy 

không trong có, nhƣ vậy mới tin đƣợc. Có là gì? Có là huyễn có. Tƣớng có- tánh không, 

sự có- lý không, đây là chân tƣớng sự thật. 

Ngày  nay  các  nhà  khoa  học  lƣợng  tử  nói với  chúng  ta, họ biết  thế  giới  này  quả 

thật  không  có  thứ  gọi  là  vật  chất.  Chúng  ta  đều  nhìn  thấy  vật  chất,  vậy  mà  họ  nói 

không có vật chất, căn cứ vào đâu mà nói nhƣ vậy? Căn cứ vào nghiên cứu phát hiện 

của họ, họ nói bản chất của vật chất là ý niệm. Vật chất từ đâu sinh ra? Là huyễn tƣớng 

do ý niệm tích lũy liên tục sản sinh ra. Chính là nói rõ ý niệm, hiện tƣợng vật chất sinh 

ra  từ  hiện  tƣợng  tinh  thần.  Hiện  tƣợng  tinh  thần  từ  đâu  mà  có?  Bây  giờ  họ  nói  với 

chúng ta, từ không sinh ra có. Những tƣ tƣởng này rất tƣơng tự với trong kinh điển đại 

thừa nói! Trong Bồ Tát Xứ Thai Kinh, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đƣa ra một vấn đề 

hỏi  Bồ  Tát  Di  Lặc, Phật  hỏi:  “Tâm  hữu sở niệm”, đây  là  nói tâm  ngƣời bình  thƣờng 

chúng ta khởi ý niệm, Đức Phật hỏi Bồ Tát Di Lặc, trong một niệm này có mấy niệm, 

có mấy tƣớng, có mấy thức? Đức Phật hỏi rất hay, trong niệm này có bao nhiêu niệm 

vi tế? Có bao nhiêu tƣớng, tƣớng nghĩa là hiện tƣợng vật chất? Có bao nhiêu thức, thức 

là  hiện  tƣợng  tinh  thần?  Bồ  Tát  Di  Lặc  trả  lời  rằng:  một  khảy  móng  tay,  một  khảy 

móng tay này có 32 ức 100 ngàn niệm. 32 ức 100 ngàn niệm, đơn vị là trăm ngàn, trăm 

ngàn là mƣời vạn, 32 ức nhân mƣời vạn là 320 triệu. Một khảy móng tay có 320 triệu ý 

niệm, là hiện tƣợng tích lũy liên tục sanh ra. Bồ Tát Di Lặc nói: niệm niệm thành hình, 

hình tức là tƣớng, hình đều có thức, thức chính là thọ tƣởng hành thức. Trong mỗi ý 

niệm  đều  có  sắc  thọ  tƣởng  hành  thức,  tƣớng  đó  chính  là  sắc. Trong  giáo  lý  đại  thừa 

thƣờng nói ngũ uẩn, mỗi ý niệm đều đầy đủ ý niệm, từ đâu mà có? Từ ý niệm. Có ý 

niệm chăng? Ý niệm cũng không thể nói có, cũng không thể nói không. Nếu nói có nó 

đã không tồn tại, thời gian nó tồn tại chỉ có một khảy móng tay. Thời gian một khảy 

móng tay rất ngắn, một khảy  móng tay là 1/320 triệu niệm. Một khảy  móng tay, nếu 

chúng tôi khảy_tôi tin thanh niên có sức khỏe khảy nhanh, nếu một giây khảy năm lần, 

bây  giờ  dùng  giây  làm  đơn  vị,  một  giây  có  bao  nhiêu  ý  niệm?  Có  1600  triệu  niệm, 

nghĩa là 1/1600 triệu niệm một giây. Quý vị nói nó có hay là không? Hiện tƣợng chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              586/21 

ta nhìn thấy là liên tục, các nhà khoa học nói, hiện tƣợng do ý niệm tích lũy liên tục. 

Nhƣ chúng ta xem film vậy, tốc độ hình ảnh trên ti vi rất nhanh. Ngày xƣa film ảnh 

làm  bằng  băng  nhựa,  một  giây  có  24  tấm,  chúng  ta  xem  film  giống  nhƣ  thật,  không 

nhận ra nó là giả. Nhƣng mỗi tấm đều không giống nhau, mỗi ý niệm đều không tƣơng 

đồng! 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói rất hay, ý niệm vừa khởi liền chu biến pháp giới, 

xuất  sanh  vô  tận.  Trong  kinh  điển  nói  rõ  ràng  hơn  các  nhà  khoa  học  nói  rất  nhiều, 

không phải trong không sanh ra có, mà là tự tánh gặp duyên, duyên này chính là động. 

Bây giờ các nhà khoa học gọi là định luật đàn hồi, cũng rất tƣơng tự với Phật pháp nói. 

Phật pháp nói: “nhất niệm bất giác mà có vô  minh”, nhất niệm bất giác này là động, 

chấn  động  vô  cùng  vi  tế,  chúng  ta  không  thể  phát  hiện  đƣợc  chấn  động  này,  vì  tâm 

chúng ta quá thô, rất trôi nổi. Đối với những ý niệm vi tế, bản thân không cảm nhận 

đƣợc. 

Bồ Tát Di Lặc rất tuyệt vời, quý vị thấy ý niệm vi tế nhƣ thế, một khảy móng tay 

có 32 ức 100 ngàn niệm, ngài đều thấy một cách rõ ràng. Dùng phƣơng pháp gì để thấy? 

Tâm thanh tịnh thấy đƣợc, thông thƣờng chúng ta gọi là định công, định công đến mức 

độ thâm sâu mới có thể nhìn thấy. Trong kinh điển đại thừa có nói, bát địa Bồ Tát, bát 

địa gọi là bất động địa, bát địa Bồ Tát trở lên thấy đƣợc. Nhìn thấy hiện tƣợng vật chất, 

hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên này, rốt cuộc là nhƣ thế nào, nhìn thấy rất rõ 

ràng. Trong Phật pháp dùng Thiền định để thấy, không phải dùng máy móc, còn vi tế 

hơn máy móc nhiều. 

Điều này chứng minh vật chất không phải thật, tinh thần cũng không phải thật, 

nhất niệm bất giác đó cũng không phải thật. Bởi vậy không thể nói nó có, cũng không 

thể nói nó không. Nếu nói nó có tức là chấp tƣớng, còn nhƣ nói nó không cũng là chấp 

tƣớng,  càng  mê  càng  sâu.  Cho  nên  Phật  chỉ nói  bất  khả  thuyết,  bất  khả  thuyết.  Đây 

không phải không thể nói, vì khi ta nói là đã khởi tâm động niệm, đã có phân biệt chấp 

trƣớc. Cái này nhất định là không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không 

chấp trƣớc, nhƣ vậy là đã chứng đƣợc. 

Trong  kinh  Phật  có  câu  nói  rất  hay,  chỉ  có  ngộ  mới  biết,  nếu  không  khai  ngộ 

không thể hiểu đƣợc. Ngộ này là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, thấy đƣợc thể 

tƣớng và tác dụng của chân tánh, thật sự nhìn thấy. Chân tánh tồn tại mọi lúc mọi nơi, 

bất kỳ một pháp nào đều là nƣơng nó làm thể, không có nó mọi hiện tƣợng đều không 

phát sanh. Nó là bản thể của tất cả vạn pháp, trong triết học gọi là bản thể. 

“Ly ngôn tuyệt lự”, câu này nói với chúng ta, ly ngôn tuyệt lự là ta chứng đƣợc. 

Nếu dùng lời nói không thể nói ra đƣợc. Lự là suy nghĩ, nếu suy nghĩ cũng nghĩ không 

ra, vì sao vậy? Vì ngôn ngữ thuộc về năm thức trƣớc nhãn nhĩ tỷ thiện thân, đây là hiện 

tƣợng vật chất, sắc thanh hƣơng vị xúc đều là hiện tƣợng vật chất. Tự tánh không phải 

vật chất, cho nên lục căn và lục trần đối với nó không khởi tác dụng. Lục căn lục trần 

không khởi tác dụng, vì nó không phải vật chất, cũng không phải tinh thần. Nhƣng nó 

có  nguyên  tố  của  tinh  thần,  nghĩa  là  trong  tự  tánh  có  kiến  văn  giác  tri.  Đây  là  chính 

mình  vốn  có,  bất  sanh  bất  diệt,  có  kiến  văn  giác  tri.  Sau  khi  mê  trong  A  lại  da  biến 

thành thọ tƣởng hành thức, bởi vậy ngũ uẩn là giả, không phải thật. 

Trong Kinh Bát Nhã nói: Quán Tự Tại Bồ tát, hành thâm Bát Nhã Ba La Mật Đa 

thời, chiếu kiên ngũ uẩn giai không”. Chiếu kiến ngũ uẩn giai không, chứng minh ba 

loại  hiện  tƣợng  đều  không  tồn  tại.  Hiện  tƣợng  vật  chất,  hiện  tƣợng  tinh  thần,  hiện 

tƣợng tự nhiên đều không tồn tại, đã kiến tánh. Thấy nó không tồn tại, tức là kiến tánh. 

Vì nó không phải hiện tƣợng tinh thần, nên đệ lục ý thức không duyên đến đƣợc, nghĩa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              587/21 

là thọ tƣởng hành thức không duyên đƣợc, lục thức không duyên đƣợc. Quý vị xem sáu 

căn, sáu trần, sáu thức không duyên đƣợc tự tánh, không liên quan với tự tánh. Do đó 

tự tánh đúng là ly ngôn tuyệt lự, không thể nói cũng không thể suy nghĩ. 

“Nƣơng vào sự tin hiểu này mà phát tâm rộng lớn”. Thật sự hiểu đƣợc đạo lý này, 

tâm thanh tịnh, tâm vĩnh viễn ở trong định. Vì sao vậy? Vì lục căn tiếp xúc với cảnh 

giới lục trần, thấu triệt căn trần và thức đều là huyễn có, đều không phải thật, hoàn toàn 

buông bỏ. Phát tâm rộng lớn, tâm rộng lớn này phát nhƣ thế nào? Nếu có phát thật, nhƣ 

vậy  bốn loại phiền  não  ta đều  có đủ. Khởi  tâm  động niệm, phân  biệt  chấp  trƣớc, chỉ 

cần có chữ phát là nó đầy đủ cả, ta lại biến thành phàm phu, lại trở về luân hồi lục đạo. 

Phát ở đây không phải phát nhƣ trong tƣởng tƣợng của chúng ta, phát đây là hình dung 

từ,  tâm  tánh  rộng  lớn  tự  nhiên  hiển  lộ  ra.  Chỉ  cần  ta  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm, 

phân biệt chấp trƣớc, toàn thể tự tánh tự nhiên hiện ra, đây gọi là phát tâm rộng lớn. 

“Tuy không thấy có phiền não thiện pháp”. Thật vậy, họ thấu rõ chân tƣớng sự 

thật. “Nhi bất bát vô”, nghĩa là họ cũng không bài trừ những huyễn tƣớng trong lục đạo 

và mƣời pháp giới. Họ rất rõ ràng, biết đây là giả, giả nên không có chƣớng ngại gì, 

giống nhƣ ta xem ti vi vậy. Ta hiểu rõ đối với toàn bộ ti vi và sự cấu tạo của nó, biết 

đƣợc những ảnh tƣợng này toàn là huyễn tƣớng. Màn hình ti vi không nhiễm chút trần, 

hoàn toàn sạch sẽ, cần đoạn tận những tƣớng này chăng? Không cần thiết, vì tƣớng là 

giả, đích thực không ô nhiễm đến màn hình. Sau khi kiến tánh, thấy toàn bộ mƣời pháp 

giới, thấy luân hồi lục đạo, tình hình hoàn toàn giống nhƣ xem trên mà hình ti vi vậy. 

Chính là phi không phi hữu, phi giả phi chân, nhƣ vậy là tâm thanh tịnh. 

“Mà không bài trừ, có thể đoạn có thể tu”. Họ không bài trừ đoạn phiền não, cũng 

không bài trừ tu pháp môn, vì sao vậy? Vì rất nhiều ngƣời không hiểu chân tƣớng, nói 

với họ về chân tƣớng sự thật cũng không nói rõ đƣợc. Đây là hằng thuận chúng sanh, 

tùy  hỷ  công  đức,  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  gọi  là  tùy  duyên  diệu  dụng,  đây  là  tùy 

duyên  diệu  dụng.  Chỉ  có  ngƣời  thật  sự  thấu  triệt  mới  có  thể  làm  đƣợc,  ngƣời  không 

hiểu muốn học cũng học không giống, là giả không phải thật. 

“Cho nên tuy nguyện đều đoạn đều tu, mà không trái với vô nguyện tam muội”. 

Vô nguyện tam muội là chân tâm của họ. Đây là ai? Là ngƣời giác ngộ. Sau khi thật sự 

khai  ngộ  minh  tâm  kiến  tánh,  họ  ở  thế  gian  này  tức  là  hiển  lộ  bốn  đức  trong  Hoàn 

Nguyên Quán. Đây thật sự gọi là vô duyên đại từ, đồng thể đại bi, đúng là chịu khổ 

thay chúng sanh. 

Đƣơng thời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni làm thí nghiệm, làm gƣơng cho chúng ta. 

Các đời tổ sƣ đại đức, trong này không ít ngƣời cũng đạt đến cảnh giới của Đức Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni.  Trong  Ngũ  Đăng  Hội  Nguyên,  hơn  1700  công  án,  trƣờng  hợp. 

Trong  Truyền  Đăng  Lục  ghi  chép,  giáo  môn  đƣợc  đại  khai  viên  giải,  Tịnh  tông  đạt 

đƣợc lý nhất tâm bất loạn. Có. Chúng ta tổng hợp lại, Phật giáo truyền đến Trung quốc 

2000 năm nay, khế nhập cảnh giới đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, ít nhất phải 

trên  3000  ngƣời.  Dự  đoán  này  không  quá  đáng,  dự  đoán  rất chắc  chắn,  khoảng  trên 

3000 ngƣời. Họ thị hiện cho chúng ta thấy, không khác gì khi Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni còn tại thế, đây gọi là từ bi vô tận. 

“Tuy nguyện đều độ vô lƣợng hữu tình, mà không tồn tại năng độ sở độ”. Ngài 

dạy ngƣời khác, chúng sanh vô biên thề nguyện độ, ngài nỗ lực làm nhƣng không chấp 

tƣớng.  Kinh  Kim  Cang nói buông bỏ  bốn  tƣớng,  bốn  kiến  cũng  buông bỏ, tâm  ngài 

hoàn toàn thanh tịnh, nhƣ trên đề kinh này gọi là thanh tịnh bình đẳng giác, bởi vậy rất 

siêng năng tinh tấn, ở đó nỗ lực giúp tất cả chúng sanh khổ nạn, không có khởi tâm 

động niệm. Mà không tồn tại năng độ và sở độ, họ không khởi tâm động niệm. Khởi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              588/21 

tâm động niệm còn không có, đƣơng nhiên không có phân biệt chấp trƣớc. Cảnh giới 

này  bây  giờ  chúng ta  có thể  lãnh hội đƣợc  một  ít, nếu  không trƣờng  thời huân tu  rất 

khó lãnh hội. 

“Cho nên có thể tùy thuận không vô tƣớng”. Ở trƣớc nói đến vô nguyện, đại tam 

không tam  muội. Không, vô tƣớng, vô nguyện. Câu ở trƣớc nói về vô nguyện. “Nhƣ 

trong kinh nói”, đây là trong Kinh Kim Cang nói: “Diệt độ vô lƣợng chúng sanh nhƣ 

vậy, thật ra không có chúng sanh nào đƣợc diệt độ”. Diệt là diệt phiền não, độ là giúp 

họ  liễu  sanh  tử  xuất  tam  giới,  chứng  bát  niết  bàn,  những  điều  này  đều  bao  hàm  hết 

trong chữ này. Làm việc này không có gì vui bằng. 

Trong tâm có gì chăng? Không có, nếu trong tâm thật có độ chúng sanh, làm việc 

tốt, đã đoạn phiền não. Nói cho chƣ vị biết, họ chƣa vƣợt thoát lục đạo, những gì họ tu 

là thiện pháp của thế gian, không ra khỏi luân hồi lục đạo. Sau khi chết, họ sanh lên cõi 

trời. Nhất định trong lòng không còn lƣu lại chút dấu vết nào, đến A la hán cũng không 

chấp tƣớng, họ mới có thể ra khỏi luân hồi lục đạo, nhƣng không ra khỏi mƣời pháp 

giới. Không thể không biết điều này. 

Nhƣng  chỉ có  một  ngoại lệ, đó  là  niệm  Phật  cầu sanh  Tịnh độ.  Trong pháp thế 

xuất  thế  gian  chỉ  có duy  nhất  pháp  môn  này, không  có  pháp môn  thứ  hai, không  thể 

không biết điều này. Pháp môn này, ngày nay phàm phu chúng ta có đoạn phiền não, 

thật có đoạn. Chúng ta thật sự thấy chúng sanh để giúp, chúng ta đều chấp tƣớng, đều 

có phân biệt chấp trƣớc. Theo kinh điển đại thừa nói, đây là thiện pháp thế gian, hoàn 

toàn không tƣơng ƣng với nghĩa trong kinh này. Nhƣng nếu nhất tâm cầu sanh Tịnh độ 

thì đƣợc. Chúng ta sanh vào cõi nào của thế giới Cực Lạc? Sanh vào cõi phàm thánh 

đồng cƣ, nhất định phải biết điều này. 

Phá tứ tƣớng, nhƣ Kinh Kim Cang nói: vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng 

sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng, đã phá tứ tƣớng. Đoạn phiền não, độ chúng sanh, tu thiện 

pháp, sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ, chƣa đoạn sanh vào cõi phàm thánh đồng cƣ. 

Nhƣng ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc rất thù thắng, cõi đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, 

đƣợc Phật A Di Đà gia trì, chúng ta cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát, điều này không thể 

nghĩ bàn. 

Theo trong Kinh Hoa Nghiêm, A Duy Việt Trí Bồ Tát là sơ trụ trở lên. Nghĩa là 

chúng ta thƣờng nói, ngƣời đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đến thế giới Cực Lạc, 

đƣợc bổn nguyện của Phật A Di Đà, đƣa ta nâng lên đến cảnh giới này, nhƣng ta vẫn ở 

trong cõi phàm thánh đồng cƣ, chƣa rời khỏi cõi này. Nhƣng trí tuệ, thần thông, đạo 

lực hoàn toàn tƣơng đồng với Bồ tát minh tâm kiến tánh. Tƣơng đồng này là nhờ Phật 

A Di Đà gia trì, không phải tự chứng đƣợc. Tự chứng đƣợc, ở trƣớc chúng ta đã nói, tu 

hành ở thế giới Cực Lạc, hạ hạ phẩm vãng sanh là tự chứng đƣợc. Trở thành A Duy 

Việt Trí Bồ Tát, phải 12 kiếp sau. Trong 12 kiếp này, điều nhờ Phật gia trì, điều này 

không tìm thấy trong mƣời phƣơng thế giới. Trong giáo lý đại thừa, tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, không có pháp môn này. Bởi vậy pháp môn này đƣợc gọi là môn dƣ đại đạo, 

pháp môn đặc biệt. 

Bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này, là bộ kinh hàng đầu trong kinh điển đại thừa. Kinh 

Hoa Nghiêm, Pháp Hoa sau cùng đều là niệm Phật quy Tịnh độ. Văn Thù, Phổ Hiền, 

đó là kim cang tát đỏa trong Mật giáo, sau cùng biểu diễn cho chúng ta thấy, đều là 

niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, thị hiện này quá tuyệt! 

Thực  tế  mà  nói,  đây  cũng  là  cƣ  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  lúc  còn  tại  thế  nói  với  tôi. 

Trong thời hiện đại của chúng ta, về sau pháp vận của Phật pháp còn 9000 năm, chỉ có 

pháp môn Tịnh độ, duy nhất pháp môn này thành tựu trong một đời. Ngoài pháp môn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              589/21 

này  ra,  không  thể thành  tựu  trong  một  đời, chúng  ta phải nắm  bắt  cơ  hội  này, không 

nắm bắt quả thật rất đáng tiếc! Chúng ta lại đƣợc thân ngƣời, lại gặp đƣợc pháp môn 

này, không dễ chút nào. 

Xem tiếp bên dƣới. “Cho đến rộng nói, phát tâm nhƣ thế, không thể nghĩ bàn, là 

nói rõ tƣớng thuận lý phát tâm”. Lý, trong kinh điển đại thừa, tuy không phải chứng 

ngộ,  nhƣng  niệm  nhiều,  nghe  nhiều  dần  dần  lý  giải,  gọi  là  giải  ngộ.  Giải  ngộ  có  thể 

giúp chúng ta tùy sự phát tâm, nhƣ vậy chính mình nắm chắc việc vãng sanh thế giới 

Cực Lạc. Đặc biệt là hiện nay thiên tai dồn dập, bây giờ trên toàn thế giới đều đang bàn 

luận về thảm họa năm 2012. Rất nhiều đồng học đến hỏi tôi, chúng ta học Phật làm sao 

để ứng phó vấn đề này. Trong kinh Đức Phật dạy chúng ta thật thà niệm Phật. Phải biết, 

trƣớc thời Càn Long nhà Thanh, pháp sƣ Quán Đảnh dạy rằng, thế xuất thế gian gặp 

thiên tai cũng vậy, hoàn cảnh khó khăn cũng vậy, hết thảy mọi vấn đề khó khăn. Trong 

kinh điển đại thừa, tất cả mọi phƣơng pháp đều không thể giải quyết, đều không giải 

quyết đƣợc. Sau cùng vẫn còn một phƣơng pháp, nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà, 

không có gì không thể giải quyết. Trong khai thị này quan trọng nhất chính là nhất tâm 

chuyên niệm. 

Vì sao có ngƣời niệm rất hiệu quả, có ngƣời niệm không hiệu quả? Chính là bốn 

chữ nhất tâm chuyên niệm này. Có ngƣời niệm rất tinh cần nhƣng vẫn còn hoài nghi, là 

thật ƣ? Vẫn còn vọng niệm, công phu chƣa thuần, cho nên họ không có cảm ứng. Nếu 

công phu thuần, cảm ứng liền hiện tiền. 

Trong nhiều năm lại đây, chúng ta từng thấy trong số đồng học, cảm ứng rất thuần, 

họ không  cần nhiều  thời  gian, thời  gian hai ba  năm, họ  đạt  đƣợc  hiệu  quả  rất tốt, họ 

biểu diễn cho chúng ta thấy. Biểu diễn nhƣ thế nào? Họ vãng sanh, biết trƣớc giờ chết, 

biết mình khi nào đi, đƣợc Phật đến tiếp dẫn. Không bệnh, đứng vãng sanh, ngồi vãng 

sanh, biểu diễn cho chúng ta thấy đoan tƣớng hy hữu, điều này giả đƣợc ƣ? Trong mắt 

tôi  những ngƣời  này  đều  không  phải  ngƣời  thƣờng, mà  là  Phật  Bồ  Tát  tái sanh, biểu 

diễn  cho  chúng  ta  thấy.  Trong  tam  chuyển  pháp  luân,  những  ngƣời  này  làm  chứng 

chuyển, họ làm chứng minh cho chúng ta. 

Từ trong kinh điển, chúng ta hiểu đƣợc những đạo lý này. Lại thấy tấm gƣơng của 

những  bậc  tu  hành  này,  về  sự  tƣớng  chúng  ta  thấy  đƣợc  chứng  cứ,  có  thể  không  tin 

chăng?  Còn  có  thể  nghi  hoặc  sao?  Nếu  còn  có  nghi  hoặc,  có  xen  tạp,  nhƣ  vậy  phải 

nhanh chóng tiếp tục nỗ lực. Nỗ lực từ đâu? Từ trong kinh điển. Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni giảng kinh dạy học suốt 49 năm, nhƣ vậy là không uổng phí. Nếu không bắt 

đầu từ kinh giáo, chính là mê tín! 

Chúng ta đọc kinh điển đại thừa, lại nghe đƣợc báo cáo của các nhà khoa học. Bất 

luận từ vũ trụ vĩ quan hay lƣợng tử lực học, ngày càng tiếp cận kinh Phật, đây là việc 

tốt. Ta có lý do tin rằng, hai ba mƣơi năm sau, Tôn giáo trên thế giới nếu muốn tồn tại 

rất khó khăn, không hề đơn giản, còn Phật giáo đƣợc truyền thừa mãi mãi. Vì Phật giáo 

không còn là Tôn giáo, mà nó biến thành khoa học, trên thế giới này nó là khoa học 

cao cấp. 

Quý  vị  xem  hôm  nay  chúng  ta  đọc  đoạn  kinh  này,  y  theo  lý  phát  tâm,  nghĩa  là 

thuận lý phát tâm: “Tin hiểu các pháp đều nhƣ huyễn mộng, phi hữu phi vô, ly ngôn 

tuyệt lự”. Ngày nay các nhà lƣợng tử lực học đã chứng minh, nhƣng không rõ ràng nhƣ 

Đức Phật nói. Nếu họ phát tâm học Phật, tốc độ thành tựu của họ nhanh hơn chúng ta 

nhiều, họ có nền tảng, vừa nghe kinh Phật liền hiểu ngay. Cũng nhƣ chúng ta vậy, đối 

với kinh điển chúng ta rất thuần thục, cho nên vừa nghe báo cáo của họ lập tức hiểu 

ngay. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              590/21 

Những gì  Đức  Phật Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  từ  3000  năm  trƣớc,  và  những  gì  hiện 

nay các nhà khoa học nói là cùng một vấn đề. Thật sự có thể giúp chúng ta giải quyết 

vấn đề, giải quyết bất sanh bất diệt của chính mình, liễu sanh tử xuất mƣời pháp giới, 

đây hoàn toàn là sự thật. Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

---------------------------------------------------------------------------------------------- 







Tập 218 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:11.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 269, hàng thứ sáu, bắt đầu xem từ câu thứ hai. 

“Tùy sự phát tâm, nghĩa là có thể thoái, ngƣời tánh bất định, cũng có thể phát. 

Thuận lý phát tâm, tức không thoái chuyển, ngƣời tánh bồ tát, cũng có thể phát. Phát 

tâm nhƣ thế, công đức vô biên. Giả sử Chƣ Phật cùng kiếp diễn thuyết các công đức 

này, cũng không cùng tận”. 

Tiếp theo chƣ vị tổ sƣ khai thị cho chúng ta, về công đức phát tâm không thể nghĩ 

bàn. Tu học  đại thừa, phát tâm  đại  thừa là  việc lớn  hàng đầu. Nghĩa là nói, chúng ta 

muốn đi đâu trƣớc tiên phải biết mục đích, phải biết phƣơng hƣớng. Đây không phải là 

đi ra bình thƣờng, đây là ra khỏi cánh cửa tam giới, ra khỏi cách cửa mƣời pháp giới. 

Mục đích của chúng ta là thế giới Cực Lạc, đi gặp Phật A Di Đà. Phƣơng hƣớng của 

chúng ta là phƣơng tây của thế giới Ta Bà, đây chính là phát tâm bồ đề. Không phát 

tâm bồ đề, không có phƣơng hƣớng, không có mục đích, bất luận tinh tấn nỗ lực nhƣ 

thế nào, rốt cuộc cũng không đạt đƣợc mục tiêu. Không thể không biết điều này. 

Ở trƣớc chƣ vị tổ sƣ cao tăng, nói với chúng ta hai loại phát tâm. Một loại là tùy 

sự, một  loại là tùy  lý. Tùy  sự  chính  là  tứ hoằng thệ  nguyện, thật sự  phát  tâm, tu  học 

theo phƣơng hƣớng và mục tiêu này, nhất định có thành tựu. Ngƣời học Phật đã thọ 

tam quy, thậm chí thọ ngũ giới cũng phát tứ hoằng thệ nguyện. Tứ hoằng thệ nguyện là 

chƣ Phật Bồ Tát phát, chúng ta cũng phát theo. Các ngài phát đều thực hiện, còn chúng 

ta có phát nhƣng không làm đƣợc, căn bản là không hề thực hành. Thực tế mà nói, đời 

này  thời  gian  quá  ngắn  ngủi,  100  năm  nói  thì  rất  dài,  thật  ra  chỉ  trong  khoảng  khảy 

móng  tay,  thời  gian  qua  đi  rất  nhanh.  Từ  nhỏ  đến  lớn,  đến  già  chết,  không  có  chút 

thành tựu nào, đây là nguyên nhân gì? Là quên đi phƣơng hƣớng và mục tiêu mà đời 

này ta phải nỗ lực, vấn đề chính là nhƣ thế. 

Hôm  nay  chúng  ta  xem  đoạn  văn  này,  cảm  xúc  rất  sâu  sắc:  “Tùy  sự  phát  tâm, 

nghĩa là có thể thoái”, có khả năng thoái chuyển. “Chúng sanh vô biên thề nguyện độ”, 

thực tế mà nói tứ hoằng thề nguyện chỉ có nguyện này. Chƣ Phật Nhƣ Lai ở nhân địa tu 

hành  những  gì?  Chính  là  vì  vấn  đề  này,  không  có  vì  mình.  Nếu  vì  mình  rất  dễ  thoái 

chuyển, còn nhƣ thật sự vì chúng sanh, đặc biệt là khi thấy rất nhiều chúng sanh đau 

khổ. Bây giờ thông thƣờng chúng ta nhìn thấy, là cùng một tầng không gian với chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              591/21 

ta, không cùng tầng không gian chúng ta không nhìn thấy. Nhƣng cũng có ngƣời nhìn 

thấy, chúng ta tin đó không phải giả, vì không chỉ một ngƣời nhìn thấy. Vài ngƣời nhìn 

thấy,  cảnh  giới  họ  nhìn  thấy  giống  nhau,  không  hoàn  toàn  tƣơng  đồng  thì  cũng  gần 

giống, nhƣ vậy tức không phải giả. Khi nhìn thất mới biết có càng nhiều chúng sanh. 

Chúng sanh trong lục đạo thấy đƣợc hoàn toàn, nhƣ vậy cần có nhân duyên đặc biệt. 

Ngƣời tu hành có công năng đặc biệt, không phải hàng phàm phu có thể thấy đƣợc. Ta 

nhìn thấy càng nhiều, thấy cảnh giới càng rộng lớn, mới biết rằng trong lục dạo không 

biết  có  bao  nhiêu  chúng  sanh  đang  chịu khổ, không  thể tính kể!  Phải  chăng  ta giống 

nhƣ Chƣ Phật Bồ Tát, thật sự phát tâm này để giúp họ? Phát tâm này không tệ, nhƣng 

muốn giúp họ cần phải có năng lực, bằng không lấy gì để giúp họ? Cho nên ba nguyện 

ở sau, chính là sử dụng đến thành tích của mình, ta mới có năng lực giúp đỡ họ. Đoạn 

phiền não là đức hạnh, bản thân chƣa đoạn phiền não không thể giúp đƣợc ngƣời khác. 

Điều này chắc chắn nhƣ thế, vì bản thân còn mê hoặc, vẫn trầm luân trong luân hồi 

sanh tử, nhƣ vậy làm sao giúp ngƣời khác ra khỏi luân hồi? 

Đoạn phiền não là việc lớn hàng đầu, đoạn nhƣ thế nào? Chúng tôi ở thế gian này, 

đã đi qua rất nhiều quốc gia, chúng tôi thấy ngƣời tại gia học Phật chƣa thực hành đƣợc 

thập thiện. Ngƣời xuất gia, chƣa thực hành căn bản Sa Di Luật Nghi. Nhƣ vậy là chúng 

ta đã mê thất phƣơng hƣớng, cũng mê thất mục tiêu. Vì sao vậy? Vì chúng ta khởi tâm 

động niệm chỉ nghĩ đến mình, đặt mình ở vị trí đầu tiên, nhƣ vậy có gì không tốt? Đối 

với ngƣời thế gian mà nói không có gì không tốt, nhƣng trong Phật pháp mà nói thì vấn 

đề rất nghiêm trọng. Nghiêm trọng ở đâu? Quý vị phải biết, luân hồi từ đâu đến, luân 

hồi lục đạo từ đâu đến? Trong kinh điển đại thừa Đức Phật nói rất nhiều, do chấp trƣớc 

mà có luân hồi lục đạo. Nghĩa là chấp trƣớc có cái ta, chấp trƣớc thân này là ta, không 

chịu buông bỏ. Do chấp trƣớc mà hiện ra cảnh giới, tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, có 

một tâm tƣởng nhƣ thế, hiện ra cảnh giới là luân hồi lục đạo. Cho nên luân hồi lục đạo, 

không phải Phật Bồ Tát tạo, không phải thƣợng đế tạo, cũng không liên quan đến vua 

Diêm la. Thuật ngữ trong kinh nói, là do nghiệp lực của chính mình biến hiện ra. 

Thế nào gọi là nghiệp lực? Tƣ tƣởng và ngôn hành gọi là nghiệp lực. Trong kinh 

điển đại thừa nói, tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, luân hồi lục đạo là từ tâm tƣởng sanh. 

Hay nói cách khác, pháp thế xuất thế gian không có một pháp nào không phải tự làm tự 

chịu. Ta tạo thế giới Cực Lạc thì đến thế giới Cực Lạc hƣởng thụ, nếu tạo luân hồi lục 

đạo thì vào trong lục đạo chịu khổ. Tuyệt đối không liên quan đến bất kỳ ai, toàn là tự 

làm tự chịu. Không thể không biết chân tƣớng sự thật này, không hiểu là sai. 

Khi đã phát nguyện này là phải thực hiện, phải làm thật, bắt đầu làm từ đâu? Bắt 

đầu thể hiện từ Đệ Tử Quy, Đệ Tử Quy tất cả nói về 113 việc, sự việc trong cuộc sống 

hằng ngày chúng ta quá nhiều. 113 điều này là tƣợng trƣng, là cƣơng lĩnh hành động, 

triển khai ra không khác gì với giới luật Bồ Tát. Chƣ vị nên biết giới luật Bồ Tát có 

tám vạn bốn ngàn tế hạnh, tám vạn bốn ngàn tế hạnh đó từ đâu mà có? Là Thập thiện 

nghiệp triển khai ra. Quý vị xem, chỉ có mƣời điều, triển khai mƣời điều này ra là tám 

vạn bốn ngàn tế hạnh. Mƣời điều có thể triển khai thành tám vạn bốn ngàn điều, 113 

điều triển khai ra chẳng lẽ không bằng tám vạn bốn ngàn điều? Kinh Hoa Nghiêm nói, 

một tức là nhiều, nhiều tức là một, Đức Phật nói chân lý cho chúng ta. Bởi thế, bất kỳ 

một  pháp  nào  triển  khai  ra  đều  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới, quy  nạp, thu  nhiếp  lại 

chính là một pháp. Một tức tất cả, tất cả tức một. Đạo lý chúng ta đã minh bạch, cũng 

đã rõ về chân tƣớng sự thật, tâm sẽ định không còn trôi nổi, cần phải nỗ lực học tập. 

Trƣớc  tiên  phải  học  thuộc  Đệ  Tử  Quy,  học  thuộc  lòng.  Trong  cuộc  sống  hằng 

ngày, khởi tâm động niệm, gặp bất kỳ cảnh giới nào, trong Đệ Tử Quy dạy ta nguyên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              592/21 

tắc xử lý nhƣ thế nào, câu chữ lập tức liền hiện tiền. Đây là nền tảng của giới luật, căn 

bản của giới luật. Phải học thuộc Cảm Ứng Thiên, Cảm Ứng Thiên cũng không nhiều 

chữ, khoảng trên dƣới 1500 chữ. Thập Thiện Nghiệp Đạo cũng không nhiều, chúng tôi 

trích dẫn những nội dung chính biên tập thành một cuốn sách, có khoảng 600 chữ. Ba 

thứ  này  này  là  nền  tảng,  là  căn  bản  giới  luật,  là  nguồn  gốc  của  giới  luật.  Không  có 

những thứ này, giới luật từ đâu sanh ra? 

Vì sao cổ nhân học Phật, họ đều có thể thực hành tam quy oai nghi các giới, còn 

chúng ta hiện nay vì sao không thực hành đƣợc? Vì ngƣời xƣa nền tảng vững vàng. Bất 

luận ngƣời xuất gia hay tại gia, đều có thành tựu rất thù thắng. Ngày nay chúng ta học 

không tốt, do  không  có  nền  tảng, bởi  vậy  các  bạn  học  trẻ không đƣợc  lơ là  căn  bản. 

Trên 50 tuổi bắt đầu đi vào độ tuổi già, không có nền tảng cũng có thể không cần đặt 

nền tảng, chỉ cần chân thành niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, chú trọng sự thật thà. Thật 

thà niệm Phật, đó chính là định cộng giới, đạo cộng giới, trong lòng chỉ có Phật A Di 

Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không còn gì nữa. Ta cũng tự nhiên thực hành đƣợc: “không 

làm các điều ác, phụng hành các điều thiện”, câu A Di Đà Phật đó là chúng thiện! Nền 

tảng của tất cả thiện pháp thế xuất thế gian, chính là A Di Đà Phật, là vô lƣợng giác. 

Quý vị xem, Phật A Di Đà là tiếng Phạn, dịch thành tiếng Trung nghĩa là vô lƣợng giác. 

Nghĩa là quy y Phật, giác mà không mê. 

Trong Pháp Bảo Đàn Kinh, lục tổ Huệ Năng giảng về Tam quy y. Ngài nói là quy 

y giác, không phải là quy y Phật, mà là quy y giác. “Phật là bậc giác ngộ”, làm đƣợc 

câu  này  là  viên  mãn.  Niệm  niệm  giác,  thời  thời  giác  xứ  xứ  giác,  ngƣời  lớn  đi  con 

đƣờng này, vì sao vậy? Vì không sử dụng ký  ức đƣợc. Nếu bảo học Đệ Tử Quy họ 

không thuộc đƣợc, ngoan ngoãn niệm câu A Di Đà Phật này là đƣợc. Nhất tâm chuyên 

niệm chính là định cộng giới, niệm đến khi mình có chỗ ngộ, đó là đạo cộng giới, một 

câu Phật hiệu không có gì không đầy đủ. 

Những ngƣời học Phật trẻ tuổi, phải học ba nền tảng này, ta phải làm tấm gƣơng 

tốt cho đại chúng xã hội noi theo. Thật sự thực hành bốn đức trên Hoàn Nguyên Quán, 

đó là tánh đức, đó là hình dáng của Phật Bồ Tát. Tùy duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc, 

nhu  hòa  chất  trực,  chịu  khổ  thay  chúng  sanh.  Ngƣời  trẻ  tuổi  phải  phát  tâm  hoằng 

dƣơng hộ trì chánh pháp, chánh pháp cửu trụ trách nhiệm ở chúng ta. Bản thân chúng 

ta  không  thực  hành,  đó  là  không  chịu  trách  nhiệm,  có  lỗi  với  Phật  Bồ  Tát.  Cho  nên 

phát tâm về sự, ngƣời tánh bất định cũng có thể phát, chúng ta tuyệt đại đa số đều là 

tánh bất định. Tánh bất định nghĩa là bất định là thiện, bất định là ác, khởi tâm động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác có thiện có ác, gọi là tánh bất định. 

Bên dƣới nói: “Thuận lý phát tâm, tức không thoái chuyển”, đó là thật. Thuận lý 

phát tâm, lý không phải giải ngộ, mà là chứng ngộ, sau khi chứng đƣợc họ không thoái 

chuyển.  Quý  thị  thấy  trong  kinh  nói,  tiểu  thừa  sơ  quả,  đại  thừa  sơ  tín  vị  Bồ  Tát,  họ 

chứng quả, họ phát tâm gọi là lý, cho nên họ không thoái chuyển. Đừng coi thƣờng Tu 

đà hoàn, Bồ Tát sơ tín vị là thánh nhân, đã nhập dòng thánh. Dựa vào điều gì để nhập? 

Họ đã buông bỏ tam giới 88 phẩm kiến hoặc, không còn chấp trƣớc. 

Nói cách khác, họ không còn chấp trƣớc thân này là ta. Chúng ta không làm đƣợc 

điều này, vẫn chấp thân này là ta, ngƣời ta không chấp trƣớc thân này là ta. Thân là gì? 

Thân là ta sở hữu, nhƣ áo quần vậy. Áo quần là ta sở hữu, không phải ta, họ biết thân 

này là ta sở hữu, thân không phải ta. Thế nào gọi là ta? Ta là bất sanh bất diệt, thân có 

sanh diệt, ta bất sanh bất diệt, phải biết điều này. 

Ngƣời thế gian cho rằng, con ngƣời sau khi chết có linh hồn, linh hồn không có 

sanh tử, đó là ta. Linh hồn lại đi đầu thai, đi tìm thân thể khác, đây chính là luân hồi lục 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              593/21 

đạo. Luân hồi lục đạo là thật, không phải giả. Vì sao họ luân hồi trong lục đạo? Họ tùy 

nghiệp thọ báo. Nếu họ suốt đời hành thiện, đầu thai tìm  một thân thể, nhất định tìm 

một thân thể tốt đẹp. Nếu tâm hành bất thiện, họ tìm thân thể gặp thân thể không tốt, 

tìm súc sanh, tìm ngạ quỷ, tìm địa ngục, đây đều là thân không tốt. 

Họ tìm nhƣ thế nào? Nghiệp lực của họ đang chi phối, nghiệp lực dẫn họ đi, cho 

nên họ không có năng lực phân biệt. Chúng ta gọi là linh hồn, nhƣng thực tế mà nói nó 

căn bản không linh. Linh là chúng ta tôn trọng, khách sáo với nó, thật ra nó không linh. 

Khổng phu tử nói rất thật, ông không gọi là linh hồn, mà gọi là du hồn, trong Phật pháp 

gọi là mê hồn. Nó mê mà không giác, không có trí tuệ, có trí tuệ sao lại vào đầu thai 

trong ba đƣờng ác, sao lại chọn ở đó? Vì nó không có trí tuệ. Cho nên đó thật sự là 

chính mình, đó không phải giả. Nếu linh hồn giác ngộ không gọi là linh hồn, cho thấy 

linh hồn là mê hoặc,  mê là nó, giác ngộ cũng là nó. Một khi nó giác ngộ, trong Phật 

pháp không gọi là linh hồn, trong Phật pháp gọi là linh tánh, chính là bản tánh. 

Cho nên tiểu tiểu thánh nhân, nhƣ ngƣời chứng đƣợc Tu đà hoàn vậy, là tiểu tiểu 

thánh. Họ vẫn là mê mà không giác, chƣa ra khỏi tam giới, nhƣng họ tu rất tốt, họ có 

năng lực nuôi dƣỡng thói quen tốt. Cổ nhân nói gần mực thì đen, gần đèn thì sáng, họ 

thân cận hiền thánh. Họ là phàm phu, nhƣng vì thân cận hiền thánh, họ nhiễm tập khí 

thánh  hiền,  thói  quen  thành  tự  nhiên.  Họ  cũng  không  thoái  chuyển,  thiện  căn  họ  tu 

đƣợc, thiện căn này không thoái chuyển, gọi là vị bất thoái. 

Phật giáo nói về ba loại bất thoái, loại bất thoái thứ nhất họ chứng đƣợc, cho đến 

A la hán, đến Bích Chi Phật đều là vị bất thoái. Tiếp tục lên cao chính là Bồ Tát, Bồ 

Tát không những vị bất thoái, mà đƣợc hành bất thoái. Quý vị xem tiểu thánh A ha hán, 

Bích Chi Phật hành vẫn thoái. Ví đụ độ chúng sanh, chúng sanh quá khó độ, A la hán 

liền từ bỏ, không độ nữa. Nhƣng Bồ Tát không từ bỏ, Bồ Tát dù gian nan đến đâu cũng 

phải giúp họ. 

Trong kinh Phật có nhiều câu chuyện rất thú vị, cái gọi là “nan hành năng hành, 

năng nan nhẫn năng nhẫn”, đó là Bồ Tát, hành bất thoái. Đến minh tâm kiến tánh gọi là 

đại thánh, họ ra khỏi mƣời pháp giới, đây là niệm bất thoái, chính là ở đây nói thuận lý 

phát  tâm.  Lý  là  tự  tánh,  là  tánh  đức,  họ  đích  thực  chỉ  có  một  mục  tiêu,  một  phƣơng 

hƣớng, không còn đi đƣờng vòng nữa. Cho đến quả giác của Nhƣ Lai, đây là ai? Trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói sơ trụ trở lên. Họ ở trong cõi thật báo trang nghiêm, một phƣơng 

hƣớng,  một  mục  tiêu,  nâng  cao  đến  vô  thƣợng  chánh  đẳng  chánh  giác.  Vô  thƣợng 

chánh  đẳng  chánh  giác  là  nói  cứu  cánh  viên  mãn,  đoạn  tận  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh, 

không còn nữa. Thuận lý phát tâm là nói đến những ngƣời này, họ là niệm bất thoái. 

Niệm niệm tƣơng ƣng với chân nhƣ, niệm niệm tƣơng ƣng với tự tánh. Từ sơ trụ Bồ 

Tát đến Diệu giác vị, cần bao nhiêu thời gian? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, ba a tăng 

kỳ kiếp, cần thời gian dài nhƣ thế. Trong đó trải qua 41 địa vị, là thập trụ, thập hạnh, 

thập hồi hƣớng, thập địa, Đẳng giác, lên nữa là Diệu giác. Đến Diệu giác mới viên mãn, 

họ đúng là một mục tiêu, một phƣơng hƣớng, tuyệt đối không có tạp niệm. Ngày nay 

chúng ta gọi là một mục tiêu, một phƣơng hƣớng vẫn còn tạp niệm xen vào, sơ trụ trở 

lên không còn nữa. 

Chúng ta biết Phật Bồ Tát trong mƣời pháp giới, trong đại thừa gọi là quyền giáo 

Bồ Tát, chƣa kiến tánh, họ đều không làm đƣợc, họ vẫn là sự phát tâm. Do đây có thể 

biết, thuận lý phát tâm đều là từ tùy sự phát tâm, không ngừng nâng cao mới đạt đƣợc, 

không trải qua sự thì lý đâu ra? Sự phát tâm, làm sao để duy trì đƣợc bất thoái? Không 

có gì khác, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni lúc còn tại thế giảng kinh thuyết pháp suốt 49 

năm, vì sao? Chính là vì tùy sự phát tâm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              594/21 

Từ đó cho thấy, tùy sự phát tâm duy trì bất thoái chuyển, tức không thể rời khỏi 

kinh giáo. Kinh giáo là chỉ nam của chúng ta, chúng ta đi du lịch, kinh điển chính là 

bản đồ, không bị mê thất phƣơng hƣớng. Không nƣơng vào kinh điển, chắc chắn đi sai 

đƣờng. Nƣơng vào một loại kinh giáo là đủ, một tức là nhiều, nhiều tức là một, một và 

nhiều không hai. Nƣơng vào quá nhiều thứ dễ khởi vọng niệm, không thể không hiểu 

đạo lý này. 

Đức Phật dạy học, ngài có hai nguyên tắc. Nguyên tắc thứ nhất là nói về tục đế, 

nguyên  tắc  thứ  hai  là  nói  về  chân  đế.  Tục  đế  là  gì?  Là  tùy  theo  thế  tục,  hằng  thuận 

chúng sanh, vì sao tùy theo họ? Không thuận theo họ không vào, quý vị thích gì Đức 

Phật đều dạy cái đó, dẫn quý vị đi vào. Sau khi vào cửa ngài nói với quý vị về chân đế, 

đó không phải là tùy tục, là tùy thuận chân đế, nói thật với ta. Nhƣng sau khi dẫn dắt 

vào cửa, lúc nào mới nói thật với ta? Căn tánh mỗi ngƣời không giống nhau, có ngƣời 

năm ba năm, có ngƣời mƣời mấy hai mƣơi năm, có ngƣời suốt cả đời này vẫn không 

đƣợc,  phải  đợi  đến  đời  sau.  Đức  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh,  thành  tựu  chúng  sanh 

không phải  chỉ  một đời, mà  đời  đời kiếp  kiếp, cho nên  ân  đức  của  Phật  rất lớn. Đức 

Phật quả là từ bi đến tận cùng, chúng ta cần phải biết. 

Nên  nhớ  trong  kinh  điển  đại  thừa  nói:  “Đệ  tử  Phật  môn,  không  bỏ  một  ai”,  bất 

luận là linh hồn cũng vậy, hay linh tánh của chúng ta cũng vậy, đi đến cảnh giới nào 

Đức Phật đều nhìn thấy. Đức Phật đối với quá khứ, hiện tại và vị lai của quý vị đều rõ 

nhƣ trong lòng bàn tay. Cho nên trong thời gian thích hợp nhất, dùng thần thông xảo 

diệu  phƣơng  tiện,  tiếp  dẫn  giúp  ta  hồi  đầu,  đây  là  phƣơng  tiện  giáo  hóa  của  ngài. 

Chúng ta đầy đủ điều kiện là phải thiện học, thiện học không có gì khác chính là không 

hoài nghi, không vọng tƣởng, không gián đoạn, thành thật, nghe lời, thực hành. Ngƣời 

đầy đủ điều kiện này gọi là thiện học. 

Thật sự gặp ngƣời thiện học, Đức Phật dạy họ pháp môn gì? Nói cho chƣ vị biết, 

chắc chắn là dạy họ Kinh Vô Lƣợng Thọ, pháp môn niệm Phật, vì sao vậy? Vì pháp 

môn  này  bảo  đảm  ta  thành  Phật ngay  trong đời  này, tuyệt  đối  không đi đƣờng vòng. 

Muốn hiểu rõ ràng minh bạch, không dễ! Pháp môn này đƣợc mệnh danh là pháp khó 

tin. 

Tôi  từng  nói  với  quý  vị,  tôi  học  Phật  qua  con  đƣờng  triết  học,  rất  khó  tiếp  thu 

pháp  môn  niệm  Phật  này.  Tôi  theo  học  kinh  điển  với  thầy  Lý  suốt  mƣời  năm,  thầy 

khuyên tôi cả  mƣời  năm. Tôi không phản đối pháp  môn này, nhƣng cũng không học 

pháp môn này, cho rằng nhƣ thế nào? Hứng thú của tôi không phải đây, tôi thích Hoa 

Nghiêm, thích kinh luận đại thừa, luôn muốn quảng học đa văn. Thầy dùng rất nhiều 

phƣơng pháp khuyên tôi, tôi rất cảm kích nhƣng không nghe lời. 

Mãi đến  khi  tôi  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  thời gian khoảng vài  năm,  giảng đến 

một nửa, giảng khoảng bảy tám năm. Một hôm đột nhiên khởi linh cảm, nghĩ đến Văn 

Thù và Phổ Hiền tu pháp môn gì? Thiện Tài Đồng Tử học pháp môn gì? Chƣa giảng 

hết kinh này, lật ở sau xem. Trong Tứ Thập Hoa Nghiêm, quyển thứ 39, hai vị Bồ Tát 

này đều tu Tịnh độ, đều phát nguyện cầu sanh thế giới Cực Lạc. Lại xem Thiện Tài 

Đồng Tử mới hiểu đƣợc, ngài khai ngộ trong hội của Văn Thù. Thông thƣờng chúng ta 

nói đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Trong hội của Bồ Tát Văn Thù, ngài chứng 

đƣợc sơ trụ. Thầy mệnh lệnh ngài đi tham học, đặc biệt giới thiệu ngài đến tham bái tỳ 

kheo Kiết Tƣờng Vân. Tỳ kheo Kiết Tƣờng Vân là Bồ Tát sơ trụ, chuyên tu ban châu 

tam muội, ban châu tam muội là chuyên niệm Phật A Di Đà cầu sanh Tịnh độ. Ngƣời 

Ấn độ và ngƣời Trung quốc ở điểm này rất tƣơng tự, vào trƣớc là chủ. Quý vị thấy, lần 

đầu tiên ngài đi tham bái, giới thiệu pháp môn niệm Phật chứ không phải pháp môn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              595/21 

nào khác. 53 lần tham bái là tƣợng trƣng cho tám vạn bốn ngàn pháp môn, vào trƣớc 

làm chủ. 51 vị thiện tri thức ở giữa đều là Chƣ Phật Bồ Tát, hiện bày cho ngài thấy tất 

cả các pháp môn khác nhau, gọi là tám vạn bốn ngàn pháp môn. Ngài đều xem, tham 

quan, thấu hiểu, cảm ân giáo huấn của thiện tri thức. Lễ từ, lễ là lễ bái, từ là không học, 

ngài thấu triệt hết nhƣng không học. Vẫn niệm Phật A Di Đà, phƣơng hƣớng và mục 

tiêu hoàn toàn không thay đổi. Vị thiện tri thức sau cùng là Bồ Tát Phổ Hiền thập đại 

nguyện vƣơng quy về Cực Lạc, chúng ta mới thật sự hiểu rõ. Vạn pháp quy tông, tông 

chính là thế giới Cực Lạc, từ đây tôi tin vào pháp môn này. Nếu không giảng Kinh Hoa 

Nghiêm,  không  biết  giá  trị  của  pháp  môn  Tịnh  độ,  không  coi  trọng  nó.  Thấy  Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, nhiều đại kinh đại luận nhƣ thế, mục tiêu sau cùng 

đều là thế giới Cực Lạc, đều là Phật A Di Đà. Lúc này mới thật sự hiểu rõ ràng minh 

bạch, đạt đƣợc điều này  không dễ  chút nào. Học  Phật khoảng  hơn 20 năm  mới  nhận 

thức đƣợc pháp môn này, đúng là pháp khó tin. 

Ở đây nói về thuận lý phát tâm rất hay, thuận lý phát tâm tuyệt đối không có thoái 

chuyển, là những ai? Là Bồ Tát tánh nhân. Bồ Tát tánh nhân chính là phát tâm bồ đề, 

ngƣời thật sự phát tâm bồ đề, cho nên “có thể phát đƣợc”, phát chân tâm. Tùy sự phát 

tâm, họ thật sự làm đƣợc bốn câu này, không phải họ chỉ nói chơi. Họ đoạn phiền não 

là vì độ chúng sanh, họ học pháp môn cũng là vì độ chúng sanh, họ thành Phật đạo 

cũng là vì độ chúng sanh. Đoạn phiền não, học pháp môn, thành Phật đạo là kỹ xảo. 

Chúng sanh vô biên thề nguyện độ là mục tiêu của họ. Bản thân chƣa thành tựu, không 

thể thành tựu đƣợc ngƣời khác. Muốn dạy ngƣời khác, trƣớc tiên mình phải thực hành 

nó. Bốn câu trong tứ hoằng thề nguyện, chúng ta phải rõ ràng minh bạch. 

Đoạn phiền não bắt đầu từ đâu? Từ trì giới, nhân giới sanh định, nhân định phát 

tuệ. Từ vô thỉ kiếp đến nay, Chƣ Phật Bồ Tát khắp mƣời phƣơng ba đời tu thành Phật 

đạo, đều dùng phƣơng pháp này, không hề ngoại lệ, phải tin nhƣ thế. Con đƣờng lớn 

giới định tuệ, tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai mƣời phƣơng ba đời đều đi chung con đƣờng 

này, tuyệt đối không sai. Nếu không tuân thủ không thể thành tựu, gặp cảnh giới hiện 

tiền liền thoái chuyển, đây là điều nhất định. 

Chúng ta thấy rất nhiều ngƣời tu hành, đến lớn tuổi vẫn thoái chuyển. Chúng ta lý 

giải, biết đó là điều bình thƣờng, vì sao vậy? Vì nền tảng của họ không sâu, không kiên 

cố, họ không hạ công phu từ căn bản. Đặc biệt trong xã hội hiện nay, quá nhiều duyên 

khiến  ta  thoái  chuyển,  sức  hút  quá  mạnh,  ta  sống  trong  xã  hội  này  không  thể  không 

thoái chuyển, đó là ngƣời nhƣ thế nào? Là Bồ Tát tánh nhân, không phải Bồ Tát tánh 

nhân không đƣợc. Bồ Tát tánh nhân vì muốn giữ mình không thoái chuyển trên đƣờng 

bồ  đề,  không  thể  không  hạ  công  phu  từ  kinh  điển.  Kinh  điển  cũng  cần  phải  hiểu 

phƣơng pháp, nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, nhƣ vậy nền tảng mới vững 

chắc  đƣợc.  Nếu  học  quá  nhiều  sẽ  rất  tạp, nhƣ  vậy  không  kiên  cố,  rất  dễ  nghiêng  đổ. 

Nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, đây là phƣơng pháp chƣ vị tổ sƣ truyền từ 

đời này qua đời khác. Nhƣng hiện nay khoa học không cho nhƣ thế, chƣ vị thánh hiền 

nhân mới cho là nhƣ thế. Quý vị nghe theo khoa học hay nghe lời thánh hiền? Nếu các 

nhà khoa học thành thánh thành hiền, họ sẽ thông suốt, liền gật đầu, điều này không sai. 

Chúng ta cũng có lý do tin rằng, các nhà khoa học tƣơng lai sẽ học Phật, họ thành Phật 

nhanh hơn chúng ta. Tâm này vừa phát, tâm bồ đề vừa phát, công đức vô biên! Phát 

tâm bồ đề, nếu không thoái chuyển. Từ sự mà nói họ đƣợc tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai hộ 

niệm, họ đƣợc long thiên thiện thần ủng hộ, vì sao vậy? Vì họ không có chính mình, họ 

vì chúng sanh khổ nạn. Ai không khâm phục? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              596/21 

Bên dƣới nói: “Giả sử Chƣ Phật cùng kiếp diễn thuyết”. Đây không phải một vị 

Phật, mà tất cả Chƣ Phật. Không phải diễn thuyết trong một thời gian, mà diễn nói từ 

cùng tận vị lai tế kiếp. Nói những gì? Nói về công đức của họ cũng không nói hết, “nói 

không cùng tận”. Lời này là Đức Phật nói, là lời nói thật không phải giả. 

Tu  học  Tịnh  tông, chúng  ta  y  cứ  theo nguyên  tắc  chỉ  đạo  của  kinh  điển  là  Tịnh 

Nghiệp  Tam  Phƣớc  trong  Kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật.  Nên  nhớ,  nó  gọi  là  tam 

phƣớc, phƣớc báo, ba loại phƣớc báo. Quý vị xem, thứ nhất là “hiếu dƣỡng phụ mẫu, 

phụng sự sƣ trƣởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. Đây là phƣớc báo nhân thiên, 

nếu thực hành đƣợc bốn câu này là đạt đƣợc phƣớc báo của trời ngƣời, tƣơng ƣng với 

tâm bồ đề đó là phƣớc báo lớn của trời ngƣời. Ở nhân gian làm nhân vƣơng, ở cõi trời 

làm thiên vƣơng, là đến để cứu độ chúng sanh. Tuy có phƣớc báo, nhƣng họ không 

phải đến để hƣởng phƣớc, phƣớc báo này cho chúng sanh hƣởng. Ngƣời này có phƣớc 

báo, rất nhiều ngƣời hƣởng phƣớc báo của họ. 

Điều thứ hai là phƣớc của tiểu thừa, cao hơn điều thứ nhất, không ở trời ngƣời. 

Nó chỉ có ba câu: “Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi”, đây là gì? 

Đây là sƣ biểu, là “học vi nhân sƣ, hành vi thế phạm”, nó là phƣớc báo của tứ thánh 

pháp giới. Không giống ở trƣớc, ở trƣớc là phƣớc báo trời ngƣời, đây là phƣớc báo của 

tứ thánh pháp giới. 

Điều thứ ba sau cùng là đại thừa, câu thứ nhất: “Phát bồ đề tâm”, câu thứ hai là: 

“thâm tín nhân quả”. Nhân quả này, chúng ta cũng tu tập không biết bao nhiêu năm 

mới  hiểu  rõ,  không  phải  nhân  quả  bình  thƣờng.  “Thiện  có  thiện  báo,  ác  có  ác  báo”, 

điều này hàng sơ học đều biết. Bồ Tát đại thừa nói về nhân quả chắc chắn không phải ý 

này, chúng ta biết nhân quả này sau cùng chỉ có một điều: “niệm Phật là nhân, thành 

Phật  là  quả”.  Điều  này  rất  nhiều  ngƣời  không  biết,  rất  nhiều  Bồ  Tát  đều  không  biết. 

“Niệm Phật là nhân, thành Phật là quả”, ở đây nói tin sâu nhân quả là nói về điều này, 

không phải nói điều gì khác. Khi chúng tôi mới học rất nghi hoặc đối với câu nói này, 

nếu để câu này ở điều đầu tiên chúng ta không nghi hoặc, nhƣng đặt vào điều thứ ba 

chúng ta liền nghi hoặc. Chẳng lẽ A la hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát đều không biết thiện 

có thiện quả, ác có ác báo ƣ? Đâu có chuyện đó! Về sau mới thật sự hiểu niệm Phật là 

nhân, thành Phật là quả. Chuyên nói về vấn đề này, không phải nói gì khác. 

“Đọc tụng đại thừa”, kinh điển đại thừa có nhân duyên với mình, ta ham thích, 

yêu  chuộng. Năng lực  mình  có thể  tiếp thu, chọn  một loại, tuyệt đối không thay  đổi, 

phải từ bộ kinh điển này đọc đến minh tâm kiến tánh, nhƣ vậy là thành công. Cổ nhân 

nói một câu rất tƣơng tự với lời Đức Phật nói: “đọc sách ngàn biến, phải tự hiểu nghĩa 

của nó”. Ta xem bộ sách này, đọc từ đầu đến cuối 1000 lần, tự hiểu nghĩa của nó chính 

là minh tâm kiến tánh. Vì sao vậy? Đọc một cuốn sách gọi là trì giới, giữ quy củ. Ta 

đọc cuốn sách này, đọc xong bắt đầu đọc lại, không đọc các kinh sách khác gọi là trì 

giới. 

Nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, chúng ta tin đọc đến một nửa liền đƣợc 

tam muội. Ta đọc Kinh Vô Lƣợng Thọ liền đƣợc niệm Phật tam muội, đọc Kinh Hoa 

Nghiêm đƣợc Hoa Nghiêm tam muội. Đạt đƣợc tam muội, tam muội là định. Sau khi 

đƣợc định vẫn tiếp tục nỗ lực nhƣ thƣờng, vẫn ngày ngày đọc nó. Tôi tin chƣa đến lúc 

đọc xong, đọc chƣa hết 1000 biến đã khai ngộ. Đây là nhân giới đƣợc định, nhân định 

khai tuệ. Trí tuệ khai, mục đích đạt đƣợc, một kinh thông tất cả kinh đều thông. Tất cả 

kinh này, nghĩa là thông triệt hết thảy pháp thế xuất thế gian, phƣơng pháp này rất vi 

diệu! Khoa học chịu thua. Những gì khoa học đạt đƣợc tuyệt đại bộ phận là tri thức, 

không phải trí tuệ. Trí tuệ đạt đƣợc từ trong định, tri thức có đƣợc nhờ học tập, không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              597/21 

phải có đƣợc từ tâm thanh tịnh, trí tuệ từ tâm thanh tịnh, cho nên bản chất của nó khác 

với Phật pháp. 

Những  gì  ngày  nay  họ  biết  đƣợc,  ngày  càng  giống,  ngày  càng  tiếp  cận  với  đại 

thừa  Phật  giáo.  Điều  này  Đức  Phật  từng  nói,  nếu  Đức  Phật  không  nói  chúng  ta  cảm 

thấy rất ngạc nhiên. Phật nói dùng ý thức, ý thức nghĩa là tƣ duy, tƣởng tƣợng, dùng 

tâm này, đây là tâm đệ lục ý thức. Trong tám thức, năng lực của đệ lục ý thức vô cùng 

lớn mạnh, đối với bên ngoài có thể duyên đến hƣ không pháp giới, đối với bên trong có 

thể duyên đến A lại da. A lại da là gì? Là nguồn gốc của vũ trụ, gọi là lại da nguyên 

khởi. Năng lực của nó có thể duyên đƣợc nhƣ thế. Bây giờ chúng ta thấy các nhà khoa 

học đã làm đƣợc điều này. Nghiên cứu vũ trụ vĩ quan, họ nói dùng máy móc tiên tiến 

nhất để quan sát vũ trụ, đo lƣờng hƣ không. Trên thực tế chỉ quan sát đƣợc 10% của vũ 

trụ, còn 90% không thấy. Họ nói ra một câu nhƣ thế, chúng ta nghe hiểu câu nói này. 

90% vũ trụ đi về đâu? Chúng ta biết, nó trở về tự tánh nên không nhìn thấy, dùng bất 

kỳ phƣơng pháp nào cũng không đo lƣờng đƣợc, vì sao vậy? Vì tự tánh không có hiện 

tƣợng.  Nó  không  phải  hiện  tƣợng  vật  chất,  không  phải  hiện  tƣợng  tinh  thần,  cũng 

không phải hiện tƣợng tự nhiên, cho nên không thể đo lƣờng đƣợc. Trong Tịnh độ tông 

gọi là thƣờng tịch quang, nó đã trở về thƣờng tịch quang, đều này khoa học không biết 

đƣợc. Trở về thƣờng tịch quang họ không biết. 

Lƣợng tử lực học của vi quan, họ quan sát thấy đƣợc những hiện tƣợng này trong 

vũ trụ là giả, không phải thật, rõ ràng nhất là hiện tƣợng vật chất. Bản chất của vật chất 

là gì? Là ý niệm. Ý niệm là hiện tƣợng tinh thần, không phải hiện tƣợng vật chất, tức là 

nói hiện tƣợng vật chất từ đâu mà có? Vật chất đến từ ý niệm, tinh thần sáng tạo ra vật 

chất, họ nhận ra đƣợc điều này. Nhƣng tinh thần từ đâu mà có? Họ nói từ không sinh ra 

có, điều này Đức Phật nói rõ ràng hơn họ. 

Hiện tƣợng tinh thần từ đâu mà có? Là tự tự tánh biến hiện ra, tự tánh biến hiện nhƣ 

thế  nào?  Là  do  nhất  niệm  bất  giác.  Nhất  niệm  bất  giác  không  có  nguyên  nhân,  nhất 

niệm bất giác không có bắt đầu, cho nên gọi là vô thỉ vô minh. Vấn đề này Đức Phật 

nói  rất  hay:  “chỉ  có  chứng  đƣợc  mới  biết”,  nếu  không  chứng  không  thể  biết  đƣợc, 

không nói ra đƣợc, “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”, khi nào mới chứng biết? 

Phật nói bát địa trở lên. Nói cách khác, thật sự biết đƣợc vấn đề này, hiểu rõ thấu triệt, 

phải bát địa, cửu địa, thập địa, Đẳng giác, Diệu giác. Cao nhất, Bồ Tát vị của năm tầng 

cao nhất họ biết, thất địa Bồ Tát trở xuống đều không biết. Họ biết giống nhƣ chúng ta, 

chúng ta  là  giải ngộ,  hiểu đƣợc vấn đề trong kinh  điển, minh bạch, không hoài nghi, 

nhƣng chính mình chƣa chứng đƣợc. Các  nhà khoa học nhờ máy  móc quan sát phát 

hiện đƣợc giống nhƣ kinh Phật nói. 

Khoa học và triết học đều đang thăm dò, vũ trụ từ đâu mà có, do nguyên nhân gì 

sanh ra? Đến nhƣ thế nào? Vạn vật từ đâu sanh ra? Sinh mệnh từ đâu mà có? Ta từ đâu 

mà có? Những vấn đề này đến nay vẫn chƣa giải quyết đƣợc, trong kinh điển đại thừa 

đã giúp chúng ta giải quyết tất cả. Tuy chúng ta hiểu, rõ ràng minh bạch những gì trong 

kinh giáo đại thừa nói, nhƣng yêu cầu cuối cùng của Phật là phải tự mình chứng đƣợc, 

mới đƣợc lợi ích. Nếu nhƣ không tự mình chứng đƣợc, không đạt đƣợc lợi ích, lợi ích 

này là đại tự tại! Thọ dụng này cũng không thể tƣởng tƣợng đƣợc, không thể nói rõ 

đƣợc, quả đúng là chỉ có chứng đƣợc mới biết, câu này nói quá hay. 

Bên  dƣới,  đại  sƣ  Nguyên  Hiểu,  đây  là  pháp  sƣ  ngƣời  Hàn  quốc  vào  thời  nhà 

Đƣờng. “Đại sƣ Nguyên Hiểu nói tùy sự phát tâm, tức duyên sự tâm bồ đề của đoạn 

văn trƣớc. Thuận lý phát tâm, tức là duyên lý bồ đề tâm ở trƣớc. Trong Tông Yếu rất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              598/21 

tƣờng tận, cho nên đƣợc trích dẫn”. Đây là Tông Yếu của đại sƣ Nguyên Hiểu, đối với 

đoạn này giải thích tƣờng tận, cho nên hoàn toàn trích dẫn ở đây. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới: “Trong Khuyên Phát Bồ Đề Tâm Văn lại nói, 

phát tâm bồ đề là vua trong các điều thiện”. Câu này nói rất hay, chúng ta không cần 

nói thuận lý, dùng pháp thế gian để nói. Tùy sự, trong pháp thế gian là đoạn tất cả điều 

ác, tu tất cả điều thiện, tâm bồ đề là đoạn ác tu thiện đại viên mãn, chúng ta không thể 

không thừa nhận. Tâm này vừa phát thì đoạn ác tu thiện liền viên mãn. Quý vị thử nghĩ 

xem là vì độ tất cả chúng sanh, họ không phải vì chính mình. Điều thứ nhất, “chúng 

sanh vô biên thệ nguyện độ”, vì chúng sanh, không phải vì mình. Ngày nay chúng ta 

không phát tâm bồ đề đƣợc là vì sao? Vì không buông bỏ chính mình, ai phát tâm bồ 

đề? Tôi phát tâm bồ đề, có cái “tôi” trong đó. Không biết ngã kiến, ngã chấp là chƣớng 

ngại nghiêm trọng nhất, không biết điều này. Bất kỳ việc gì có cái tôi coi nhƣ xong, vì 

sao vậy? Vì ta tạo là nghiệp của luân hồi, chỉ cần có cái tôi trong đó. 

Vì sao Tu đà đoàn và Bồ Tát sơ tín vị gọi là tiểu thánh? Họ là thánh nhân, không 

phải phàm  phu. Sự khác biệt  của  phàm  và  thánh  ở  chỗ  nào? Một  bên có  cái  tôi, một 

bên không có cái tôi. Một bên thật sự buông bỏ cái tôi, họ đã giác ngộ, thân thể này 

không  phải  ta,  do  đó  họ  mới  chịu  buông  bỏ  thân  thể  này.  Coi  thân  thể  này  nhƣ  một 

công cụ phục vụ chúng sanh, hy sinh thân mạng mà không tiếc, không cảm thấy đáng 

tiếc. Mà ở trong lục đạo có thể tùy ý chọn thân thể, họ có năng lực này. Năng lực này 

từ đâu mà có? Từ vô ngã. Vô ngã tức không có tự tƣ tự lợi, vô ngã tức không có tham 

sân si mạn, vô ngã tức không có thị phi nhân ngã, toàn là từ cái ngã sanh ra. Cho nên 

điều đầu tiên trong Phật pháp là phá ngã kiến, trong năm loại kiến hoặc thân kiến đặt ở 

đầu tiên. Thứ hai là biên kiến, biên kiến là đối lập, vô ngã tuyệt đối không đối lập với 

bất kỳ ai, có cái ta mới đối lập. Đừng tƣởng rằng đây là việc nhỏ, trong lúc dụng công 

tu học, đây là công phu khởi đầu. Vì sao chúng ta tu không thành công? Vì chúng ta 

coi thƣờng công phu thấp nhất, thứ nhỏ nhất này, cho rằng nó không quan trọng, cho 

rằng Đệ Tử Quy không quan trọng, cho nên giới luật không thể thành tựu. 

Đại thừa nói đến căn bản rốt ráo, không thể không phá ngã chấp. Nhất định phải 

biết nó không phải thật, nó là giả, mà nó còn chƣớng ngại, chƣớng ngại chứng chân. 

Nếu buông bỏ, chƣớng ngại không còn. Quý vị xem ở dƣới nói về kiến hoặc, biên kiến, 

kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến, đều từ thân kiến mà ra. Thân kiến không có thì tất 

cả đều không có. Tôi đã không có, thì lấy đâu ra đối lập? Tôi đã không có, lấy đâu ra 

thành kiến? 

Nửa bộ trƣớc Kinh Kim Cang nói, vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh 

tƣớng, vô thọ giả tƣớng, ai chứng đƣợc? Tu đà hoàn. Điều này trong kinh văn nói rất rõ 

ràng,  là  Tu  đà  hoàn  chứng  đƣợc,  cho  nên  họ  nhập  vào  dòng  thánh,  dòng  của  thánh 

nhân. Có cái tôi ta vĩnh viễn là phàm phu, phàm phu lục đạo, không phải thánh nhân. 

Nhƣng ta phải biết điều này, hiểu rõ ràng minh bạch ta sẽ buông bỏ. Chƣa buông bỏ 

đƣợc,  nghĩa  là  chƣa  hiểu  rõ  ràng,  vẫn  chƣa  nghe  hiểu  nên  không  buông  bỏ.  Không 

buông đƣợc, chỉ có một phƣơng pháp liễu sanh tử xuất tam giới, đó chính là niệm Phật. 

Trong kinh này dạy chúng ta phƣơng pháp niệm: “Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên 

niệm”. Tâm bồ đề này là nói tùy sự tâm bồ đề, tùy sự tâm bồ đề là nói tùy sự thiện xảo, 

nghĩa là ta nhất tâm nhất ý muốn cầu sanh Tịnh độ, muốn thân cận Phật A Di Đà. Ý 

niệm chuyên chú tuyệt đối, nghĩa là nói trong tâm không có bất kỳ tạp niệm nào, không 

có ý niệm nào, chỉ có một niệm này. Trong đời này ta chỉ có một mục đích này, ngoài 

ra đều không cần. Ta chỉ muốn cầu sanh thế giới Cực Lạc, là để thấy Phật A Di Đà. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              599/21 

Đƣợc! Đây gọi là phát tâm bồ đề. Nhất hƣớng chuyên niệm, một phƣơng hƣớng, một 

mục tiêu, chuyên niệm Phật A Di Đà, đƣợc, thành tựu không thể nghĩ bàn. 

Ta  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  ở  đó  ta  đạt  đƣợc  những  gì?  48  nguyện  chính  là 

những gì ta đạt đƣợc. Đây là từ bi vô tận của Phật A Di Đà gia trì, ta mới thật sự biết 

đƣợc cái thiện của phát tâm bồ đề, vua trong các điều thiện, không có gì thiện hơn điều 

này. Tự mình đƣợc độ, vĩnh viễn vƣợt thoát luân hồi, không những vƣợt thoát luân hồi, 

mà vĩnh viễn vƣợt ra ngoài mƣời pháp giới, nhƣ vậy mới có năng lực giúp ngƣời khác. 

Không có năng lực thì bản thân thực hành trƣớc. 

Tại gia hay xuất gia, quí vị xem ngƣời y giáo phụng hành, thông thƣờng mà nói 

thời gian đều không quá ba năm là họ thành công. Khi lâm chung đoan tƣớng hy hữu, 

hiện  thân  thuyết  pháp, làm  chứng  chuyển  cho ngƣời  niệm  Phật. Tôi  chứng  minh  cho 

quý vị thấy, quý vị xem tôi niệm Phật ba năm là thành công. Đây là tự hành hóa tha, họ 

đã làm đƣợc. 

Bên dƣới trong Vô Lƣợng Thọ Kinh khởi Tín Luận nói: “Nên biết tâm bồ đề là 

bản nguyên của Chƣ Phật, tuệ mạng của chúng sanh, mới phát tâm này, đã thành Phật 

đạo”. Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận do cƣ sĩ Bành Tế Thanh thời vua Càn Long 

trƣớc tác. Vị cƣ sĩ này trong số những ngƣời học Phật vào thời nhà Thanh, thành tựu 

của ông mọi ngƣời đều tán thán, ngƣời này từ nhỏ thông minh tuyệt đỉnh. Xem truyện 

ký của ông, ông lấy thân phận đồng tử thi đậu tiến sĩ, đồng tử nghĩa là chƣa đầy 20 tuổi. 

20 tuổi gọi là thành niên, không gọi là đồng tử, đã lớn. Ngày xƣa 20 tuổi hành quan lễ, 

nghĩa là đội mũ, hành quan lễ, đã thành niên. Chắc là vào năm 19 tuổi ông thi đậu tiến 

sĩ, thời đại đó là học vị cao nhất. 

Suốt đời ông không làm quan, phụ thân ông là binh bộ thƣợng thƣ của hoàng đế 

Càn Long, bây giờ gọi là bộ trƣởng bộ quốc phòng. Cho nên ông là con cháu của cán 

bộ cao cấp, vấn đề sinh hoạt trong gia đình không lo lắng, cho nên ông không cần làm 

việc. Suốt đời ông ở nhà học Phật, thi đậu tiến sĩ cũng không làm quan. Quả thật nhƣ 

nhà Phật nói, thông tông thông giáo, hiển  mật viên dung. Một cƣ sĩ nỗi tiếng! Trƣớc 

tác rất nhiều, Vô Lƣợng Thọ Kinh Khởi Tín Luận là ông trƣớc tác, mấy câu này nói rất 

hay. “Nên biết tâm bồ đề là bổn nguyên của Chƣ Phật”. Tâm bồ đề theo tục ngữ ngày 

xƣa gọi là lập chí, con ngƣời nếu không lập chí, bất luận đời này nỗ lực nhƣ thế nào 

cũng không có phƣơng hƣớng, không có mục đích. Lập chí nghĩa là khẳng định một 

phƣơng hƣớng, khẳng định một mục tiêu. Tất cả mọi sức mạnh tinh lực của mình, đều 

tập trung vào mục tiêu này, ta nhất định phải đạt đƣợc. Nhà Phật gọi là phát tâm. Ta 

khẳng định mục tiêu này, nhất định phải đoạn phiền não, thì  thật sự đoạn tận phiền não. 

Ta lập chí học pháp môn, thì thật sự học pháp môn. Ta lập chí muốn thành Phật đạo, 

Tịnh tông vãng sanh là thành Phật đạo, dễ hơn các pháp môn khác. Các pháp môn khác 

phải  đoạn  tận  ba  loại  phiền não, đoạn tận  vô  minh  phiền não, đoạn  tận trần  sa  phiền 

não, đoạn tận kiến tƣ phiền não, nhƣ vậy mới thành Phật. Vãng sanh thế giới Cực Lạc 

không cần đoạn tận tất cả ba loại phiền não. Điều này không dễ. Chỉ cần ta chế phục 

phiền não, chƣa đoạn, chế phục, nó không khởi tác dụng. Nó khởi tác dụng, chính là 

một  câu  A  Di  Đà  Phật,  nhƣ  vậy  chắc  chắn  đƣợc  vãng  sanh.  Vào  lúc  nào?  Vào  một 

niệm  sau  cùng  khi  lâm  chung, quý  vị  thấy  có  tuyệt  chăng!  Suốt  đời  tạo  hành  nghiệp 

không sao, sau cùng khi lâm mạng chung, một niệm đó là A Di Đa Phật, họ liền vãng 

sanh. Mọi ngƣời nói đây là may mắn, không phải quá đơn giản sao? Đúng, rất đơn giản. 

Nhƣng thế nào? Ai dám bảo đảm một niệm lúc lâm chung đó là A Di Đà Phật? Đây là 

điều không đơn giản. Chƣ vị cao tăng tổ sƣ nói với chúng ta, khi lâm mạng chung phải 

có ba điều kiện, nếu đầy đủ liền đƣợc vãng sanh. Điều kiện thứ nhất là đầu óc tỉnh táo, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              600/21 

không  hề  mê  hoặc.  Nếu  lúc  lâm  mạng  chung  đầu  óc  mê  hoặc,  đến  ngƣời  nhà  cũng 

không nhận ra, đúng là phiền phức. Bây  giờ gọi là bệnh đãng trí của ngƣời già, điều 

này đáng sợ nhất. Quý vị xem, một niệm khi lâm chung đầu óc tỉnh táo có dễ chăng? 

Không  dễ.  Ngay  lúc  này  gặp  thiện  tri  thức  đến  khuyên  bảo,  khuyên  ta  niệm  Phật, 

khuyên cầu vãng sanh thế giới Cực Lạc. Cần phải gặp những ngƣời này, những cũng 

không dễ gặp đƣợc. Thứ ba, khi gặp phải nghe lời, vừa nghe là tiếp nhận, lập tức niệm 

theo, nhƣ vậy là thành công. Quý vị thấy có dễ chăng? 

Sau khi mạng chung, thông thƣờng không còn thở, tắt hơi nhƣng linh hồn chƣa đi. 

Trong kinh điển Đức Phật nói với chúng ta, họ không nỡ bỏ thân thể của minh, vẫn 

chấp  trƣớc thân  thể đó  là  của họ. Thông thƣờng  mà  nói, tuyệt  đại  đa số  là  tám  tiếng 

đồng  hồ họ  mới  ra  đi.  Trong  kinh  điển  nói,  sau  khi  tắt  thở  tám  tiếng đồng  hồ  đừng 

đụng đến họ, đụng đến thì sao? Họ sanh phiền não, nổi nóng. Khi lâm mạng chung mà 

nổi giận là đọa vào địa ngục, một niệm sau cùng là tham tâm là đi vào ngạ quỷ, nếu là 

sân nhuế nghĩa là đọa địa ngục, còn nhƣ hồ đồ ngu si liền đọa vào súc sanh. Một niệm 

đó là then chốt! Bây giờ rất nhiều ngƣời không biết. 

Lâm chung không thể cấp cứu, cấp cứu họ sẽ đau đơn đến tột cùng, họ sanh oán 

hận. Khi tâm oán hận khởi lên, lúc đó mới cấp cứu, cấp cứu điều gì? Cấp cứu chính là 

đƣa họ đến địa ngục, đây là thật không phải giả. Rất nhiều bác sĩ đều biết, bác sĩ hỏi 

quý vị cần cấp cứu chăng? Nếu quý vị nói không cần cấp cứu, họ gật đầu tán thành. 

Nói cách khác, khi lâm mạng chung tuyệt đối không đƣợc để họ khởi tham sân si, 

điều này vô cùng quan trọng, phải đƣa họ đi một cách bình an, nhƣ vậy mới đúng. Nếu 

hoan hỷ, khi họ đi toàn thân mềm mại, nhƣ vậy chắc chắn không đọa ba đƣờng ác. Nếu 

đọa  vào  ba  đƣờng  ác,  thân  thể  họ  nhất  định  rất  cứng.  Còn  nhƣ  toàn  thân  mềm  mại, 

tuyệt đối không đọa vào ba đƣờng ác. Không thể không biết những điều này. 

Đọc đoạn này mới biết phát tâm rất quan trọng, là bản nguyện của Chƣ Phật, là 

căn bản thành Phật. Phật vô ngã, không có tƣ tâm, trong tâm của Phật là tất cả chúng 

sanh khắp biến pháp giới hƣ không giới. Ngài bao dung, không có khởi tâm động niệm, 

đây là Phật. Bao dung nhƣng khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp trƣớc là Bồ 

Tát. Nếu có thể bao dung, có khởi tâm động niệm, có phân biệt, không có chấp trƣớc, 

đó là A la hán, Bích Chi Phật. Họ còn có phân biệt, không có chấp trƣớc. Nếu khởi tâm 

động niệm, phân biệt chấp trƣớc đều có, là phàm phu lục đạo. Đức Phật nói rất rõ ràng, 

chúng ta phải nhớ, mọi lúc phải cảnh tỉnh mình, đây là tuệ mạng của chúng sanh. 

“Mới phát tâm này, đã thành Phật đạo”. Tâm bồ đề vừa phát lập tức thành Phật, 

chúng ta phát tâm phải chăng cũng thành Phật? Cũng thành Phật, nhƣng chỉ mấy giây, 

mấy giây sau không còn, lại quay về, trở lại phàm phu, không duy trì đƣợc. Vừa nghĩ 

đến cái tôi, lại trở về, vì sao vậy?  Bên dƣới nói rất hay: “Dữ dĩ Phật trí, trí bất tƣ nghị, 

trí bất khả xƣng, trí đại thừa quảng, cho nên tƣơng ƣng với vô đẳng vô luân tối thƣợng 

thắng trí”. Năm loại trí này ở sau sẽ nói đến, đây là trí tuệ bát nhã vốn đầy đủ trong tự 

tánh. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ của Nhƣ Lai”, 

năm loại trí này là trí tuệ của Nhƣ Lai, ngƣời ngƣời đều đầy đủ trong tự tánh, tâm bồ 

đề tƣơng ƣng với tự tánh. Hay nói cách khác, không có tâm bồ đề, năm loại trí này đều 

không tƣơng ƣng, tuy có năm loại trí này nhƣng nó không khởi tác dụng. Phát tâm bồ 

đề nó liền khởi tác dụng. 

Từ đó cho thấy, bây giờ chúng ta biết, không phát đƣợc tâm bồ đề chính là chấp 

trƣớc có cái tôi. Không buông đƣợc cái tôi, cho nên không phát đƣợc tâm bồ đề. Thật 

sự  không  biết, chính  là  trong  kinh  Phật  nói  “vô  ngã”, đó  là thật. Thật  sự  thành  Phật, 

Phật nói trong tự tánh có ngã, gọi là tứ tịnh đức của tự tánh, có “thƣờng lạc ngã tịnh”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              601/21 

Thƣờng là gì? Là không sanh không diệt. Lạc là gì? Nghĩa là vĩnh viễn không có khổ, 

đây mới là lạc. Hữu ngã, ngã là gì? Ngã là tự tại, chủ tể. Có tịnh, tịnh là thanh tịnh, 

không có chút nhiễm ô nào. Đức Phật nói bốn loại, bốn loại tịnh đức. Có pháp thân, có 

bát nhã, có giải thoát. Pháp thân, bát nhã, giải thoát gọi là tam đức mật tạng, trong tam 

đức mật tạng có đầy đủ bốn tịnh đức. Ai chứng đƣợc? Viên giáo sơ trụ Bồ Tát chứng 

đƣợc, gọi là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, họ chứng đƣợc. Chƣa kiến tánh, 

tuy có nhƣng không khởi tác dụng, cho nên có ngã thật! Bây giờ chúng ta đang dùng 

cái ngã giả, coi cái ngã giả thành ngã thật, phiền phức là nhƣ vậy. Làm sao để buông 

bỏ cái ngã giả, từ bỏ, ngã thật từ từ có thể khôi phục. 

“Trong  kinh  nói  tam  bối  vãng  sanh  đều  vì  phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hƣớng  chuyên 

niệm”.  Trong  tám  bối  vãng  sanh  đều  có  câu  này,  cho  thấy  điều  này  rất  quan  trọng. 

Trong  nguyện  mƣời  tám,  chƣ  vị  tổ  sƣ  xƣa  nay  nói,  đó  là  nòng  cốt  của  48  nguyện. 

Chúng ta biết, hai nguyện 19 và 20 là bổ sung cho nguyện 18. Không có nguyện 19 và 

20, nguyện thứ 18 cũng không làm đƣợc. 

“Cho thấy phát tâm bồ đề là điều quan trọng nhất. Trong kinh này nguyện thứ 19 

là danh văn phát tâm, chứng đƣợc nguyện thứ 26 nghe danh đƣợc phƣớc”. Nghe danh 

đƣợc phƣớc đều không thể nghĩ bàn, huống gì phát tâm? Huống gì tinh tấn tu học? Đệ 

nhất phƣớc trong thế xuất thế gian, là phát tâm niệm Phật. Thật sự phát tâm niệm Phật, 

mọi vấn đề đều có thể giải quyết. Nếu bây giờ chúng ta cũng phát tâm niệm Phật, mọi 

việc  xảy  ra  trƣớc  mắt  đều  không  thể  giải  quyết,  nhƣ  vậy  là  sao?  Chúng  ta  phát  tâm 

không phải tâm thanh tịnh, chúng ta niệm Phật không phải nhất hƣớng chuyên niệm. 

Chúng ta là đa hƣớng tạp niệm, cho nên Phật hiệu không khởi tác dụng, đa hƣớng tạp 

niệm.  Vấn  đề  là  do  mình,  không  do  phƣơng  pháp,  trong  kinh  điển  không  hề  nói  sai. 

Thứ nhất là chúng ta hiểu sai nó, tiếp đến là chúng ta lơ là, quá sơ ý. Luôn tùy thuận 

tập khí phiền não của chính mình, mà không tùy thuận giáo huấn trong kinh điển, vấn 

đề xuất hiện ở đây. Còn trách kinh Phật không linh, tội này rất lớn! Không biết kiểm 

điểm mình, lại trách kinh điển không linh, nhƣ vậy là sai. 

“Nguyện thứ 47 nghe danh đắc nhẫn”, đều là nói nghe danh. Quý vị xem, nghe 

một  câu  nam  mô  A  Di  Đà  Phật,  đƣợc  phƣớc,  đƣợc  nhẫn,  công  đức  nghe  danh  này 

không thể nghĩ bàn. Chúng ta niệm câu Phật hiệu này, xung quanh có ngƣời nghe đƣợc. 

Con  ngƣời  không  nghe  đƣợc,  có  quỷ  thần  nghe  đƣợc,  rất  nhiều  chúng  sanh  mà  ta 

không nhình thấy, họ nghe đƣợc. Họ nghe đƣợc, họ có phƣớc báo. Ngƣời có chút bản 

lĩnh tu hành nghe đƣợc, họ đƣợc nhẫn. Thế nào gọi là đƣợc nhẫn? Ví dụ chúng ta gặp 

nghịch  cảnh  hay  ác  duyên,  trong  lòng  không  đƣợc  thăng  bằng.  Nghe  đƣợc  một  câu 

nam mô A Di Đà Phật, tâm trở nên bình lặng, thôi vậy, đừng tính toán nữa, đây là đƣợc 

nhẫn. Nếu hiểu càng thâm sâu kinh điển của pháp môn này, công phu nhẫn cũng càng 

sâu, sức mạnh càng lơn. Không những đƣợc nhẫn, trong nhẫn còn khai trí tuệ, nhƣ vậy 

có thể giải quyết vấn đề rất thuận lợi. 

“Cho nên nguyện này, lý hợp với giải thích vì nghe danh hiệu Phật, nhờ Phật gia 

hộ, phát tâm bồ đề”. Cách nói này rất hay, quả thật nghe danh hiệu Phật liền đƣợc Phật 

gia  hộ.  Nhƣng  then  chốt  trong  này,  là  ta  đối  với  Phật  phải  có  tâm  tôn  trọng, phải  có 

kính ý. Nếu không tin, vậy thì ta không làm đƣợc gì. Nếu tin thật, có thể lý giải, tức có 

thể cung  kính với  Phật. Tổ  sƣ  Ấn  Quang nói, một  phần thành kính, chân thành  cung 

kính, đƣợc một phần lợi ích. Mƣời phần thành kính sẽ đƣợc mƣời phần lợi ích. Chúng 

ta  nghe  câu  Phật  hiệu  này,  xem  ta  có  mấy  phần  tâm  cung  kính,  sẽ  đƣợc  mất  phần 

phƣớc báo, đƣợc mấy phần nhẫn nhục, đƣợc mấy phần trí tuệ, hoàn toàn xem sự cung 

kính của chúng ta. Không có thành kính, dù nghe nhiều cũng không đƣợc lợi ích. Đạo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              602/21 

lý này trong kinh Thế Tôn nói: “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. Chúng ta cảm ứng đạo 

giao với Đức Phật Di Đà hoàn toàn bằng tâm tƣởng, điều này rất quan trọng. 

Hai câu sau cùng: “Hiển lộ công đức danh hiệu Di Đà không thể nghĩ bàn, hoằng 

thệ nguyện lực của nguyện vƣơng không thể nghĩ bàn”. Nguyện vƣơng chính là Phật A 

Di Đà, 48 nguyện của ngài. Hoằng thệ nghĩa là 48 nguyện không thể nghĩ bàn, công 

đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. Danh hiệu là chuyên chỉ nguyện thứ 18. Nguyện 

này, sự phát tâm chúng ta học đến đây. 

Bên dƣới nói, sau khi phát tâm phải thực hành, phát tâm mà không thực hành thì 

tâm này cũng vô dụng. Ở sau nói về thực hành, quý vị xem: “Tu các công đức, ngày 

đêm không gián đoạn”. Đây là biểu trƣng, sau khi phát đại tâm phải có hạnh, phải y 

giáo phụng hành! Thực hành, thực hành những gì? Vẫn là trong tâm bồ đề, ta thật sự 

phải đoạn phiền não, thật sự  phải học pháp  môn, thật sự  phải  thành  Phật  đạo. Thành 

Phật đạo, phải đi lên từng bƣớc một. 

Quý vị xem thập tín, từ sơ tín chúng ta nâng lên nhị tín, nâng lên tam tín, giống 

nhƣ đi học vậy, bắt đầu từ ngày ta đi học vào lớp một, đến khi thành Phật là 52 lớp, 52 

địa vị. Nếu không ngừng đi lên, rất khó! Trong một đời nâng cao lên vị trí cao nhất 

không dễ, nhƣng  trong đời  nâng  lên  mấy  cấp  ở  dƣới  là  có thể  làm  đƣợc, không  phải 

không làm đƣợc. Thực tế mà nói có thể có điều kiện của Tu đà hoàn, có điều kiện của 

sơ tín trong thập tín, vãng sanh Cực Lạc là điều đƣơng nhiên. Vãng sanh thế giới Cực 

Lạc, không phải ở cõi đồng cƣ, mà là ở cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Vì sao vậy? Vì quý vị 

là tiểu tiểu thánh, không phải phàm phu. 

Cho  nên  vãng  sanh  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ,  chƣa  chứng  đƣợc  địa  vị  của  tiểu 

thánh, chƣa chứng đƣợc. Cõi phƣơng tiện hữu dƣ thì sao? Dùng Kinh Hoa Nghiêm để 

nói, Bồ  Tát thập tín  vị, Bồ  Tát  thập  tín  vị  là  cõi phƣơng  tiện hữu  dƣ. Tịnh độ là  nói 

chín phẩm, sơ tín vị, nhị tín vị, đây đều là hạ phẩm hạ sanh trong cõi phƣơng tiện hữu 

dƣ.  Tiếp  đến  là  hạ  phẩm  trung  sanh,  hạ  phẩm  thƣợng  sanh,  cho  đến  thƣợng  phẩm 

thƣợng sanh. Thƣợng phẩm thƣợng sanh là gì? Là thập tín vị. Thập tín là thƣợng phẩm 

thƣợng sanh, cửu tín là thƣợng phẩm trung sanh, bát tín là thƣợng phẩm hạ sanh. Quý 

vị xem nhƣ vậy sẽ hiểu, không giống nhau. Đến sơ trụ, vãng sanh thế giới tây phƣơng 

Cực  Lạc  là  cõi  thật báo  trang  nghiêm, vì  họ là pháp thân Bồ Tát. Trong  cõi  thật  báo 

trang nghiêm có 41 địa vị, họ ở trong cõi báo. Nhƣ vậy sẽ rất rõ ràng, rất minh bạch. 

Cõi đồng cƣ và cõi phƣơng tiện, tất cả đều đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà 

gia trì, “đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát”, điều này quá tuyệt! Đoạn này chúng ta vẫn 

chƣa nói đến, A Duy Việt Trí cũng trong chƣơng này, câu sau cùng: “Lâm chung tiếp 

dẫn”. Nguyện 20 là lâm chung tiếp dẫn, làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. “Nhất tâm niệm ta, 

ngày đêm không gián đoạn”. 

48 nguyện, chúng ta phải hiểu thật rõ ràng thấu triệt, chúng ta cũng rất quen thuộc 

với thế giới tây phƣơng Cực Lạc, không xa lạ. Cũng tự mình biết mình, đích thực có 

thể vãng sanh. Ta biết, ta thật sự làm đƣợc, không phải không làm đƣợc. Phải phát tâm, 

là  giả,  giả  cũng  đƣợc.  Cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ,  giả  cũng  đƣợc.  Giả  thì  không  phát, 

không phát cũng đã phát. Quý vị xem, ta nhất tâm muốn đến thế giới Cực Lạc, nhất 

tâm  muốn  thân  cận Phật  A  Di  Đà, tâm  này  chính  là tâm  vô  thƣợng bồ đề. Rất  nhiều 

ông bà cụ niệm Phật vãng sanh thế giới Cực Lạc, đoan tƣớng hy hữu. Quý vị hỏi họ có 

phát tâm bồ đề chăng, họ không biết tâm bồ đề là gì, họ chỉ nghĩ tôi muốn đến thế giới 

Cực Lạc, tôi muốn thân cận Phật A Di Đà là đƣợc. Đây chính là tâm vô thƣợng bồ đề, 

cho nên rất khó đƣợc! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              603/21 

“Tu các đại hạnh, là toàn văn của nguyện thứ 19”. Tu điều gì? Trong kinh nói rất 

rõ ràng: “Lục ba la mật”, đây là hạnh Bồ Tát. Sáu loại lớn, đây là sáu đại cƣơng, trong 

mỗi đại cƣơng có vô lƣợng vô biên tế hạnh, đều phải hiểu, cũng gọi là lục độ. “Độ tức 

là vƣợt biển sanh tử, đến bờ niết bàn”. Sanh tử này là ví dụ sự sâu rộng vô cùng. 

Sanh tử có hai loại, một loại là phân đoạn sanh tử. Nhƣ thân thể chúng ta đến thế 

gian này, đến đầu thai, cho đến lúc lìa thế gian này là một đoạn, sanh tử từng đoạn từng 

đoạn. Một loại khác gọi là biến dị sanh tử, tánh chất của nó khác với phân đoạn sanh tử. 

Ví dụ chúng ta bây giờ là phàm phu, chúng ta tinh tấn, nỗ lực tu hành, buông bỏ thân 

kiến và biên kiến. Chúng ta là tiểu thừa Tu đà hoàn, đại thừa là Bồ Tát sơ tín vị. Đây 

gọi  là  biến  dị  sanh  tử.  Thân  phàm  phu  này  của  chúng  ta  đã  chết,  sanh  làm  tiểu  tiểu 

thánh, chúng ta nâng lên cao và sanh vào đó. Giống nhƣ học ở trƣờng vậy, học lớp một, 

lên đến lớp hai. Lớp một chết, lớp hai sanh ra. Lớp hai chết, lớp ba sanh ra, đây gọi là 

biến dị. Vì sao gọi là biến dị sanh tử? Nếu muốn chịu khổ, thì phải cố gắng niệm một 

năm, nhƣ vậy mới có thể nâng cao. Ta tu hành cũng tu rất khổ, không có khổ hạnh này 

không thể nâng cao đƣợc. Khổ hạnh này gọi là biến dị sanh tử, là lấy ý này. 

Đoạn tận hai loại sanh tử này chính là niết bàn. Tiểu thừa chứng đƣợc A la hán, 

đã tu hành viên mãn trong tiểu thừa, biến dị sanh tử của tiểu thừa đã viên mãn. Nhƣng 

họ  tránh  nhỏ  hƣớng  đến  lớn,  đại  thừa  biến  dị  sanh  tử  tái  sanh.  Trực  tiếp  ở  trong  đại 

thừa  thì  sao?  Nhƣ  vậy  chúng  ta  biết,  tiểu  thừa  A  la  hán  tƣơng  đƣơng  với  thất  tín  vị 

trong  thập  tín  của  đại  thừa,  công  phu  đoạn  chứng  tƣơng  đƣơng  với  thất  tín  Bồ  Tát. 

Nghĩa là đoạn tận kiến tƣ phiền não, luân hồi lục đạo không còn. Tiểu thừa tam quả A 

na hàm đều chƣa ra khỏi lục đạo, A la hán mới ra khỏi lục đạo. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm, lục tín Bồ Tát chƣa ra khỏi luân hồi lục đạo, thất tín ra 

khỏi, thất tín mới vƣợt thoát lục đạo. Thất bát cửu và thập tín, chúng ta sẽ rất rõ ràng, 

đối chiếu hai bên là biết ngay. Thất tín vị là A la hán, bát tín vị là Bích Chi Phật, cửu 

tín vị là Bồ Tát, thập tín vị là Phật, tức là tứ thánh pháp giới trong mƣời pháp giới. Lên 

cao hơn nữa mới lìa khỏi mƣời pháp giới, sơ trụ Bồ Tát mƣời pháp giới không còn, họ 

nâng  cao  đến  cõi  thật  báo  trang  nghiêm.  Trong  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  tu  hành 

không có hình tƣớng, gọi là vô công dụng đạo, vì họ không có khởi tâm động niệm, 

cho nên họ không có hình tƣớng. Tập khí vô thỉ vô minh của họ tự nhiên biến mất, cần 

bao nhiêu thời gian? Cần ba a tăng kỳ kiếp, quý vị nói tập khí vô thỉ vô minh khó đoạn 

biết bao! Sau khi đoạn tận nó liền trở về tự tánh, chính là các nhà khoa học nói không 

thấy  đƣợc  vũ  trụ.  Nó  trở  về  tự  tánh.  Họ  nói  không  thấy,  chúng  ta  hiểu,  không  phải 

không thấy, mà nó đã trở về tự tánh. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng tại đây. 



 





















Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              604/21 

 

Tập 219 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:12.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 270, hàng thứ hai, bắt đầu xem từ hàng thứ hai. 

“Tu các công đức, ngày đêm không gián đoạn, biểu trƣng đại hạnh sau khi phát 

đại tâm. Vì nghe danh mà phát tâm, tu các đại hạnh, là toàn văn của nguyện thứ 19. 

Trong đó lục ba la mật, cũng gọi là lục độ. Độ tức là vƣợt biển sanh tử. đến bờ niết 

bàn”. Hôm qua chúng ta học đến đây, đây là bắt đầu của một đoạn. 

Ở trƣớc là nói về phát tâm, sau khi phát tâm phải thực hành. Nếu sau khi phát tâm 

mà không thực hành, thì phát tâm này là giả, không phải thật. Trong Phật pháp gọi là 

hƣ nguyện, nguyện này không thể thực hành, cho nên sau khi phát nguyện nhất định 

phải thực hành, phải thực hành để làm tròn tâm nguyện của mình. 

Phát tâm là nghe danh, nghe đến danh hiệu của Phật A Di Đà, biết đại từ đại bi, 

đại đức đại năng của Phật A Di Đà. Vì tất cả chúng sanh khổ nạn khắp biến pháp giới 

hƣ không giới, ở trong lục đạo không cách nào đƣợc giải thoát, cũng có thể giúp họ 

viên thành Phật đạo ngay trong đời này. Công đức của tâm nguyện này, Phật A Di Đà 

đã viên mãn. Trong kinh nói, từ khi Phật A Di Đà thành Phật đến nay đã mƣời kiếp, 

mƣời kiếp này độ vô lƣợng vô biên chúng sanh. Cho dù mƣời kiếp trƣớc đó, cõi phàm 

thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, bây giờ còn thiếu hai kiếp là viên mãn. Nhƣ vậy 

nghĩa là sao? Trong Quán Kinh nói, trong Kinh Phật Thuyết Quán Vô Lƣợng Thọ Phật 

nói, cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, tu hành ở thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc, 12 kiếp là hoa khai kiến Phật ngộ vô sanh. Cũng chính là trong Phật giáo nói, đại 

triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Chƣ vị phải nhớ, đây là chính ta tu hành thành tựu, 

không phải Phật A Di Đà gia trì. Công đức thật sự là mƣời hai kiếp. 

Nếu là thƣợng phẩm thƣợng sanh, bây giờ đã thành Phật, đã hoa khai kiến Phật, 

quý vị xem công đức này thù thắng biết bao! Thời gian mƣời hai kiếp đối với chúng ta 

thì rất dài, những đối với ngƣời ở thế giới Cực Lạc thì rất ngắn, vì thọ mạng của họ là 

vô lƣợng kiếp. 

12 kiếp trƣớc không tính. Đại triệt đại ngộ, nghĩa là vãng sanh cõi thật báo trang 

nghiêm. Quý vị xem, họ ở trong cõi đồng cƣ và cõi phƣơng tiện của thế giới Cực Lạc, 

nâng cao đến cõi thật báo. Đến cõi thật báo, chính là 41 vị pháp thân đại sĩ, chúng ta sẽ 

rất rõ ràng. Khi 41 cấp bậc này viên mãn, cần bao nhiêu thời gian? Cần ba a tăng kỳ 

kiếp, ba a tăng kỳ kiếp này gọi là vô công dụng đạo, không thể tu hành. Vì sao vậy? Vì 

không thể khởi tâm động niệm. Trong cảnh giới này không khởi tâm không động niệm, 

không  phân  biệt  không  chấp  trƣớc.  Chƣ  vị  phải  biết,  trong  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ, 

khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc đều có, tất cả đều có. Trong cõi phƣơng tiện 

có khởi tâm động niệm, có phân biệt, không có chấp trƣớc, chúng ta nhất định phải biết 

điều này. Ý niệm chấp trƣớc đều đoạn, không còn ở cõi đồng cƣ, mà ở cõi phƣơng tiện. 

Nhƣng thế giới Cực Lạc rất đặc biệt, điều này ở dƣới nói đến. 

“Mặc dù là cõi đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, cũng là A 

Duy Việt Trí Bồ Tát”. Đây nghĩa là nói, tuy họ là phàm phu, nhƣng trong cõi đồng cƣ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              605/21 

của thế giới Cực Lạc, họ hƣởng thụ đãi ngộ tƣơng đồng với cõi thật báo. A Duy Việt 

Trí là Bồ Tát cõi thật báo, cho nên thế giới tây phƣơng Cực Lạc là thế giới bình đẳng, 

chƣ vị phải biết điều này. 

Ngƣời vãng sanh cõi phàm thánh đồng cƣ, mặc dù hạ hạ phẩm vãng sanh, thân 

tƣớng hảo hoàn toàn giống với Phật A Di Đà. Trong kinh này nói, 32 tƣớng tốt 80 vẻ 

đẹp. Chƣ vị tổ sƣ cao tăng giải thích rất rõ ràng, hoàn toàn tùy thuận tƣ tƣởng của cổ 

Ấn độ. Trên thực tế trong kinh điển đại thừa nói rất nhiều, thân có vô lƣợng tƣớng, 

tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp, hạ hạ phẩm vãng sanh cũng nhƣ thế. Đây là điều vô cùng 

thù thắng hy hữu trang nghiêm, trong cõi nƣớc Chƣ Phật mƣời phƣơng không có nhƣ 

thế, chỉ có ở thế giới Cực Lạc. Đây là gì? Đây là sự gia trì của 48 nguyện. 

Nếu  chúng  ta  đọc  48  nguyện,  có  thể  y  theo  48  nguyện  mà  phát  tâm,  mỗi  ngày 

cũng phát nguyện giống nhƣ Phật A Di Đà. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, hiệu quả 

không giống nhau! Tuy hoàn toàn tƣơng đồng, nhƣng ánh sáng lớn nhỏ không giống 

nhau. Hiện tại ta phát nguyện, sanh đến thế giới Cực Lạc, ánh sáng rất lớn. Không phát 

nguyện  cũng  có  có  ánh  sáng, nhƣng  ánh  sáng  không  lớn, phải  hiểu  đạo  lý này.  Hiểu 

đạo lý này, thấu triệt chân tƣớng sự thật, chúng ta biết đời này chúng ta gặp đƣợc pháp 

môn này, phải toàn tâm toàn lực, tin sâu nguyện thiết nỗ lực tu học. 

Muốn  tu  các  thứ  khác  đều  là  chƣớng  ngại,  không  riêng  gì  pháp  thế  gian  phải 


buông bỏ triệt để, mà Phật pháp cũng phải buông bỏ. Vì sao vậy? Trong Kinh Bát Nhã 

Đức Phật nói rất hay: “Pháp còn phải bỏ, huống gì phi pháp”. Pháp còn phải bỏ là nói 

với ai? Chính là nói với ngƣời niệm Phật chúng ta. Các pháp khác đều không cần học, 

chỉ chuyên tâm thật thà niệm Phật nhất tâm cầu sanh Tịnh độ. Đến thế giới Cực Lạc tất 

cả đều viên mãn, mọi thứ đều thành tựu, chuyên tâm học Tịnh độ. Khi đến đƣợc Tịnh 

độ,  một  tức  tất  cả,  tất  cả  tức  một,  đúng  là  chứng  đại  viên  mãn,  chúng  ta  không  thể 

không biết điều này. Công đức phát tâm không thể nghĩ bàn. 

“Tu các đại hạnh”, trong chú giải của Hoàng Niệm Tổ nói, đây là toàn văn của 

nguyện  19.  Đại  hạnh  phải  bao  gồm  tiểu  hạnh,  không  có  tiểu  hạnh,  đại  hạnh  là  giả. 

Ngày xƣa không cần cách nói này, vì sao vậy? Vì tất cả các hạnh nhỏ đều tu, không có 

ai không tu. Hạnh nhỏ là quy củ làm ngƣời, chƣa làm ngƣời tốt sao có thể thành Phật? 

Hạnh nhỏ là gì? Giới nhỏ cũng không thể xả. Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện 

Nghiệp, đây là giới nhỏ, là hạnh nhỏ. Có nền tảng của hạnh nhỏ, mới có thể tu hạnh 

lớn. Hạnh lớn, ở đây nói cho chúng ta về lục ba la mật, lục ba la mật là đại hạnh của 

Bồ Tát tu. Hạnh nhỏ là trời ngƣời tu, hạnh nhỏ rất quan trọng tuyệt đối không đƣợc lơ 

là. Đệ tử Phật ở thế gian này, phải làm gƣơng cho đại chúng xã hội. 

Tiêu chuẩn của tấm gƣơng tốt này là Đệ Tử Quy, Thập Thiện Nghiệp, Cảm Ứng 

Thiên. Từ xƣa đến nay ba nền tảng này gọi là gia giáo, mỗi gia đình nam nữ già trẻ đều 

phải tuân thủ, gọi là quy củ, gia quy. Không có quy củ không giống một gia đình, cho 

nên nhƣ những hạnh nhỏ này từ nhỏ đã học rồi. Nhƣng ngày nay, chúng ta nói gần nhất 

là 100 năm nay, lơ là đối với giáo dục truyền thống. Từ sau chiến tranh Trung Nhật, 

chúng  ta  thật  sự  quên  nó.  Chẳng  những  không  nhìn  thấy,  mà  cũng  không  có  ai  thực 

hành, cũng không nghe nói đến, không ai nói đến, rất xa lạ đối với những danh từ này. 

Thế nào gọi là Đệ Tử Quy không ai biết, Cảm Ứng Thiên là gì, Thập Thiện Nghiệp là 

gì, đại chúng trong xã hội đều không biết. 

Những  năm  gần  đây,  chƣ  vị  học  Phật  đã  tìm  lại  những  thứ  này,  không  tìm  lại 

không  thể  thành  tựu.  Chúng  tôi  nghĩ  tại  gia  học  Phật,  vì  sao  không  thực  hành  đƣợc 

Thập Thiện Nghiệp, ngƣời xuất gia không thực hành đƣợc Sa Di Luật Nghi, đây là học 

Phật căn bản. Không có căn bản, cành lá hoa quả đâu ra? Ngoài chân thành niệm Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              606/21 

cầu sanh Tịnh độ ra, đó là thành tựu thật sự. Các pháp môn khác không có giới định tuệ 

đều không thể thành tựu. Vãng sanh Tịnh độ có đầy đủ giới định tuệ chăng? Suy nghĩ 

tƣờng tận thì đã đầy đủ. Chọn pháp môn này là trí tuệ, không có trí tuệ sao biết để chọn 

pháp môn này? Chúng ta thấy rất nhiều ngƣời không có trí tuệ, nhiều ông bà cụ ở nông 

thôn không biết chữ. Họ niệm Phật cũng có thể vãng sanh, đoan tƣớng hy hữu, họ có 

trí tuệ chăng? Họ có, thông thƣờng chúng ta gọi đây là thiện căn. Họ có thiện căn, thiện 

căn chính là trí tuệ, họ có thể lựa chọn pháp môn này. Sau khi chọn rồi, vĩnh viễn duy 

trì suốt đời không thoái chuyển, đây không phải trí tuệ thì là gì? Vĩnh viễn duy trì suốt 

đời không thoái chuyển, đó là giới luật, đó chính là định, giới định. Công hạnh niệm 

Phật viên mãn, không tách rời tam học giới định tuệ. 

Pháp môn này là chánh pháp, nƣơng vào giới định tuệ chính là chánh pháp. Có 

nền tảng nhƣ vậy, chúng ta mới hiểu nhƣ thế nào gọi là lục ba la mật. Lục là sáu điều, 

sáu hạng mục. Ba la mật là tiếng Ấn độ, dịch sang tiếng Trung nghĩa là viên mãn. Sáu 

hạng mục này, mỗi hạng mục đều đạt đến viên mãn. 

Thứ nhất là “Bố thí”. Chân đế của bố thí là buông bỏ hết thảy mọi hƣ huyễn, tất 

cả pháp thế xuất thế gian là pháp hữu vi. Gọi là pháp hữu vi tức là có sanh có diệt, nó 

có biến hóa, nó là pháp duyên sanh, gọi là nhân duyên sanh pháp, tất cả những thứ này 

cần phải buông bỏ hết. Phật pháp cũng là nhân duyên sanh pháp. Chúng sanh có cảm là 

nhân, Phật Bồ Tát ứng là quả, nhân quả. Phật pháp kiến lập ở thế gian cũng không lìa 

nhân quả, cho nên nó không phải thật, cũng cần phải buông bỏ. 

Buông bỏ bằng cách nào? Đức Phật dạy chúng ta, không phải buông bỏ từ sự, mà 

buông bỏ từ trong tâm, vì sao vậy? Vì pháp thế xuất thế gian, sự có- lý không, tƣớng 

có- tánh không. Nếu tƣơng ứng với điều này, nghĩa là giác ngộ, giác ngộ gọi là Phật 

pháp. Không tƣơng ƣng với điều này tức là mê hoặc, mê gọi là pháp thế gian. Thật ra 

thế gian và xuất thế gian cũng không có giới hạn, chỉ là giác và mê mà thôi. Giác gọi là 

xuất thế, mê thì không thể thoát ly luân hồi lục đạo, cho nên gọi là thế gian. Muốn giác, 

giác  là tại  tâm, trong  tâm  đã  giác ngộ. Do  đó  khi  công  phu  chúng  ta  chƣa  viên  mãn, 

ngƣời niệm Phật khi chƣa vãng sanh nghĩa là chƣa viên mãn, vãng sanh là viên mãn. 

Trƣớc khi chƣa viên mãn, chúng ta còn có thân này, vẫn ở thế gian này, làm sao buông 

bỏ? 

Sự,  hằng  thuận  chúng  sanh.  Tâm,  không  nhiễm  chút  bụi  trần. Đây  chính  là  đức 

thứ nhất của tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán, gọi là tùy duyên diệu dụng. Tùy duyên 

là hằng thuận chúng sanh, diệu dụng là không nhiễm chút trần, buông bỏ. Đây là bố thí, 

buông bỏ. Nếu không ta bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy, đó là cầu phƣớc báo thế 

gian. Quý vị xem bố thí tài đƣợc của cải, bố thí pháp đƣợc thông minh trí tuệ, bố thí vô 

úy đƣợc mạnh khỏe sống lâu. Không rời khỏi lục đạo, đây là việc thế gian. Bất luận là 

bố thí điều gì, bố thí tài cũng tốt, thí pháp cũng tốt, bố thí vô úy cũng tốt, trong tâm 

không để lại dấu vết. Sạch sẽ không nhiễm chút trần, nhƣ không có gì, đó thật sự là bố 

thí ba la mật. Sau bố thí thêm vào ba la mật, nếu không chúng ta chỉ có bố thí không có 

ba la mật, phải hiểu điều này, nhƣ vậy là không viên mãn. Vì sao vậy? Vì không tƣơng 

ƣng với tự tánh. 

Thế giới tây phƣơng Cực Lạc trang nghiêm biết bao, tâm không thanh tịnh sao có 

thể vãng sanh! Không phải rất nhiều ngƣời vãng sanh rồi sao? Đúng, rất nhiều ngƣời 

vãng sanh. Khi họ vãng sanh, nhất niệm đó là thanh tịnh, là một niệm sau cùng. Bình 

thƣờng đều không thanh tịnh, đến lúc đó thanh tịnh, họ liền có tƣ cách vãng sanh. Đến 

lúc đó không thanh tịnh, họ không thể vãng sanh. Cho nên bình thƣờng chúng ta phải 

luyện tâm thanh tịnh, luyện hết khả năng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              607/21 

Trong  cuộc  sống  hằng  ngày  học  những  gì?  Học  không  nhiễm  trƣớc,  không  bị 

cảnh giới làm ô nhiễm, không chấp trƣớc tất cả pháp này, pháp thế xuất thế gian đều 

không chấp trƣớc, phải huấn luyện điều này. Có rất tốt, không có cũng rất tốt, đừng để 

trong lòng, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không có gì cả, công 

phu này rất thuần. Công phu thuần, chắc chắn đƣợc vãng sanh, phẩm vị vãng sanh rất 

cao. Phẩm vị cao cũng rất quan trọng, đến thế giới Cực Lạc có thể nhanh chóng thông 

qua cõi đồng cƣ, cõi phƣơng tiện, đi vào cõi thật báo. Do đây có thể biết, sự tu hành 

này có lợi ích thật sự đối với chúng ta. Ở thế gian này không thể làm bất kỳ việc tốt 

nào.  Phải  làm  việc  tốt,  nhƣng  tuyệt  đối  không  đƣợc  chấp  tƣớng,  có  thể  có,  có  thể 

không. Đây đúng là đại sự, ý nghĩa thật sự của bố thí. Nhƣng bố thí đích thực có hậu di 

chứng, hậu di chứng là gì? Bố thí tài đƣợc của cải, đƣợc của cải là hậu di chứng. Sợ là 

của ít có thể xả, của nhiều không nở xả bỏ, không chịu xả, phiền phức này rất lớn. Nhƣ 

vậy bị luân hồi lục đạo trói buộc, Phật A Di Đà cũng không thể tiếp dẫn, có kéo cũng 

không kéo đƣợc. Cho nên phải biết điều này, không đƣợc để trong lòng. 

Thứ hai là “trì giới”. Trì giới nói một cách đơn giản là giữ quy củ, đây chính là trì 

giới. Lúc trẻ chúng tôi học Phật pháp, thầy đem bốn trọng giới trong giới Bồ Tát, nói 

cho chúng tôi rất nhiều lần. Để chúng tôi phải ghi nhớ, tuyệt đối không đƣợc phạm bốn 

trọng giới này, bốn giới trọng của Bồ Tát. Thứ nhất, không làm quốc tặc. Nghĩa là nói, 

tuyệt đối không đƣợc làm những việc tổn hại đến quốc gia, vì sao vậy? Vì tội quá lớn. 

Nhƣ Trung quốc có 13 ức ngƣời, nếu nhƣ ta làm việc tổn hại đến quốc gia, nếu kết tội 

là kết với 13 ức ngƣời. Quý vị xem phiền phức biết bao? Nhƣ vậy làm sao trả hết đƣợc? 

Ví dụ chúng ta xâm phạm thiết bị công cộng, rất nhỏ, ví dụ một cái điện thoại, đây là 

điện thoại công cộng do quốc gia lắp đặt, chúng ta lấy về nhà mình dùng, chủ nhân là 

13 ức ngƣời. Nếu trộm cắp nó, trai chủ của quý vị có đến 13 ức ngƣời, nhƣ vậy đến đời 

nào mới trả hết đƣợc? 

Trong giới kinh Đức Phật nói, ta tạo tội ngũ nghịch thập ác Đức Phật có thể cứu. 

Còn nhƣ trộm vật Tam bảo, Phật không cứu đƣợc, vật quốc gia giống nhƣ vật Tam bảo. 

Đất nƣớc đó nhỏ, ít ngƣời, tội nhẹ một chút. Quốc gia lớn, ngƣời đông, nhƣ vậy thì tội 

thật đáng sợ. Thà chết đói, chết lạnh cũng không thể xâm chiếm một chút tài vật nào. 

Chết  đói, chết lạnh  nhƣng  tâm  chánh  hành  chánh. Thân  thể  có  sanh  có diệt, thân  thể 

chết,  linh  tánh  không  chết.  Tâm  hành  chánh,  sau  khi  thân  thể  này  chết  đi,  linh  tánh 

đƣợc nâng cao, ta đến nơi càng tốt hơn. Đƣơng nhiên tốt nhất là thế giới Cực Lạc, chọn 

thế giới Cực Lạc, niệm Phật vãng sanh. Thật vậy, đói chết, lạnh chết cũng vãng sanh 

thế giới Cực Lạc, thật sự đƣợc giải thoát. 

Lý  sự  đều  phải  thông  đạt  thấu  triệt.  Tu  hành  trong  Phật  pháp  là  nhân  giới  sanh 

định, nhân định phát tuệ, trong lục ba la mật bao hàm tất cả. Trì giới, thiền định, bát 

nhã,  bát  nhã  là  trí  tuệ.  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  Ứng  Thiên  là  giới  căn  bản  của  Phật  pháp. 

Cũng có thể có đồng học hoài nghi, đây là của Nho giáo, của Đạo giáo, có liên quan gì 

đến Phật pháp? Hỏi câu này rất hay. Họ không hiểu biết về đoạn lịch sử khi Phật giáo 

truyền đến Trung quốc, họ hiểu về lịch sử sẽ biết ngay. Phật giáo đích thực có giới tiểu 

thừa, có giới đại thừa. Trong kinh Phật nói rất rõ ràng, “Phật tử”, chính là đệ tử Phật, 

“nếu  không  trƣớc  tu  tiểu  thừa,  sau  học  đại  thừa,  không  phải  đệ  tử  Phật”.  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni không thừa nhận quý vị là học trò của ngài, nhất định phải tu từ giới 

tiểu thừa. 

Phật giáo truyền đến Trung quốc, kinh điển tiểu thừa phiên dịch rất hoàn chỉnh. 

Bây giờ Đại Tạng Kinh của Nam truyền, Đại Tạng Kinh văn Pali, đại khái nó chỉ nhiều 

hơn  bộ  phận  Đại  Tạng  Kinh  của  tiểu  thừa  chúng  ta  khoảng  50  bộ,  tiểu  thừa  cũng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              608/21 

khoảng gần 3000 bộ. Quý vị thấy chỉ hơn 50 bộ, cho thấy chúng ta phiên dịch rất hoàn 

chỉnh, gọi là Tứ A Hàm. 

Vào thời Tùy Đƣờng tiểu thừa có hai Tông phái, thứ nhất là Thành Thật Tông, thứ 

hai là Câu Xá Tông, đều là đặt nền tảng từ đây, mới tiếp tục học đại thừa. Nhƣng từ 

giữa thời nhà Đƣờng về sau, chƣ vị tổ sƣ phát động không học đại thừa, không học tiểu 

thừa thì sao? Dùng Nho và Đạo thay thế tiểu thừa, quả thật mối quan hệ của Nho Thích 

Đạo rất mật thiết. Hình thức bên ngoài có Nho Thích Đạo, trong cốt tủy là một nhà. 

Cho nên Nho giáo họ cũng học Phật, cũng học Đạo. Các vị đạo trƣởng của Đạo giáo 

cũng học Nho, cũng học kinh Phật. Nhà Phật càng không cần nói, những ngƣời xuất 

gia này đọc Tứ thƣ ngũ kinh, đọc Lão Trang, dùng Nho và Đạo để giải thích kinh điển 

Phật giáo. Trong trƣớc thuật của chƣ vị tổ sƣ đại đức chúng ta có thể nhận ra điều này, 

cho nên Nho Thích Đạo là nhất thể, đây là nét đặc sắc của truyền thống văn hóa xƣa. 

Không  thể  tách  rời,  nếu  tách  rời  nghĩa  là  quý  vị  không  hiểu  gì  cả,  căn  bản  ta  không 

hiểu  gì  về  truyền  thống  văn  hóa  xƣa.  Hiểu  về  truyền  thống  văn  hóa  ta  sẽ  biết,  Nho 

Thích Đạo nhƣ chiếc đỉnh ba chân vậy, chiếc đỉnh ba chân thiếu một chân cũng không 

đƣợc, chúng ta không thể không biết. 

Ngày nay chúng ta áp dụng Đệ Tử Quy của Nho giáo làm giới căn bản. Cảm Ứng 

Thiên của Đạo giáo, sau cùng là Thập Thiện Nghiệp Đạo của Phật giáo, trong kinh văn 

cũng tìm thấy căn cứ. Trong Quán Kinh nói về Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc, Đức Phật nói 

rất rõ về ba điều này, là quá khứ, hiện tại và vị lai, “chƣ Phật ba đời, tịnh nghiệp chánh 

nhân”. Hay nói cách khác, chƣ Phật ba đời đều phải nƣơng vào tiêu chuẩn này để tu 

hành, nói rất rõ ràng. 

Trong điều thứ nhất: “Hiếu dƣỡng phụ mẫu, phụng sự sƣ trƣởng”. Chúng ta thử 

nghĩ xem, hai điều này phải thực hành nhƣ thế nào? Thực hành theo Đệ Tử Quy, trong 

Đệ Tử Quy nói chính là hiếu thuận cha mẹ, tôn trọng sƣ trƣởng, tôn sƣ trọng đạo. Câu 

tiếp theo nói: “Từ tâm bất sát”, đây là nói về nhân quả, giết ngƣời phải đền mạng, nợ 

tiền phải trả tiền. Không những giết ngƣời, mà là giết tất cả chúng sanh, chúng đều đến 

đòi mạng. 

Chƣ vị học Phật đều biết, hiện nay quả thật có rất nhiều ngƣời có công năng đặc 

dị. Có thiên nhãn thông, có thiên nhĩ thông, có tha tâm thông, chúng ta đều thấy. Thiên 

nhãn thông họ có thể thấy đƣợc những điều mà chúng ta không thể thấy. Thiên nhãn 

thông,  họ  không  nhìn  thấy  những  có  thể  nghe  thấy.  Tha  tâm  thông,  túc  mạng  thông, 

tầng lớp càng cao. Đúng là có ngƣời nhƣ thế, nói cho chúng ta biết về chân tƣớng sự 

thật này. Thiên nhãn thông nhìn thấy ở sau một ngƣời có rất nhiều súc sanh và hƣơng 

linh đi theo, nhƣ vậy là sao? Đều là oán thân trai chủ của mình, họ không rời xa, cứ đi 

theo  ta.  Bây  giờ  ta  đang  may  mắn  họ  không  dám  làm  gì,  cách  xa  quý  vị  một  chút 

không dám lại gần. Đến khi nào vận may quý vị không còn nữa, họ dần dần đến gần, 

ngày càng gần hơn, ta bắt đầu gặp phiền phức. Không phải không báo, mà thời khắc 

chƣa  đến,  rất  đáng  sợ!  Không  học  Phật,  không  đọc  sách  thánh  hiền,  không  biết  đến 

những điều này nên tạo ra rất nhiều ác nghiệp. Sau khi học Phật, đọc sách thánh hiền, 

hiểu rõ, không còn dám tạo nghiệp nữa. 

Năm 26 tuổi tôi mới gặp Phật pháp, mới biết những chân tƣớng sự thật này. Cho 

nên tôi học Phật chƣa đến nửa năm là bắt đầu ăn chay, phóng sanh, chuộc tội. Thời kỳ 

kháng chiến tôi thích săn bắn, đã giết không ít chúng sanh. Tuổi trẻ vô tri, cho nên phải 

nhanh chóng sám hối, nhanh chóng quay  đầu. Đem công đức tu hành hồi hƣớng cho 

chúng, giúp chúng siêu sanh đến cõi lành. Không vãng sanh đến thế giới Cực Lạc cũng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              609/21 

đƣợc sanh lên cõi trời, hoặc đến nhân gian, không đi làm súc sanh, ngạ quỷ nữa. Chúng 

ta phải toàn tâm toàn lực giúp chúng. 

Chúng  ta  phải  đem  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  Ứng  Thiên,  giáo  huấn  của  các  bậc  thánh 

hiền,  truyền  thống  ngày  xƣa  dạy  chúng  ta.  Ngũ  luân,  ngũ  thƣờng,  tứ  duy,  bát  đức 

chúng  ta  đều  xem  nó  là  giới  luật  căn  bản.  Phải  làm  đƣợc,  tuyệt  đối  không  đƣợc  trái 

phạm. Nếu thực hành nó, nhất định rất hạnh phúc. 

Quả thật nhƣ thầy Phƣơng Đông Mỹ nói_Trƣớc đây giới thiệu Phật pháp cho tôi 

thầy nói: “Học Phật là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời”. Hƣởng thụ cao nhất là gì? 

Là tâm an lý đắc, không có ƣu tƣ, không có vƣớng mắc, không có áp lực. Ngƣời ta 

thƣờng hay có áp lực tinh thần, rất nhiều áp lực, tôi đều không cảm nhận đƣợc, mỗi 

ngày sống thật hoan hỷ an vui. Đây chính là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời, pháp 

hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ, tuyệt đối không đƣợc làm điều hổ thẹn trong 

lòng, không đƣợc làm nhƣ thế. Làm những việc nhƣ thế có thể gây ra áp lực. 

Khởi tâm động niệm đều là lợi ích chúng sanh, không nghĩ đến lợi ích riêng mình, 

nhƣ vậy sao không an vui đƣợc? Trong Luận Ngữ Khổng tử nói câu rất hay: “Học nhi 

thời tập chi bất diệc duyệt hồ”, duyệt là hỷ duyệt, hỷ duyệt sinh ra từ nội tâm, không 

phải sự kích thích từ bên ngoài. Từ nội tâm sanh ra, đây là niềm vui chân thật, pháp hỷ 

thật sự, trì giới là có thể đạt đƣợc. 

Thứ ba, “Nhẫn nhục”. Trong kinh Phật nghĩa là nhẫn, nhẫn nại. Vì ngƣời đọc sách 

ngày xƣa, rất coi trọng chữ nhục, gọi là “kẻ sĩ có thể giết, không thể làm nhục”. Sĩ là 

ngƣời đọc sách, ngƣời đọc sách không sợ mất đầu, nhƣng không đƣợc làm nhục. Cho 

nên chƣ vị pháp sƣ dịch kinh điển, cảm thấy ngƣời xƣa rất coi trọng chữ nhục, nên dịch 

là  nhẫn  nhục.  Điều  này  chỉ  có  ngƣời  xƣa  mới  dịch  nhƣ  thế,  dùng  chữ  này  để  tƣợng 

trƣng. Nhục đều có thể nhẫn, nhƣ vậy thì còn có gì không thể nhẫn, nghĩa là tất cả đều 

có thể nhẫn, đây là nói sự bền lòng. 

Chúng ta  muốn  học đạo, muốn  cầu  học, nếu không  có  tâm  nhẫn nại, không bền 

chí,  không  có  tâm  sâu  xa,  nhƣ  vậy  không  thể  thành  công.  Bí  quyết  thành  công  hay 

không đều ở nơi một chữ này, nghĩa là có nhẫn đƣợc hay không. Quý vị xem cổ nhân 

nói, nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, quý vị nhẫn đƣợc chăng? Kiên trì mƣời 

năm, nếu có sự nhẫn nại này nhất định thành tựu. 

Nhất môn thâm nhập là trì giới, trƣớc khi chƣa khai ngộ phải học một môn, tuyệt 

đối không học hai thứ, vì sao vậy? Nhƣ vậy tâm mới định, mục đích trì giới là phải 

đƣợc định, mục đích tu định là khai trí tuệ. Giới là nhân, định là quả. Định lại là nhân, 

khai trí tuệ là quả, nếu không có nhẫn nại không thể làm đƣợc. Nhất định phải tu nhẫn 

nhục ba la  mật, tập  trung ý  niệm  và  tinh thần  của  mình vào  một nơi. Trong  Kinh Di 

Giáo Đức Phật dạy: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Bây giờ ý niệm chúng ta rất tán 

loạn, giống nhƣ ánh sáng ngọn đèn vậy, ánh sáng là tán loạn. Nếu tập trung ánh sáng 

này vào một điểm, liền biến thành tia laser, sức mạnh này rất lớn. Chúng ta đem ý niệm 

tán loạn, thu thập tập trung lại một điểm, trong kinh gọi đây là tam muội. 

Tam muội khởi tác dụng gì? Thần thông hiện tiền, nhƣ thiên nhãn, thiên nhĩ, tha 

tâm, túc  mạng, đều có thể hiện tiền. Cho đến thần túc thông, thần túc là biến hóa, vì 

sao vậy? Trong kinh Phật nói rất rõ ràng: “Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. Tâm tƣởng 

tập trung vào một điểm, nếu thật sự dụng nó sẽ rất tiện lợi, sáu loại thần thông đều xuất 

hiện. 

Cho nên định có thể hiện thần thông, thần thông là bản năng của mình. Bản năng 

vì sao mất đi? Chính là tâm quý vị tán loạn, nó không tập trung, tâm tán loạn, nên năng 

lực này mất đi. Nếu bây giờ tập trung ý niệm lại, năng lực này lập tức khôi phục, đạo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              610/21 

lý là nhƣ vậy. Hiện nay hoàn cảnh bên ngoài quá nhiều sự mê hoặc, nhƣng mê hoặc 

này đều là đến làm tổn thƣơng chúng ta, bản thân chúng ta không hề hay biết, còn cám 

ơn nó. 

Hôm  nay  lại nhận đƣợc  ba  cuốn sách do  một  vị  đồng  tu gởi đến, đều  nói  về dự 

ngôn, nói đến thiên tai năm 2012. Phân lƣợng không ít, một cuốn dày nhƣ thế, tôi có 

xem chăng? Tôi không cần xem. Nếu tôi xem nó, tƣ tƣởng và tinh thần của tôi càng 

phân tán. Tôi không bị mắc lừa, chỉ xem kinh Phật, không xem những thứ đó. Xem nó 

cũng không giải quyết đƣợc vấn đề, xem kinh Phật có thể giải quyết đƣợc vấn đề thiên 

tai, đừng để bị mắc lừa! Tôi chỉ xem Kinh Vô Lƣợng Thọ, tôi giảng Kinh Vô Lƣợng 

Thọ, chỉ  xem  Kinh Vô  Lƣợng  Thọ, Kinh  Hoa  Nghiêm  cũng  để  một  bên  không  xem. 

Giảng  xong  kinh  này,  muốn  tiếp  tục  giảng  Hoa  Nghiêm,  tôi  mới  xem  đến.  Chỉ  xem 

một loại, chỉ nghĩ đến một thứ, đừng để bị gạt. 

Trong  thời  đại  này,  trong  nƣớc  hay  nƣớc  ngoài  ngƣời  thông  linh  rất  nhiều.  Nếu 

tiếp xúc với họ, rất nhiều tin tức khiến tƣ duy của mình bị nhiễu loạn. Ta biết rất nhiều 

thứ,  nhƣng  đều  không  giải  quyết  đƣợc.  Nếu  nhƣ  hoàn  toàn  không  biết  gì,  nhất  tâm 

niệm Phật, hoàn toàn không có vấn đề nào cả, sao không có? Vì đã hóa giải, đúng là đã 

hóa giải, không cần biết đến. Có vấn đề đƣợc hóa giải, không có vấn đề cũng đƣợc hóa 

giải, điều này thù thắng biết bao! 

Không  những  Phật  pháp  làm  đƣợc,  mà  ngày  xƣa  Nho  và  Đạo  đều  làm  đƣợc. 

Không có tạp niệm, không có tà niệm, gọi là chánh niệm hiện tiền. Nho Thích Đạo đều 

cầu chánh niệm, chánh niệm từ đâu mà có? Từ nhẫn nhục, từ trì giới. Học hành nhất 

định phải có tâm dài xa, một mục tiêu là đến thế giới Cực Lạc. Hay! Mỗi ngày có thể 

đến mƣời phƣơng thế giới, phân thân đi. Bản lĩnh phân thân của họ rất tuyệt vời, họ 

phân thân, biến hóa, làm tất cả những gì họ muốn. 

Không giống  ảo  thuật,  có thể biến  ra  vài thân, nhƣng  thân họ biến  ra  không thể 

làm việc. Còn ở thế giới Cực Lạc, phân thân và chân thân đều nhƣ nhau, đi cúng Phật 

khắp  mƣời  phƣơng  thế  giới.  Cúng  Phật  là  tu  đại  phƣớc  báo,  nghe  Phật  giảng  kinh 

thuyết pháp là khai đại trí tuệ, phƣớc tuệ song tu, cần đến đó chăng? Cần, đi với tâm 

thái nào? Đi bằng tâm thái của Thiện Tài Đồng Tử, tùy duyên diệu dụng. Không thể 

không  kết  duyên  với  Chƣ  Phật  trong  mƣời  phƣơng  thế  giới,  vì  mỗi  vị  Phật  hóa  độ 

chúng sanh cũng là vô lƣợng vô biên. Ta kết duyên với Phật, nghĩa là kết duyên với hết 

thảy chúng sanh. Đây là việc tốt, cần phải làm, nhƣng tuyệt đối không đƣợc phân tâm, 

đây gọi là diệu dụng. 

Duyên, có thể tùy duyên, trong tâm nhƣ thế nào? Nhƣ nhƣ bất động. Trong nhƣ 

nhƣ bất động phƣớc viên mãn, tuệ cũng viên mãn, quý vị xem quả là không thể nghĩ 

bàn. Tu phƣớc không khởi tâm động niệm là viên mãn, nghe giáo không khởi tâm động 

niệm trí tuệ cũng viên mãn. Trí tuệ gì? Là căn bản trí, căn bản trí là gì? Trong Kinh Bát 

Nhã gọi là bát nhã vô tri, đó là căn bản trí. Vì sao gọi là căn bản trí? Khi nó khởi tác 

dụng sẽ biết, khi khởi tác dụng là vô sở bất tri. Khi không khởi tác dụng là vô tri, khi 

khởi tác dụng là vô sở bất tri, đây là trí tuệ. 

Ngƣời thế gian chúng ta học tập, đó là thƣờng thức. “Học phú ngũ xa”, đây là cổ 

nhân hình dung ngƣời đọc nhiều sách, thƣờng thức rất phong phú. Nhƣng đây không 

phải trí tuệ, đó là tri thức. Tri thức không thể giải quyết đƣợc vấn đề, nó chỉ giải quyết 

nhất thời không thể giải quyết cứu cánh. Giải quyết một phƣơng diện, không thể giải 

quyết đƣợc viên mãn, trí tuệ không nhƣ vậy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              611/21 

Những đạo lý này, trên toàn thế giới đại khái chỉ chúng ta mới có, cổ Ấn độ có. 

Những nơi khác đƣơng nhiên cũng có, nhƣng ít khi nghe đến, ở Trung quốc và Ấn độ 

thƣờng nghe đến. Cho nên nhất định phải tu nhẫn. 

Thứ tƣ, “Tinh tấn”. Quý vị xem hai chữ này, tinh nghĩa là gì? Là thuần mà không 

tạp. Tấn là tinh tấn, nghĩa là nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, đó gọi là tinh 

tấn. Nếu học quá nhiều, quá tạp, vậy sẽ loạn. Nhƣ thế không gọi là tinh tấn, mà gọi là 

loạn tấn. Những gì học đƣợc họ đều nhớ, nhƣng đó chỉ là thƣờng thức, không phải trí 

tuệ, tinh tấn sanh trí tuệ, vì sao vậy? Vì tâm tinh tấn là định. Học nhiều thứ, quảng học 

đa văn, tâm họ loạn, bây giờ chúng ta gọi là tâm trôi nổi, biểu hiện ra bên ngoài là nhƣ 

vậy, không thể không biết điều này. 

Tinh tấn về sau thiền định liền hiện tiền, nhẫn nhục và tinh tấn là tiền phƣơng tiện 

của thiền định. Nghĩa là trƣớc khi đƣợc định, cần phải đầy đủ điều kiện. Nếu không thể 

nhẫn, không thể tinh tấn, làm sao đƣợc thiền định? Đâu có đạo lý này! Trong pháp môn 

này của chúng ta, tất cả đều quy về niệm Phật tam muội, đây là tinh tấn thật sự. 

Hai  chữ  “thiền  định”,  thiền  là  dịch  âm  từ  tiếng  Phạn, định  là  nghĩa  tiếng  Trung 

quốc, chữ Trung quốc, ý nghĩa rất tƣơng tự, cho nên danh từ này gọi là Hoa Phạm hợp 

dịch. Thiền là tiếng Phạn, định là tiếng Hoa, gọi là Hoa Phạm hợp dịch. Thiền nghĩa là 

không  chấp  tƣớng,  trong  lúc  học  tập  chúng  ta  thƣờng  nói  không  chấp  trƣớc,  không 

phân biệt, đây chính là thiền. Thông thƣờng dịch là tịnh lự, tâm thanh tịnh. Lự là gì? 

Lự là hình dung từ, thật ra họ không có tƣ lự. 

Phàm phu chúng ta, nếu hỏi một vấn đề, để tôi suy nghĩ rồi trả lời anh, nhƣ vậy là 

lự.  Ngƣời  tu  thiền  định  không  có  lự,  nhƣng  họ  rất  rõ  ràng.  Tuy  không  có  phân  biệt, 

không có chấp trƣớc, nhƣng họ rõ ràng mọi thứ, minh bạch mọi thứ. Nghĩa là nói, khi 

không khởi tác dụng nó là định, vô tri, bát nhã vô tri, khi nó khởi tác dụng là vô sở bất 

tri. Thiền là thể, bát nhã chính là tác dụng. Bát nhã là thể, thiền chính là tác dụng, hai 

thứ  này  hỗ  tƣơng  làm  thể  và  dụng.  Không  có  trí  tuệ  chân  thật,  ta  không  định  đƣợc, 

không có định công, trí tuệ không khai, nên nó hỗ tƣơng làm thể và dụng. 

“Bát nhã” cũng là tiếng Phạn, thông thƣờng dịch nó là trí tuệ, có thể nói nhƣ thế, 

nhƣng nó còn có ý nghĩa rất sâu sắc. Trí tuệ bát nhã là trí tuệ chân thật, trí tuệ vô sở bất 

tri.  Trong  ngôn  ngữ  Trung  quốc  không  tìm  thấy  từ  tƣơng  đối,  cho  nên  khi  dịch  kinh 

vẫn dùng âm của nó. Bát nhã là âm, dịch âm, sau đó giải thích thêm. 

Sáu hạng mục của Bồ Tát tu hành, tu ở đâu? Tu ngay trong cuộc sống hằng ngày. 

Mặc  áo  ăn  cơm, khởi  tâm  động  niệm, ngôn  ngữ  tạo tác  đều phải  tƣơng  ƣng với  năm 

hạng mục này, đó chính là Bồ Tát. Không phải học từng mục một, khởi một ý niệm, 

một cử động hoàn toàn tƣơng ƣng với sáu mục đó, đó mới là Bồ Tát. Trong bố thí có 

trì  giới, nhẫn nhục, tinh  tấn, thiền  định, bát  nhã. Trong  trì  giới  có  bố  thí, nhẫn  nhục, 

tinh  tấn, thiền  định, bát  nhã. Trong  mỗi  điều đều  đầy  đủ  năm  điều khác, mỗi  ý niệm 

đều đầy đủ, mỗi động tác đều đầy đủ, mỗi hành vi đều đầy đủ, đây là Bồ Tát. 

Cho  nên không  có  căn bản  của  các giới nhỏ thì tu  nhƣ  thế  nào?  Nhƣ  trong  đại 

thừa Kinh Hoa Nghiêm nói, một tức tất cả, bất cứ một pháp nào nhất định hàm nhiếp 

tất cả pháp, tất cả tức một. Từ trong giáo nghĩa này, chúng ta dần dần lãnh hội đƣợc, 

toàn bộ vũ trụ là nhất thể, không thể phân tách. Vũ trụ giống nhƣ một mạng lƣới vậy, 

nhƣ  bây  giờ  chúng  ta  dùng  điện,  dùng  điện  lƣới  vậy.  Bất  cứ  một  điểm  nào  lập  tức 

truyền khắp toàn thân, điều này trong Hoàn Nguyên Quán rất dễ lãnh hội. Bất luận là 

hiện tƣợng vật chất, hiện tƣợng tinh thần, cho đến hiện tƣợng tự nhiên, mỗi niệm nó 

phát tin tức ra bên ngoài, đồng thời mỗi niệm nó cũng tiếp nhận tin tức của toàn thể vũ 

trụ. Đây gọi là một là tất cả, tất cả là một. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              612/21 

Dùng  hiện  tƣợng  vật  chất  để  nói,  nhà  Phật  gọi  là  một  hạt  vi  trần,  bây  giờ  giới 

khoa học gọi là một tiểu quang tử. Tuy thời gian rất ngắn, nhƣng nó đầy đủ viên mãn 

tin tức của vũ trụ, đều ở trong đó. Trong Hoàn Nguyên Quán nói, nó có ba hiện tƣợng. 

Hiện tƣợng thứ nhất là “chu biến pháp giới”, đây là nói sự dao động của nó. Dao động 

này phát ra hay thu vào đều chu biến pháp giới, thu hay phát đều chu biến. Tốc độ rất 

nhanh chóng, chúng ta không thể tƣởng tƣợng đƣợc. 

“Xuất sanh vô tận”, xuất sanh gì? Tất cả pháp. Một cây cỏ, một lá cây, Đức Phật 

nói  một  sợi  lông  trên  thân  thể  chúng  ta,  đầy  đủ  tất  cả  pháp  khắp  biến  pháp  giới  hƣ 

không giới. Vì sao vậy? Vì dao động nó phát ra khắp biến pháp giới hƣ không giới đều 

nhận  đƣợc. Sự  dao  động  của  hết  thảy  mọi  hiện  tƣợng  khắp  biến  pháp  giới  hƣ  không 

giới cũng đều nhận đƣợc hết, đều chỉ trong một niệm. Chƣ vị phải nhớ một niệm này, 

Bồ Tát Di Lặc nói rất hay, một khảy móng tay có bao nhiêu niệm? Có 32 ức 100 ngàn 

niệm, chƣ vị đồng học đã tính ra, có 320 triệu niệm. Một khảy móng tay có 320 triệu ý 

niệm, nó phát và thu đều biến pháp giới hƣ không giới, đây là khoa học. 

Khoa học Phật giáo_ngày nay chúng ta nói khiêm tốn một chút, gọi là khoa học 

cao cấp, đó là hơi khiêm tốn. Nếu nhƣ không khiêm tốn thì giống nhƣ thầy Phƣơng nói, 

là khoa học đỉnh cao nhất trên toàn thế giới, đây là lời của thầy Phƣơng. Là thật, không 

phải giả. 

Tâm  lƣợng  của  nó,  điều  này  phải  biết,  là  loại  thứ  ba:  “hàm  dung  không  hữu”. 

Ngày nay nếu chúng ta không thể bao dung, đối với hết thảy ngƣời- sự- vật giữa vũ trụ 

không  thể  bao  dung,  làm  sao  chúng  ta  chứng  đƣợc  viên  mãn?  Vì  sao  không  thể  bao 

dung? Vì ta có khởi tâm động niệm phân biệt chấp trƣớc. Nếu lìa vọng tƣởng phân biệt 

chấp trƣớc, là đã khôi phục. Trong kinh điển đại thừa thƣờng nói: “Tâm bao thái hƣ, 

lƣợng châu sa giới”, nhƣ vậy mới đạt đƣợc niềm vui thật sự, pháp hỷ thật sự. Vì sao 

vậy? Vì bao dung tất cả, biết đƣợc là một không phải hai. Tôi thích cái này, anh ghét 

cái kia, nhƣ vậy là sao? Là phàm phu lục đạo. Tâm lƣợng của phàm phu lục đạo không 

phải Phật Bồ Tát, tâm lƣợng Phật Bồ Tát là tâm bao thái hƣ, lƣợng châu sa giới. Trong 

lòng Phật Bồ Tát, ngƣời ngƣời đều là ngƣời tốt, mọi việc đều là việc lành. Ngƣời đến 

gây phiền phức cho mình là ngƣời tốt ƣ? Là ngƣời tốt. Là việc tốt ƣ? Việc tốt. Vì sao 

vậy?  Họ  đến  thử  thách  mình.  Họ  đến  hãm  hại  nghĩa  là  đến  thử  thách  ta, xem  ta  còn 

phân biệt chấp trƣớc chăng, còn oán hận chăng. Họ thử thách mình, mình không có oán 

hận,  hoan  hỷ  tiếp  nhận,  không  có  oán  hận,  càng  không  có  ý  trả  thù.  Ta  đã  đạt  tiêu 

chuẩn, nâng cao cảnh giới, không trải qua thử thách không biết là thật hay là giả. Cho 

nên tất cả thuận cảnh hay nghịch cảnh đều đang thử thách mình. 

Thuận cảnh thử thách ta điều gì? Xem ta có tham tâm chăng, có tham ái chăng, 

tham là phiền não. Nghịch cảnh thử thách xem ta có sân hận chăng, có oán hận chăng. 

Từ  những  điều  này  chúng  ta  biết  đƣợc  rằng,  mình  đoạn  đƣợc  bao  nhiêu  tham  sân  si 

mạn nghi, sẽ biết đƣợc. Khi thử thách, thuận cảnh vẫn còn tham tâm, nghịch cảnh vẫn 

còn oán hận, không đạt chuẩn. Cần phải tinh tấn nỗ lực hơn, phải cám ơn những ngƣời 

thầy thử thách mình. Oán thân bình đẳng, không có oán thân, ta liền nghĩ đến, đầu sợi 

lông của mình, một tế bào, một hạt vi trần. Nó thu và phát tin tức không có giới hạn, 

tin tức này đều biến pháp giới hƣ không giới. 

Ngày nay chúng ta không đủ định lực, tâm tán loạn. Nếu có định lực, tâm không 

tán loạn, chúng  ta  hoàn  toàn  nhận  đƣợc  tin  tức này, không  có gì không biết. Nếu  tin 

đạo lý này, lãnh hội đƣợc vài phần chân tƣớng sự thật, mới biết Chƣ Phật Nhƣ Lai là 

đấng toàn tri toàn năng, điều này không phải giả. Chúng ta tu đến đó, cũng là toàn tri 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              613/21 

toàn năng, toàn tri toàn năng vốn là của chúng ta, nhƣ chƣ vị cổ nhân nói tánh ngƣời 

vốn thiện. Dùng cái thiện này để hình dung, là trong tự tánh của mình vốn đầy đủ. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng 

của Nhƣ Lai, vì có vọng tƣởng chấp trƣớc mà không thể chứng đắc. Vọng tƣởng chấp 

trƣớc tạo nên chƣớng ngại, trí tuệ đức năng của mình đã bị nó chƣớng ngại, không khởi 

tác  dụng.  Trên  thực  tế  nó  vẫn  khởi  tác  dụng,  khởi  tác  dụng  phản.  Trí  tuệ  biến  thành 

phiền não, đức năng biến thành tạo nghiệp, tƣớng hảo trở thành luân hồi lục đạo. Khi 

mê nó biến chất, làm lệch lạc tác dụng bình thƣờng, chính là nhƣ thế. Chúng ta thật sự 

có  thể  buông  bỏ,  thực  hiện  tốt  sáu  hạng  mục  này,  gọi  là  sáu  khoa  mục  cũng  đƣợc. 

Chúng ta đều học thật tốt sáu khoa mục này, trí tuệ đức năng trong tự tánh chúng ta 

đều hiện lộ ra. 

Tâm,  tâm  vốn  là  định,  khi  ngài  Huệ  Năng  kiến  tánh  nói:  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn 

không dao động”, chứng minh tự tánh là chân tâm, chân tâm xƣa nay chƣa từng dao 

động.  Bây  giờ  chúng  ta  động,  động  là  vọng  tâm,  không  phải  chân  tâm.  Vọng  tâm 

không chƣớng ngại chân tâm, chân tâm cũng không chƣớng ngại vọng tâm. Chúng ta 

dùng chân tâm, đừng quan tâm đến vọng tâm, nó sẽ không khởi tác dụng. Ngày nay 

chúng ta quá quan tâm đến vọng tâm, mà quên mất chân tâm. Phàm phu lục đạo chính 

là tình hình này, không phải không có chân tâm, mà quên mất. 

Chân và vọng vĩnh viễn không tách rời nhau, chỉ xem ta biết sử dụng hay không. 

Nên nhớ rằng, trong chân tâm không có khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp 

trƣớc. Chỉ cần khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, quý vị phải biết rằng đó là 

vọng  tâm.  Vọng  tâm  cần  phải  buông  bỏ,  không  cần  cầu  chân  tâm,  chỉ  cần  buông  bỏ 

vọng tâm là chân tâm hiện tiền. Nhƣ cổ nhân nói, chỉ cần bỏ vọng, không cần tìm chân. 

Đừng đi tìm chân, nếu đi tìm chân lại là một vọng tâm, vĩnh viễn không tìm thấy chân. 

Không tìm, nó liền hiện tiền. 

Lục độ ngay trong cuộc sống hằng ngày, không thể không biết. 

Câu tiếp theo: “Lục độ nhiếp vạn hạnh”. Triển khai lục độ chính là vô lƣợng vô 

biên  tế  hạnh  của  Bồ  Tát,  trong  kinh  điển  thƣờng  đƣa  ra  một  con  số,  là  tám  vạn  bốn 

ngàn  tế  hạnh. Tám  vạn  bốn ngàn  này  là  sao?  Mỗi  một  điều  đều  đầy  đủ  tám  vạn  bốn 

ngàn. Bố thí có tám vạn bốn ngàn, trì giới có tám vạn bốn ngàn, nhẫn nhục có tám vạn 

bốn ngàn, thậm chí bát nhã cũng nhƣ vậy. Triển  khai  mỗi  khoa  mục  đều  đầy  đủ tám 

vạn bốn ngàn tế hạnh, mà tám vạn bốn ngàn tế hạnh này giống nhƣ một mạng lƣới vậy, 

nó chồng chéo lên nhau. Bất kỳ một điểm nào, tần suất của nó đều biến pháp giới hƣ 

không giới. Cùng một đạo lý, bất kỳ một điểm nào nó đều có thể tiếp thu tất cả tin tức 

của pháp giới. Vi tính không sánh bằng, so với điều này vi tính thua xa, Chƣ Phật Bồ 

Tát  chứng  đƣợc.  Ngày  nay  ta  tuy  chƣa  chứng  đƣợc, nhƣng  vì  huân  tập  thời  gian  dài 

trong kinh điển đại thừa, chúng ta quen thuộc, nên có thể lý giải, có thể tin, không hoài 

nghi. Từ nay về sau y giáo phụng hành. 

Dùng phƣơng pháp gì để tu? Dùng một câu Phật hiệu, ta mới tin rằng câu Phật 

hiệu này rất lợi ích, một câu Phật hiệu đầy đủ tất cả pháp, lục ba la mật đều bao hàm 

trong đó, không sót một pháp nào. Một câu Phật hiệu đầy đủ viên mãn, chúng ta đã tìm 

đƣợc phƣơng pháp tu học. 

Bên  dƣới  nói:  “Kiên  cố  không  thoái  chuyển”.  Chỉ  đại  nguyện  đại  hạnh  ở  trên 

tuyệt đối không thay đổi, vĩnh viễn không thoái chuyển. Đây là ai? Là ngƣời hiểu rõ, 

hoàn  toàn  không  nghi  ngờ  họ  mới  làm  đƣợc.  Cho  nên  nghi,  quý  vị  xem  tham  sân  si 

mạn nghi, thứ sau cùng của căn bản phiền não. Sắp ở vị trí sau cùng, đó cũng chính là 

quan trọng nhất. Trung quốc và Ấn độ cổ thƣờng đặt điều quan trọng nhất ở vị trí sau 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              614/21 

cùng. Cho nên nghi là chƣớng ngại lớn nhất của Bồ Tát, đáng sợ hơn ở trƣớc nhiều. 

Tham sân si mạn ở trƣớc dễ đoạn, nghi không dễ đoạn. Nghi cần dùng gì để đoạn? Cần 

trí tuệ, trí tuệ chân thật mới giúp ta đoạn nghi sanh tín. Nếu ta hoài nghi đối với giáo 

huấn thánh hiền, điều này có thể lý giải, cũng có thể nói là đáng nhƣ thế. Vì ta là phàm 

phu, làm sao có thể không nghi? Trời ngƣời cũng nghi, thậm chí tứ thánh pháp giới vẫn 

còn nghi. 

Ai không nghi? Sơ trụ trở lên không nghi, vì không nghi mới chứng đƣợc sơ trụ. 

Tham sân si mạn dễ đoạn, nghi khó đoạn. Giống nhƣ vƣơng vấn không dứt, củ sen đã 

đứt, nhƣng sợi tơ của nó vẫn còn liền nhau. Nghi quá khó đoạn, nghi phải dựa vào trí 

tuệ chân thật, phải dựa vào công phu thiền định. Nhƣ vậy mới thật sự đạt đƣợc tuyệt 

đối không nghi, vĩnh viễn bất thoái. 

Đại nguyện đại hạnh, đại nguyện không thoái chuyển, đại hạnh cũng không thoái 

chuyển. Hạnh nguyện đều trong cuộc sống hằng ngày, đều trong những tiểu tiết. Thông 

thƣờng ngƣời ta ít chú ý đến những tiểu tiết này, nhƣng nó đều ở trong đó. Ngƣời xƣa 

gọi là tiểu tiết, Phật pháp gọi là oai nghi. 

Nền  giáo dục  ngày  xƣa  rất  có đạo  lý, tiểu  học ngày  xƣa, tiểu học  tƣ  thục. Thầy 

giáo phải làm gƣơng cho học trò, làm gƣơng gì? Học tiểu tiết. Sau 15 tuổi vào đại học, 

ngày xƣa không có trung học, chỉ có tiểu học và đại học, gọi là thái học. Vào thái học 

bắt đầu học đại tiết. Lúc đó đại tiết đa phần chỉ triều đình, những gì thuộc về lễ tiết, 

quy củ, học những điều đó. Tiểu tiết tức là trong cuộc sống hằng ngày, là lễ tiết. Tiểu 

tiết nghĩa là lễ nhỏ, đại tiết là lễ lớn. 

“Tuyệt  đối  không  thay  đổi,  vĩnh  viễn  không  thoái  chuyển”.  Hai  câu  này  quyết 

định việc thành công hay thất bại, nếu làm đƣợc hai câu này, bất luận làm gì đều nhất 

định thành công. Nếu nhƣ phƣơng hƣớng và mục tiêu dao động, phƣơng hƣớng và mục 

tiêu thay đổi, nhƣ vậy không thể thành công. Pháp thế xuất thế gian cũng không ngoại 

lệ. 

“Nhƣ kệ nói”, bốn câu kệ này là kinh văn của kinh này. “Nguyện hạnh quyết định 

kiên cố lực, 

Duy Phật thánh trí năng chứng tri, 

Túng sử thân chỉ chƣ khổ trung, 

Nhƣ thị nguyện tâm vĩnh bất thoái”. 

Bốn câu kệ này ở trƣớc chúng ta đã học, Phật A Di Đà đứng trƣớc thầy mình là 

Thế  Gian  Tự  Tại  Vƣơng  Phật, phát nguyện  tu hành, cầu  Phật chứng  minh  cho  mình. 

Ngài phát tâm, tâm này phát quá lớn. Thông thƣờng mọi ngƣời đều sơ ý, nhƣng Phật A 

Di Đà đã phát hiện. Không phải nói Chƣ Phật khác không có năng lực nhƣ Phật A Di 

Đà, không phải nhƣ vậy. Phật Phật đạo đồng, trí tuệ, thần thông, đạo lực đều bình đẳng, 

chỉ là có ngƣời phát hiện, có ngƣời chƣa phát hiện. Phật A Di Đà phát hiện, phát hiện 

điều gì? Giúp những chúng sanh tội nghiệt sâu nặng đọa vào trong đƣờng ác. Giúp họ 

phá mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc vui. Lìa khổ đƣợc vui này không phải bình thƣờng, gọi 

là lìa cứu cánh khổ, đƣợc cứu cánh lạc. Cứu cánh, cần phải vƣợt thoát mƣời pháp giới, 

không ra khỏi mƣời pháp giới là không cứu cánh, không ra khỏi luân hồi lục đạo càng 

không cứu cánh. Đƣợc vui cứu cánh là đại niết bàn, không chứng đƣợc đại bát niết bàn 

gọi là không cứu cánh. 

Bát niết bàn của tiểu thừa không tính, A la hán chứng đƣợc, họ dùng phƣơng pháp 

gì? Nói nhƣ chúng ta hiện nay là làm việc giáo dục. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc là 

làm việc giáo dục, dạy học. Đồng nghĩa nói ta thành lập ở đó một trƣờng học, trƣờng 

học này ở đâu? Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta, ở phƣơng tây của 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              615/21 

thế giới Ta Bà. Qua mƣời vạn ức cõi nƣớc Phật, ở đó chính là thế giới Cực Lạc. Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni tuyệt đối không vọng ngữ, đây là nói về sự. Nếu nói từ lý, thế 

giới Cực Lạc là một tầng không gian khác. Nó ở đâu? Nó tồn tại khắp mọi nơi, tồn tại 

mọi lúc mọi nơi. Giống nhƣ hiện nay chúng ta xem trên màn hình ti vi vậy, khác kênh, 

nếu ta bật đúng kênh nó liền hiện ra, là đạo lý này. 

Phần khai thị trong Tam Thời Hệ Niệm, thiền sƣ Trung Phong nói, nói rất chân 

thật. Ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh độ tức là ở đây. Tâm ta tức là Phật A Di Đà, Phật A Di 

Đà tức là tâm ta. Đây là nói thật với chúng ta. Tâm ta là Phật A Di Đà, nguyện là Phật 

A Di Đà, Phật A Di Đà liền hiện tiền. Đồng tâm, đồng đức, đồng nguyện, đồng hạnh. 

Phật A Di Đà đƣợc tất cả Chƣ Phật khắp biến pháp giới hƣ không giới tôn trọng khen 

ngợi, xƣng ngài là: “Quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”. Tâm, nguyện và đức 

hạnh của ta giống Phật A Di Đà, thì chính là Phật A Di Đà. Chƣ Phật khen ngợi Phật A 

Di Đà chính là khen ngợi mình. Quan sát và lãnh hội từ nhiều phƣơng diện, ta mới biết 

pháp môn Tịnh độ quả thật không thê nghĩ bàn. Sự khen ngợi của Chƣ Phật Nhƣ Lai 

không phải là giả, là thật, đây mới thật sự đạt đến cứu cánh viên mãn. Cho nên vãng 

sanh, nhất niệm thanh tịnh, nhất niệm đó sẽ thành Phật. 

Chƣ Phật Nhƣ Lai độ chúng sanh, điều kiện là niệm niệm thanh tịnh, điều này rất 

khó. Phật A Di Đà chỉ cần một niệm, một niệm thanh tịnh là thành công, điều này quá 

tiện lợi! Nếu mỗi niệm đều thanh tịnh, chúng ta không làm đƣợc. Một niệm thanh tịnh, 

đôi khi có thể làm đƣợc. Về lý có thể nói nhƣ thế, không phải không đƣợc. Vì sao vậy? 

Vì chúng ta biết, mỗi ý niệm, niệm trƣớc không giống niệm sau, mỗi niệm đều độc lập, 

nó không phải một niệm. Cho nên ta một niệm tƣơng ƣng thì niệm đó sẽ thành Phật, sẽ 

đến thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc niệm niệm đều thanh tịnh. Vì sao vậy? Vì ở 

đó không có duyên ô nhiễm, có thể khiến cho ta duy trì nhất niệm này, thật tuyệt vời. 

Nói cách khác, đến thế giới Cực Lạc tuy chƣa đoạn phiền não, ở đó phiền não không 

khởi tác dụng, tham sân si mạn đều không khởi tác dụng. 

Quý vị nói tham, chúng ta gọi là tƣớng hảo, điều này ở trƣớc chúng ta đã học. Vì 

sao ngƣời ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, đều nhƣ thế, hoàn toàn giống nhau. Ngài nói 

đạo  lý  rất  đơn  giản,  chúng  sanh  trong  mƣời  phƣơng  thế  giới  là  thân  nghiệp  báo,  có 

ngƣời tƣớng mạo tốt, có ngƣời tƣớng mạo xấu. Ngƣời tƣớng tôt sinh kiêu ngạo, ngƣời 

tƣớng xấu cảm thấy tự ti. Họ cảm thấy không công bằng, tâm bất bình. Đến thế giới 

Cực  Lạc  mọi  ngƣời  đều  giống  nhau,  nên  không  sanh  khởi  tâm  kêu  ngạo  hay  tự  ti, 

không để ta có cơ hội sanh khởi. 

Ở thế giới chúng ta tâm tham rất nặng, tham tài. Thế giới Cực Lạc quá nhiều trân 

bảo, lấy không hết, dùng không tận, không cần tham, bởi nó quá nhiều. Thực tế mà nói, 

thế gian này của chúng ta, điều gì quan trọng nhất đối với sinh mạng của mình? Quan 

trọng nhất thì không tham, cái không quan trọng lại liều mạng để tham, sai! Quan trọng 

nhất  là  không  khí,  quý  vị  xem  ai  tham  không  khí?  Ai  đi  lấy  đồ  để  đựng  không  khí? 

Đây là thứ quan trọng nhất, nhƣng không ai nhận ra. Vàng bạc đều vô ích, lại không ăn 

đƣợc, cũng không mặc đƣợc, vậy mà cứ nhất quyết tham những thứ này. Sai, hoàn toàn 

sai lầm. 

Ở thế giới Cực Lạc, những vật phẩm hằng ngày đều tùy niệm biến hiện ra, muốn 

gì có đó, nhƣ vậy còn tham điều gì? Không cần là không có nữa, cũng không cần cất 

giữ. Ở thế gian này nhà nào cũng cần kho cất đồ, đến thế giới Cực Lạc đều không cần 

đến, không cần cất giữ. Không cần, không cần nó biến mất, khi cần nó sẽ đến, quý vị 

nói tự tại biết bao. Bởi vậy thế giới Cực Lạc tham sân si đều không có cơ hội khởi lên, 

ở đó không có ai khiến ta thấy không nhƣ ý, không có ai khiến ta thấy không thuận mắt, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              616/21 

không  có  điều  gì  khiến  ta  cảm  thấy  đáng  ghét,  không  có.  Cho  nên  tham  sân  si  đều 

không khởi lên, căn đều đoạn tận. Ở đó một thời gian, dần dần huân tập đƣợc nhƣ thế, 

nền tảng của ngũ độc không còn. Căn không còn, đƣơng nhiên duyên cũng không còn. 

Nội duyên là oán  hận  não nộ  phiền, không còn, đều  không khởi  lên, không còn nữa. 

Phật A Di Đà dùng phƣơng pháp này, giúp chúng ta nhanh chóng thành tựu, chỉ cần 

nhất niệm thanh tịnh, điều này rất có đạo lý. 

Ví dụ tổ sƣ nói cho chúng ta về thập niệm pháp, mỗi ngày sáng sớm một lần, buổi 

tối một lần. Đây là đối với ngƣời công việc bận rộn, không có thời gian tụng kinh sáng 

tối. Buổi sáng thức dậy sau khi rửa mặt xong, có tƣợng Phật thì đối trƣớc tƣợng Phật, 

không có tƣợng Phật thì hƣớng về phƣơng tây, niệm mƣời câu A Di Đà Phật. Cũng có 

ngƣời dùng một hơi làm một niệm, niệm mƣời hơi. Có một vài ngƣời chỉ niệm một câu, 

đây gọi là nhất niệm, niệm mƣời câu, tập thói quen này. Sáng sớm một lần, tối thêm 

lần nữa. 

Chúng tôi dùng phƣơng pháp này dạy cho rất nhiều ngƣời, lúc đó  ở Singapore, 

chúng  tôi  mới  nghĩ  đến  phƣơng  pháp  này,  mỗi  ngày  chín  lần.  Nhất  định  phải  nhớ, 

không đƣợc thiếu lần nào, mỗi ngày chín lần. Sáng tối hai lần, ba bữa cơm, khi ăn cơm 

không  niệm  chú  cúng  dƣờng,  chỉ  niệm  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật, 

niệm mƣời câu, ba bữa cơm ba lần. Đi làm và lúc tan sở, buổi sáng khi đi làm một lần, 

tan sở một lần; buổi chiều đi làm một lần, tan sở một lần. Một ngày chín lần, rất lợi ích! 

Chúng tôi đề xƣớng phƣơng pháp này, ở Malaysia, các đồng tu thuộc vùng Nam 

dƣơng, rất nhiều ngƣời nói với tôi phƣơng pháp này có hiệu quả. Thời gian rất ngắn, 

chỉ một hai phút, cho nên không trở ngại công việc, lại dễ học, nuôi dƣỡng thành thói 

quen. Thập niệm tất sanh! Khi lâm mạng chung mƣời niệm này rất có lợi ích. Điều này 

phù hợp với nguyện thứ 18, mà nguyện 18 là nòng cốt của 48 nguyện, chúng ta dùng 

phƣơng pháp này để thực hành nguyện thứ 18. 

Trong cuộc sống hằng ngày, phải luôn nhớ rằng mình là ngƣời của thế giới Cực 

Lạc, điều  này  rất  quan  trọng. Đây  chính  là  phát  đại  nguyện, cầu  sanh  Tịnh  độ. Ta  là 

ngƣời của thế giới Cực Lạc, ta không phải ngƣời địa cầu này, ta đến để làm gì? Ta đến 

để  giúp  những  chúng  sanh  khổ  nạn.  Cực  Lạc  là  quê  hƣơng  của  minh,  bây  giờ  ta  ra 

ngoài đi du lịch, ở nhà ta cái gì cũng có, những gì ở đây ta đều không dùng đƣợc. Đây 

chính là phát đại nguyện, nghĩa là tu đại hạnh, niệm niệm vì chúng sanh khổ nạn. 

Ta giúp họ nhƣ thế nào? Giảng những điều trong kinh nói một cách rõ ràng, minh 

bạch, thấu triệt, khiến họ giác ngộ. Một đời đƣợc độ, một đời viên mãn, chỉ có câu Phật 

hiệu  này,  đơn  giản  biết  bao!  Không  biết  đọc  kinh  không  sao,  hiểu  ý  nghĩa  là  đƣợc. 

Nắm bắt câu Phật hiệu này, đời này nhất định thành công. 

Trƣớc đây tôi giảng bộ kinh này, giảng về câu Phật hiệu này, nói với mọi ngƣời 

câu Phật hiệu này là gì? Là tín hiệu để chúng ta đến thế giới Cực Lạc. Chúng ta bay 

lƣợn trên không trung, tín hiệu này là đƣờng thủy của chúng ta, niệm câu Phật hiệu này 

tuyệt đối không đi sai đƣờng, chắc chắn đến thế giới Cực Lạc. Nếu quên mất câu Phật 

hiệu này, hoặc đi theo pháp môn khác nhƣ trì chú, hay niệm các thứ khác, nhƣ vậy sẽ 

đi sai đƣờng, không đến đƣợc thế giới Cực Lạc. Niệm một câu Phật hiệu là đủ, không 

cần quá nhiều, quá tạp. 

Bộ kinh điển này rất khó đƣợc, chúng ta không thể không cảm kích cƣ sĩ Hạ Liên 

Cƣ dụng tâm hội tập, ông hội tập bộ kinh này suốt 10 năm. Ba năm hoàn thành bản 

thảo, chỉnh sửa mƣời lần. Hoàng Niệm Tổ chú giải cũng rất hay, tôi thấy đây là cảm 

ứng. Quý vị xem ông trải qua đại cách mạng văn hóa, đã gặp nạn, chịu khổ, đƣa ông 

đến trƣớc bọn đầu trâu mặt ngựa. Sau khi bình định, tất cả các loại tƣ liệu đều bị hủy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              617/21 

diệt.  Tôi  đến  thăm  ông,  trong  gian  phòng  nhỏ  của  ông,  trên  chiếc  giƣờng,  trƣớc  sau 

chất đầy sách. Tôi xem kỹ, thì ra là tài liệu chú giải kinh này, hơn 190 loại, là Tam bảo 

gia trì. Tôi hỏi ông tìm đâu ra thế? Chú giải này đều trích dẫn trong kinh điển, không 

phải Tam bảo gia trì thì sách này đâu ra? Không thể nghĩ bàn! Nếu không có số kinh 

sách này thì không thể viết chú giải, mỗi chữ mỗi câu đều có xuất xứ, đều có căn cứ, 

toàn là trí tuệ của lịch đại cao tăng tổ sƣ. 

Bây giờ chúng ta đọc đến đây, quý vị nói phƣớc báo này lớn biết bao, đều không 

thể nghĩ bàn! Phải quý trọng. Trong đời này chỉ có một phƣơng hƣớng, một mục tiêu, 

chắc chắn vãng sanh, rất nhiều ngƣời đều nói năm 2012. Năm nay tôi phỏng vấn mƣời 

tôn giáo ở Úc châu, phỏng vấn Vatican những tôn giáo vùng Nam dƣơng. Mọi ngƣời ở 

cùng một chỗ đều thảo luận về vấn đề này, điều này xƣa nay chƣa từng xảy ra. Năm 

nay khắp nơi đều nghe nói đến vấn đề này, chúng ta đừng quan tâm đến, chỉ nhất tâm 

niệm Phật, vấn đề này liền đƣợc giải quyết. 

Tôi  cảm  thấy,  năm  2012  không  nhất  định  có  thảm  họa  xảy  ra,  vì  sao  vậy?  Rất 

nhiều  ngƣời  niệm  Phật  đều  hồi  hƣớng  cầu  nguyện  cho  thiên  tai,  tín  đồ  các  tôn  giáo 

khác trên thế giới đều cầu nguyện cho việc này. Tôi tin không có thiên tai lớn xảy ra, 

tuy  nhiên  không  tránh  khỏi  thiên  tai  nhỏ,  không  đến  nỗi  xảy  ra  thiên  tai  lớn.  Nhƣng 

chúng ta lo lắng một điều phiền phức, sợ rằng nhân loại tự hủy diệt mình, nhƣ vậy thì 

hết  cách  cứu  vãn.  Tự  hủy  diệt  nhƣ  thế  nào?  Là  chiến  tranh  hạt  nhân.  Nên  biết  rằng, 

ngày nay trên toàn thế giới, quốc gia sở hữu vũ khí hạt nhân, bom nguyên tử. Theo tính 

toán của các nhà khoa học, báo cáo của họ, ít nhất có bảy vạn năm ngàn quả. Mỗi quả 

bom nguyên tử, nhỏ nhất cũng mƣời lần hai mƣơi lần của Trƣờng Kỳ Quảng Đảo, đây 

là nhỏ nhất, còn bình thƣờng đều trên 100 lần. Một quả bom này đủ để hủy diệt một 

thành phố lớn. Chỉ sợ điều này. 

Khi nào bộc phát? Chúng ta thấy 20 năm, 30 năm sau, những đứa trẻ hiện nay lớn 

lên, đều đó không chắc chắn. Những đƣa trẻ hiện nay từ nhỏ đã chơi game, nội dung 

game này là gì? Trò chơi giết ngƣời. Đến khi chúng lớn lên, nắm quyền trong tay, vũ 

khí hạt nhân nằm trong tay chúng, chúng lại chơi trò giết ngƣời. Quả là đáng sợ! Rất có 

thể xảy ra điều này. Thêm nữa xã hội này không công bình, đặc biệt là bất bình giữa 

giàu và nghèo, về tâm trạng cũng bất bình, họ không muốn sống nữa. Tôi không muốn 

sống nữa, quý vị cùng chết với tôi vậy, chỉ cần bấm nút, chiến tranh lập tức bộc phát, 

điều  này  rất  có  thể!  Ai  phát  động  chiến  tranh?  Ngƣời  có  bệnh  thần  kinh  phát  động 

chiến tranh. Xã hội hiện nay, rất nhiều ngƣời thần kinh không bình thƣờng, điều này 

rất đáng sợ. 

Cứu vãn, không có gì khác ngoài cách phục hƣng giáo dục luân lý, giáo dục đạo 

đức, giáo dục nhân quả và giáo dục tôn giáo, cần phải toàn lực phổ biến. Thức tỉnh 

nhân tánh, mới có thể cứu vãn tai kiếp này. 

Có một nhà khoa học ngƣời Mỹ nói rất hay, làm sao ứng phó thiên tai năm 2012? 

Ông ta nói ra ba câu, hy vọng bắt đầu từ hôm nay, ngƣời trên toàn thế giới bỏ ác dƣơng 

thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Không những có thể hóa giải thiên tai, 

mà còn có thể đƣa địa cầu đến một xã hội càng tốt đẹp hơn. Chúng ta tin câu nói này, 

rất giống với việc dạy học của truyền thống, cũng giống với những gì trong Phật pháp 

đại thừa nói. 

Tiễn sĩ Townenbe nói, học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp đại thừa, có thể giúp 

xã hội của thế kỷ 21 hóa giải xung đột, xúc tiến nền an định hòa bình, rất có đạo lý. 

Chúng ta thúc đẩy nhƣ thế nào? Đây là công việc cần làm trƣớc  mắt, phải toàn tâm 

toàn lực mà làm, giúp xã hội, cứu vãn địa cầu. Có thể làm đƣợc chăng? Có thể. Đạo lý 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              618/21 

trong kinh Phật nói, các nhà khoa học cũng đã thừa nhận: “Tƣớng do tâm sanh, cảnh 

tùy tâm chuyển”, đây là nguyên lý. Hiểu đƣợc nguyên lý này, địa cầu chúng ta sống là 

hoàn cảnh, cảnh chuyển tùy theo tâm chúng ta. Tâm chúng ta bất thiện, nó sẽ biến ra 

rất nhiều thiên tai. Nếu tâm thiện, mọi thứ đều trở thành tốt đẹp, mƣa thuận gió hòa. 

Đến các nhà khoa học phƣơng tây đều nói, đoan chánh tâm niệm, cải tà quy chánh, 

rất  quan  trọng!  Không  những  cứu  mình,  cứu  gia  đình  mình,  mà  còn  cứu  xã  hội,  cứu 

quốc gia, cũng cứu toàn  thế  giới. Cuộc  sống nhƣ  vậy  rất  có  ý  nghĩa, chúng ta không 

đến một cách uổng phí, chúng ta phải làm thật tốt. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 





 

Tập 220 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:13.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 270, hàng thứ sáu, bắt đầu xem từ câu sau cùng. 

“Nhất tâm niệm ta”. Nhất tâm, ở trƣớc có giải thích, là chỉ thực thể chân nhƣ của 

vạn hữu. Trong kinh này nói một cách đơn giản, là niềm tin duy nhất kiên định, không 

vì tha tâm mà dao động, gọi là nhất tâm. Nhất tâm niệm ta, câu này rất quan trọng. 

Hôm qua, có mấy vị cƣ sĩ từ Đông Bắc đến, trong đó có hai vị nói với tôi. Trƣớc 

đây họ cũng bị bệnh rất nặng, nhƣng không đi khám bác sĩ, cũng không uống thuốc, 

chỉ niệm rốt ráo một câu Phật hiệu. Các bệnh nặng nhờ vậy đều lành, thân thể rất mạnh 

khỏe. Năm nay đã 70 tuổi, nhƣng thể lực nhƣ ngƣời trẻ tuổi vậy. Vốn ngƣời nhà đều 

không tin Phật, bây giờ thấy ông có thành tựu nhƣ thế, cả gia đình đều tin Phật, mấu 

chốt không có gì khác ngoài nhất tâm. Có một số ngƣời niệm Phật không có cảm ứng, 

niệm  thời  gian  rất  dài  nhƣng  hiệu  quả không bao nhiêu, nguyên  nhân  là  gì?  Vì niệm 

Phật tâm tán loạn, không đạt đƣợc nhất tâm. 

Bồ Tát Đại Thế Chí dạy chúng ta phƣơng pháp niệm Phật: “đô nhiếp lục căn, tịnh 

niệm  tƣơng  tục”,  đó  gọi  là  nhất  tâm  niệm  Phật.  Bình  thƣờng  chúng  ta  đã  thành  thói 

quen,  tâm  luôn  rong  ruỗi  bên  ngoài.  Ý  niệm  này,  mắt  tham  sắc  tƣớng  bên  ngoài,  tai 

tham trƣớc âm thanh, sáu căn đều duyên cảnh giới bên ngoài. Đây gọi là tâm tán loạn, 

ngày  nay  chúng  ta  gọi là  ý niệm  không  thể  tập  trung. Đô  nhiếp  lục  căn, chính là  tập 

trung  ý  niệm, không hoài  nghi, không xen  tạp. Đây  gọi  là nhất  tâm,  cũng gọi  là  tịnh 

niệm. Tƣơng tục là duy trì liên tục không gián đoạn, hiệu quả này rất thù thắng. 

Quả thật nhƣ những đồng học này nói, họ khai thiên nhãn, thiên nhĩ cũng khai mở, 

nghĩa là họ có thể nhìn thấy những gì ngƣời khác không nhìn thấy. Có một số ngƣời đã 

khai thiên nhĩ, tuy không thấy nhƣng họ có thể nghe thấy, đều do nhất tâm. Đại sƣ La 

Thập phiên dịch Kinh Di Đà: “Nhất tâm bất loạn, tâm không điên đảo”. Nhất tâm bất 

loạn là niệm Phật tam muội, tâm không điên đảo là trí tuệ. Thật sự có thể nhìn thấu, có 

thể buông bỏ, cảm ứng không thể nghĩ bàn, vấn đề là chúng ta có biết hay không? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              619/21 

Câu này quan trọng hơn bất kỳ điều gì, câu này là nguyên văn trong kinh. Ở đây 

Hoàng Niệm Lão nói với chúng ta: “Duy nhất tín tâm kiên định, không vì tha tâm làm 

dao động, gọi là nhất tâm”. Tha tâm là vọng tâm, ngày nay chúng ta gọi là chuyên nhất, 

chuyên tâm nghĩa là nhất tâm. Còn ảnh hƣởng bởi cảnh bên ngoài, nhƣ vậy không phải 

nhất tâm, nhất tâm không còn, quả thật phải buông bỏ vạn duyên! 

Xã hội hiện nay, bất luận là lịch sử Trung quốc hay lịch sử thế giới, xƣa nay chƣa 

có cục diện hỗn loạn, dùng lời nói yêu mị mê hoặc quần chúng, tình trạng này rất nhiều, 

chúng ta rất thƣờng gặp. Phải ứng phó nhƣ thế nào? Đừng trách cứ họ, cũng đừng phê 

bình họ, chắp tay A Di Đà Phật là đƣợc. Chúng ta có thể làm đƣợc nhƣ nhƣ bất động. 

Họ nói việc của họ, ta niệm Phật của mình, ta không vì điều này làm dao động. Nếu họ 

thấy đƣợc rõ ràng minh bạch, giác ngộ, họ cũng có thể buông bỏ. Chúng ta phải làm 

tấm  gƣơng  tốt  cho  mọi  ngƣời  noi  theo,  bất  kỳ  cảnh  giới  nào  đều  không  bị  mê  hoặc. 

Tam quy dạy chúng ta nguyên tắc này, giác mà không mê, chánh mà không tà, tịnh mà 

không nhiễm, ba câu này rất quan trọng. 

Khi tôi mới học Phật, đại sƣ Chƣơng Gia nói, ông nói Tam quy giống điều gì? Đại 

sƣ đƣa ra một ví dụ, lúc đó chúng tôi ở Đài Bắc, ông nói từ Đài Bắc đến Cao Hùng 

phải ngồi xe lửa. Tam quy chính là vé tàu, chúng ta phải thƣờng để trong ngƣời sợ bị 

kiểm tra. Từ khi lên tàu đến khi xuống tàu, đều không đƣợc làm mất vé. Nghĩa là nói 

từ  khi  phát  tâm  đến  thành  Phật  đạo,  tấm  vé  này  đều  không  đƣợc  làm  mất,  mỗi  niệm 

phải giữ chặt. 

Quy y Phật, quy là quay đầu, y là nƣơng tựa, Phật là gì? Phật là giác ngộ, không 

mê tín. Giác mà không mê chính là quy y Phật, tuyệt đối không đƣợc để ngoại cảnh mê 

hoặc. Ngoại cảnh là gì? Là tài sắc danh thực thùy. Không đƣợc bị nội tâm mê hoặc, nội 

tâm có những gì? Là tham sân si mạn nghi. Nội ngoại đều không mê, nhƣ vậy mới giác 

ngộ. Sự giác ngộ này rất đáng quý, không có gì khác với Chƣ Phật Bồ Tát. Chỉ cần ta 

duy trì là có thể dần dần nâng cao, ánh sáng của Tam quy dần dần hiển lộ ra, đây gọi là 

quy y Phật. 

Pháp là chánh tri chánh kiến. Pháp là gì? Là kinh điển. Cách nhìn và tƣ tƣởng của 

chúng ta đối với nhân sinh vũ trụ đều sai lầm, sai lầm này gọi là tà tri tà kiến. Ta thấy 

sai, nghĩ sai, cho nên gọi là kiến tƣ phiền não. Kiến là thấy sai, tƣ là nghĩ sai. Vì kiến 

giải và tƣ tƣởng của chúng ta sai lầm, tà mà không chánh, mới có tam đồ lục đạo, có 

luân  hồi  lục  đạo  là  nhƣ  vậy.  Nếu  tri  kiến  chúng  ta  chánh,  chánh  mà  không  tà,  hiện 

tƣợng  này  không  còn,  hiện  tƣợng  của  luân  hồi  lục  đạo  biến  mất.  Luân  hồi  lục  đạo 

không phải thật, nó là giả. Đại sƣ Vĩnh Gia nói rất hay, ngài nói: “Mộng lý minh minh 

hữu lục thú”, mộng là mê, đang nằm mộng. “Giác hậu không không vô đại thiên”, sau 

khi tỉnh dậy không còn nữa, cảnh mộng biến mất. Tỉnh dậy chính là giác, sau khi giác 

cảnh mộng không tồn tại. Phật Bồ Tát từ bi, chúng ta đang mê hoặc trong cõi mộng, họ 

vào cõi mộng của chúng ta để hóa độ, giúp ta giác ngộ, giúp ta quay đầu. Dùng phƣơng 

pháp  gì?  Dùng  kinh  giáo, phải  biết  điều  này.  Lúc  Đức  Thế  Tôn  còn  tại  thế, suốt  đời 

giảng kinh thuyết pháp. Quy y pháp, pháp là chỉ kinh điển, chúng ta tu học nhất định 

phải lấy kinh điển làm tiêu chuẩn. Kinh điển là nơi quy y của chúng ta, chúng ta hiểu 

đƣợc lý luận của kinh điển, tƣ tƣởng đúng đắn. Chúng ta phải y giáo phụng hành giáo 

huấn trong kinh điển, nhƣ vậy tƣ tƣởng không sai lầm. Dùng nó để sửa đổi tƣ tƣởng, 

kiến giải và hành vi của chính mình. 

Thứ ba là quy y Tăng. Tăng nghĩa là gì? Tăng nghĩa là thanh tịnh, lục căn thanh 

tịnh, không nhiễm chút trần, đây gọi là Tăng bảo. Nếu xuất gia mà còn tự tƣ tự lợi, còn 

có danh văn lợi dƣỡng, còn có thị phi nhân ngã, nhƣ vậy là sai, sai hoàn toàn. Vì sao 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              620/21 

vậy? Vì đây toàn là ô nhiễm. Chúng ta buông bỏ tất cả sự ô nhiễm, thân tâm thanh tịnh, 

là ý này. Tịnh mà không nhiễm, đây là yêu cầu của Thế Tôn đối với hàng đệ tử xuất 

gia. 

Những ngƣời xuất gia này không làm đƣợc, hàng đệ tử tại gia chúng ta nên ứng 

phó nhƣ thế nào? Họ không làm đƣợc là việc của họ, không liên can đến mình, nhân 

quả của ai ngƣời đó tự nhận lãnh. Chúng ta cung kính đối với họ, vì sao cung kính đối 

với họ? Biểu trƣng của họ là nhắc nhở chúng ta, đây là ân đức đối với chúng ta. Chúng 

ta  vừa  nhìn  thấy  họ  nhƣ  thế,  lập  tức  nghĩ  đến  tịnh  mà  không  nhiễm,  bản  thân  mình 

thanh tịnh không nhiễm, nhƣ vậy là đúng. Họ thanh tịnh hay không không quan trọng, 

không liên quan đến mình, cho nên cung kính với tất cả là đúng. 

Nếu muốn hỏi, những ngƣời làm ác, không có việc ác nào không làm, vì sao vẫn 

cung kính họ? Cung kính là cung kính tự tánh của họ. Trong kinh điển đại thừa nói rất 

rõ ràng: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Họ là chúng sanh, họ vốn là Phật, hiện nay 

họ tạo ra vô số điều bất thiện là do họ mê, khi ta mê không phải là giống họ ƣ? Bây giờ 

ta giác ngộ, họ đang mê. Ngƣời giác ngộ cung kính đối với ngƣời mê hoặc điên đảo, 

ngƣời  mê  hoặc  điên  đảo  không  cung  kính  ngƣời  giác  ngộ,  đây  là  hiện  tƣợng  bình 

thƣờng. Nếu không phải Phật Bồ Tát, chƣ vị tổ sƣ đại đức thƣờng giáo huấn, chúng ta 

cũng không biết, bao nhiêu tập khí khuyết điểm đều hiển lộ ra. Sai, quá sai lầm! 

Quý vị xem, những ngƣời học Phật hiện nay, đối với côn trùng kiến đều biết cung 

kính, Bồ Tát côn trùng, Bồ Tát kiến. Ngƣời đó làm việc xấu, ta thấy không đến nỗi nhƣ 

côn trùng kiến, vậy tại sao quý vị không cung kính họ? Nhƣ vậy không phải quý vị có 

phân biệt, có chấp trƣớc sao? Quý vị mê, chƣa giác ngộ, nếu giác ngộ cũng phải xƣng 

họ là Bồ Tát nhƣ thế, cung kính, nhƣ thế mới đúng. 

Tu hành phải tu ở những điểm này, đây là tế hạnh. Phải tu ở những điều này, mới 

thật sự có thể giúp ta nâng cao cảnh giới. Nên nhớ, tham sân si mạn nghi, là phiền não 

nghiêm trọng, tập khí bất thiện, trong Phật pháp gọi là căn bản phiền não. Nếu không 

đoạn căn bản phiền não, không thể ra khỏi luân hồi lục đạo. Dù làm bao nhiêu việc tốt, 

cũng không ra khỏi lục đạo. 

Chúng ta nghĩ đến Lƣơng Võ Đế đƣơng thời, là một đại hộ pháp của Phật giáo. 

Ông dùng thân phận quốc vƣơng của mình, toàn tâm toàn lực hộ trì Phật pháp, thích 

ngƣời xuất gia. Thấy ngƣời phát tâm xuất gia, ông liền hộ trì, liền cúng dƣờng. Kiến 

lập hơn 400 đạo tràng, là đại hộ pháp hộ trì mấy mƣơi vạn ngƣời xuất gia. Lúc tổ sƣ 

Đạt Ma đến Trung quốc diện kiến ông, ông ta rất tự hào nói với tổ sƣ Đạt Ma về cống 

hiến của mình đối với Phật pháp. Thỉnh giáo tổ sƣ Đạt Ma, công đức của mình có lớn 

chăng? Công đức trẫm lớn chừng nào? Tổ sƣ Đạt Ma nói, không có công đức. Chính 

câu nói này khiến ông không vui, nói lời không hợp ý, ông ra lệnh tiễn khách, mời tổ 

sƣ Đạt Ma đi ra. 

Lời của tổ sƣ Đạt Ma là thật, vì sao vậy? Vì làm nhiều việc tốt nhƣng tâm luôn 

kiêu ngạo, chƣa đoạn phiền não, làm gì có công đức? Phƣớc báo rất lớn, ông ta tu đƣợc 

là phƣớc báo, không phải công đức, phƣớc đức và công đức không giống nhau. Ông ta 

tu là phƣớc đức, không phải công đức. Công đức là phải buông bỏ tập khí phiền não, 

đó là công đức. 

Từ những điều này chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, tập khí phiền não rất khó đoạn. 

Chỉ cần nó xen vào, thì hoàn toàn trở thành phƣớc đức. Phƣớc hƣởng ở đâu? Hƣởng 

trong lục đạo. Chƣ vị phải biết điều này, hƣởng trong lục đạo, không ra khỏi lục đạo. 

Ba đƣờng lành hƣởng phƣớc, trong ba đƣờng ác cũng có hƣởng phƣớc. Chúng ta thấy 

trong kinh điển, Đề Bà Đạt Đa tạo tội hủy báng Tam bảo, hủy báng Đức Phật Thích Ca 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              621/21 

Mâu Ni. Tâm đố kỵ của ông rất nặng, thấy ngƣời khác tu hành hơn mình, sanh tâm hủy 

báng. Báng Phật, báng pháp, báng tăng, phá hòa hợp tăng, làm thân Phật chảy máu, tạo 

rất nhiều tội đều là tội của địa ngục A tỳ, ông quả thật là đọa vào địa ngục A tỳ. Nhƣng 

những hành vi này làm nổi bật đại đức, đại hạnh, đại từ, đại bi của Phât. Đây là ông đã 

làm  việc  tốt, việc  tốt  có  quả báo tốt. Không  sai, đúng  là ông  ở  trong  địa ngục,  ở  địa 

ngục A tỳ. Thế Tôn nói với chúng ta, những gì Đề Bà Đạt Đa chịu trong địa ngục A tỳ 

gần giống nhƣ trời đao lợi. Nhƣng ở trong địa ngục A tỳ, không phải ở cõi trời đao lợi, 

điều này đáng để chúng ta suy tƣ! 

Quý vị xem, có ngƣời đọa vào ngạ quỷ, hƣởng thụ trong quỷ đạo gần giống nhƣ 

thiên  nhân  vậy.  Phƣớc  báo  lớn,  nhƣng  họ  ở  địa  ngục.  Có  ngƣời  hƣởng  phƣớc  trong 

đƣờng súc sanh, trong đƣờng súc sanh cũng có tu hành. Nhân quả báo ứng rất phức tạp, 

không thể vài câu có thể nói hết đƣợc. 

Đức Phật dạy chúng ta, thật sự muốn xuất ly tam giới, vƣợt thoát luân hồi lục đạo, 

không đƣợc tu phƣớc, không đƣợc tạo ác, tuyệt đối không dính vào thiện ác nhị biên. 

Phải tu nhƣ thế nào? Đoạn tất cả điều ác, tu tất cả điều thiện. Đoạn ác không nghĩ đến 

đoạn ác, tu thiện không nghĩ đến tu thiện, tâm phải thanh tịnh. Về sự thật sự phải đoạn 

ác  tu  thiện,  trong  tâm  thanh  tịnh,  không  nhiễm  chút  bụi  trần.  Làm  mà  không  làm, 

không  làm  mà  làm,  làm  rồi  giống  chƣa  làm  vậy,  duy  trì  mãi  tâm  bình  đẳng  là  đúng. 

Nghĩa là dùng nhất tâm để làm, đừng dùng hai tâm, hai tâm là sai. Nhất tâm là chân 

tâm, hai tâm là vọng tâm. 

Nhà Phật thƣờng nói, thế tục cũng nói, nhƣng lời này đƣợc nói trong kinh Phật: 

“Ba tâm hai ý”. Ba tâm hai ý là thuật ngữ trong nhà Phật, hiện nay xã hội đại chúng 

đều dùng. Ba tâm là chỉ A lại da, Mạt na và Ý thức, đây là ba tâm. Hai ý chính là Ý 

thức và Ý căn, Mạt na gọi là Ý căn. Đều là lời trong kinh Phật, ba tâm hai ý, ba tâm hai 

ý là tạo nghiệp, là sai. 

Bên dƣới nói: “Nhƣ Giáo Hạnh Tín Chứng Văn Loại nói”, đây là trƣớc tác của 

cao tăng Nhật bản. Trong này nói: “Tín nhạo tức là nhất tâm, nhất tâm tức là tín tâm 

chân thật, cho nên luận chủ gọi là nhất tâm”. Chân tín, chân nhạo. Nhạo ở đây là yêu 

thích, cũng có thể đọc nó là lạc, lạc nghĩa là pháp hỷ. Trong chân tín nhất định có pháp 

hỷ,  trong  chân  tín  nhất  định  có  yêu  thích.  Nếu  không  yêu  thích  pháp  môn  này,  nếu 

không yêu thích kinh điển này, không yêu thích thế giới Cực Lạc, không yêu thích Phật 

A Di Đà, không thể đến đây tu học. 

Cho  nên  pháp  thế  xuất  thế  gian  có  thành  tựu  hay  không,  thành  tựu  bao  nhiêu. 

Thực tế mà nói, hai chữ này là nói một cách triệt để, quý vị đối với nó có mấy phần tín 

tâm  liền đạt  đƣợc  mấy  phần pháp hỷ, chính là ý  này. Vì  sao  có  một  số ngƣời tu  học 

thời gian không dài lắm, hai ba năm đã có thành tựu rất thù thắng. Có ngƣời học mƣời 

năm,  hai  mƣơi  năm,  ba  mƣơi  năm  nhƣng  không  có  thành  tựu  gì,  phải  chăng  thông 

minh trí tuệ có khác nhau? Đƣơng nhiên có, nhƣng không quan trọng. Điều quan trọng 

thật sự là niềm tin đối với pháp môn mà ta tu học, pháp hỷ đối với pháp môn tu học, 

then chốt là đây. 

Hiện nay Phật giáo, chúng ta lợi dụng những khoa học kỹ thuật cao này, nhƣ vệ 

tinh, mạng internet, rất phƣơng tiện. Ngƣời học rất nhiều, nhƣng thật sự đƣợc lợi ích 

không  nhiều  lắm,  nguyên  nhân  do  đâu?  Do  thành  kính,  chân  thành,  cung  kính,  cũng 

chính  là  ở  chỗ  tín  nhạo.  Tín  nhạo  tức  là  nhất  tâm,  tín  nhạo  sanh  khởi  từ  chân  tâm. 

Chúng ta đối với nó còn hoài nghi, tâm này không thật, mà là vọng tâm. Trong tâm vẫn 

còn xen tạp, xen tạp tự tƣ tự lợi, xen tạp danh văn lợi dƣỡng, xen tạp ngũ dục lục trần, 

tâm không thanh tịnh! Bởi vậy tu 20 năm, 30 năm cũng không có tiến bộ gì, đạo lý là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              622/21 

nhƣ vậy, chúng ta không thể không biết. Nếu không biết đạo lý này, tu suốt đời đến già 

chết cũng không đƣợc lợi ích, khi chết vẫn mơ hồ. 

Câu này có liên quan đến chuyên vãng sanh đại sự của chúng ta, không thể không 

rõ ràng, không thể không thấu triệt. 

Thám Huyền Ký Tam lại nói, đây là chú giải Kinh Hoa Nghiêm, trong quyển thứ 

ba Lục Thập Hoa Nghiêm nói. “Nhất tâm tức tâm không có niệm khác”. Nghĩa là chỉ 

có một niệm không có niệm thứ hai, niệm thứ hai tức là niệm khác. Xen tạp niệm thứ 

hai vào trong đó, nhất tâm không còn nữa, gọi là hai tâm. Trong thiền tông gọi là tham 

cứu, không gọi là nghiên cứu, thế gian chúng ta đều gọi là nghiên cứu, vấn đề này quý 

vị nghiên cứu thử xem. Nhà Phật không gọi nghiên cứu, vì sao vậy? Vì nghiên cứu là 

dùng đệ lục ý thức, đệ lục ý thức chính là ba tâm hai ý. 

Tham cứu nghĩa là sao? Không dùng tâm ý thức gọi là tham cứu. Không dùng ý 

thức nghĩa là không dùng phân biệt. Thức là phân biệt, đệ lục ý thức. Không dùng ý, ý 

là chấp trƣớc, Mạt na là ý. Tâm thì sao? Tâm là A lại da, A lại da chứa đựng tập khí 

chủng  tử,  bây  giờ  chúng  ta  gọi  là  ghi  lại  ấn  tƣợng.  Ấn  tƣợng  ghi  lại  ở  đâu?  Ghi  lại 

trong A lại da, A lại da gọi là tạng thức. Tạng thức nghĩa là sao? Tạng thức là kho chứa, 

từ vô thỉ kiếp cho đến ngày nay, ấn tƣợng của khởi tâm động niệm đều ghi chép trong 

A lại da. A lại da giống nhƣ cái kho của vi tính vậy, những gì từ vô lƣợng kiếp đến nay 

đều chứa đựng trong đó. Cho nên ta có thể hồi ức, có thể đƣa nó ra. 

Tham  cứu  là  cả  ba  thứ  này  đều không  cần, đều  không dùng, đó gọi  là  tham, lìa 

tâm ý thức tham. Cũng chính là chúng ta thƣờng nói không khởi tâm không động niệm, 

không phân biệt không chấp trƣớc, đó gọi là tham. Không dùng những tâm này, những 

tâm  này  đã  dùng  quen,  không  dùng  những  tâm  này  đƣợc  chăng?  Vậy  dùng  cái  gì? 

Không dùng nó, chân tâm liền hiện ra. Chỉ cần ta không dùng phân biệt, diệu quan sát 

trí liền hiện tiền. Không dùng chấp trƣớc, chấp trƣớc là Mạt na, bình đẳng tánh trí hiện 

tiền. Không dùng A lại da, đại viên cảnh trí liền hiện tiền, gọi là tứ trí bồ đề, năm thức 

trƣớc gọi là thành sở tác trí. Bốn loại trí tuệ này là tự tánh vốn có, không mất đi. Chỉ vì 

ta có A lại da thức, có tám thức 51 tâm sở, nó sẽ không khởi tác dụng, bị chƣớng ngại. 

Ta không dùng giả, chân liền hiện tiền. Dùng giả, chân không thể hiện tiền. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm, đại sƣ Giao Quang nói bỏ thức dùng căn chính là ý 

này, đó chính là tham. Không dùng lục thức, mà dùng lục căn, tánh trong căn. Dùng 

thấy, dùng gì để thấy? Tánh thấy để thấy. Nghe thì sao? Nghe dùng tánh nghe để nghe, 

dùng tánh nghe để nghe. Không dùng nhĩ thức, không dùng nhãn thức. Nhãn thức có 

phân  biệt,  nhĩ  thức  có  phân  biệt.  Tánh  thấy  không  có  phân  biệt,  tánh  nghe  không  có 

phân biệt, nghe rất rõ ràng, thấy rất rõ ràng, không có phân biệt, đó là căn tánh của lục 

căn. Dùng phƣơng pháp này không khác gì với chƣ Phật Bồ Tát, chƣ Phật Bồ Tát dùng 

tánh trong căn, căn tánh của lục căn, họ không dùng lục thức. Điều này nói rất hay, ai 

làm đƣợc? Không ai có thể làm đƣợc. Đây là thật, không phải giả. 

Kinh Lăng Nghiêm truyền vào Trung quốc thời nhà Đƣờng, quả thật không đơn 

giản. Đây là của Ấn độ, cho nên Phật giáo Ấn độ về sau không có, tôi nghĩ có liên quan 

đến điều này. Tâm lƣợng quá nhỏ, kinh điển hay nhƣ vậy là quốc bảo, cấm lƣu truyền 

đến nƣớc ngoài, quốc gia không cho phép. Pháp sƣ Ban Lạt Mật Đế, đây là ngƣời Ấn 

độ, biết ngƣời xƣa đầy đủ căn tánh đại thừa, liền truyền kinh điển này đến Trung quốc, 

lúc đó là bản viết tay. Ông viết trên tấm lụa rất mềm,  chữ viết rất nhỏ. Sau khi viết 

xong tự xẻ dƣới cánh tay mình, cất kinh vào trong đó may lại, làm nhƣ vậy rồi mang 

đến Trung quốc. Vì trƣớc đó ngài có mang đi hai lần, đều bị hải quan kiểm tra, lần thứ 

ba ngài dùng phƣơng pháp này đƣa đi. Ngồi thuyền đến Quảng Châu, mới đem bộ kinh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              623/21 

này ra. Ngƣời Trung quốc biết có quyển kinh này, nhƣng chƣa ai thấy đƣợc. Đại sƣ 

Huyền Trang đến Ấn độ du học, đều không thấy đƣợc bộ kinh này, vì đây là quốc bảo 

nên không cho quý vị thấy. 

Ngƣời xuất gia quả thật rất khó đƣợc, đem bí mật quốc gia đến nƣớc ngoài. Sau 

khi đƣa kinh đến Trung quốc đƣợc phiên dịch ra, phiên dịch xong ngài trở về nƣớc, về 

nƣớc để làm gì? Để tiếp nhận sự trừng phạt của quốc gia. Đây là đệ tử Phật, nếu là 

ngƣời bình thƣờng đến đƣợc Trung quốc, Trung quốc đối với họ rất tốt, dùng lễ quốc 

sƣ đối với họ, cần gì quay về? Không cần, nhƣng ngài vẫn trở về chịu tội, chịu sự xử 

phạt của pháp luật nhà nƣớc. 

Ngày xƣa phiên dịch đều dùng tam chỉ tam quán của đại sƣ Thiên Thai, để giải 

thích phƣơng pháp tu hành trong Kinh Lăng Nghiêm, rất giống. Vì tam chỉ tam quán là 

dùng tâm ý thức, không phải xả thức dùng căn. Nhƣng ý Đức Phật nói trong Kinh Lăng 

Nghiêm,  đích  thực là  xả  thức dùng  căn, nhƣ  vậy  mới  đạt  đƣợc  minh  tâm  kiến  tánh, 

kiến tánh thành Phật. 

Chú  giải  của  đại  sƣ  Giao  Quang,  hiện  nay  đều  có  lƣu  thông.  Trong  bài  tựa  của 

ngài viết rất hay, nói với chúng ta một sự thật, ngài muốn viết  một chú giải mới cho 

Kinh Lăng Nghiêm, tƣ tƣởng hoàn toàn khác với cổ nhân, chính là xả thức dùng căn. 

Khi chƣa bắt đầu, Phật A Di Đà đến tiếp dẫn ngài, ngài hết thọ mạng đến tiếp dẫn vãng 

sanh. Ngài gặp Phật A Di Đà liền thƣa với Phật về việc của Kinh Lăng Nghiêm, Đức 

Phật có thể cho ngài thêm một thời gian, ngài xin thêm một thời gian để chú giải Kinh 

Lăng Nghiêm. Sau khi chú giải xong Kinh Lăng Nghiêm, Đức Phật lại đến tiếp dẫn 

ngài. Phật A Di Đà đồng ý và ra đi, để ngài chú giải bộ kinh này. Cho nên bộ kinh này 

hoàn thành trong thời gian xin phép Phật A Di Đà, rất khó đƣợc! 

Xả  thức  dùng  căn  rốt  cuộc  là  dùng  phƣơng  pháp  gì  để  tu?  Không  có  gì  khác, 

chính là trong cuộc sống hằng ngày nhƣ ăn cơm mặc áo, công việc ứng đối. Không làm 

đƣợc xả thức dùng căn, thì dùng một câu A Di Đà Phật để thay thế bỏ thức dùng căn, 

nhƣ vậy là thành công. Khi ăn cơm đừng kén chọn cái này ngon, cái kia dở. Có ý niệm 

này khởi lên, không phải đã dùng thức rồi sao? Lại đang tạo nghiệp. Phải xem tất cả 

đều là pháp bình đẳng, không có tốt xấu, không có yêu thích, không có chán ghét, pháp 

pháp bình đẳng. Những gì nghe, thấy, tiếp xúc đều rất hoan hỷ, không phân biệt không 

chấp trƣớc, tất cả đều trở về với A Di Đà Phật, quy y, tất cả đều trở về với Phật A Di 

Đà. Phƣơng pháp này với trong Kinh Lăng Nghiêm nói xả thức dùng căn không có gì 

khác, điều này chúng ta có thể làm đƣợc. Thật sự giống nhƣ đại sƣ Giao Quang nói, 

không phải ngƣời bình thƣờng chúng ta làm đƣợc, nhƣ vậy là sao? Đó là pháp thân Bồ 

Tát. Đừng nói chúng ta không làm đƣợc, A la hán không làm đƣợc, mà Bích Chi Phật 

và Phật Bồ Tát trong mƣời pháp giới cũng không làm đƣợc. Đoạn này là tâm không có 

niệm khác. 

Bên dƣới dẫn chứng Chỉ Quán, Tứ, đây là của Tông Thiên Thai, con số này là số 

quyển  của  nó, quyển  thứ  tƣ.  “Nhất  tâm  tức  là  khi  tu  pháp  này,  nhất  tâm  chuyên  chí, 

tâm không dƣ duyên”. Trong phần ngoặc đơn, Hoàng Niệm Lão có giải thích đơn giản 

cho chúng ta: “Chỉ trong tâm không duyên tất cả sự vật khác”. 

Nhất tâm chuyên chí chính là A Di Đà Phật, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài 

Phật A Di Đà ra không còn điều gì nữa, buông bỏ tất cả. Đây gọi là “nhất tâm niệm ta”, 

Ta  là  Phật  A  Di  Đà  tự  xƣng. Quí  vị  tƣơng  ƣng  với  Phật  A  Di  Đà, chƣ  vị tổ sƣ  Tịnh 

tông nói: Một niệm tƣơng ƣng một niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật. 

Tƣơng ƣng nhƣ thế nào? Nhất tâm chuyên chí là tƣơng ƣng, trong tâm còn có tạp niệm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              624/21 

là không tƣơng ƣng. Chúng ta làm sao để niệm tốt câu Phật hiệu này, chắc chắn đƣợc 

vãng sanh, điều này rất quan trọng! 

Bên dƣới lại nói với chúng ta: “Nhất tâm có hai loại sự và lý. Vô dƣ niệm là sự 

nhất tâm. Nhập thật tƣớng là lý nhất tâm”. Trong kinh này nói nhất tâm niệm ta là kiêm 

cả sự và lý. “Đời này ngƣời học tịnh nghiệp, chỉ cần tin sâu nguyện thiết xƣng niệm 

danh hiệu, tức là nhất tâm niệm ta”. Đây là sự niệm, sự nhất tâm, nhất tâm rất khó! 

Ở trƣớc chúng ta nói: “Nhất tâm chuyên chú, tâm không dƣ duyên”, trong tâm chỉ 

có  Phật  A  Di  Đà,  ngoài  Phật  A  Di  Đà  không  còn  ý  niệm  nào  nữa.  Đây  là  công  phu 

thành phiến, chắc chắn vãng sanh, sanh về đâu? Về cõi phàm thánh đồng cƣ. Nếu niệm 

đến sự nhất tâm, thì không phải cõi phàm thánh đồng cƣ, mà là cõi phƣơng tiện hữu dƣ. 

Lý nhất tâm là cõi thật báo trang nghiêm, không giống nhau! Đây là đại sƣ Ngẫu Ích 

nói, sanh đến thế giới Cực Lạc phẩm vị cao thấp, đều ở chỗ công phu sâu hay cạn, đây 

là công phu niệm Phật. Đây cũng là ba bậc, công phu thành phiến, sự nhất tâm bất loạn, 

lý nhất tâm bất loạn, nhất định đƣợc vãng sanh. Công phu này phải nuôi dƣỡng hằng 

ngày, để hiện tại chúng ta đạt đƣợc, đặc biệt là trong thời đại này. 

Chúng  ta  từ báo  cáo của  cƣ sĩ  Lƣu  Tố  Vân, biết  đƣợc  một  tin tức. Ngƣời  mang 

bệnh  nặng,  ở  trong  phòng  cấp  cứu,  chúng  ta  đều  cho  rằng  đây  là  hiện  tƣợng  bình 

thƣờng. Nhƣng ngƣời bệnh này, những đau khổ họ chịu khi cấp cứu, nỗi đau đớn mà 

họ gặp phải không thể chịu đựng đƣợc. Họ cũng không nói ra đƣợc, vì hôn mê không 

nói đƣợc, sanh tâm sân hận, tâm oán hận. Khi sanh khởi tâm này nhất định đọa vào địa 

ngục, quý vị xem đáng sợ biết bao. 

Có một số vị đồng học biết, ngƣời trong nhà bệnh nặng, khi sắp tắt thở, bác sĩ hỏi 

cần cấp cứu chăng? Ngƣời học Phật biết, không cần thiết. Bác sĩ cũng tán thành, cũng 

đồng ý, biết rằng cấp cứu chẳng qua cũng chỉ kéo dài thêm vài tiếng đồng hồ mà thôi. 

Nhƣng nỗi đau đớn mà họ chịu đựng, sự oán hận đó không dễ hóa giải. 

Nhƣng hiện nay chính phủ rất nhiều nơi đều đƣa ra luật pháp, nếu bệnh mà không 

chết trong bệnh viện, là xúc phạm pháp lệnh chƣơng quy. Nhất định phải đƣa đến bệnh 

viện, bệnh  phải  đƣa đến  bệnh  viện, khi  chết nhất  định  phải  cấp  cứu. Nhƣ  vậy  không 

phải đều đƣa mọi ngƣời đến địa ngục rồi sao? Oán hận này kết quá sâu! Đời đời kiếp 

kiếp oan oan tƣơng báo không bao giờ dứt, điều này quá đáng sợ. Chúng ta nên tránh 

nhƣ thế nào? Nhất định phải niệm Phật đến công phu thành phiến, khi lâm mạng chung 

chúng  ta  tự  tại  vãng  sanh,  không  cần  đến  bệnh  viện  để  chịu  đau  đớn.  Điều  này  mỗi 

ngƣời chúng ta đều có thể làm đƣợc, chỉ cần ta chịu buông bỏ. Nếu không buông bỏ 

tức không làm đƣợc, đây là điều vô cùng đáng sợ. 

Nói đi là đi, ngƣời niệm Phật khi vãng sanh, nghĩa là khi lâm chung không sanh 

bệnh. Trò chuyện vui vẻ cáo từ với mọi ngƣời, Phật đến tiếp dẫn, tôi theo ngài về thế 

giới  Cực  Lạc,  nói  xong  là  ra  đi.  Đứng  vãng  sanh,  ngồi  vãng  sanh,  rất  nhiều!  Cƣ  sĩ 

Vƣơng Long Thƣ thời nhà Tống là đứng vãng sanh. 

Trƣớc đây, việc này khoảng hơn 40 năm trƣớc, tôi cũng từng nói đến mấy lần, khi 

tôi dạy học ở Phật Quang Sơn. Ở làng Tƣớng Quân- Đài Nam có một bà cụ niệm Phật 

ba năm, đứng vãng sanh. Đây đều là thật, không phải giả, tự biết khi nào mình đi. Khi 

tôi giảng kinh ở San Francisco nƣớc Mỹ, ở bên đó vị hộ pháp là cụ Cam. Cụ nói với tôi, 

một ngƣời bạn của cụ, cũng là một bà cụ. Con trai cụ học và tốt nghiệp ở Mỹ, sau đó 

kết hôn sinh một đứa con, liền đón bà qua để chăm sóc nhà cửa và coi cháu, vì con và 

dâu đều đi làm. Bà niệm Phật, ngƣời trong gia đình không ai hay biết. Vì sáng sớm đều 

đi làm hết, đứa bé lớn lên cũng vào mẫu giáo, buổi tối trở về cả nhà đoàn tụ. Ở nhà 

suốt ngày không có việc gì, nên bà chỉ biết niệm Phật. Niệm hai ba năm quả thật không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              625/21 

tệ, khi lâm chung không nói với ngƣời nhà. Ngày bà ra đi, con và dâu của bà thức dậy, 

bà cụ không nấu cơm sáng. Nấu cơm sáng là việc của bà, không nấu cơm sáng là việc 

kỳ lạ, sao hôm nay bà cụ trễ nhƣ vậy mà vẫn chƣa dậy? Đẩy cửa phòng bà vào xem, 

thấy bà đang ngồi trên giƣờng, ngồi xếp bằng trên giƣờng, gọi bà không trả lời, nhìn kỹ 

thì bà đã ra đi. Có bản lĩnh, bản lĩnh quả thật không nhỏ! Di chúc đã viết xong đặt ở 

trƣớc mặt, hiếu phục của con dâu và cháu bà đều làm sẵn, cũng đặt một bên giƣờng. 

Hậu  sự  của  mình  bà  đều  chuẩn  bị  đâu  vào  đó,  tự  tại  biết  bao!  Thời  gian  bà  ở  Mỹ, 

không bỏ phí ngày nào, đây gọi là buông bỏ vạn duyên, nhất tâm niệm Phật. Sống ở 

Mỹ tất cả đều xa lạ, ra ngoài nói chuyện ngƣời ta nghe không hiểu, gần giống nhƣ bế 

quan vậy, không có ai nói chuyện với bà, nhờ vậy bà đã niệm Phật thành công. 

Những ngƣời này đều là gƣơng tốt cho chúng ta, là thật không phải giả. Niệm đến 

nhất tâm bất loạn, sự nhất tâm bất loạn là đoạn phiền não. Điều này chúng ta cũng đã 

nói  rất  rõ  ràng,  không  phải  hoàn  toàn  đoạn  tận,  đoạn  một  phần  nhỏ  là  đƣợc.  Quý  vị 

xem, sự nhất tâm là A la hán, A la hán có tứ quả tứ hƣớng. Hay nói cách khác, họ có 

tám cấp bậc. Tám cấp bậc, cấp thứ nhất thông thƣờng đều không tính, cấp thứ nhất là 

gì? Là công phu thành phiến, vẫn chƣa đạt đến nhất tâm. Cấp bậc thứ hai là sơ quả Tu 

đà hoàn, coi nhƣ họ đƣợc nhất tâm. Họ có thể đoạn thân kiến, không còn chấp trƣớc 

thân này là ta. Đoạn biên kiến, không còn có ý niệm đối lập, đoạn thành kiến, ngày nay 

chúng ta gọi là quan niệm chủ quan không còn. Đây chính là kiến thủ kiến và giới thủ 

kiến, thông thƣờng chúng ta gọi là thành kiến. Có thể hằng thuận chúng sanh. Vì sao 

không  thể  hằng  thuận  chúng  sanh?  Vì  thành  kiến  quá  sâu.  Khi  kiến  giải  sai  lầm  đều 

không còn, nhất tâm niệm Phật, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài ra không còn ý 

niệm nào nữa, đã đoạn tận, đây là sơ quả. Trong Kinh Hoa Nghiêm, sơ tín vị Bồ Tát 

của thập tín vị, họ vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ hạ 

hạ phẩm vãng sanh. Cửu phẩm, họ là hạ phẩm, không phải ở cõi đồng cƣ. Cửu phẩm 

trong cõi phƣơng tiện, trên thực tế chính là Bồ Tát thập tín trong Kinh Hoa Nghiêm. 

Từ sơ tín đến cửu tín, còn thập tín thì sao? Thập tín tâm mãn họ chứng đƣợc sơ quả, họ 

chính là lý nhất tâm bất loạn. Lý nhất tâm bất loạn là minh tâm kiến tánh, họ vãng sanh 

về cõi thật báo. Điều này chúng ta thật sự có thể mang theo đƣợc, các vọng tƣởng khác, 

danh văn lợi dƣỡng của thế gian này, hay vinh hoa phú quý đều không mang theo đƣợc 

thứ  nào.  Không  đƣợc  đắm  chìm  trong  những  điều  này,  phải  làm  những  gì  ta  có  thể 

mang theo đƣợc. 

Ta tinh tấn nỗ lực trên phƣơng diện này, đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, thời 

gian  tu  hành  chứng  quả  rút  ngắn  rất  nhiều.  Đức  Thế  Tôn  lại  nói  tu  hành  ở  thế  gian 

chúng ta một ngày, bằng tu hành ở thế giới Cực Lạc 100 năm. Lời này là thật, không 

phải giả, vì ở thế giới này lúc trầm lúc bổng. Nếu không trầm thì là bổng, mức độ nâng 

lên rất nhanh. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc không có hoàn cảnh xấu, cho nên ở đó tiến 

bộ rất chậm chạp, ƣu điểm của nó là không thoái chuyển. Thế gian chúng ta sự tiến bộ 

là ƣu điểm, nhƣng lúc đọa lạc thì thiệt hại quá lớn, nên tu hành không an toàn nhƣ ở 

thế giới Cực Lạc. Thật sự bảo đảm. Chúng ta phải chú ý điều này, trong kinh văn nói: 

“nhất tâm niệm ta”, có lý, có sự, cũng có công phu thành phiến, đều bao hàm trong đó. 

Thâm tín, tín trong ba tƣ lƣơng này là tin sâu, không phải tin một cách cạn cợt. 

Hay nói cách khác, tuyệt đối không có nghi hoặc, nhất định không có vọng niệm mới 

đƣợc coi là tin sâu. Nếu còn có nghi hoặc, còn vọng niệm là tín tâm chƣa sâu. Không 

sâu phải xem phƣớc đức nhân duyên của họ, phải dựa vào sự giúp đỡ của ngƣời khác 

khi lâm chung. Nếu tự mình tin sâu nguyện thiết, không cần ngƣời khác giúp đỡ, tự họ 

ra đi, mà còn biết trƣớc giờ chết. Khi nào Phật đến tiếp dẫn, rõ ràng minh bạch, không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              626/21 

sai  một  giây.  Rất  nhiều  ngƣời  ra  đi  nhƣ  vậy  mà  không  nói  với  ngƣời  khác,  nói  với 

ngƣời khác thì sao? Sợ ngƣời ta quấy nhiễu mình. 

Xƣng niệm danh hiệu là hạnh, cho nên trong câu này có tín nguyện hạnh, đầy đủ 

ba tƣ lƣơng, đây là “nhất tâm niệm ta”. Trong “nhất tâm niệm ta” bao gồm ba tƣ lƣơng. 

Nhƣ đại sƣ Thiện Đạo nói: “Nhất tâm chuyên niệm danh hiệu Di Đà, đi đứng nằm 

ngồi, không hỏi thời tiết cửu viễn”. Thời tiết cửu viễn nghĩa là thời gian niệm Phật dài 

hay ngắn, không hỏi những điều này. Quan tâm điều gì? Niệm niệm không bỏ, nghĩa là 

tịnh niệm tƣơng tục, nhƣ vậy có thể thành công. 

“Tức là nhất tâm niệm Phật”, đây gọi là nhất tâm niệm Phật. “Tức từ sự vào lý, 

mà trong sự đƣa ra thể là lý”. Thật sự mà nói, lý và sự không thể tách rời, trong lý có 

sự, trong sự  có lý. Sau khi đƣợc  sự nhất tâm, họ  thƣờng  có khai ngộ, sự  nhất  tâm  là 

định. Khi khai ngộ liền nhập lý nhất tâm, sự vẫn tu, không gián đoạn. Nhƣng tâm địa 

và lý tƣơng ƣng, không còn chấp trƣớc sự. Chẳng những không chấp trƣớc, đến khởi 

tâm  động  niệm  đều  không  có.  Tuy  không  khởi tâm  không  động  niệm,  câu  A  Di  Đà 

Phật  này  niệm  niệm  không gián  đoạn. Nếu  câu  Phật  hiệu  này  niệm  niệm  không  gián 

đoạn, trong này có khởi tâm động niệm là sự nhất tâm, không có khởi tâm động niệm 

là lý nhất tâm, sai biệt là ở đây. Vẫn là vấn đề buông bỏ đƣợc bao nhiêu, buông bỏ triệt 

để là lý nhất tâm, chƣa buông bỏ triệt để là sự nhất tâm. Thật sự hiểu rõ “phàm sở hữu 

tƣớng giai thị hƣ vọng”. Cho nên trí tuệ quan trọng hơn bất kỳ điều gì, trí tuệ mới thật 

sự có thể nhận thức đƣợc thật tƣớng các pháp. Khi thật sự nhận thức không còn chấp 

trƣớc nữa, mới có thể buông bỏ triệt để. 

Chúng ta không thể triệt để buông bỏ, thì kinh giáo vô cùng quan trọng. Sau khi 

buông  bỏ  triệt  để,  kinh  giáo  không  cần  đến  nữa,  không  cần  dùng  đến.  Nó  là  pháp 

phƣơng tiện, không phải là pháp cứu cánh. Pháp cứu cánh là ta đã giác ngộ, giác ngộ là 

pháp cứu cánh. Chƣa thật sự đại triệt đại ngộ, không thể rời xa kinh giáo. Đại triệt đại 

ngộ, kinh giáo có hay không hoàn toàn không có chút chƣớng ngại nào. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới: “Ở trên nguyện thứ 19 là nhân, nguyện thứ 20 

tức là quả của nó”. Nguyện thứ 19 nói về phát tâm niệm Phật, nguyện 20 nói về vãng 

sanh Tịnh độ, quả báo là làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Đây là nhân quả, nói cho chƣ vị 

biết nhân quả này không phải nhân quả bình thƣờng. Nghĩa là điều thứ ba trong Tịnh 

Nghiệp Tam Phƣớc nói: “Phát tâm bồ đề, thâm tín nhân quả”, đây là nói về nhân quả 

nhƣ vậy, chứ không phải nhƣ thông thƣờng chúng ta nói thiện nhân thiện quả, ác nhân 

ác báo. Không phải nói đến điều này, ý này rất thâm sâu! Đích thực rất nhiều Bồ Tát 

đều không biết. 

Không gặp đƣợc pháp môn này, họ tu cũng rất chuyên cần, tu cũng rất có thành 

tựu. Nhƣng họ muốn tu đến A Duy Việt Trí, là điều không đơn giản chút nào. Thật sự 

phải từ A la hán, Bích Chi Phật, từng bƣớc từng bƣớc nâng cao lên, thời gian trải qua 

không chỉ a tăng kỳ kiếp. 

Nói đến nhân quả, ở đây chúng ta cần bổ sung một chút. Thật ra ở trƣớc cũng có 

nói đến, vì ngƣời bây giờ mê quá sâu, nói thêm vài lần hy vọng họ có thể nghe đƣợc. 

Chúng ta nói nhân quả thế gian, ở thế gian này, bất luận họ là ngƣời ở đâu, bối cảnh 

nhƣ  thế  nào,  tín  ngƣỡng  gì,  đối  với  của  cải  hầu  nhƣ  không  có  ai  không  thích.  Đều 

muốn phát tài, cũng muốn thông minh trí tuệ, cũng muốn mạnh khỏe trƣờng thọ, đây là 

quả báo. Ba vấn đề này quả thật vƣợt ra ngoài giới hạn của quốc gia, vƣợt ra ngoài giới 

hạn chủng tộc, cũng vƣợt ra ngoài giới hạn của tín ngƣỡng tôn giáo. Là thứ mà khắp 

nhân loại đều truy cầu, còn đeo đuổi không biết mệt mỏi, nghĩ ra mọi cách để đạt đƣợc. 

Có cầu đƣợc chăng? Không thể. Vì sao vậy? Vì không có nhân, làm gì có quả? Cho dù 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              627/21 

là cƣớp đƣợc, sau khi cƣớp đƣợc, họ hƣởng thụ một cách bình an vô sự, đây là quả báo! 

Nếu số mạng không có, khi họ cƣớp đƣợc, chỉ sợ chƣa tới một hai tuần đã bị cảnh sát 

phát hiện, phá án, có thể còn bị phán tử hình. Không những không đạt đƣợc, mà còn 

phải đền mạng. Bất luận dùng thủ đoạn nào đạt đƣợc, đều là số mạng có, quý vị thử 

nghĩ xem sao phải khổ nhƣ thế? 

Dùng thủ đoạn bất chánh đoạt đƣợc, phƣớc báo trong số mệnh ta bị giảm sút, bản 

thân không hề hay biết, không chỉ là giảm mất một nửa. Chẳng hạn số mạng có 100 ức 

tài sản, nếu dùng thủ đoạn bất chánh, đời này có thể ta có đƣợc 50 ức, bản thân cảm 

thấy rất nhiều! Thật ra nhƣ thế nào? Thật ra đã bị giảm  một nửa, quý vị xem có oan 

uổng chăng? Quả thật, có khi không chỉ giảm một nửa, đây là chúng tôi đƣa ra một ví 

dụ cho mọi ngƣời dễ hiểu. 

Của cải từ đâu mà có? Trong kinh luận đại và tiểu thừa Đức Phật thƣờng nói, là từ 

bố thí mà có, bố thí tài. Đời này ta đƣợc giàu có, do đời trƣớc tu ba loại bố thí. Thật sự 

giàu  có  không  phải  tu  đƣợc  trong  một  đời,  tu  một  đời  không  đƣợc  nhiều  nhƣ  thế. 

Thông thƣờng mà nói phải ba đời, năm đời, cho đến mƣời đời, phƣớc báo này rất lớn. 

Mƣời đời tu nhân, đời này quả báo hiện tiền, đó là đại phƣớc báo hiện tiền. 

Ngƣời xƣa thƣờng nói: “quý vi thiên tử, phú hữu tứ hải”, không phải ngƣời bình 

thƣờng, ngƣời bình thƣờng làm gì có phƣớc báo lớn nhƣ thế? Con ngƣời hiểu đƣợc đạo 

lý này, hiểu biết đạo lý của nhân quả, họ sẽ tâm an lý đắc, không đi tranh giành, không 

truy cầu, tự mình nỗ lực tu nhân. Đời này tu nhân, đời này chƣa hƣởng thụ, đây là gì? 

Tích lũy ở đó. Đời sau tu tiếp, đời sau nữa cũng tiếp tục tu. 

Chúng ta thấy ngƣời giàu có ở thế gian, số mệnh đó từ đâu mà có? Không phải 

trời cao ban cho họ, tất cả đều là tự tu tự hƣởng thụ, nhà Phật gọi là “tự làm tự chịu”, 

phải hiểu đạo lý này. Phải có thái độ đoan chánh, phải cố gắng tu thật tốt đức hạnh. Vì 

sao vậy? Tu tốt đức hạnh không đọa vào ba đƣờng ác, ta tu là phƣớc báo nhân thiên. 

Nếu không có đức hạnh thì sao? Không có đức hạnh, nếu tu phƣớc báo lớn nhƣ thế, có 

thể vào hƣởng thụ trong đƣờng súc sanh, hƣởng thụ trong ngạ quỷ. Điều này rất nhiều, 

rất phổ biến. Còn có đƣờng A tu la, đƣờng la sát, đƣờng ma quỷ, phƣớc báo đó đều rất 

lớn.  Phƣớc  báo  đó  không  hoàn  chỉnh,  cho  nên  mới  luân  lạc  đến  một  đƣờng  nào  đó. 

Hƣởng phƣớc trong cõi đó họ tạo nghiệp, tạo tội nghiệp rất nặng nề. Sau khi hƣởng hết 

phƣớc, đại khái là cảnh giới địa ngục hiện tiền, nhƣ vậy là sai! 

Trong  kinh  luận  không  ngừng  nhắc  nhở  chúng  ta,  không  đƣợc  làm  những  điều 

này. Trƣớc tiên là đoan chánh tâm thái, tuân thủ thập thiện nghiệp đạo, không trái giới 

luật, oai nghi. Ta ở trong lục đạo có thể giữ đƣợc thân phận trời ngƣời, không bị đọa 

lạc. Đây là Phật dạy chúng ta về việc lớn quan trọng nhất, cho nên tu phƣớc vẫn còn là 

việc thứ hai. 

Ở trƣớc có nói với chƣ vị, nghiệp này có hai loại, một là dẫn nghiệp, hai là mãn 

nghiệp. Dẫn nghiệp là dẫn dắt chúng ta đầu thai vào đƣờng nào đó, vấn đề này không 

phải Diêm vƣơng, cũng không phải thƣợng đế quyết định thay chúng ta, không phải, là 

do nghiệp lực ta chi phối. Chúng ta tu thật tốt luân lý đạo đức, đây là dẫn nghiệp, dẫn 

dắt chúng ta vào một đƣờng nào đó. Tuyệt đối không vào ba đƣờng ác, cũng không vào 

la sát hay tu la. Trong đƣờng đó hiện tại không tệ, nhƣng tƣơng lai rất phiền phức, quả 

báo không thể tƣởng tƣợng đƣợc, đừng nên đến đó. Luân lý, đạo đức, nhân quả, chúng 

ta không thể không biết! 

Nếu đời này mãn nghiệp của chúng ta không tốt, mãn nghiệp không tốt thì sao? 

Chúng ta tu bố thí chƣa đủ, cho nên cuộc sống vật chất hơi khó khăn. Không sợ, có thể 

bổ sung, bây giờ ta tu nhiều hơn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              628/21 

Điều này trƣớc đây đại sƣ Chƣơng Gia dạy cho tôi, tôi thƣa với đại sƣ tôi không 

có tiền. Mỗi tháng kiếm đƣợc một ít tiền, chỉ miễn cƣỡng duy trì cuộc sống, không có 

dƣ. Cuộc sống rất đơn giản, rất nghèo khó. Đại sƣ hỏi tôi, một hào có chăng? Tôi nói 

một hào có, đƣợc. Một đồng đƣợc chăng? Một đồng cũng có thể. Đại sƣ nói, vậy thì 

bắt đầu bố thí từ một hào một đồng đó. Tôi rất nghe lời, cho nên thầy rất thích tôi, bởi 

tôi biết nghe lời. Một hào, một đồng thì bố thí nhƣ thế nào? Trƣớc đây không hề đến 

chùa, sau khi học Phật thƣờng đến chùa. Trong chùa có ấn tống kinh điển, mọi ngƣời 

góp  tiền, ghi danh  sách. Quyên  góp  bao nhiêu  không quan  trọng, một  hai  đồng  cũng 

đƣợc, họ nhận hết, điều này rất tiện lợi. Tôi thƣờng tu tùy hỷ công đức này, nhƣ phóng 

sanh, cứu tế từ thiện, đều ghi số tiền vào sổ. 

Chúng  tôi  bố  thí  từng  chút  nhƣ  thế, làm  nhƣ  vậy  khoảng  ba  năm  thì  bắt  đầu  có 

hiệu quả, hiệu quả xuất  hiện. Thu nhập nhiều hơn, quả  thật  càng  thí  càng nhiều. Nói 

với chƣ vị, tôi mua bộ Đại Tạng Kinh đầu tiên, lúc đó tôi đang còn đi làm, rất vất vả, 

tích lũy suốt ba năm. Mỗi tháng tiết kiệm đến mức độ nào? Tôi nhớ tôi tiêu tiền ít nhất 

có khi một tháng mất tám đồng, tiền Đài loan. Đem tiền Đài loan so với tiền Mỹ, một 

đồng  tiền  Mỹ  hơn  30  đồng  tiền  Đài  loan.  Quý  vị  xem  một  tháng  tôi  tiêu  tám  đồng, 

nhiều  nhất  không  quá  20  đồng,  chƣa  đến  một  đồng  tiền  Mỹ,  30  đồng  mới  bằng  một 

đồng tiền Mỹ, cuộc sống khó khăn nhƣ thế. Tiền còn lại mua Đại Tạng Kinh, mua bộ 

Đại Tạng Kinh đầu tiên quá vất vả. 

Bây giờ tôi tặng cho toàn thế giới Đại Tạng Kinh, mục tiêu tôi đƣa ra là 10 ngàn 

bộ. Tặng Tứ Khố Toàn Thƣ, tôi đã tặng 100 bộ. Tặng Tứ Khối Hội Yếu, bây giờ tôi đặt 

200  bộ, trƣớc  đây  có  tặng  hơn  60  bộ, càng  thí  càng  nhiều!  Trong  kinh  Đức  Phật nói 

không sai chút nào, bố thí tài mới dùng không thiếu. Pháp bố thí_phần lớn của cải của 

chúng tôi đều dùng vào việc ấn tống kinh, ấn tống sách hay, kinh luận sách hay. Số 

kinh sách này là pháp bảo, pháp bảo của thế xuất thế gian. Giảng kinh dạy học là bố thí 

pháp,  phải  dùng  tinh  thần,  phải  dùng  thể  lực,  đây  gọi  là  bố  thí  nội  tài.  Quả  báo  này 

không những tăng trƣởng thông minh trí tuệ, mà còn mạnh khỏe trƣờng thọ, thân tâm 

tự tại, pháp hỷ sung mãn. 

Mỗi niệm tôi không quên ân đức của thầy, không có sự dẫn dắt của thầy, làm gì 

có  cuộc  đời hạnh  phúc nhƣ thế!  Trong  thời đại này, cuộc  sống  hạnh phúc  chỉ  là  hữu 

danh vô thực. Chúng tôi đã đạt đƣợc, ai cho chúng tôi? Nhờ thầy dẫn dắt, chỉ điểm, nếu 

không có thầy chúng tôi làm sao biết đƣợc. 

Bố thí vô úy, điều này từ khi tôi học Phật là rất coi trọng, vì sao vậy? Vì lúc trẻ 

thích săn bắn sát hại rất nhiều chúng sanh, sau khi học Phật mới biết là sai. Cho nên 

phóng sanh, giúp những chúng sanh đau khổ, chúng tôi đều tận tâm tận lực làm. Đặc 

biệt là ngƣời bệnh, quan tâm lúc lâm chung. Làm những việc nhƣ bố thí tiền thuốc, đây 

đều  thuộc  về  bố  thí  vô  úy.  Bởi  vậy  tôi  không  thể  bị  bệnh,  nguyên  nhân  là  gì?  Tiền 

thuốc  men  đem  đi  bố  thí  hết,  không  còn  tiền  thuốc.  Quý  vị  đều  mua  bảo  hiểm  y  tế, 

chuẩn bị việc gì? Chuẩn bị cho lúc bệnh, nhƣ vậy chắc chắn bị bệnh, nếu không tiền 

thuốc này không có chỗ dùng. Tôi không bị bệnh, chính là vì đã bố thí hết tiền thuốc, 

không còn, cho nên không đƣợc bệnh, bệnh là lập tức vãng sanh. Thông suốt lý sẽ biết, 

không tiếp tục làm những điều ngu ngốc nữa, cuộc sống càng đơn giản càng tự tại. 

Thế nào gọi là hạnh phúc? Tâm an lý đắc là hạnh phúc, hiểu lý tâm sẽ an, ngƣời 

bây giờ gọi là không có áp lực. Không có áp lực thân thể, không có áp lực tinh thần. 

Không  có  âu  lo, không  có  phiền  não, không  có  vƣớng  mắc,  đây  chính  là  tự  tại.  Mỗi 

ngày tụng kinh giao lƣu với Phật Bồ Tát, những chuyện tạp nham trong thế gian chúng 

ta giữ khoảng cách với chúng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              629/21 

Quý vị xem, chắc tôi cũng khoảng 50 năm không xem ti vi, không xem báo chí. 

Báo hay tạp chí, những thứ này tôi đều không tiếp xúc. Lúc trẻ thƣờng thích đến tiệm 

sách, bây  giờ  tiệm  sách  cũng không  đến. Tôi  có đến  hai lần, cảm  thấy  từ  trƣờng  của 

tiệm  sách  không  tốt.  Không  nhƣ  trƣớc  đây,  sáu  mƣơi  năm  trƣớc  từ  trƣờng  của  tiệm 

sách không tệ, bây giờ từ trƣờng rất xấu. Đƣơng nhiên trong số sách đó viết không hay, 

cho nên bây giờ không đi nữa. Đáng tránh thì cố gắng tránh. Phật Bồ Tát, thánh hiền 

nhân, chúng ta cần tiếp cận thì cố gắng tiếp cận. Đọc sách thánh hiền nghĩa là tiếp thu 

giáo huấn thánh hiền, ngày ngày nâng cao chính mình, tiêu tai miễn nạn, nhƣ vậy có 

thể hóa giải, cứu độ thiên tai năm 2012. Chúng ta tin lời Đức Phật nói, tin những gì các 

nhà  khoa  học  nói.  Giới  khoa  học  hiện  đại,  ngày  càng  đến  gần  lời  Phật  dạy,  rất  khó 

đƣợc. 

Chúng ta cách năm 2012 không xa, ngày càng gần. Phải chăng năm 2012 giống 

nhƣ nhà dự ngôn nói, có thiên tai lớn xảy ra? Theo tôi thì chắc không đến nỗi, vì sao 

vậy? Chắc chắn có thiên tai, thế gian này vẫn còn không ít ngƣời thiện tâm, mỗi ngày 

đều  cầu  nguyện,  sám  hối  hồi  hƣớng  cho  việc  này.  Nhƣ  ông  Baladen  ngƣời  Mỹ  nói, 

chúng ta phải dùng tâm niệm đoan chánh để ứng phó vấn đề này. Ông nói ngƣời trên 

toàn thế giới chúng ta cần phải bỏ ác dƣơng thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm 

niệm. Không những có thể hóa giải thiên tai, mà còn đƣa thế giới này đến một tƣơng 

lai tốt đẹp hơn, phƣơng hƣớng càng tốt, có ngƣời đang làm! 

Các nhà khoa học còn đƣa ra một con số làm căn cứ, lấy tổng số nhân khẩu toàn 

thế  giới, 1%  căn  bậc  hai, khoảng  tám  ngàn  ngƣời.  Nghĩa  là  nói  toàn  thế  giới  có  tám 

ngàn ngƣời thật sự có thể bỏ ác dƣơng thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, 

nhƣ vậy có thể hóa giải thiên tai trên địa cầu. Sáu mƣơi bảy mƣơi ức nhân khẩu, 8000 

ngƣời không khó. Chúng ta có lý do tin rằng, trên thế  giới có tám ngàn ngƣời, nhất 

định có tám ngàn ngƣời, do họ cứu vãn thế giới. Trong này đại đa số đều là tín đồ của 

các tôn giáo, nỗ lực học tập. 

Điều khiến chúng ta lo lắng, thực tế mà nói là sợ xảy ra chiến tranh vũ khí hạt 

nhân. Đối với vấn đề này, chúng ta không thể dùng thái độ nhƣ đối với lời dự ngôn, 

điều này rất phiền phức. Chúng ta có lý do tin rằng, thời đại bây giờ chƣa đến nỗi phát 

sanh, vì sao vậy? Vì con ngƣời còn có chút lý tánh, biết đây là vấn đề nghiêm trọng, 

nhƣng đời sau thì không chắc chắn. Quý vị xem hiện nay các em nhỏ thƣờng chơi gì? 

Quý vị xem những gì chúng nghĩ, những gì chúng nói và những gì chúng làm. Chúng 

chơi game trên vi tính những trò giết ngƣời. Chúng ta sợ sau khi chúng lớn lên, xem 

bom nguyên tử nhƣ trò chơi, chơi trò giết ngƣời. Ném chỗ này hai quả, ném chỗ kia hai 

quả,  chúng  sẽ  làm  nhƣ  thế.  Hiện  nay  đang  cất  giữ  số  lƣợng  vũ  khí  hạt  nhân  rất  lớn, 

chúng ta thấy báo cáo của các nhà khoa học. Họ dự đoán toàn cầu có ít nhất là bảy vạn 

năm ngàn trái, mà oai lực của mỗi quả bom nguyên tử, nhỏ nhất cũng gấp mƣời lần 

Quảng Đảo và Trƣờng Kỳ. Có quả gấp 20 lần, thậm chí là gấp 100 lần, còn có quả lớn 

hơn nữa. Một quả bom nguyên tử có thể hủy diệt cả một thành phố, chỉ sợ trên toàn thế 

giới còn chƣa có bảy ngàn năm trăm thành phố. Ai đứng ra phát động chiến tranh này? 

Là ngƣời bệnh thần kinh, kẻ điên. Thế giới hiện nay ngƣời bệnh thần kinh rất nhiều, 

điều này càng đáng sợ hơn chiến tranh. 

Ngày nay phƣơng pháp cứu vãn duy nhất, chính là đề xƣớng giáo dục luân lý đạo 

đức, đặc biệt là nhân quả và giáo dục tôn giáo. Chúng ta hy vọng mỗi tôn giáo trên thế 

giới đều phải giác ngộ, mọi ngƣời cùng nhau cứu vãn xã hội này. Phải đƣa tôn giáo trở 

về với việc giáo dục, mới có thể phát sinh hiệu quả. Nếu tôn giáo vẫn giữ phƣơng thức 

cầu nguyện nhƣ lâu nay, phƣơng thức này rất nhiều ngƣời trên xã hội đều không tin, họ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              630/21 

không tiếp thu. Cầu nguyện có hiệu quả chăng? Giới khoa học chứng minh có hiệu quả, 

đặc biệt là cầu nguyện tập thể. Pháp hội trong Phật giáo là thuộc về cầu nguyện tập thể, 

nhƣng đây là trị ngọn không phải trị gốc. Hóa giải thiên tai, ngƣời trong xã hội không 

tin, họ nói căn bản không có thiên tai, quý vị đồn đại, không thể tin. Nhất định phải trở 

về  với  nền  giáo  dục.Ngày  nay  trên  toàn  thế  giới  xảy  ra  phiền  phức  lớn,  trên  thực  tế 

chính là giáo dục từ mầm non đến nghiên cứu sở. Không có giáo dục luân lý, không có 

giáo dục đạo đức, không có giáo dục nhân quả, không có giáo dục tôn giáo, mới xảy ra 

vấn đề này. Tôn giáo có thể bù đắp những điểm thiếu sót, tôn giáo cống hiến cho xã 

hội rất lớn, con ngƣời không còn nói tôn giáo là mê tín. Đây là vấn đề bức thiết nhất 

hiện nay. 

Chúng tôi cũng dùng rất nhiều phƣơng pháp, kiến nghị lên tổ chức hòa bình tôn 

giáo thế giới của Liên Hiệp Quốc. Thƣ ký ở đây rất thân với tôi, thƣờng thƣờng khuyên 

ông, nhắc nhở ông, phải đoàn kết tôn giáo trên toàn thế giới, phải khuyên tất cả các tôn 

giáo trở lại nền giáo dục, bù đắp những môn học thiếu sót trong xã hội hiện nay, chúng 

ta đứng  ra  thực hiện.  Đây  là  bố  thí  vô úy,  không  những trí  tuệ  tăng  trƣởng,  mà  còn 

mạnh khỏe sống lâu. Bố thí tài đƣợc giàu có, bố thí pháp đƣợc thông minh trí tuệ, bố 

thí vô úy đƣợc mạnh khỏe sống lâu. Thật sự tin và thực hành, quả thật có thể đạt đƣợc 

nhƣ nguyện, chân thật bất hƣ, đây là nói nhân quả thế gian. 

Trong nguyện văn thứ 19 và 20 là nhân quả xuất thế gian, đây là việc lớn, vì sao 

vậy? Vì ra khỏi lục đạo rất khó, vô cùng khó khăn! Mấy ngƣời vƣợt thoát đƣợc luân 

hồi lục đạo? Chúng ta hiểu luân hồi lục đạo từ đâu mà có? Do vọng tƣởng phân biệt 

chấp trƣớc biến hiện ra, đặc biệt là chấp trƣớc. Chúng ta thử nghĩ xem, thế gian này ai 

không  chấp  trƣớc?  Đầu  tiên  chấp  trƣớc  thân  này  là  ta,  từ  trong  chấp  trƣớc  này  sanh 

khởi  tự  tƣ  tự  lợi,  danh  văn  lợi  dƣỡng,  ngũ  dục  lục  trần,  tham  sân  si  mạn.  Khởi  tâm 

động niệm, không tiếp thu giáo huấn thánh hiền, không hiểu đƣợc đạo lý nhân quả báo 

ứng, khởi ý niệm toàn là tổn ngƣời lợi mình. Mỗi ngƣời đều tổn ngƣời lợi mình, xã hội 

này biến thành nhƣ thế nào? Cho nên xung đột, mâu thuẫn, đấu tranh rất phổ biến. Cổ 

thánh tiên hiền lƣu lại nền truyền thống tốt đẹp không thể phục hƣng, bởi vậy giáo dục 

quan trọng vô cùng. 

Mấy  câu  bên  dƣới  nói  rất  hay, rất  rõ  ràng:  “Nếu  ngƣời phát  tâm  niệm  Phật  nhƣ 

nguyện thứ 19”, nghe danh phát tâm. “Khi lâm mạng chung, Phật Di Đà và chƣ vị Bồ 

Tát ở thế giới Cực Lạc, đều đến tiếp dẫn, hiện ra trƣớc ngƣời này”. Khi lâm chung ta 

nhìn thấy. 

Thế giới ngày nay, tôi xem một số báo cáo của phƣơng tây, đặc biệt là bác sĩ khoa 

thần kinh. Họ làm thí nghiệm lâm sàng, dùng thuật thôi miên để nghiên cứu thảo luận. 

Kinh  nghiệm  cận  kề  cái  chết,  có  rất  nhiều  trƣờng  hợp  chân  thực.  Bản  thân  tôi  cũng 

từng trải nghiệm hai lần, năm 45 tuổi một lần, năm 79 tuổi một lần, nghĩa là năm năm 

trƣớc có một lần, thật sự có thể làm. 5 năm trƣớc tôi nhìn thấy Phật, ngài đến tiếp dẫn. 

Tôi nghe đƣợc âm thanh đằng sau mình, tôi nhìn Phật, không nhìn lui ở sau nên không 

biết là ai. Hỏi tôi rằng, ông còn gì vƣớng bận chăng? Còn gì âu lo không? Còn muốn 

gặp ai nữa không? Còn việc gì chƣa hoàn thành không? Hỏi rất nhiều, tôi nói tất cả đều 

không, tôi hy vọng Đức Phật đƣa mình cùng đi. Tôi còn nói thêm  một câu: nếu Phật 

muốn con ở thế gian thêm vài năm, giúp những chúng sanh khổ nạn cũng đƣợc. Sau đó 

tỉnh dậy. 

Trong tâm tôi nghĩ, đáng ra là đi năm đó. Lƣu lại thế gian không phải vì tôi, tôi 

không có việc gì cả, lƣu lại là để giúp chúng sanh khổ nạn ở thế gian, cũng có thể lƣu 

lại là để giảng bộ kinh này. Bộ kinh này đích thực có thể giúp chúng sanh tu pháp môn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              631/21 

niệm  Phật  của  9000 năm  thời  mạt  pháp, giúp  ích  rất lớn  cho họ. Bản hội tập  của Hạ 

Liên Cƣ, chú giải của Hoàng Niệm Lão, ở đây chúng ta cùng nhau chia sẽ rất tƣờng tận, 

để cho pháp môn này đƣợc lƣu truyền mãi, việc này là điều chúng ta cần làm. 

Thấy Phật đến tiếp dẫn, “trãi qua một khoảnh, chỉ trong chốc lát”, khoảnh là thời 

gian rất ngắn. Hoàng Niệm Lão cũng rất hiếm có, ông tìm đƣợc: “Căn cứ Đại Tập Kinh, 

tức  ngày  nay  là  48  phút”.  Ông  tra  cứu  trong  kinh  điển,  rốt  cuộc  một  khoảnh  là  bao 

nhiêu  thời  gian?  48  phút,  dùng  thời  gian  hiện  nay  là  48  phút.  “Ngƣời  này  vãng  sanh 

Cực Lạc Tịnh độ, làm A Duy Việt Trí, Bồ Tát bất thoái chuyển”, quả là tuyệt vời! A 

Duy Việt Trí là bất thoái chuyển, ở đây nói chƣa tƣờng tận lắm. Bất thoái có ba loại, 

bất  thoái  này  là  cả  ba  loại  bất  thoái  đều  có.  Thông  thƣờng  chúng  ta  gọi  bất  thoái 

chuyển, tiểu thừa Tu đà hoàn họ chứng đƣợc vị bất thoái đầu tiên. Đây là thánh nhân, 

không còn là phàm phu, chúng ta gọi là siêu phàm nhập thánh. 

Trong đại thừa Kinh Hoa Nghiêm nói, Bồ Tát sơ tín vị của thập tín vị chính là 

thánh nhân, đạt đƣợc vị bất thoái nhƣ Tu đà hoàn. Lên cao hơn là Bồ Tát, Bồ Tát là 

hành bất thoái. A la hán, Bích Chi Phật, lúc hành vẫn còn thoái tâm, Bồ Tát mới không 

thoái tâm. Đến minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật chính là A Duy Việt Trí, niệm 

bất  thoái, đây  là  cao nhất. Cho  nên gọi là  viên  chứng tam  bất thoái, viên  mãn  chứng 

đƣợc ba loại bất thoái. A Duy Việt Trí, trong Kinh Hoa Nghiêm là sơ trụ trở lên, tức là 

41 vị pháp thân đại sĩ, đều gọi là A duy Việt Trí Bồ Tát. Điều này quá siêu việt. Đây 

tức là thành Phật. 

Chúng  ta  mới  biết  rằng  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  tuy  có  tứ  độ  tam  bối  cửu 

phẩm, trên thực tế nó là thế giới bình đẳng. Vì sao vậy? Vì tất cả đều là A Duy Việt Trí 

Bồ  Tát,  đây  là  thế  giới  bình  đẳng.  Cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh, 

cũng làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Nguyện  này  quan  trọng vô  cùng!  Khiến  chúng  ta 

hiểu đƣợc, vãng sanh thế giới Cực Lạc có những lợi ích gì. Lợi ích này không tìm thấy 

trong toàn bộ Phật pháp, chỉ có ở thế giới Cực Lạc, tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật đều không 

có. Chúng ta phải nhớ điều này. 

Chúng ta muốn thành tựu ngay trong đời này, ngoài pháp môn này ra không còn 

pháp môn nào khác, ta phải tin điều này. Nếu quý vị không tin cũng là điều tất nhiên, 

Vì  sao  vậy?  Đức  Phật  nói  đây  là  pháp  khó  tin,  cho  nên  không  tin  cũng  là  điều  bình 

thƣờng, chúng ta có thể lý giải. Nhƣng nếu tin thì sao? Nếu tin, nhất định thành Phật 

ngay trong đời này. Nếu nhƣ không tin, thời gian đƣợc làm Phật còn rất xa xôi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 





Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              632/21 

Tập 221 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:14.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 271, bắt đầu xem từ câu thứ nhất. 

“Ở trên nguyện thứ 19 là nhân, nguyện thứ 20 là quả của nó. Nếu ngƣời phát tâm 

niệm Phật nhƣ nguyện thứ 19, tức khi lâm mạng chung, Di Đà và chƣ vị Bồ Tát ở thế 

giới Cực Lạc, cùng đến tiếp dẫn, hiện ra trƣớc ngƣời đó, trải qua một khoảnh sát na, 

chỉ  thời  gian  rất  ngắn,  căn  cứ  Đại  Tập  Kinh  tức  48  phút  ngày  nay.  Ngƣời  này  vãng 

sanh đến Cực Lạc Tịnh độ, làm A Duy Việt Trí Bồ Tát. Trên đây là thứ 20, nguyện lâm 

chung tiếp dẫn”. Ở trƣớc chúng ta học đến đây, bây giờ chúng ta xem tiếp. 

“Hiện rõ quả giáo tha lực, phƣơng tiện diệu dụng không thể nghĩ bàn. Đầy đủ sự 

trói buộc, nhƣng phàm phu có thể đới nghiệp hoặc vãng sanh, đều do nguyện này của 

Phật  Di  Đà.  Lâm  chung  thánh  chúng  hiện  tiền, sức  mạnh  từ  bi  nhiếp  thọ”.  Chúng  ta 

xem đến đây. 

Hai  nguyện  này, niệm  Phật  là  nhân, thành  Phật  là  quả.  Ở  đây  Hoàng  Niệm  Lão 

giải thích cho chúng ta “hiện rõ quả giáo”, quả Phật của thế giới tây phƣơng Cực Lạc, 

thế giới Cực Lạc là quả độ, vì sao vậy? Vì đến đó là thành Phật. Trong quá trình tu học 

này là nhân, đến đó là thành Phật. Ngƣời ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, cho dù là cõi 

đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng có thể nói họ là pháp tánh thân. Pháp tánh thân là 

quả thân, thân hiện tại của chúng ta là thân nghiệp báo. Thân nghiệp báo có sanh tử, có 

luân hồi, quả thân không có. Ngƣời đới nghiệp vãng sanh chƣa đoạn tận tập khí phiền 

não, đến thế giới Cực Lạc sao liền chứng quả đƣợc? Đây là oai thần bổn nguyện của 48 

nguyện gia trì, không phải tự mình tu đƣợc, là Phật A Di Đà giúp ta. Giúp ta cũng phải 

có điều kiện, điều kiện gì? Nghĩa là phải thâm tín đối với Phật A Di Đà, đây là điều 

kiện thứ nhất. Điều kiện thứ hai là tiếp thu sức gia trì của ngài. Nếu không tin chính 

mình,  cảm  thấy  bản  thân  tội  nghiệp  sâu  nặng,  sao  dám  nhận  sức  gia  trì  của  Phật? 

Khách sáo nhƣ thế là coi nhƣ xong, điều này không đƣợc khách sáo, nhất định phải 

đón nhận, đây là điều kiện thứ hai. Điều kiện thứ ba là phải y giáo phụng hành, hành là 

gì? Hành ở đây chính là buông bỏ, nếu ở đây không buông bỏ đƣợc thì không thể vãng 

sanh. Đây là tín nguyện hạnh, không phải hạnh nào khác, mà là phải buông bỏ. Thông 

thƣờng ngƣời ta nói hạnh là niệm Phật A Di Đà, ở đây chúng ta nói không phải là niệm 

Phật  A  Di  Đà,  mà  là  buông  bỏ.  Buông  bỏ  một  câu  Phật  hiệu  là  đủ,  không  buông  bỏ 

mƣời vạn câu Phật hiệu cũng không đi đƣợc, không thể không biết điều này. Đối với 

thế  gian này  hoàn toàn không  có  chút lƣu  luyến nào,  đây  gọi  là thực  hành. Còn  chút 

lƣu luyến nào cũng không đƣợc, tuy có tín nguyện cũng không đi đƣợc. Bởi vậy cần 

phải đầy đủ ba điều kiện này. 

Đây là quả giáo, quý vị thấy không phải tự lực, mà là tha lực, hoàn toàn là Phật A 

Di Đà, ngài đại từ đại bi, đem công đức tu tập của mình, trong kinh nói năm kiếp, năm 

kiếp là tu thế giới Cực Lạc. Trƣớc năm kiếp đó, là ngài tu thành từ trong vô lƣợng kiếp. 

Đặc biệt năm kiếp này là vì chúng ta mà tu, quả thật là phƣơng tiện diệu dụng không 

thể nghĩ bàn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              633/21 

“Cụ phƣợc phàm phu”, phƣợc nghĩa là phiền não, phiền não nhƣ sợi dây trói buộc 

chúng ta lại không thể nhúc nhích, đây là thật. Phàm phu đúng là suốt đời đều do mạng, 

hoàn toàn không do ngƣời. Trong kinh Đức Phật nói rất hay: “dục tri tiền thế nhân”, 

đời trƣớc chúng ta tạo nhân gì. “Kim sanh thọ giả thị”, tức là những gì đời này nhận 

lãnh, quả báo, đây là nghiệp báo. “Dục tri lai thế quả, kim sanh tác giả thị”, đời sau ta 

chịu quả báo nhƣ thế nào, đều do hành vi ngôn ngữ tạo tác trong đời này của mình gây 

nên. Đời này gây nhân, đời sau quả sẽ chín muồi. Không học Phật không biết, học Phật 

rồi mới hiểu. Đời sau mặc dù làm chuyển luân thánh vƣơng, làm đại phạm thiên vƣơng, 

ma hê thủ la thiên vƣơng, phƣớc báo đó rất lớn, nhƣng không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Tuy thọ mạng của thiên vƣơng rất dài, nhƣng cũng đến lúc kết thúc, thọ mạng kết thúc 

cũng phải chết, sau khi chết cũng phải đọa lạc, họ không thể tiến lên. Khi hƣởng hết 

phƣớc, những nghiệp bất thiện tạo ra trong đời quá khứ lại hiện tiền. Đây là nguyên 

nhân vì sao họ đọa lạc, ác nghiệp của họ chƣa tiêu. 

Trong đời này của chúng ta, gặp phải mọi sự không nhƣ ý đều phải dùng tâm cảm 

ân, vì sao vậy? Nhƣ vậy mới tiêu nghiệp. Nếu dùng tâm oán hận, không những không 

tiêu mà còn nặng thêm. Quý vị xem, chỉ trong một niệm này. Ngƣời ta hủy báng cũng 

đƣợc, sỉ nhục cũng đƣợc, hãm hại cũng đƣợc, tất cả đều là tiêu nghiệp chƣớng, không 

thể không đón nhận. Việc tốt, không phải xấu! Đời này ta hƣởng phƣớc hay thọ báo, 

đó  cũng gọi  là tiêu nghiệp  chƣớng, tiêu nghiệp  chƣớng gì?  Tiêu nghiệp  chƣớng  của 

thiện nghiệp, nghiệp có thiện ác. Hƣởng phƣớc là tiêu thiện nghiệp mình tu đƣợc; chịu 

tội nghĩa là tiêu tội nghiệp bất thiện, tất cả đều đang tiêu nghiệp. Tiêu hết nghiệp, tâm 

thanh tịnh liền hiện tiền. Ai tiêu hết nghiệp? A la hán tiêu hết nghiệp, thiện ác nghiệp 

đều tiêu hết mới ra khỏi luân hồi lục đạo. Nếu làm việc tốt mà chấp tƣớng, không ra 

khỏi luân hồi lục đạo, phải thọ báo trong ba đƣờng lành. Làm việc xấu, thọ báo trong 

ba đƣờng ác. Đều không ra khỏi đƣợc, điều này không thể không biết. Quý vị xem, 

hƣởng phƣớc có tạo nghiệp chăng? Chúng ta dùng nhân gian mà nói, ngƣời giàu có, 

không nói gì khác, chỉ đơn giản nói đến chuyện ăn uống, mỗi bữa ăn đều có thịt chúng 

sanh. Trong kinh Đức Phật nói rất hay, ăn nó nửa cân phải trả nó tám lạng. Nợ mạng 

phải đền mạng, nợ tiền phải trả tiền, cho nên không phải việc tốt. 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  phƣớc  báo  lớn,  không  xuất  gia  là  ngài  làm  quốc 

vƣơng. Ngài xuất gia, đi khất thực, có phƣớc không hƣởng, vì sao vậy? Vì đã tiêu hết. 

Thực tế mà nói, vào trong lục đạo nghĩa là để tiêu nghiệp. Tiêu, không tạo nữa mới thật 

sự tiêu hết, vừa tiêu vừa tạo vĩnh viễn không tiêu hết, phải hiểu đạo lý này. 

Chúng  ta  cần  đoạn  ác  tu  thiện  chăng?  Cần,  đoạn  ác  không  chấp  tƣớng  đoạn  ác 

nghiệp sẽ tiêu, tu thiện không chấp tƣớng tu thiện. Phải tinh tấn nỗ lực mà làm, đồng 

thời lại phải tƣơng ƣng với đại tam không tam muội, nghiệp chƣớng sẽ tiêu hết. Tu nhƣ 

thế nào? Ở trƣớc kinh này nói  rất nhiều, ở sau cũng nói rất nhiều. Phật Bồ Tát từ bi, 

không ngừng nhắc nhở chúng ta, bao gồm thiện nhân ở thế gian cũng không ngoại lệ. 

Thiện nhân thế gian nói, nếu thật sự lãnh hội một cách sâu sắc, thế pháp liền biến thành 

Phật pháp. Ví nhƣ Khổng tử nói: “quân tử cƣ kỳ thất”, ở trong nhà của mình, miệng 

nói  ra  một  lời  thiện, “tắc  thiên lý  chi ngoại  ứng  chi”, có  sức  ảnh hƣởng  lớn nhƣ  thế. 

Quân tử tâm thiện, ngôn ngữ thiện, hành vi thiện họ ở đây, thì khắp vùng này chịu sự 

giáo hóa của họ. Ngoài ngàn dặm đều chịu ảnh hƣởng, huống gì gần hơn! 

Chúng ta lãnh hội sâu sắc hơn, một ngƣời niệm Phật, trong tâm chỉ có Phật A Di 

Đà, miệng niệm Phật A Di Đà, hành 48 nguyện của Phật A Di Đà. Ảnh hƣởng của họ 


không  chỉ  ngàn  dặm,  trong  kinh  nói  với  chúng  ta  là  biến  pháp  giới  hƣ  không  giới. 

Chúng ta đọc Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán không phải nói rất rõ ƣ, ý niệm vừa khởi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              634/21 

lên liền chu biến pháp giới, liền xuất sanh vô tận, hàm dung không hữu. Cùng một đạo 

lý. Nếu ở trong nhà mình, nói ra lời bất thiện, tức trái với ngàn dặm bên ngoài, huống 

gì ở xung quanh. Ý niệm bất thiện, tƣ tƣởng bất thiện, trong Phật pháp đều biến pháp 

giới hƣ không giới. Gần là tam đồ lục đạo, ngoài ngàn dặm, xa là pháp giới hƣ không 

giới, bởi thế tâm không đƣợc bất thiện. Thiện trong các điều thiện, đại thiện vô cùng 

thù thắng chính là Phật A Di Đà, vì sao vậy? Vì Phật A Di Đà là tánh đức, Phật A Di 

Đà là tự tánh. Trong Tam Thời Hệ Niệm, thiền sƣ Trung Phong nói: Tâm ta tức là Phật 

A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta. Đây là thật, hoàn toàn không phải giả. Nhƣng 

hiện nay ngƣời niệm Phật nhƣ thế nào? Ngƣời niệm Phật trong tâm không có Phật A 

Di Đà, trong tâm có Phật Bồ Tát khác, là chánh trong thiên lệch. Trong tâm chỉ có Phật 

A Di Đà là chánh trong chánh, nhận thức đƣợc điều này không dễ. Đƣợc bao nhiêu 

ngƣời học Phật nhận thức đƣợc nhƣ thế? Thật sự nhận thức đƣợc nhƣ thế, trong tâm 

mới thật sự có Phật A Di Đà. Ngƣời có Phật A Di Đà, nhƣ ở đây nói: “Phàm phu đầy 

đủ phiền não có thể đới nghiệp vãng sanh”, có thể chiêu cảm Phật Bồ Tát tùy thời đến 

tiếp  dẫn.  Nghĩa  là  nói  tuy  ta  đầy  đủ  tất  cả  mọi  thứ  phiền  não,  nhất  phẩm  phiền  não 

cũng chƣa đoạn. Ta có nhận thức này, có tín tâm kiên định nhƣ thế, muốn khi nào vãng 

sanh Phật liền đến tiếp dẫn. Vì sao vậy? Vì một niệm tƣơng ƣng một niệm Phật, niệm 

niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật. Ta với Phật Bồ Tát niệm niệm cảm ứng đạo giao, đạo 

lý là nhƣ thế. Về lý có thể nói nhƣ thế, thế thì về sự không có vấn đề gì, nhƣ vậy mới 

thật sự gọi là đoạn nghi sanh tín. 

Đại sƣ Ngẫu Ích nói, vãng sanh thế giới Cực Lạc đƣợc hay không, hoàn toàn dựa 

vào có tín nguyện hay không. Nếu tin thật nguyện thiết, trƣờng hợp này tôi tin cổ kim 

trong ngoài đều rất nhiều. Pháp sƣ Doanh Kha thời nhà Tống là một tỳ kheo phá giới, 

tự  biết  những  gì  mình  tạo  trong  đời  này  chắc  chắn đọa  địa  ngục. Ông  rất  sợ hãi, xin 

đồng học nghĩ cách giúp ông, đồng học khuyên ông niệm Phật A Di Đà cầu sanh Tịnh 

độ.  Ông sợ cái khổ của địa ngục, nên thực hành không hoài nghi, y giáo phụng hành. 

Ông niệm Phật ba ngày ba đêm, cảm ứng đƣợc Phật A Di Đà. Đức Phật nói, ngƣơi còn 

mƣời năm thọ mạng, mƣời năm sau khi mạng chung, khi thọ mạng hết ta đến tiếp dẫn 

ngƣơi. Sƣ không cần, không cần mƣời năm thọ mạng, muốn đi ngay lúc này. Phật A Di 

Đà đồng ý, thôi vậy, ba ngày sau ta đến tiếp dẫn ngƣơi. Ba ngày sau sƣ thật sự vãng 

sanh, đây không phải giả. 

Trƣờng hợp giống nhƣ sƣ Doanh Kha rất nhiều, không phải chỉ mình sƣ. Những 

ngƣời đó có thể làm đƣợc, vì sao ta không làm đƣợc? Họ ở thế gian này, có thể trí tuệ 

không bằng chúng ta, tài cán không bằng chúng ta, rất nhiều điều không bằng chúng ta, 

nhƣng ngƣời ta đến thế giới Cực Lạc làm Phật, còn chúng ta mọi thứ đều hơn ngƣời 

khác, tốt hơn ngƣời khác, nhƣng chúng ta vẫn trầm luân trong luân hồi lục đạo. Đây là 

nguyên nhân gì? Đối với thế giới tây phƣơng cực lạc, đối với Phật A Di Đà, đối với 

bổn nguyện Di Đà, nhận thức này không bằng ngƣời ta, chỉ một điểm nhƣ thế. 

Rất nhiều trƣờng hợp đều bày ra trƣớc  mắt chúng ta, mở to  mắt mà không nhìn 

thấy, chỏng tai lên vẫn không nghe thấy, đây gọi là gì? Đây gọi là hồ đồ, mê hoặc điên 

đảo. Chơn chánh niệm Phật, ở trƣớc mắt chúng ta, có ngƣời nói với tôi. Bắt đầu niệm 

Phật, niệm khoảng hai ba năm hiệu quả liền xuất hiện, vô cùng thù thắng. Ngƣời nhà 

không  tin, thấy  sự  chuyển  biến  của  ông  làm  cảm  động  cả  gia đình, cảm  động những 

ngƣời xung quanh. Trong xã hội hiện nay vẫn có, tôi tin không chỉ mình họ. 

Cho nên chúng ta nhận thức pháp môn này là quả giáo, là tha lực, là phƣơng tiện 

diệu  dụng  chân  thật.  Có  thể  giúp  hàng  phàm  phu  nghiệp  chƣớng  sâu  nặng  chúng  ta, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              635/21 

ngay trong đời này,  vãng sanh tức là thành tựu viên mãn. Khi lâm  mạng chung nhƣ 

trong kinh nói, Phật A Di Đà và hàng thánh chúng đến tiếp dẫn. 

Bên  dƣới  trích  dẫn  lời  đại  sƣ  Linh  Chi  thời  nhà  Tống:  “Phàm  ngƣời  khi  lâm 

chung, thần thức vô chủ, nghiệp thiện ác đều hiện tiền. Hoặc khởi ác niệm, hoặc khởi 

tà kiến, hoặc sanh hệ luyến, hoặc phát điên rồ. Ác tƣớng không chỉ có một, đều gọi là 

điên đảo”. Trong Kinh A Di Đà nói: “Nhất tâm bất loạn, tâm bất điên đảo”, ngƣời này 

nhất định vãng sanh. Thế nào gọi là điên đảo? Trong này đƣa ra rất nhiều trƣờng hợp, 

phàm phu khi lâm chung, niệm Phật cũng không ngoại lệ. Ngƣời niệm Phật công phu 

và định lực chƣa đủ, khi lâm mạng chung oán thân trai chủ đều xuất hiện. Những ai là 

oán thân trai chủ của ta? Có thể là ngƣời ta thƣơng yêu nhất. Họ cũng tâm tốt ý tốt, quý 

vị bệnh thành ra nhƣ thế, nhanh chóng đƣa đi cấp cứu, đây không phải là việc tốt ƣ? Ở 

trong phòng cấp cứu chịu những đau đớn đó, cảm thọ của ngƣời khi lâm chung chẳng 

khác gì ở địa ngục. Họ sanh khởi tâm sân hận rất lớn đối với quý vị, tâm sân hận vừa 

sanh khởi lập tức đọa vào địa ngục. 

Trong  kinh  Đức  Phật  dạy,  phàm  ngƣời  khi  lâm  chung,  tắt  thở,  không  còn  thở, 

trong vòng tám tiếng không đƣợc đụng đến họ. Không những không thể đụng đến thân 

thể họ, đến giƣờng của họ cũng không đƣợc đụng đến, sợ họ sanh phiền não. Họ sanh 

phiền não  liền đi  vào  ba đƣờng  ác, quý vị  xem  đáng sợ biết  bao!  An  toàn nhất là  12 

tiếng, thần thức thật sự rời khỏi thân thể, lúc này đụng vào họ thì không sao, họ đã rời 

đi. Thông thƣờng tám tiếng đồng hồ chƣa rời đi. 

Chúng  tôi  cũng  tận mắt  chứng  kiến,  từng  gặp  trƣờng  hợp  này.  Lâm  chung  vừa 

mới tắt thở, lập tức đƣa đến phòng cấp cứu. Cũng có bác sĩ sẽ hỏi ngƣời nhà quý vị có 

cần cấp cứu không, ngƣời học Phật sẽ nói với họ không cần, bác sĩ cũng tán thành. Họ 

có kinh nghiệm, họ hiểu nỗi khổ phải chịu khi cấp cứu, không nên! Thƣờng thức này 

chúng ta không thể không biết. 

Lúc này họ đi quả là thần thức vô chủ, thông thƣờng chúng ta gọi là linh hồn rời 

thân thể này. Rời khỏi  thói quen sinh  hoạt bình  thƣờng  của  mình, đột  nhiên  đến  một 

nơi  hoàn  cảnh  rất  xa  lạ.  Lúc  này  nhƣ  thế  nào?  Nghiệp  thiện  ác  tạo  trong  cuộc  đời, 

nghiệp tập chủng tử đều hiện tiền, đến đâu đầu thai? Đức Phật dạy: “nghiệp tập chủng 

tử cƣờng giả tiên khiên”, sức mạnh của chủng tử nào mạnh, nó sẽ dẫn họ đến đƣờng đó. 

Đây gọi dẫn nghiệp, dẫn dắt họ đầu thai vào một đƣờng trong lục đạo. 

Nhƣ vậy chúng ta thử nghĩ xem, chúng ta nghiệp lực thiện mạnh hay nghiệp lực 

ác mạnh, chúng ta sẽ biết mình đi vào đƣờng nào. Đa phần tự mình có thể rõ ràng. Tập 

khí tham rất nặng, ta tham tài hay là tham sắc, hay là tham danh, tham lợi dƣỡng, ta 

đến cõi nào, đại khái đều tƣơng đƣơng. Tham tâm là quỷ đạo, tâm sân hận là đƣờng 

ngạ quỷ. Ngu si tức ở đây gọi là điên đảo, không chú ý, ngu si đa phần ở trong đƣờng 

súc sanh. 

Niệm  niệm  nhân  nghĩa  đạo đức, cổ  nhân gọi là  luân  thƣờng  đạo đức. Mỗi niệm 

nghĩ đến điều này là đi đến cõi ngƣời. Mỗi niệm là thập thiện, lợi tha không phải tự lợi, 

đi lên cõi trời. Chúng ta tự nghĩ xem, ý niệm nào của mình mạnh? Đều huân tập trong 

cuộc sống hằng ngày, mà chúng ta không hề hay biết. Tự mình có thể biết, mọi lúc mọi 

nơi ta nghĩ những gì. 

Quy kết đến sau cùng, bất luận ý niệm nào đều không bằng ý niệm về Phật A Di 

Đà. Nếu thật sự rõ ràng minh bạch, ta mới buông bỏ vạn duyên, nhất hƣớng chuyên 

niệm. Vì sao vậy? Vì một niệm sau cùng khi lâm chung, chỉ có niệm này, niệm niệm 

tƣơng ƣng với Phật A Di Đà. Đây là chánh niệm, là chánh nghiệp của ngƣời niệm Phật, 

nghiệp nghĩa là tạo tác. Những việc lợi ích chúng sanh khác, vấn đề chánh pháp cửu trú, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              636/21 

đều  đặt  ở  vị  trí  thứ  hai,  thứ  ba,  việc  niệm  Phật  đặt  lên  hàng  đầu.  Đến  thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc thành Phật, vấn đề lợi ích chúng sanh hay chánh pháp cửu trú, mới 

làm đƣợc một cách viên mãn. Bản thân không phải A Duy Việt Trí Bồ Tát, A Duy Việt 

Trí  là  viên  chứng  tam  bất  thoái.  Viên  là  viên  mãn,  thật  sự  chứng  đƣợc  vị  bất  thoái, 

hành bất thoái, niệm bất thoái. Kinh Hoa Nghiêm nói là pháp thân Bồ Tát viên giáo sơ 

trụ trở lên. Mỗi  ngƣời  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc, cho  dù  là tạo tội ngũ  nghịch 

thập ác, nhƣ ở trƣớc chúng ta đã học, niệm Phật cũng có thể vãng sanh. Sanh đến thế 

giới tây phƣơng Cực Lạc “đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát”, không có ngoại lệ. 

Từ  đây  chúng  ta  biết, biết  rất  rõ  ràng, sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  là  thành  Phật. 

Trong kinh điển đại thừa nói, đại triệt  đại  ngộ,  minh tâm  kiến  tánh, kiến  tánh thành 

Phật. Sanh đến thế giới Cực Lạc, thật ra bản thân chúng ta không có công phu này, nhờ 

48 nguyện của Phật Di Đà gia trì. 48 nguyện là nói cho ai? Không phải nói cho ngƣời 

khác, là nói cho chính mình, đây là điều mà ngƣời học Phật chúng ta nhất định phải 

thừa nhận. 48 nguyện của Phật A Di Đà mục đích là độ chính mình, không phải ngƣời 

khác, trực tiếp gánh vác! 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này cho ai? Là giảng 

cho ta, ta có nhân duyên nên Phật giảng cho ta nghe, không phải nói cho ngƣời khác. 

Sau đó quý vị thấy tâm mình, mới thật sự đạt đến thân thiết, mới thật sự cảm ân Đức 

Phật. Mở kinh ra đối diện Phật Di Đà, chân thành cung kính nhƣ thế, đây là nhân tố 

đầu tiên chúng ta nhận đƣợc lợi ích từ kinh giáo. 

Ta nghe kinh giáo bao nhiêu năm vẫn còn mê hoặc, nguyên nhân là gì? Vì chƣa 

đủ tâm chân thành cung kính đối với kinh giáo. Pháp thế xuất thế gian, một phần thành 

kính đƣợc một phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Ai đầy đủ 

mƣời phần thành kính? Phải chính mình mới đƣợc. Đừng yêu cầu ngƣời khác, đừng 

xem ngƣời khác, mà phải hồi quang phản chiếu, phải xem lại chính mình. Khi chúng ta 

lâm mạng chung, ý niệm nào khởi lên? Ý niệm niệm Phật khởi lên. Đối với Phật A Di 

Đà, đối với thế giới Cực Lạc khởi lên ý niệm cảm ân, họ có thể không vãng sanh ƣ? 

Phật có thể không tiếp dẫn ƣ? Lúc này niệm lực của chúng ta không đủ để sanh khởi ác 

niệm.  Trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  bản  thân  nhất  định  phải  biết.  Trong  cuộc  sống, 

chúng ta quên ý niệm về Phật, trong Phật pháp gọi là thất niệm, chúng ta bị thất niệm. 

Ta khởi tâm động niệm là nghĩ chuyện này nghĩ chuyện kia, nghĩ những gì? Nếu nghĩ 

đến tự tƣ tự lợi, nghĩ đến danh văn lợi dƣỡng, nghĩ đến ngũ dục lục trần. Quý vị phải 

biết, đây là nghiệp luân hồi. Nghĩ tức là tạo luân hồi, ý đang tạo. Nếu nói, nói là khẩu 

đang tạo. Còn nhƣ có những hành vi này, là thân đang tạo. Ba nghiệp thân khẩu ý đều 

đang tạo. 

Nếu nghĩ không phải vì mình, hiện nay thiên tai rất nhiều, nghĩ phƣơng pháp để 

giúp thế giới này, cứu độ chúng sanh khổ nạn, đây là nghiệp thiện. Trong thiện nghiệp 

vẫn  có  mình  trong  đó,  cái  tôi  đang  tạo,  nhƣ  vậy  không  thể  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo. 

Tâm này đƣợc sanh lên cõi trời, đây là nghiệp của trời ngƣời. Phƣớc thiện ít sanh vào 

cõi ngƣời, phƣớc thiện lớn sanh lên cõi trời. Đều xem bình thƣờng chúng ta khởi tâm 

động niệm nghĩ đến điều gì. Khởi tâm động niệm nghĩ đến chánh pháp cửu trú, nghĩ 

đến chúng sanh khổ nạn, trong này không có cái tôi. Trong Kinh Kim Cang nói: vô ngã 

tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng. Vô ngã kiến, vô nhân 

kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến, đây là Phật đạo. Đừng hỏi ngƣời khác, bản 

thân mình rõ ràng hơn bất kỳ ai. Buổi tối ngủ ta thƣờng nằm mộng, mộng thấy những 

gì? Cảnh giới trong mộng chính là lúc phát hiện thiện ác nghiệp chủng, phát hiện lúc 

còn trong mộng. Sau khi tỉnh dậy phải có tâm cảnh giác, vì sao vậy? Vì ngƣời khi lâm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              637/21 

chung  giống  nhƣ  giấc  mộng  vậy.  Bây  giờ  cảnh  giới  trong  mộng,  chính  là  cảnh  giới 

phảng phất nhƣ lúc lâm chung, quý vị biết phải nhƣ thế nào? Nghĩ đến điều này, tâm 

cảnh giác mới có thể khởi lên, không thể không sợ. Còn muốn trầm luân trong luân hồi 

lục  đạo  chăng?  Luân  hồi  rất  khổ!  Đặc  biệt  là  sanh  trong  thời  đại  này,  không  dễ  cảm 

nhận đƣợc thái bình thạnh thế, loạn thế thì rất rõ ràng, còn làm điều này chăng? Không 

thể tiếp tục làm, phải nghĩ cách ra khỏi luân hồi. Ra khỏi luân hồi, ngoài niệm Phật ra, 

phƣơng  pháp  khác  đều  rất  khó.  Một  câu  chắc  nhƣ  đinh  đống  cột,  dựa  vào  năng  lực 

chính mình không làm đƣợc. Niệm Phật là dựa vào nguyện lực của Phật A Di Đà, nên 

nhớ rằng đây là pháp môn tha lực. 

Bây giờ chúng ta phải thƣờng nghĩ đến, ta có khởi ác niệm chăng? Ta còn có tà 

kiến chăng? Tà kiến, dùng năm loại lớn trong kinh Phật nói, luôn luôn kiểm điểm mình. 

Thứ nhất là thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến. Tất cả mọi kiến 

giải sai lầm này ta có chăng? Có phải làm sao? Cổ nhân dạy chúng ta: “không sợ niệm 

khởi, chỉ sợ giác chậm”. Nghĩa là khởi niệm là điều đƣơng nhiên, vì sao vậy? Vì ta là 

phàm phu. Nếu ta không khởi niệm này, ta là thánh nhân chứ không phải phàm nhân 

nữa. Phàm phu lục đạo đâu có đạo lý không khởi ý niệm! Rất bình thƣờng. 

Tổ sƣ đại đức dạy chúng ta nhƣ thế nào? Thay đổi nó, dùng danh hiệu Phật A Di 

Đà thay thế vào. Niệm đầu tiên tà niệm khởi lên, ý niệm tự tự tự lợi khởi lên, niệm thứ 

hai là A Di Đà Phật. Đây gọi là niệm Phật, gọi là biết niệm. Vấn đề này trong cuộc 

sống hằng ngày phải thuần thục nó, học hằng ngày, nỗ lực học, học thuộc. Tà niệm vừa 

khởi lên, niệm thứ hai là A Di Đà Phật. Ý niệm tham sân si là ác niệm, ác niệm vừa 

khởi lên lập tức A Di Đà Phật, tà niệm khởi lên liền A Di Đà Phật. 

Hệ  luyến  nghĩa  là  trong  tâm  có  lo  lắng, quý  vị  xem  ngƣời  già  rất  quan  tâm  con 

cháu. Con cái đã lớn không cần quan tâm chúng, cháu còn rất nhỏ nên rất thƣơng yêu 

chúng, đó gọi là hệ luyến. 

Tôi cũng từng nói với quý vị rất nhiều lần, có một năm đón tết tôi ở Đài Bắc. Có 

một bà cụ đến chúc tết tôi nói rằng, thầy ơi hiện tại công phu của con không tệ lắm, tất 

cả đều buông bỏ, nhƣng vẫn còn một việc chƣa buông bỏ đƣợc. Tôi hỏi là điều gì? Là 

chƣa buông đƣợc đứa cháu. Tôi bày cho cụ, bà đem đứa cháu của mình đổi thành A Di 

Đà Phật, nhƣ vậy sẽ thành công. Khi lâm mạng chung bà không nhớ đến Phật, đầu tiên 

nghĩ đến là đứa cháu, điều này rất phiền phức. Ý niệm nghĩ đến cháu này, đứa cháu lớn 

lên cƣới vợ sanh con, có thể bà đầu thai trở thành con của cháu mình, đây là hệ luyến! 

Không đƣợc, không đƣợc tập thành tâm tham luyến, phải buông bỏ tất cả. 

Điên cuồng ngang ngƣợc, ngày nay chúng ta gọi họ là bệnh thần kinh, thần kinh 

không bình thƣờng, thế gian nói họ bị điên. Hạng ngƣời này rất đáng thƣơng, đây đều 

là hiện tƣợng của tội nghiệp. Bởi vậy tội ác không chỉ có một thứ, nhiều vô cùng, đều 

gọi là điên đảo. Khi lâm mạng chung mà điên đảo, nghiệp luân hồi hiện tiền. Chƣớng 

ngại  ta  niệm  Phật,  chƣớng  ngại  việc  vãng  sanh, điều  này  rất  đáng  sợ.  Khi  lâm  mạng 

chung đƣợc mấy ngƣời không điên đảo? Rất ít, đúng là quá ít, ngƣời tu hành lâu năm 

cũng không ngoại lệ. Đây là nguyên nhân gì? Là oán thân trai chủ đến trả thù. Nếu nợ 

mạng họ đến đòi mạng, nếu nợ tiền họ đến đòi tiền. Lúc này toàn bộ đều đến, mà họ 

còn biến hóa. Nếu họ hiện tƣớng của mình, quý vị vừa nhìn liền nhận ra, nhƣ vậy quý 

vị tìm cách trốn tránh họ. Họ biến thành gia thân quyến thuộc của quý vị, giống nhƣ 

trong Kinh Địa Tạng nói vậy. 

Ngƣời khi lâm mạng chung, đầu óc tỉnh táo, họ nói với ngƣời bên cạnh, tôi thấy 

ngƣời đó ở ngoài cửa. Đều là ngƣời đã chết mà trƣớc đây họ quen, phải chăng là thật? 

Chƣa chắc, đó là ai? Là oán thân trai chủ, biến thành gia thân quyến thuộc đến đem họ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              638/21 

đi. Sau khi dẫn đi, biến trở về lại, lúc đó trốn cũng không đƣợc, vấn đề này rất nhiều. 

Trong kinh điển Đức Phật nói rất rõ ràng, Đạo giáo cũng nói rất rõ. Quý vị thấy trong 

Ngọc  Lịch  Bảo  Sao  nói,  đều  là  thật  không  phải  giả,  không  phải  mê  tín,  cũng  không 

phải gạt ngƣời. Ta không biết, đến lúc đó phải chịu khổ nạn! 

Ngƣời xƣa dạy ngƣời, không đƣợc có tâm hại ngƣời, nhƣng không thể không có 

tâm phòng ngƣời. Trong Phật pháp đến tâm phòng ngƣời cũng không nên có, không 

cần phải phòng, tâm phải đạt đƣợc thuần tịnh thuần thiện, phòng họ làm gì? Ta có tâm 

phòng ngƣời, nghĩa là chƣa buông bỏ thân kiến, thân kiến là thuộc về tà kiến. 

Cho nên nhất tâm hƣớng Phật, không có điều gì không kiết tƣờng, lúc lâm chung 

đƣợc Phật gia trì. Oán thân trai chủ nhìn thấy thế, có cảm tƣởng nhƣ thế nào? Rất khâm 

phục, quý vị niệm Phật thành công, đã làm Phật. Họ cần đòi nợ nữa chăng? Không cần 

nữa, họ cung kính, muốn học tập theo quý vị. Quý vị làm Phật, họ đến cầu xin đƣợc độ. 

Nhất định quý vị đến độ họ, vì sao vậy? Vì họ có duyên với quý vị. Bất luận là thiện 

duyên hay ác duyên, chỉ cần có duyên, Phật độ ngƣời có duyên. Bản thân ta thành tựu, 

oán thân trai chủ của mình đều đƣợc độ, sao họ không hoan hỷ đƣợc! Ngƣời có ân với 

ta cũng hoan hỷ, ngƣời có oán với ta cũng hoan hỷ, tâm bình đẳng hiện tiền. 

“Cho  thấy  phàm  phu  nghiệp  nặng,  giây  phút  lâm  chung,  càng  nhiều  điên  đảo”. 

Đây  là  một  việc  khiến  ngƣời  vô  cùng  cảm  thán.  “Lại  bị  bốn  nỗi  khổ  lớn  bức  bách, 

thông khổ vô cùng, làm sao có thể chánh niệm trì danh”. Vào lúc này đa số mọi ngƣời 

điều nhƣ thế. Bốn đại này là nói bệnh khổ, con ngƣời khi lâm chung sắp tắt thở, thần 

thức  lìa  khỏi  thân xác, nỗi  đau  đớn  này  trong  kinh  điển dùng  một  câu  để  hình  dung, 

“giống nhƣ rùa sống thoát xác”. Giống nhƣ con rùa sống, lột mai của nó ra vậy. Con 

ngƣời khi lâm chung, thần thức lìa khỏi thân thể, nỗi đau đớn cũng giống nhƣ thế, vì 

sao vậy? Vì họ có thân kiến, họ cho rằng thân là chính mình, họ tham luyến thân này 

cho nên phải chịu nỗi khổ nhƣ vậy. Vì sao Phật dạy ngƣời phá thân kiến? Thật sự phải 

dƣỡng thành, đây là chân tƣớng sự thật, thân không phải ta, thân là ta sở hữu, nhƣ áo 

quần vậy, ta sở hữu, cởi một chiếc áo rất đơn giản. Đến lúc lâm  mạng chung, khi xả 

thân giống nhƣ cởi chiếc áo, không có đau đớn, họ không chấp trƣớc thân này là ta. 

Chúng  ta  thấy  ngƣời  lâm  mạng  chung, thông thƣờng  khi  lâm  chung thân thể  rất 

cứng, nhƣ  vậy  là  rất  khổ,  chứng  tỏ  họ  chấp  trƣớc  thân  kiến  rất  sâu.  Lâm  chung  toàn 

thân mềm mại, họ ra đi một cách tự tại, ra đi một cách an lành, không có đau đớn. Biết 

thân  này  không  phải  ta,  nhất  định  họ  hƣớng  đến  một  nơi  tốt  đẹp,  không  vào  trong 

đƣờng ác. Phàm những ngƣời vào ba đƣờng ác, thân thể đều rất cứng. 

“Lâm  chung  khổ  bức  bách, đau đớn  không  cùng  tận, sao  có thể  chánh niệm  trì 

danh?” Bởi bậy trợ niệm khi vãng sanh rất hay, có rất nhiều ngƣời dẫn dắt họ, rất nhiều 

ngƣời niệm Phật. Dùng từ trƣờng này để giúp họ, giúp họ điều gì? Giúp họ hóa giải 

oán  thân  trai  chủ.  Câu  Phật  hiệu  này  có  thể  hóa  giải,  nhắc  nhở  chánh  niệm,  giúp  họ 

vãng sanh. Nhiều thiện nam tử thiện nữ nhơn nhƣ thế, dùng thiện niệm chánh niệm đến 

giúp họ. Oán thân trai chủ của họ đƣợc phƣớc, vì thế không quấy nhiễu họ. 

Ai đến quấy nhiễu họ? Ngƣời có thâm thù đại hận, không thể không báo. Vấn đề 

này  rất  đáng  ghét,  rất  phiền  phức.  Oán  hận  này  nhẹ  hơn  một  chút  lập  tức  hóa  giải, 

ngƣời có thâm thù đại hận không nhiều, lúc này nhờ Phật lực gia trì, nhƣ Bồ Tát Địa 

Tạng, Bồ Tát Quan Âm. Lúc này linh cảm không thể nghĩ bàn. 

Ở đây đƣa ra một kết luận: “Nên biết phàm phu vãng sanh, không phải dựa vào tự 

lực”.  Chúng  ta  nhất  định  phải  thừa  nhận  điều  này,  đừng  tƣởng  rằng  tự  mình  có  thể 

vãng sanh, nhƣ vậy là sanh khởi tâm ngạo mạn. Công phu của mình tốt nhƣ thế nào, dù 

tốt đến đâu cũng không đƣợc, vì sao vậy? Vì chƣa đoạn phiền não, đoạn phiền não mới 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              639/21 

đƣợc! Đoạn kiến tƣ phiền não mới có thể ra khỏi lục đạo, nhƣng chƣa ra khỏi mƣời 

pháp giới, vãng sanh phải ra khỏi ngƣời pháp giới. Kiến tƣ phiền não không dễ đoạn! 

Ngày  nay  chúng  ta  dựa  vào  Phật  lực  nhƣ  thế  nào?  Nghĩa  là  nhất  tâm  niệm  câu 

Phật  hiệu  này,  đây  là  Phật  lực  gia  trì.  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tƣơng  tục”,  tập 

thành thói quen trong cuộc sống hằng ngày. Trong tâm mỗi niệm đều là Phật A Di Đà, 

ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra  phải  nhƣ  thế  nào?  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  dạy  chúng  ta: 

“Tất cả chúng sanh vôn là Phật”. Nếu ta quán đƣợc nhƣ thế, niệm đến công phu thành 

phiến, niệm đến nhất tâm bất loạn là có giúp ích lớn. 

Ta  xem  tất  cả  chúng  sanh  đều  là  Phật, nếu  có thể xem  tất  cả  chúng  sanh  đều  là 

Phật A Di Đà, công đức của ta thật sự viên mãn. Tuy chƣa vãng sanh, nhƣng ta cách 

Phật A Di Đà và thế giới Cực Lạc rất gần. Phải chăng là Phật A Di Đà thật? Nói cho 

chƣ vị biêt, là thật không phải giả. Phật A Di Đà là tự tánh Phật, ngƣời nào không có tự 

tánh! Phật A Di Đà là trở về tự tánh. Nếu nói thật với quý vị, nói thật quý vị không tin. 

Nói  giả  thì  tin,  nói  thật  ngƣợc  lại  không  tin.  Ta  xƣa  nay  chƣa  từng  rời  khỏi  tự  tánh. 

Kinh điển đại thừa thƣờng nói: “sanh Phật không hai, tánh tƣớng nhất nhƣ”, không hề 

rời xa, nhƣ vậy sao lại không phải? Đƣơng nhiên là phải rồi. Đối với tất cả chúng sanh 

đều cung kinh giống nhƣ Phật A Di Đà, khen ngợi nhƣ vậy, tất cả tội nghiệp của ta đều 

đƣợc tiêu trừ, tất cả họa hoạn đều viễn ly. Niệm niệm tƣơng ƣng với đại nguyện của 

Phật A Di Đà, đƣơng nhiên đƣợc 48 nguyện gia trì, hiện tại không điên đảo, lâm chung 

cũng không bị điên đảo, nhất định vãng sanh. 

Chúng ta hiện tại từ sáng đến tối thƣờng điên đảo, nghĩa là thƣờng mê hoặc. Mê 

hoặc, tốt hơn một chút lại giác ngộ, giác ngộ lại mê, mê rồi giác ngộ, mỗi ngày đều cứ 

nhƣ thế, không thể không biết. Làm sao duy trì thời gian mê ít thời gian giác nhiều, đây 

là tiến bộ, là công phu đắc lực. Có thể giữ đƣợc tỉnh, không điên đảo, lúc mộng cũng 

không điên đảo. Đối với công phu niệm Phật mà nói, nhƣ vậy là đạt đƣợc niệm Phật 

tam muội rồi. 

Công phu tam  muội  có sâu cạn khác nhau, sâu nhất là lý nhất tâm bất loạn, thứ 

đến là sự nhất tâm bất loạn, ở trƣớc chúng ta đều đã học, tiếp theo nữa là công phu 

thành  phiến.  Công  phu  thành  phiến  cũng  có  tam  bối  cửu  phẩm,  sanh  vào  cõi  phàm 

thánh đồng cƣ. Sự nhất tâm bất loạn sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ. Lý nhất tâm bất 

loạn sanh vào cõi thật báo trang nghiêm. Nhƣng thế giới Cực Lạc là thế giới bình đẳng, 

phàm phu trong cõi đồng cƣ, đƣợc bổn nguyện của 48 nguyện gia trì, về trí tuệ, thần 

thông, đạo lực hầu nhƣ đều tƣơng đồng với pháp thân Bồ Tát cõi thật báo. Đây là sự 

thù thắng không nơi nào sánh đƣợc của thế giới Cực Lạc, vô cùng trang nghiêm. Vấn 

đề là ta phải thật sự nhận thức, mới không hề có chút hoài nghi nào, tin sâu, nguyện 

thiết, hành trì. 

Trong thế giới hiện tại, căn bản không khác thế giới Cực Lạc, vì sao vậy? Vì cảnh 

giới  là  do  tâm  chuyển,  đạo  lý  này  mọi  ngƣời  đều  hiểu,  cảnh  tùy  tâm  chuyển  mà.  Ý 

niệm vừa chuyển, thì dù ở đây cũng không khác gì ở thế giới Cực Lạc. Ở thế giới Cực 

Lạc ngày ngày thấy Phật A Di Đà, ở thế giới này cũng ngày ngày thấy Phật A Di Đà, 

tất cả chúng sanh chính là Phật A Di Đà. 

Xem  tiếp  Hoàng  Niệm  Lão  trích  dẫn  trong  Viên  Trung  Sao,  do  đại  sƣ  U  Khê 

trƣớc tác. “Viên Trung Sao nói, chúng sanh  ở thế giới Ta Bà, tuy có thể niệm Phật, 

nhƣng kiến tƣ phiền não cuồn cuộn quả thật chƣa chế ngự, có thể làm cho tâm không 

điên đảo, vốn không phải tự lực có thể làm đƣợc, mà hoàn hoàn nhờ Phật Di Đà đến 

cứu độ. Tuy không chánh niệm mà có thể chánh niệm, cho nên đƣợc tâm không điên 

đảo, tức đƣợc vãng sanh”. Đoạn này trong Viên Trung Sao nói rất hay. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              640/21 

Chúng sanh ở thế giới Ta Bà, đây là nói đại thế giới, khu vực giáo hóa của Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni lớn bao nhiêu? Không phải địa cầu này, đây chỉ là một gốc nhỏ 

trong khu vực giáo hóa của ngài. Phạm vi Thế Tôn giáo hóa, là một đại thiên thế giới. 

Trƣớc khi tôi chƣa quen Hoàng Niệm Tổ đều cho rằng, đơn vị thế giới trong kinh 

Đức Phật nói là một thái dƣơng hệ. Các bậc cổ đức không nói rõ ràng vấn đề này, các 

bậc  cao  tăng  cận  đại  cũng  đa  phần  đều  cho  rằng  là  thái  dƣơng  hệ.  Tuy  chúng  tôi  có 

hoài  nghi,  nhƣng  các  bậc  cổ  đức  đều  nói  nhƣ  thế,  chúng  tôi  cũng  nói  theo  nhƣ  thế. 

Hoàng Niệm Lão là ngƣời học khoa học, ông nói rằng, thực tế mà nói một đơn vị thế 

giới là một hệ ngân hà. Ông nói trong kinh nói rất rõ ràng, mặt trăng và mặt trời chạy 

quanh eo núi tu di, nghĩa là chạy tròn ở giữa núi tu di. Núi tu di là trung tâm của một 

đơn vị. Các nhà thiên văn học nói, đích thực hệ thái dƣơng xuay quanh hệ ngân hà, hệ 

ngân hà là một đơn vị thế giới. Một ngàn đơn vị thế giới mới gọi là một tiểu thiên thế 

giới, nghĩa là một ngàn hệ ngân hà là một tiểu thiên thế giới. Một ngàn tiểu thiên thế 

giới là một trung thiên thế giới. Một ngàn trung thiên thế giới là một đại thiên thế giới. 

Cho nên nó là nhân 3000, gọi là tam thiên đại thiên thế giới. Tam thiên đại thiên thế 

giới, trên  thực  tế  là một  đại  thiên  thế  giới, bao nhiêu  hệ  ngân  hà?  10  ức  hệ  ngân  hà, 

phạm  vi  hóa  độ  chúng  sanh  của  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  mƣời  ức  hệ  ngân  hà. 

Chúng ta là một tinh cầu nhỏ trong hệ ngân hà, chúng ta không thể không biết điều này. 

Cho thấy thế giới này lớn biết bao, chúng sanh nhiều đến nhƣờng nào! Đức Phật 

giáo hóa chúng sanh, đáng dùng thân gì để độ ngài liền thị hiện thân đó. Phật ở đâu? 

Phật ở khắp mọi nơi mọi lúc, bây giờ chúng ta hiểu đƣợc câu nói này, trƣớc đây quả 

thật  không  hiểu.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rất  rõ  ràng, trong  Hoàn  Nguyên  Quán 

nói càng rõ ràng hơn. Một niệm chu biến pháp giới, xuất sanh vô tận, hàm dung không 

hữu. Chu biến pháp giới là không lúc nào không có, hàm dung không hữu là không nơi 

nào không có, quả thật là “tâm bao thái hƣ, lƣợng châu sa giới”. Ở đâu chúng sanh có 

cảm, ngài lập tức ứng đến đó. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ứng, Phật A Di Đà cũng ứng, tất cả Chƣ Phật Bồ Tát 

không  ai  không  khởi  cảm  ứng  đạo  giao.  Những  đạo  lý  này  đƣợc  khoa  học  hiện  đại 

chứng  minh,  cho  nên  chúng  ta  rất  cám  ơn  các  nhà  khoa  học  này.  Họ  giúp  chúng  ta, 

khiến chúng ta đối với kinh Phật có thể nghiệm sâu sắc hơn, có nhận thức càng thấu 

triệt hơn. Đặc biệt là đối với ngƣời niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, giúp ích rất lớn. 

Mấy câu này trong Viên Trung Sao, nói đến chúng sanh trong thế giới Ta Bà, tức 

không phải địa cầu này, là 10 ức hệ ngân hà, chúng ta rất khó tƣởng tƣợng. Tuy có thể 

niệm Phật nhƣng không đoạn đƣợc kiến tƣ phiền não. Trong kinh Phật nói rất rõ ràng, 

tam giới 88 phẩm kiến hoặc, 81 loại tƣ hoặc, ta đoạn nhƣ thế nào! Không đoạn đƣợc 

nghĩa là không ra khỏi, nhất định phải đoạn tận mới có thể vƣợt thoát luân hồi lục đạo. 

Câu bên dƣới nói rất hay, không những chƣa đoạn, đến chế ngự cũng chƣa đƣợc, pháp 

môn Tịnh độ gọi là đới nghiệp vãng sanh. Nghĩa là biết ta không thể đoạn, nhƣng cần 

phải chế ngự nó. Chúng ta hiện nay có thể chế ngự chăng? Có thể, không phải dựa vào 

sức của mình, mà là Phật A Di Đà gia trì khiến ta chế ngự đƣợc. Sự gia trì này rất rõ 

ràng, trong tâm ta có Phật A Di Đà, trên miệng niệm Phật A Di Đà, đây chính là Phật 

A Di Đà gia trì. Nếu không niệm Phật A Di Đà, không đƣợc Phật gia trì. Niệm Chƣ 

Phật Bồ Tát khác hoặc trì chú cũng đƣợc, nhƣng sức gia trì không rõ ràng nhƣ Phật A 

Di Đà, không lớn nhƣ thế. Không thể không biết điều này. 

Điều này ví nhƣ chúng ta gia nhập vào một đoàn thể vậy, đoàn thể của Phật A Di 

Đà lớn bao nhiêu, biến pháp giới hƣ không giới. Tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai khắp mƣời 

phƣơng ba đời không ai không khen ngợi. Khen ngợi Phật A Di Đà là “quang trung 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              641/21 

cực tôn, Phật trung chi vƣơng”. Trong Kinh Hoa Nghiêm chúng ta thấy Tỳ Lô Giá Na 

Nhƣ Lai_Quý vị thấy trong hội Hoa Nghiêm, Văn Thù, Phổ Hiền dẫn đầu 41 vị pháp 

thân đại sĩ đến thế giới Cực Lạc, nghe giáo huấn của Phật A Di Đà, tình hình này là sao! 

Chúng ta có lý do tin rằng, điều này đích thực có thể khiến cho tất cả Chƣ Phật Nhƣ 

Lai  trong  ba  đời  mƣời  phƣơng,  hoan  hỷ  đến  đây  chiêm  ngƣỡng.  Không  phải  Tổ  sƣ 

Tịnh tông tự khuếch đại pháp môn này là đệ nhất pháp môn, không phải đâu, nếu nghĩ 

nhƣ vậy là sai lầm rồi. Nó đích thực là đệ nhất pháp môn mà Chƣ Phật độ chúng sanh 

thành  Phật  đạo,  có  thể  nói  nó  vốn  là  nhƣ  vậy.  Không  phải  khen  ngợi,  không  phải 

khuếch trƣơng. 

Chúng ta tin lời trong Kinh Kim Cang nói: “Nhƣ Lai là chân ngữ, thật ngữ, nhƣ 

ngữ,  bất  cuồng  ngữ”,  ngài  nói  ra  đều  là  sự  thật.  Là  do  chúng  ta  nghiệp  chƣớng  sâu 

nặng,  tín  tâm  chƣa  đủ,  thƣờng  có  ý  niệm  hoài  nghi  xen  tạp  vào.  Đây  tức  là  nghiệp 

chƣớng, nghiệp chƣớng hiện tiền, khi nào hiện tiền bản thân không hề hay biết. Khởi 

lên một chút hoài nghi lập tức hiện tiền, có một chút xen tạp vào liền hiện tiền. 

Chúng  ta  nhìn  thấy  hiện  nay  trên  địa  cầu  thiên  tai  dồn  dập.  Ngày  ngày  lo  lắng 

những  thiên  tai  này,  trong  tâm  nghĩ  đến  những  thiên  tai  này,  vì  sao  không  nghĩ  đến 

Phật A Di Đà, nghĩ đến thiên tai làm gì? Nghĩ đến thiên tai, thiên tai sẽ đến. Nghĩ đến 

Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  Di  Đà  đến  ngay.  Quý  vị  xem  rốt  cuộc  bên  nào  hay  hơn?  Học 

Phật đã nhiều năm nay, đạo lý rõ ràng này cần phải hiểu, đừng suy nghĩ lung tung nữa. 

Dự ngôn ra sao cũng đƣợc, tin tức của linh giới cũng đƣợc, chúng ta tiếp xúc hay gặp 

đƣợc, đối với họ cung kinh lễ phép. Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, tuyệt đối không vì 

lời họ nói mà dao động, nhƣ vậy là đúng. Niệm rốt ráo một câu Phật hiệu, nhƣ ý kiết 

tƣờng, pháp hỷ sung mãn, nhƣ vậy mới tƣơng ƣng với Cực Lạc. Suốt ngày nghĩ đến 

những việc đâu đâu, vậy là tƣơng ƣng với cực khổ chứ không phải Cực Lạc, hoàn toàn 

sai. Đây là quá trình khẳng định, chúng ta hiện tại không điên đảo, lâm chung không 

điên đảo, quả thật đều nhờ bổn nguyện Phật A Di Đà gia trì. Ngài đến cứu bạt, bạt là 

bạt khổ, một câu Phật hiệu bạt trừ tất cả khổ nạn của chúng ta, từ bi cứu tế. 

Chúng  ta  niệm  câu  A  Di  Đà  Phật  này,  tuy  không  phải  chánh  niệm  mà  có  thể 

chánh  niệm.  Chánh  niệm  là  gì?  Hết  thảy  mọi  vọng  niệm  đều  không  có,  đó  là  chánh 

niệm. Bây giờ chúng ta niệm Phật A Di Đà, vẫn còn tạp niệm, nhƣng chúng ta có thể 

đem câu A Di Đà Phật này thay thế cho tất cả tạp niệm, đó nghĩa là có thể chánh niệm. 

Nếu không thay thế đƣợc, nghĩa là công phu câu Phật hiệu này không đắc lực, không 

có  hiệu  quả,  ta  phải  cố  gắng  hơn.  Cố  gắng  từ  đâu?  Từ  sự  buông  bỏ,  buông  bỏ  vạn 

duyên. Ta còn điều gì chƣa buông bỏ, ta còn âu lo, còn vƣớng bận, có tâm sự, nhƣ vậy 

là không đƣợc. Khi lâm mạng chung tuyệt đối không đƣợc điên đảo, nếu lâm chung 

còn điên đảo, nhƣ vậy không thể vãng sanh. Bình thƣờng phải huấn luyện nhất tâm bất 

loạn. 

Oai thần bổn nguyện, tổng kết thành một câu Phật hiệu. Một câu Phật hiệu chính 

là 48 nguyện, phải hiểu đạo lý này, chân tƣớng sự thật cũng nhƣ thế. Một câu A Di Đà 

Phật là cƣơng lĩnh chung, là tiêu đề chung của 48 nguyện. Ta nắm bắt đƣợc nó là nắm 

bắt đƣợc toàn bộ, đều nắm bắt đƣợc. Quả thật nhƣ Kinh Hoa Nghiêm nói: “một là tất 

cả, tất cả là một”. 

Bên dƣới nói: “Chứng các tiểu bổn nhƣ hai kinh Đƣờng Dịch và Bi Hoa, ý này lợi 

ích hiển lộ”. Tiểu bổn là Kinh A Di Đà, Kinh A Di Đà là Đƣờng Dịch, Đƣờng Dịch là 

đại sƣ Huyền Trang phiên dịch. Bây giờ chúng ta thƣờng tụng là Tần Dịch, đại sƣ Cƣu 

Ma La Thập thời Diêu Tần phiên dịch. Qúy vị xem kinh đại sƣ Huyền Trang dịch, xem 

Kinh Bi Hoa, ý này rất rõ ràng. Bên dƣới liệt kê cho chúng ta thấy. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              642/21 

“Tiểu bổn Đƣờng Dịch gọi là Xƣng Tán Tịnh Độ Phật Nhiếp Thọ Kinh”. Đề kinh 

này là đại sƣ Huyền Trang đặt đề mục khi ngài phiên dịch. Đại sƣ La Thập phiên dịch 

là Phật Thuyết A Di Đà Kinh, ngài trực tiếp dùng tên của Phật, rất dứt khoát. 

Trong kinh văn đại sƣ Huyền Trang dịch có một đoạn nhƣ thế: “Khi lâm mạng 

chung, Vô Lƣợng Thọ Phật và vô lƣơng đệ tử Thanh Văn, các chúng Bồ Tát của ngài, 

trƣớc sau vây quanh đều đến trƣớc ngƣời đó, từ bi gia hộ, khiến tâm bất loạn”. Đại sƣ 

La Thâp dịch là nhất tâm bất loạn, có thể nói nhƣ thế, không phải không thể. Đại sƣ 

Huyền Trang dịch không phải nhất tâm bất loạn, mà là nhất tâm hệ niệm. Chúng ta có 

thể làm đƣợc nhất tâm hệ niệm, nhất tâm bất loạn không dễ. Nhƣng nhƣ thế nào? Khi 

lâm mạng chung nhất tâm bất loạn, lúc này Phật Bồ Tát đều đến gia trì, niệm Phật tam 

muội hiền tiền. Bất loạn là tam muội hiện tiền. 

“Cho thấy phàm phu lâm chung tâm không điên đảo, cũng không tán loạn, chánh 

niệm trì danh, toàn là nhờ sức từ bi gia hộ của Phật Di Đà”. Điều này rất ít ngƣời biết 

đến, vì sao vậy? Vì đại sƣ Huyền Trang dịch Kinh Di Đà, lƣợng lƣu thông rất ít, ngƣời 

học  Phật  đều  không  tụng  kinh  này.  Chỉ  có  ngƣời  nghiên  cứu  kinh  giáo,  họ  mới  tìm 

kinh này xem. Khi giảng giải, tƣ tƣởng mới có thể nói viên mãn đƣợc. Thông thƣờng 

ngƣời niệm Phật đều không đọc kinh này, trong kinh này đích thực có rất nhiều kinh 

văn có thể bù đắp vào chổ thiếu sót của ngài La Thập. Đại sƣ La Thập dịch rất hay, rất 

thích  hợp  sở thích  của  ngƣời xƣa. Đại  sƣ  Huyền  Trang là  dịch  thẳng, cho nên ngƣời 

thƣờng không thích xem sách của ngài lắm. 

Trong  kinh  văn  này  có  mấy  câu  rất  quan  trọng,  khi  lâm  chung  Vô  Lƣợng  Thọ 

Phật và vô lƣợng chúng Bồ Tát Thanh văn đệ tử của ngài, đây là ngƣời vãng sanh. Phật 

đến tiếp dẫn, không phải chỉ mình Phật, quý vị có thể thấy có rất nhiều ngƣời cùng đến 

tiếp  dẫn  với  Phật.  Có  chúng  Bồ  Tát,  có  chúng  Thanh  văn,  chúng  Thanh  văn  ở  đâu? 

Chính là cõi phƣơng tiện, chúng Bồ Tát là cõi thật báo, đều đi theo Phật A Di Đà đến 

tiếp dẫn. “Trƣớc  sau  vây  quanh, đều đến trƣớc ngƣời  đó, từ bi  gia hộ, khiến tâm  bất 

loạn”. Tất cả oán thân trai chủ, nhìn thấy  nhƣ vậy có thể không hoan hỷ ƣ? Còn đến 

tìm  phiền  phức  ƣ?  Không  còn.  Nhất  định  phải  biết  điều  này,  quả  thật  hoàn  toàn  dựa 

vào 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, bảo hộ. 

Kinh  Bi  Hoa  lại  nói:  “Khi  lâm  chung, ta  và  đại  chúng  vây  quanh,  hiện  ra  trƣớc 

ngƣời đó”. Ta là Phật A Di Đà tự xƣng, Phật A Di Đà và đại chúng, chính là Bồ Tát và 

Thanh  văn  mà  ở  trƣớc  chúng  ta  đã  học.  Đó  là  những  ngƣời  đã  vãng  sanh,  trong  số 

những ngƣời đã vãng sanh, đa phần đều là ngƣời có duyên với mình. Vì sao nhiều nhƣ 

vậy? Lúc này ta mới biết, vô lƣợng kiếp trong đời quá khứ, họ là gia thân quyến thuộc, 

là ngƣời có nhân duyên với chúng ta. Họ niệm Phật trƣớc, vãng sanh trƣớc, đều ở bên 

đó. Chúng ta vãng sanh họ rất hoan hỷ, cùng đến tiếp dẫn chúng ta, sự việc là nhƣ vậy. 

Đừng nghĩ rằng đến thế giới Cực Lạc rất cô đơn. Nó rất náo nhiệt! Chƣ vị đồng tu có 

nhân duyên từ vô lƣợng kiếp đến nay, đều gặp lại hết, vừa gặp là quen. Đâu có nhƣ thế 

gian hiện nay, ngƣời ta quen không nhiều. Bất luận là có ân hay có oán, họ đều đến thế 

giới  Cực  Lạc,  đều  đã  tu  thành  Phật.  Chúng  ta  gặp  lại  họ  vừa  hoan  hỷ  vừa  hổ  thẹn. 

Hoan hỷ là cùng nhau trở về quê nhà, hổ thẹn là họ đƣợc trở về nhà từ sớm, còn mình 

bây giờ mới về đƣợc. So với họ thì thua xa, thua rất nhiều. 

“Ngƣời này gặp ta”, ngƣời này là ngƣời vãng sanh, gặp Phật A Di Đà. “Tức đến 

trƣớc ta, tâm đƣợc hoan hỷ”. Chắc chắn nhƣ thế, nhƣ chúng tôi vừa mới nói, sao họ 

không  hoan  hỷ  đƣợc!  Thấy  rất  nhiều  ngƣời  có  nhân  duyên  với  mình,  đều  ở  thế  giới 

Cực  Lạc.  “Gặp  đƣợc  ta,  lìa  các  chƣớng  ngại”,  tất  cả  nghiệp  chƣớng  đều  không  còn. 

“Vừa xả thân này, sanh đến cõi nƣớc ta”, đây là khi nhất niệm lâm chung, thấy Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              643/21 

đến tiếp dẫn, thần trí rõ ràng, cáo biệt với mọi ngƣời, Phật đến tiếp dẫn, tôi đi theo Phật 

đến thế giới Cực Lạc. Sau cùng niệm Phật gọi là chứng chuyển, tam chuyển pháp luân, 

ta  làm  chứng  chuyển  cho  mọi  ngƣời.  Đức  Phật  thật  sự  đến  tiếp  dẫn,  ta  đi  theo  Phật, 

ngƣời vãng sanh nhƣ vậy không nhiều. Đại đa số ngƣời vãng sanh, cần có rất nhiều 

đồng tu đến trợ niệm, khi lâm mạng chung luôn cận kề cảnh tỉnh họ. Họ hoan hỷ tiếp 

nhận, buông bỏ tất cả ƣu tƣ vƣơng bận mới có thể đi. Trong kinh nói, ngƣời vãng sanh 

nhƣ thế, lúc lâm mạng chung rõ ràng minh bạch, hoàn toàn không sợ hãi. Nhƣ vậy là 

sao? Họ đã buông bỏ từ lâu. 

Chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  mình  thích  loại  vãng  sanh  nào?  Nếu  muốn  đƣợc  vãng 

sanh nhƣ thế, không thể không buông bỏ, phải biết vãng sanh nhƣ vậy công đức rất lớn. 

Quý vị xem, bao nhiêu ngƣời nhìn thấy đều sanh tâm hoan hỷ, ngƣời không tin cũng đã 

tin, đã tin thì tuyệt đối không còn hoài nghi, họ đã nhìn thấy. 

Trƣớc  đây  ở  HongKong, phu nhân của  tƣớc  sĩ  Hà  đông, bà vãng sanh  chính là 

nhƣ vậy. Con trai Hà Thế Lễ vốn là một tƣớng quân, cả gia đình là tín đồ đạo Cơ đốc, 

nhƣng  bà  cụ  niệm  Phật.  Ông  rất  hiếu  thuận,  rất  hiếm  có,  trong  nhà  thiết  một  Phật 

đƣờng, bà cụ niệm Phật, không ai quấy nhiễu, không ai chƣớng ngại, gia đình họ là tự 

do tín ngƣỡng. Suốt đời bà lão chƣa từng khuyên con cháu niệm Phật, khi lâm chung, 

bà nói với con dâu và cháu, mẹ sắp đến thế giới Cực Lạc, khi mẹ đi các con niệm vài 

câu Phật hiệu đƣa tiễn nhé, coi nhƣ là nhân duyên giữa mẹ và con. Khi vãng sanh mở 

đại hội vãng sanh. Lúc đó có ký giả đƣa tin, thấy bà cụ vãng sanh nhƣ thế nào, cáo biệt 

mọi ngƣời ra sao. Sau cùng bà nói, Phật đã đến tiếp dẫn, mẹ phải đi theo ngài đây, nói 

rồi tắt thở ra đi. Bà vãng sanh độ đƣợc rất nhiều ngƣời, về sau cả gia đình Hà Thế Lễ 

đều học Phật, độ cả gia đình, bà cụ thật tuyệt vời. Bà biểu diễn chiêu sau cùng này, cả 

gia đình đều tin theo Phật. Đây là thật, không phải giả. Cho nên ngôi nhà Đông Liên 

Giác Uyển là HongKong, chính là sản nghiệp của Hà Đông đã quyên ra làm đạo tràng, 

cúng dƣờng Tam bảo. 

Ba mƣơi mấy năm trƣớc, năm 1977, lần đầu tiên tôi đến HongKong giảng kinh, 

họ kể chuyện này cho tôi nghe. Khi bà cụ vãng sanh, quả thật là đƣợc Tam bảo gia trì, 

hoàn toàn rõ ràng không hề hồ đồ. Tuy có một chút bệnh, nhƣng rất nhẹ. Quý vị xem 

khi lâm chung, bà nói chuyện rất rõ ràng, rất minh bạch, giao phó xong mới ra đi, bản 

thân bà đƣợc tâm hoan hỷ. Phàm là ngƣời tham gia đại hội vãng sanh hôm đó, không 

có ai không hoan hỷ, thật sự đã thấy đƣợc. 

Ngày xƣa HongKong do ngƣời Anh thống trị, thiên hạ của đạo Cơ đốc. Bà biểu 

diễn chiêu này, khiến những ngƣời ngoại quốc này đều nhìn thấy. Còn có pháp sƣ Đàm 

Hƣ, vãng sanh ở HongKong lƣu lại xá lợi. Ngƣời Anh không tin, là thật ƣ? Viên rất 

cứng, sắt đánh vào không bể. Họ dùng đùi sắt đánh vào, đùi sắt đánh đến nó chỉ lỏm 

vào, còn viên xá lợi không hề bị tổn hại, ngƣời phƣơng tây mới tin. Quả thật là viên xá 

lợi rất cứng, đùi sắt đánh vào xƣơng cũng phải nát, vì sao viên xá lợi này không hề hấn 

gì?  Đây  đều  là  biểu  trƣng  cho  chúng  ta  thấy,  nói  với  mọi  ngƣời,  vấn  đề  này  là  thật 

không  phải  giả.  Cho  nên  nghiệp  chƣớng  tiêu  trừ,  xả  thân  liền  sanh  đến  thế  giới  Cực 

Lạc, đó là thời gian một khảy móng tay. 

“Nguyện lại nói”, đây là trong Kinh Bi Hoa nói: “Hết thảy chúng sanh, nếu nghe 

đến tiếng ta”, tiếng nghĩa là danh hiệu, chính là nghe đến câu A Di Đà Phật này, ngƣời 

ta niệm nam Mô A Di Đà Phật, hoặc là A Di Đà Phật, “phát nguyện muốn sanh vào thế 

giới  của  ta”.  Nghe  đƣợc  câu  danh  hiệu  này,  ta  cũng  phát  nguyện  muốn  sanh  đến  thế 

giới Cực Lạc. Những chúng sanh đó, khi lâm mạng chung, đều khiến họ thấy ta và các 

đại chúng trƣớc sau vây quanh. Lúc này ta nhập vô ế tam muội, lấy sức tam muội đứng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              644/21 

trƣớc mặt họ mà nói pháp. Vì nghe pháp mà đoạn trừ tất cả khổ não, tâm đại hoan hỷ. 

Vì tâm hoan hỷ, đƣợc bảo chân tam muội. Nhờ sức tam muội, khiến tâm đƣợc niệm và 

vô sanh nhẫn, sau khi mạng chung nhất định sanh vào cõi nƣớc ta”. Đây là trong Kinh 

Bi Hoa nói, quả là không thể nghĩ bàn! Thật sự có chuyện này ƣ? Vì sao Phật không 

lúc nào cũng thị hiện cho chúng ta thấy? Trong kinh điển đại thừa chúng ta thấy: “Tâm 

Phật chúng sanh, tam vô sai biệt”. Chúng ta đã đọc câu này, biết đƣợc Phật lực không 

thể nghĩ bàn, nghiệp lực của chúng sanh không thể nghĩ bàn, sức mạnh của tâm không 

thể nghĩ bàn. Nếu ba sức mạnh này kết hợp lại, mọi vấn đề đều đƣợc giải quyết. 

Phàm phu chúng ta phiền phức lớn nhất là gì? Nghiệp lực là chƣớng ngại rất lớn, 

nghiệp lực cũng chƣớng ngại tâm lực của chúng ta, tâm này chính là tâm thanh tịnh, 

cho nên không tƣơng ƣng với nguyện lực của Phật. Bởi vậy tiêu nghiệp chƣớng quả là 

một việc lớn, dùng phƣơng pháp gì để tiêu nghiệp? Nói cho chƣ vị biết, dùng phƣơng 

pháp niệm Phật. Ngƣời bây giờ quả thật, nhắc đến niệm Phật, hình nhƣ niệm Phật quá 

đơn giản, có thể tiêu đƣợc chăng? Đâu biết rằng càng đơn giản càng có hiệu quả, cổ 

nhân gọi là đơn phƣơng trị đại bệnh, giống nhƣ đạo lý này vậy. 

Thời Càn Long, pháp sƣ Từ Vân Quán Đảnh là bậc cao tăng thời đó. Thông tông 

thông giáo, hiển mật viên dung, trƣớc tác rất nhiều. Hiện nay trong Vạn Tục Tạng của 

Nhật bản, cất giữ  hơn 20 loại  trƣớc tác  của ngài, trƣớc  tác  của  ngài  tất cả  có hơn 50 

loại. 

Trƣớc đây tôi học Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ, tham khảo chú giải của ngài. Chú 

giải  của  ngài  là  Quán  Kinh  Trực  Chỉ,  trong  đó  có  câu  nói  rằng:  chúng  sanh  tạo  tội 

nghiệp  cực  kỳ  nặng,  tất  cả  kinh  luận,  tất  cả  nghi  thức  sám  hối  trong  Phật  môn,  đều 

không  thể  tiêu  trừ  nghiệp  chƣớng  của  họ.  Sau  cùng  vẫn  còn  một  loại  có  thể  sám  trừ 

nghiệp chƣớng của họ, đó là gì? Là một câu A Di Đà Phật. Trong lúc giảng kinh chúng 

tôi thƣờng nhắc đến, niệm Phật quả thật không thể nghĩ bàn. 

Vậy ta niệm Phật vì sao không linh? Không phải không linh, là do ta dùng tâm tán 

loạn  khi  niệm  Phật,  dùng  tâm  hoài  nghi  niệm  Phật,  ta  không  tin  thật.  Tin  thật  có  tu 

phƣơng pháp khác chăng? Còn tu phƣơng pháp khác chứng minh niềm tin ta chƣa đủ. 

Thật sự tín tâm, tôi gặp rất nhiều ngƣời, họ thật sự có tín tâm, chỉ chuyên tâm vào một 

câu  Phật  hiệu, không  hề  hoài  nghi. Bị  bệnh  nặng, họ  không khám  bệnh, không uống 

thuốc,  cứ  nhƣ  vậy  một  tháng,  hai  tháng,  ba  tháng,  bệnh  lành  hẳn.  Đi  tái  khám,  hoàn 

toàn không có vấn đề gì nữa. Đây không phải nhƣ pháp sƣ Quán Đảnh nói sao! Lời này 

hiện nay không đƣợc tuyên truyền, tuyên truyền thì nhƣ thế nào? Phật giáo quý vị bị 

bệnh không cần xem bác sĩ, nhƣ vậy cũng rất phiền, đây là biến thành tà giáo. Điều này 

trong  kinh  có  nói,  cũng  có  số  ít  ngƣời  thực  hành  nhƣ  thế,  họ  đã  thành  công.  Thành 

công, chúng ta biết cũng có rất nhiều ngƣời không thành công, không thành công thì đi 

bệnh viện, đi khám bác sĩ. Chúng ta cũng không phản đối chuyện khám bác sĩ, cũng 

không phản đối chuyện đi viện. Nhƣng ngƣời có tín tâm vững chắc, họ tự nhiên lành 

bệnh, nhƣ vậy quá tốt. Đối với những ngƣời nghèo khổ đó là hạnh phúc, họ không có 

tiền, không thể đi khám bệnh. 

Về phƣơng diện đạo lý, trong kinh điển đại thừa nói rất nhiều: “tất cả pháp từ tâm 

tƣởng sanh”, tâm ta quyết định tất cả. Chỉ cần có hoài nghi, lập tức đi tìm bác sĩ, đi tìm 

ngƣời trị liệu. Nếu không hề hoài nghi, nhƣ vậy không cần đi, chắc chắn nửa tháng, 

một tháng là lành, không sao, mấu chốt là nhƣ thế. Hiểu đƣợc đạo lý này, không thể 

không  đọc  kinh  điển,  không  đọc  vĩnh  viễn  không  hiểu  đƣợc.  Vĩnh  viễn  không  biết 

khuyết điểm của mình rốt cuộc xảy ra từ đâu, ý chí không thể tập trung. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              645/21 

Trong Kinh Di Giáo Đức Phật dạy rằng: “Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Bình 

thƣờng tâm chúng ta tán loạn, quý vị thấy đệ tử Phật chúng ta gặp ngƣời khác là chắp 

tay. Chắp tay là gì? Chắp tay là biểu thị tâm tập trung, chế tâm một chỗ. Bình thƣờng 

mƣời ngón tay, tâm tán loạn, cung kính nhất là nhiếp tâm lại, nhiếp lại nhất tâm. Điều 

này tƣợng trƣng đô nhiếp lục căn, tƣợng trƣng nhất tâm. Chắp tay tƣợng trƣng nhất 

tâm, nó tƣợng trƣng ý này. Nhƣng chúng ta gặp ngƣời khác chắp tay không biết nhất 

tâm, tâm vẫn tán loạn, nó không khởi tác dụng. Thật sự nhất tâm, sức mạnh đó rất lớn, 

đối với bản thân có thể trị bách bệnh, mạnh khỏe sống lâu, thậm chí bản thân có thể 

làm chủ thọ mạng mình. Ta muốn sống bao nhiêu năm, đƣợc, không sao, chế tâm một 

chỗ,  sức  mạnh  đó  rất  lớn, tiêu  trừ  tất  cả  nghiệp  chƣớng!  Chuyện  cầu  nguyện  này  rất 

linh, câu thông với oán thân trai chủ, oán thân trai chủ tiếp thu, hoan hỷ.Ta thật sự có 

điều kiện tiếp xúc với họ. Ngƣời thƣờng giao tiếp với oán thân trai chủ, ngƣời ta không 

hề quan tâm với quý vị, vì sao vậy? Vì quý vị không có điều kiện. Chỉ nói suông thì có 

lợi  ích gì, ta không làm  việc  tốt_Giới  khoa  học nói, ánh sáng tán loạn, nếu tập  trung 

ánh sáng vào một điểm, nó biến thành tia laser, biến thành tia laser, nó khởi tác dụng 

rất lớn. Tấm gang dày đến mấy nó cũng có thể xuyên qua. Sức mạnh của tâm tập trung 

lại mạnh hơn nhiều so với sức mạnh của ánh sáng, ánh sáng có đáng gì! 

Bởi thế chế tâm một chỗ, Tịnh tông gọi là nhất tâm bất loạn, sức mạnh đó rất lớn, 

nhất định phải cầu nhất tâm. Nhất tâm nghĩa là buông bỏ chứ không có gì khác, không 

buông bỏ nghĩa là chƣa đạt đến nhất tâm. Buông bỏ triệt để, nhƣ thế không có việc gì 

không làm đƣợc. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 222 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:15.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong  

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 272, bắt đầu xem từ giữa hàng thứ hai. Bắt đầu xem từ 

câu “nguyện lại nói”. 

“Tất cả chúng sanh, nếu nghe tiếng ta, tiếng tức là danh hiệu, phát nguyện muốn 

sanh về thế giới ta, các chúng sanh này khi lâm mạng chung, tất cả đều thấy đƣợc ta và 

chƣ đại chúng trƣớc sau vây quanh, lúc này ta nhập vào vô ế tam muội. Nhờ sức tam 

muội, đứng trƣớc ngƣời này mà nói pháp. Nhờ nghe pháp mà đoạn trừ tất cả khổ não, 

tâm đại hoan hỷ. Tâm họ hoan hỷ, nên đƣợc bảo chân tam muội. Nhờ sức tam muội, 

khiến tâm đƣợc niệm và vô sanh nhẫn, sau khi mạng chung nhất định sanh vào nƣớc 

ta”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              646/21 

Đây  là  một  đoạn  kinh  văn  trong  Kinh  Bi  Hoa,  nói  rõ  về tình trạng ngƣời niệm 

Phật khi vãng sanh. Trong này nói, ý nghĩa tƣơng đồng với trong tiểu bổn kinh mà đại 

sƣ Huyền Trang phiên dịch. Phàm phu lâm chung không điên đảo, không tán loạn, vẫn 

phải cần oai thần bổn nguyện của Phật A Đà gia trì. Nếu không đƣợc Phật lực gia trì, 

vãng sanh là điều không thể. Đặc biệt hiển thị nguyện lực của Phật A Di Đà không thể 

nghĩ bàn. 

Tất cả chúng sanh, là nói về chúng sanh vãng sanh, điều kiện vãng sanh hoàn toàn 

ở tín tâm nguyện tâm. Tin thật, muốn đi, điều kiện này sẽ đầy đủ. Nói thì dễ, nhƣng 

ngƣời tin thật, muốn đi quả thật không nhiều. Nếu nhƣ không tin, ta có thể làm trắc 

nghiệm.  Quý  nói  niệm  Phật  đƣờng  này  của  tôi,  niệm  Phật  bảy  ngày  là  vãng  sanh. 

Không cần nói nhiều, bảy ngày vãng sanh, triệu tập mọi ngƣời đến niệm Phật, quý vị 

xem có thể triệu tập đƣợc mấy ngƣời. Đồng nghĩa là nói với mọi ngƣời, đến chổ này 

của tôi là bảy ngày sau phải chết, nhƣ vậy có ai dám đến. Bởi vậy miệng nói vãng sanh 

thì dễ, nhƣng thật sự vãng sanh sẽ khiến mọi ngƣời sợ hãi, không dám đi, đây là thật. 

Từ đây chúng ta có thể hiểu, ngƣời tin thật, muốn cầu vãng sanh quả thật không 

nhiều.  Bởi  vậy  đệ  tử  chơn  chánh  của  Phật  không  nhiều,  giả  nhiều  hơn.  Bồ  Tát  thật 

cũng  ít,  Bồ  Tát  giả  rất  nhiều,  khắp  nơi  đều  có.  Trong  xã  hội  hiện  tại  của  chúng  ta, 

chúng ta không thể không biết. Quan trọng là phải hồi quang phản chiếu, nghĩ lại xem 

mình là thật hay là giả, mình thuộc bên nào, điều này rất quan trọng. Làm sao để nhận 

ra? Nếu là thật, họ buông bỏ tất cả. Chỉ cần có một vài điều chƣa buông bỏ, đó không 

phải thật, điều này rất dễ nhận ra. Trong cuộc sống hằng ngày, ta xem họ nghĩ gì, họ 

nói  những  gì.  Nếu  còn  nghĩ  đến  những  chuyện  không  liên  quan,  và  nói  những  điều 

không liên quan, nhƣ vậy là không phải thật. Thật thì sao? Họ chỉ nghĩ đến một điều, là 

A Di Đà Phật, quý vị hỏi họ còn nghĩ gì khác nữa chăng? Không có, không có ý niệm 

nào khác ngoài câu A Di Đà Phật. Mọi sự, mọi cảnh, mọi duyên khác đều tùy duyên, 

không có gì không tốt. Đó là thật, đó không phải giả. 

Quan tâm đối với tất cả ngƣời sự vật, đó đều là dƣ thừa, vì sao vậy? Vì mỗi ngƣời 

đều có nghiệp lực của riêng mình, mỗi ngƣời đều có nguyện lực của mình, sức mạnh 

nào lớn? Nếu nghiệp lực mạnh hơn nguyện lực, nhƣ vậy nghĩa là quý vị tiếp tục trôi 

lăn  trong  luân  hồi.  Niệm  Phật  cũng  không  đƣợc,  cũng  không  thể  vãng  sanh.  Nếu 

nguyện  lực,  thật  sự  muốn  đi,  mạnh  hơn  nghiệp  lực,  nhƣ  vật  chắc  chắn  vãng  sanh. 

Quyền thao túng này đều ở trong tay mình, không phải do ngƣời khác, không phải Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              647/21 

A Di Đà làm chủ. Phật A Di Đà đến tiếp dẫn ta, điều kiện vẫn là bản thân ta đồng ý 

hay không. Thuyền pháp của Bồ Tát đến, quý vị có muốn lên chăng? Muốn lên nghĩa 

là đƣợc độ, không muốn lên tức là tiếp tục trôi lăn trong luân hồi. Chúng ta không thể 

không biết điều này. Pháp thế gian, pháp xuất thế gian đều do mình thao túng, đạo lý 

này không thể không biết. Phật Bồ Tát không làm chủ đƣợc. Thƣợng đế cũng không 

làm chủ đƣợc. Vua Diêm la cũng không làm chủ đƣợc. Ai làm chủ? Chính mình làm 

chủ, đây mới là thật. 

Trong kinh điển Đức Thế Tôn luôn nhắc nhở chúng ta, tổ sƣ đại đức thƣờng cảnh 

tỉnh chúng ta, phải tin thật, phải nguyện thiết, vãng sanh đƣợc hay không đều dựa vào 

điều này. Đối với công phu niệm Phật sâu hay cạn, công phu niệm Phật sâu hay cạn 

không phải niệm Phật nhiều hay ít, không liên quan đến điều này. Nhƣng nó có thể làm 

trợ duyên, nó không phải chủ yếu. Chủ yếu là gì? Chủ yếu ở chỗ ta buông bỏ đƣợc bao 

nhiêu, điều này quan trọng. Nếu thật sự tất cả pháp thế xuất thế gian đều buông bỏ hết, 

nhất tâm cầu sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc. Một ngày niệm một câu, mƣời câu đều 

đƣợc,  đều  không  ít.  Đây  quả  thật  nhƣ  các  bậc  tổ  sƣ  nói:  “một  niệm  tƣơng  ƣng  một 

niệm Phật”, một niệm đó của họ tƣơng ƣng với Phật A Di Đà. Chúng ta niệm một vạn 

câu, niệm mƣời vạn câu chƣa chắc tƣơng ƣng. Ngƣời ta một niệm tƣơng ƣng, cho nên 

hiệu quả rất thù thắng, đạo lý là nhƣ thế. 

Câu “tất cả chúng sanh” này, phạm vi bao gồm rất rộng, ngƣời vãng sanh đến thế 

giới Cực Lạc. Chúng ta biết hàng thƣợng thƣợng thừa là Bồ Tát, hàng hạ hạ căn đó là 

những chúng sanh tạo ngũ nghịch thập ác. Trong kinh nói với chúng ta, chỉ cần họ tin, 

thực  hành  đều  có  thể  vãng  sanh.  Ngũ  nghịch  thập  ác  đều  có  thể  vãng  sanh,  ở  trƣớc 

chúng ta đã học, cho nên phạm vi này rất rộng. Tất cả chúng sanh, “nếu nghe tiếng ta”, 

tiếng tức là danh hiệu. Giả dụ quý vị nghe một câu nam Mô A Di Đà Phật, trên thực tế 

danh hiệu chính là A Di Đà Phật, nam mô không phải danh hiệu. 

Cuối  thời  nhà  Minh,  lúc  đại  sƣ  Liên  Trì  tại  thế,  câu  chuyện  này  ghi  trong  Trúc 

Song Tùy Bút. Từng có ngƣời đến thỉnh giáo ngài, phải niệm Phật nhƣ thế nào? Đại sƣ 

dạy ngƣời khác niệm sáu chữ Nam Mô A Di Đà Phật. Ngƣời khác hỏi, ngài niệm nhƣ 

thế nào? Ngài nói, tôi chỉ niệm A Di Đà Phật. Vậy tại sao ngài dạy ngƣời khác niệm 

Nam Mô A Di Đà Phật, còn chính ngài chỉ niệm A Di Đà Phật? Nam mô nghĩa là quy 

y, nghĩa là quy mạng, là lời khách sáo. Ta quy y Phật A Di Đà, quy mạng Phật A Di 

Đà. Trong kinh nói chấp trì danh hiệu, danh hiệu chỉ có bốn chữ, vì sao tôi niệm bốn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              648/21 

chữ này? Vì tôi muốn vãng sanh, cho nên có thể lƣợc bớt chữ nam mô, không cần dùng 

nó. Vì sao dạy quý vị niệm sáu chữ? Vì quý vị vẫn chƣa muốn đi, cho nên phải thêm 

vào chữ nam mô, nam mô nghĩa là cung kính, cung kính Phật A Di Đà, quy y Phật A 

Di Đà, chính là nghĩa này. Vì sao vậy? Vì tâm ta không kiên quyết. Nếu tâm kiên quyết, 

tin thật, nguyện thiết, thì niệm bốn chữ này là đƣợc. Trong kinh nói, danh hiệu chỉ có 

bốn chữ, điều này nói rất rõ ràng thấu triệt. 

Chúng ta phải tự do lƣờng chính mình, bản thân thật sự hạ quyết tâm đi, chỉ cần 

bốn chữ này, càng đơn giản càng tốt. Chúng ta còn chút lƣu luyến nào đối với thế gian 

này, thêm  vào  hai  chữ  nam  mô  cũng  rất  hay.  Nếu  nhƣ  không  còn lƣu  luyến  thế  gian 

này, không cần thêm vào hai chữ nam mô. Đại sƣ Ngẫu Ích dạy nhƣ thế. 

Nghe danh sanh tín tâm, phát nguyện cầu sanh Tịnh độ, “phát nguyện muốn sanh 

về cõi nƣớc của ta”. Thế giới ta nghĩa là thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà, không thể 

không  phát  nguyện.  Phát  nguyện  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  đối  với  thế  giới  Ta  bà  phải 

buông bỏ một cách triệt để. Ở thế giới Ta bà còn một vài vấn đề, có cần làm chăng? 

Điều này cần phải học Chƣ Phật Bồ Tát. Trong kinh điển đại thừa nói với chúng ta: 

“Phật pháp ở thế gian, không lìa thế gian giác”. Trong Kinh A Nan Vấn Sự Phật Kiết 

Hung, Đức Phật dạy chúng ta: “đệ tử Phật có thể đƣợc vì việc thế gian, không thể đƣợc 

vì ý thế gian”, khai thị này quá hay! Đệ tử Phật có thể làm việc thế gian, nhƣng không 

đƣợc có ý, ý là gì? Ý nghĩa là tự tƣ tự lợi, danh văn lợi dƣỡng, có phân biệt chấp trƣớc, 

đây là ý thế gian. Nếu có những thứ này, khi khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác gọi 

là  tạo  nghiệp,  tạo  nghiệp  gì?  Tạo  nghiệp  thiện  ác.  Tạo  thiện  nghiệp,  quả  báo  ở  ba 

đƣờng lành. Tạo ác nghiệp, quả báo trong ba đƣờng ác, không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Nghiệp  lực  nặng,  sức  dẫn  dắt  lớn,  khi  lâm  mạng  chung  Phật  A  Di  Đà  đến  tiếp  dẫn, 

Ngài kéo không nỗi, vì nghiệp lực ta quá nặng. Trong kinh này nói rất nhiều, tâm, Phật 

và  chúng  sanh,  ba  thứ  này  đều  bình  đẳng.  Chúng  sanh  chính  là  nói  nghiệp  lực  của 

chúng sanh, sức mạnh của Phật, sức  mạnh của tâm, nghiệp lực của  mình, nghiệp lực 

không thể nghĩ bàn. 

Đọc Kinh Địa Tạng quý vị đều rất rõ ràng, nghiệp lực từ đâu đến? Chính là do ta 

có ý thế gian. Ý thế gian, chúng ta dùng một câu đơn giản để nói, ta đối với thế gian 

này vẫn còn phân biệt, vẫn còn chấp trƣớc, đây là ý thế gian. Không còn chấp trƣớc, 

không còn phân biệt, thấy mọi ngƣời đều là ngƣời tốt, mọi việc đều là việc lành. Làm 

việc  tốt  cũng  là  việc  tốt,  làm  việc  xấu  cũng  là  việc  tốt,  nhƣ  vậy  nghĩa  là  hoàn  toàn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              649/21 

buông bỏ ý thế gian, tâm thanh tịnh, không còn bị cảnh giới bên ngoài làm ô nhiễm. 

Cảnh giới bên ngoài vừa động, tâm mình liền động, nhƣ vậy rất thiệt thòi. 

Bởi vậy những giáo huấn trong kinh điển lợi ích hơn bất kỳ điều gì. Chúng ta tu 

hành, mục đích của Tịnh độ tông, mục đích hiện tại là gì? Tu nhƣ thế nào? Là tu tâm 

thanh tịnh, tu tâm bình đẳng, tu tâm giác, tức trên đề kinh này nói:  “thanh tịnh, bình 

đẳng,  giác”.  Cảnh  duyên  bên  ngoài,  chúng  ta  nói  cảnh  chính  là  hoàn  cảnh  vật  chất, 

duyên là hoàn cảnh nhân sự. Hoàn cảnh vật chất và hoàn cảnh nhân sự, từng giờ từng 

phút đang nhiễu loạn ý niệm chúng ta, nhiễu loạn tâm thanh tịnh. Nó khiến ta khởi tâm 

động niệm, bất luận là thiện niệm hay ác niệm ta đã khởi tâm động niệm. Học nhƣ thế 

nào để có thể trong cảnh duyên không khởi tâm không động niệm, đây gọi là công phu. 

Không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc, ngƣời này là ai? 

Ngƣời này chính là thanh tịnh bình đẳng giác. Không chấp trƣớc tâm thanh tịnh hiện 

tiền, không phân biệt tâm bình đẳng hiện tiền, không khởi tâm không động niệm tâm 

giác hiện tiền. Chúng ta tu hành có công phu gì? Cảnh giới bên ngoài vừa động, tâm 

chúng  ta liền  chuyển  động theo, nhƣ  vậy  là  sao?  Hoàn  toàn  không  có  chút  công phu 

nào,  thông  thƣờng  chúng  ta  gọi  là  không  giữ  đƣợc  bình  tĩnh.  Luôn  bị  cảnh  giới  bên 

ngoài xuay chuyển, nhƣ vậy đâu đƣợc! 

Chúng  ta thấy  có  một  số  ngƣời tu hành  rất  tốt, từ đâu để  nhận  ra?  Họ không  bị 

cảnh giới bên ngoài xuay chuyển. Cảnh giới nhỏ giống nhƣ không có chuyện gì xảy ra, 

cảnh giới lớn đôi lúc động một chút, động một chút họ lập tức quay đầu. Đó là gì? Nó 

đang thử thách chúng ta. Tánh cảnh giác rất cao, sao ta lại động tâm? Sao lại bị cảnh 

giới chuyển? Lúc này phải sám trừ nghiệp chƣớng, dùng phƣơng pháp gì để sám trừ? 

Niệm A Di Đà Phật sẽ sám trừ đƣợc nghiệp chƣớng. Bởi vậy trong tâm chỉ có Phật A 

Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không còn ý niệm nào nữa. Nhƣ vậy là thành công, đã 

thành  tựu  tịnh nghiệp. Ngƣời thành tựu tịnh  nghiệp  có thể vãng sanh bất  kỳ  lúc nào, 

thật sự đƣợc tự tại. 

Ngƣời có tin thật, nguyện thiết, “những chúng sanh này khi lâm chung đều đƣợc 

thấy ta”. Lời Phật A Di Đà nói là thật, không phải giả, khi lâm chung nhất định thấy 

Phật A Di Đà. Không những thấy Phật A Di Đà, mà Phật A Di Đà cùng với đại chúng 

trƣớc sau vây quanh, họ đến tiếp dẫn ta. Hàng đại chúng này ở trƣớc chúng ta đã thấy, 

có chúng Bồ Tát, có chúng Thanh văn. Vì sao hàng đại chúng này theo Phật đến tiếp 

dẫn chúng ta? Ở trƣớc chúng ta đã lộ ra một tin tức, là ngƣời có nhân duyên với mình 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              650/21 

từ vô lƣợng kiếp quá khứ đến nay, họ đã niệm Phật sanh đến cõi Tịnh độ từ lâu. Bây 

giờ chúng ta đến đó, họ đều nhìn thấy, tất cả cùng đi với Phật A Di Đà đến nghênh đón. 

Vãng sanh thế giới Cực Lạc, đừng tƣởng rằng ở đó rất xa lạ, đến đó không có ngƣời 

bạn nào, nhƣ vậy là sai. Khi đến thế giới Cực Lạc, bất luận là bằng hữu trong cõi nào 

từ vô lƣợng kiếp đến nay đều đến, rất náo nhiệt, thế gian này không thể sánh đƣợc, đều 

đến tiếp dẫn. Bồ Tát, Thanh văn, Duyên giác, Thiên nhân đi cùng Phật đến tiếp dẫn, tất 

cả đều là ngƣời có duyên, họ đều đến, đều đi hoan nghiênh ta. Ta trở về thế giới Cực 

Lạc, là trở về quê hƣơng. 

“Lúc này ta nhập vô ế tam muội”, xem tên của tam muội là hiểu ý nghĩa của nó. Ế 

là mắt có khuyết điểm, vô ế là mắt sáng suốt, rõ ràng minh bạch, đây nghĩa là gì? Đức 

Phật có thể biết trong nhiều đời kiếp quá khứ của ta, ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ 

tạo tác, ngài đều biết hết. Biết đƣợc những điều này có lợi ích gì? Biết đƣợc căn tánh 

của ta, sau đó tùy bệnh cho thuốc, nhƣ vậy không phải lành bệnh ƣ? Trong Phật pháp 

gọi đây là thuyết pháp khế cơ, khiến thiện căn từ vô thỉ kiếp của ta đều khởi tác dụng. 

Bởi vậy vừa nghe Phật nói, ta liền hiểu hết. Ở thế gian này dù học nhƣ thế nào cũng 

không hiểu, đến thế giới Cực Lạc mỗi câu mỗi chữ đức Phật nói ta đều hiểu. “Nguyện 

hiểu nghĩa chân thật của Nhƣ Lai”, đến thế giới Cực Lạc điều này không có gì khó, câu 

nói này là thật. Ở thế gian chúng ta câu này quả thật không đơn giản. 

Đức Phật thuyết pháp cho chúng ta, chúng ta nghe đƣợc, xem bên dƣới chính là 

hiệu quả. Tầm là rất nhanh, có thể đoạn từ tất cả khổ não, nhƣ thế nào? Nghiệp chƣớng 

tiêu trừ. Nghe Phật thuyết pháp, nghiệp chƣớng tiêu trừ, nhƣ vậy mới trở thành A Duy 

Việt Trí Bồ Tát. Nếu nghiệp chƣớng không tiêu trừ, làm sao có thể đạt đến cảnh giới 

này? 

Trong  câu  này  còn  có  ý  nghĩa  rất  sâu  sắc,  bổn  nguyện  của  Phật  là  giúp  tất  cả 

chúng sanh lìa khổ đƣợc vui. Khổ của chúng sanh từ đâu mà có? Do mê hoặc mà có, 

chỉ có mê hoặc họ mới tạo nghiệp, nếu họ không mê họ không tạo nghiệp. Chƣ vị phải 

biết,  tạo  nghiệp  không  phải  chỉ  nói  tạo  ác  nghiệp,  mà  tạo  thiện  cũng  là  tạo  nghiệp, 

thiện ác đều ở trong đó. Chúng ta học Phật bao nhiêu năm nay, vấn đề này phải hiểu 

cho rõ ràng. Trong lục đạo có thiện ác, thiện nghiệp là ba đƣờng lành, ác nghiệp là ba 

đƣờng ác. Trong tứ thánh pháp giới không có thiện ác, cho nên họ không có đƣờng 

thiện  và  đƣờng  ác.  Thiện  ác  nhị  biên  họ  đều  lìa  xa,  cho  nên  họ  tu  là  tịnh  nghiệp,  tứ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              651/21 

thánh pháp giới gọi là Tịnh độ. Tịnh độ này so với lục đạo, lục đạo là ô nhiễm, nó là 

thanh tịnh. Bởi vậy phải nhớ, ác là ô nhiễm, thiện cũng là ô nhiễm. 

Bồ Tát hiện thân thuyết pháp dạy chúng ta, làm mô phạm cho chúng ta. Họ tạo ác, 

trong tâm không để lại dấu vết, không có ô nhiễm. Tạo thiện nghiệp cũng không để lại 

dấu vết, đây gọi là gì? Gọi là tam luân thể không, căn bản trong tam luân thể không, 

điều kiện thứ nhất là gì? Là vô ngã. Rất tuyệt vời, có ngã tức là có thiện ác nghiệp, còn 

vô ngã, vô ngã ai tạo thiện ác nghiệp? 

Trong Kinh Kim Cang, ta đọc Kinh Kim Cang thấy nửa bộ trƣớc của Kinh Kim 

Cang:  “Vô  ngã  tƣớng,  vô  nhân  tƣớng,  vô  chúng  sanh  tƣớng,  vô  thọ  giả  tƣớng”,  ai 

chứng đƣợc? Tu đà hoàn chứng đƣợc. Hay nói cách khác, phá đƣợc ngã tƣớng là vào 

cửa Phật, không còn tạo nghiệp. Có ngã tức là tạo nghiệp, vô ngã là không tạo nghiệp. 

Vô ngã, ai tạo nghiệp? Nhất định phải biết, thân không phải là ta. Không những thân 

không phải ta, mà tâm cũng không phải là ta, tâm là gì? Là vọng tâm, vọng tâm cũng 

không phải là ta, chân tâm mới là ta. Chân tâm đầy đủ vô lƣợng trí tuệ đức tƣớng, vọng 

tâm  không  có.  Vọng  tâm  từ  đâu  mà  có?  Vọng  tâm  do  vọng  tƣởng  sinh  ra,  nói  cách 

khác là do phân biệt chấp trƣớc sanh ra. Phân biệt là đệ lục Ý thức, chấp trƣớc là đệ 

thất Mạt na thức. Mạt na là ý nhiễm ô, Mạt na là ô nhiễm. Đức Phật dạy chúng sanh, 

Phật rất rõ ràng, ta tạo nghiệp là thuộc về  mê hoặc điên đảo. Đức Phật dùng phƣơng 

pháp gì giúp chúng ta lìa khổ đƣợc vui? Phật dùng phƣơng pháp dạy học, dạy chúng ta, 

dạy  chúng  ta  ta  sẽ  khai  ngộ,  ta  sẽ  minh  bạch.  Sau  khi  hiểu  tự  nhiên  không  còn  tạo 

nghiệp, mà vì thuyết pháp. Chúng ta mới hiểu lúc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại 

thế, thuyết pháp 49 năm, không có ngày nào không thuyết pháp. Chúng ta ngày ngày 

nghe pháp, dần dần khai ngộ. Căn tánh lanh lợi gọi là một lần nghe ngàn lần ngộ, hạng 

thƣợng thƣợng căn vừa nghe là hiểu triệt để. Nhƣ ngài Huệ Năng thời nhà Đƣờng vậy, 

nghe ngũ tổ Hoằng Nhẫn khai thị mấy câu, ngài liền thấu hiểu triệt để, Ngũ tổ đem y 

bát truyền cho ngài, đây là hàng thƣợng thƣợng căn. Hàng thƣợng căn phải nghe một 

thời gian, dài hay ngắn không nhất định. Khoảng trong vòng ba năm, nghe khoảng ba 

năm họ sẽ khai ngộ, đây là hàng thƣợng căn. Nghe khoảng mƣời năm, 20 năm là khai 

ngộ, đây là hàng trung căn. Nghe khoảng 30 năm, 50 năm là khai ngộ, là hàng hạ căn. 

Khai ngộ thật, không phải giả. Chúng ta thuộc căn tánh gì? Tuyệt đại đa số thuộc hàng 

trung hạ căn tánh, hàng trung hạ căn tánh đến khi nào mới có thể khai ngộ? Chúng tôi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              652/21 

vừa mới nói, phải 10 năm trở lên, không thể ít hơn mƣời năm. Mƣời năm là hàng trung 

căn, 20 năm là hạ căn. 

Phải có tâm nhẫn nại, ngày ngày nghe, mỗi ngày nghe, nghe bao lâu? Thời gian 

càng lâu càng tốt, vì sao vậy? Vì để huân tập kinh giáo, “nhất môn thâm nhập, trƣờng 

thời huân tu”. Không cần nghe nhiều, nghe nhiều sẽ tạp, chỉ nghe một bộ kinh. Các bậc 

cổ đức dạy cho chúng ta phƣơng pháp, chúng ta đều không tin, cho nên mất nhiều lợi 

ích.  Học  quá  nhiều,  học  nhiều  thứ  khiến  tâm  ta  tạp  loạn,  buông  bỏ  kinh  sách  là  suy 

đông nghĩ tây, hƣ hỏng là ở đây. Nếu thâm nhập một môn, ngày ngày chỉ nghĩ đến một 

thứ, một bộ kinh, dài ngắn cũng không sao. Ngắn một chút, nhƣ Kinh A Di Đà không 

dài lắm, suốt đời chỉ thọ trì Kinh A Di Đà, một ngày đọc 30 biến, 50 biến, trƣờng thời 

huân tu. Hàng căn tánh bậc trung đọc mƣời năm sẽ khai ngộ, đƣợc niệm Phật tam muội, 

đƣợc khai ngộ. Hàng hạ căn huân tập 20 năm, chắc chắn khai ngộ. Khi học tập, điều 

kiện đầu tiên là không hoài nghi, dùng tâm chân thành cung kính để học tập. Điều kiện 

thứ hai là không có xen tạp, chỉ chuyên tâm vào một môn, không muốn học môn thứ 

hai. Nhƣ vậy là không xen tạp, là chuyên. Đây nghĩa là nhà Phật nói, nhân giới sanh 

định, nhân định phát tuệ. Chuyên vào một môn chính là tu định, nhất định phải biết 

điều này, mục đích là gì? Mục đích ở chỗ khai ngộ. Không phải nhớ nhiều, nhớ nhiều 

cũng vô ích, nhất định phải khai ngộ. Khổng Tử nói: “Ngô đạo nhất dĩ quán chi”, nhất 

nghĩa là gì? Nghĩa là nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, là nhất dĩ quán chi. 

Một bộ kinh thông thì tất cả đều thông, đây là nhà Phật thƣờng nói một kinh thông tất 

cả kinh thông, đây gọi là nhất dĩ quán chi. 

Điều này thông thƣờng ngƣời ta không tin, họ cảm thấy học một thứ không đủ, 

phải học rộng nghe nhiều, không tuân thủ giới luật. Nhất môn thâm nhập trƣờng thời 

huân  tu  là  giới  luật,  ta  không  tuân  thủ  muốn  học  rất  nhiều  thứ,  học  rất  tạp,  rất  loạn. 

Thầy đối với học sinh nhƣ vậy  đều rất cung kính, rất khách sáo, rất tốt. Muốn học gì, 

đƣợc em cứ học! Quý vị không chịu nghe lời, họ cũng không đối nghịch với quý vị, chỉ 

tƣơng đối, tùy quý vị, để quý vị lãnh hội dần dần. Quý vị học khoảng 10 năm, 20 năm, 

phiền não vẫn không thể đoạn trừ, lúc này chắc quý vị giác ngộ đƣợc. Phiền não vẫn 

giống nhƣ lúc chƣa học Phật, thậm chí còn nhiều hơn trƣớc. Điều này chứng minh Phật 

pháp  quý  vị  học  đƣợc  đều  uổng  phí,  chỉ  học  đƣợc  vài  câu  Phật  pháp  ngoài  miệng, 

không hề đem đến lợi ích. Đƣợc lợi ích chính là phiền não nhẹ, trí tuệ tăng trƣởng, đây 

là đƣợc lợi ích. Phiền não mỗi ngày một ít, mỗi năm mỗi ít đi, tâm quý vị mỗi năm mỗi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              653/21 

thanh  tịnh  hơn,  mỗi  năm  mỗi  bình  đẳng  hơn.  Nhƣ  vậy  là  công  phu  thành  tựu, ngƣời 

này gọi là học Phật chơn chánh. Ngƣời học Phật nhƣ thế rất ít, đúng là rất ít thấy. 

Trƣớc đây lúc tôi còn trẻ, theo học kinh điển với thầy Lý. Thầy tổ chức một lớp 

học giảng sƣ, chính là dạy giảng kinh. Thầy có hai lớp, một lớp dạy diễn giảng, một 

lớp dạy giảng kinh, Hơn 30 học sinh, đƣợc mấy ngƣời thành tựu? Đối với học sinh biết 

nghe lời thầy không khách sáo, có đánh có mắng, thầy cũng đánh ngƣời. Đối với học 

sinh không nghe lời thầy rất khách sáo, chƣa từng trách cứ, thái độ rất ôn hòa. Chúng 

tôi tuổi trẻ không hiểu chuyện, mới hơn 20 tuổi, thấy thầy nhƣ thế liền sanh nghi hoặc, 

lại không dám hỏi. Nhƣng lâu ngày thầy nhận ra điều đó, kêu tôi đến phòng nói đều 

này  cho  tôi nghe, thầy  biết tôi  có  nghi hoặc. Thầy  nói  ngƣời  không  thể  tiếp  thu giáo 

huấn kinh điển, không nghe lời, không cần nỗ lực dạy họ, xem họ nhƣ thế nào? Nhƣ 

học  sinh  dự  thính.  Thầy  dùng  cách  này  để  hình  dung,  xem  họ  nhƣ  học  trò  dự  thính, 

không kết oán thù với họ. Nếu  mắng họ ghi hận trong lòng, nếu đánh họ sẽ báo thù, 

nhƣ vậy không phải rất phiền phức ƣ? Oan oan tƣơng báo không bao giờ dứt. Bởi vậy 

đối với học trò không nghe lời, thầy rất khách sáo, rất hoan hỷ. Giờ học, hoan nghênh 

quý vị đến nghe, nghe nhiều hay ít không quan trọng. Ngƣời thật sự muốn học dù đánh 

dù mắng cũng cám ơn, ngƣời đó nhất định phải đánh, nhất định phải mắng. Họ sẽ cảm 

ân, vì họ muốn học, ngƣời học thành tựu quả thật không nhiều. Nếu miễn cƣỡng cũng 

coi nhƣ có chút thành tựu, tôi thấy bất quá cũng chỉ năm sáu ngƣời mà thôi. Thầy dạy 

trong một phòng học, những gì mọi ngƣời đạt đƣợc là bình đẳng. Mỗi ngƣời lãnh ngộ 

khác nhau, đó chính là xem ta có nghe lời hay không, có giữ quy củ hay không, quả 

nhiên y giáo phụng hành đều có thành tựu. Do đây có thể biết thành tựu không do thầy 

giáo, mà ở bản thân mình. Thầy giáo giỏi, rất tốt, nếu ta không siêng năng học cũng chỉ 

uổng phí. 

Thầy từng nói với tôi, học trò muốn tìm một thầy giáo tốt không dễ, có thể gặp mà 

không  thể  cầu.  Trái  lại  thầy  giáo  muốn  tìm  một  học  trò  giỏi,  còn  khó  hơn  học  sinh 

muốn tìm thầy giáo giỏi, đến đâu để tìm! Thầy rất muốn có học sinh giỏi, vì sao vật? 

Vì nhƣ thế đạo có ngƣời truyền thừa, không đến nỗi đoạn tuyệt. Đây là cổ nhân nói: 

“bất hiếu có ba, vô hậu lớn nhất”. Dù bản thân ta làm tốt đến mấy mà không có ngƣời 

để kế  thừa, đến khi ta  chết  là  hết, thành  tích đó  đồng nghĩa với  con số  không, vì ta 

không  có  truyền  thừa.  Do  đây  chúng  ta  có  thể  hiểu,  một  ngƣời  thầy  giỏi  họ  yêu  học 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              654/21 

sinh, họ hy vọng học sinh thành tựu. Không những hy vọng học sinh thành tựu, mà còn 

hy vọng học sinh giỏi hơn mình, đây là thật. 

Từ kinh nghiệm của lịch sử chúng ta sẽ hiểu, nếp sống xã hội ngày càng đi xuống, 

đời này không bằng đời trƣớc. Thời đại chúng tôi, giảng kinh dạy học cho các vị đồng 

học hiện nay, năng lực học của chúng tôi có thể ứng phó. Nhƣng quý vị phải biết, ta 

không ứng phó đƣợc đời sau, vì sao vậy? Vì đời sau bị ô nhiễm còn nặng nề hơn thời 

hiện đại nhiều. Hay nói cách khác, trí tuệ quý vị không hơn tôi, năng lực không hơn tôi, 

nhƣ  vậy  thì  không  thể  dạy  đƣợc  đời  tiếp  theo,  đây  là  sự  thật!  Là  hiện  tƣợng  bày  ra 

trƣớc mắt, ta không thể không thừa nhận. 

Ngày xƣa khi chúng tôi làm học sinh tiểu học, ít khi nghe thầy giáo nói học sinh 

rất khó dạy. Khi chúng ta làm con cái, cũng không nghe có ai nói con cái không nghe 

lời, dù có thì cũng rất ít. Hiện nay rất phổ biến, chúng ta thấy rất nhiều gia trƣởng khi 

gặp mặt_họ đều là Phật tử, nói rằng con cái không biết nghe lời. Gặp các thầy cô giáo 

cũng nghe họ than vãn, học sinh không biết giữ phép tắc, nghĩa là sao? Tức là đời này 

không bằng đời trƣớc, nhiễm ô ngày càng nghiêm trọng. Bởi vậy chúng ta muốn truyền 

cho học sinh này, năng lực học sinh không đƣợc giỏi hơn mình, trí tuệ đức năng đều 

không hơn mình, họ không thể dạy cho đời sau đƣợc. Đây gọi là “thanh xuất ƣ lam nhi 

thắng ƣ lam”. Đạo học nhất định là đời này tốt hơn đời trƣớc, họ mới có thể gánh vác. 

Nếu họ dừng lại ở mức thời đại của chúng tôi, họ không thể dạy đƣợc. Ngày nay chúng 

tôi đối diện với xã hội này, so với thời đại của thầy, gian nan hơn rất nhiều. Thời đại 

của thầy, xã hội không tốt, nhƣng tốt hơn hiện nay rất nhiều. 

Hiện  tƣợng  thực  tế  bày  ra  trƣớc  mắt  chúng  ta,  chúng  ta  phải  quan  sát  lãnh  hội 

tƣờng  tận,  mới  biết  chúng  ta  nên  ứng  phó  với  hoàn  cảnh  hiện  tại  nhƣ  thế  nào,  giúp 

chúng sanh phá  mê  khai ngộ. Dạy học ngày nay nhất định phải làm gƣơng, điều này 

lúc Thế Tôn còn tại thế đã làm mô phạm cho chúng ta. Bản thân ta không làm đƣợc, 

làm sao có thể dạy ngƣời khác? 

Chúng  ta  thử  nghĩ xem, Đức  Phật  Thích Ca  Mâu  Ni xuất thân  là  vƣơng  tử, phụ 

thân là quốc vƣơng, nhƣng bản thân sống cuộc sống nhƣ thế nào? Sống cuộc đời của 

một vị tăng khổ hạnh, ngày ăn một bữa, ba y một bát, đêm ngủ dƣới gốc cây, ngài sống 

cuộc  sống  nhƣ  thế,  học  sinh  học  theo  ngài  đều  khâm  phục.  Ngày  dạy  chúng  ta  phải 

buông bỏ, bản thân ngài đã triệt để buông bỏ. Nếu dạy chúng ta buông bỏ mà bản thân 

ngài không buông bỏ, nhƣ vậy không đƣợc, đó không phải thật. Ngài buông bỏ hoàn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              655/21 

toàn. Niệm niệm nhớ đến chúng sanh, không nghĩ đến mình, đích thực đã đạt đến vô 

ngã. Tâm lƣợng lớn, tâm bao thái hƣ, lƣợng châu sa giới. Chúng ta học bao nhiêu năm 

nay đã hiểu, Đức Phật ở thế gian này, bất luận trong hoàn cảnh nào, ngài đều làm đƣợc 

không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc. Chúng ta lãnh 

hội tƣờng tận từ trong kinh điển, thấy ngài xử sự đối nhân tiếp vật, một tấm lòng từ bi, 

chân thành, bình đẳng. Thế Tôn thị hiện cho chúng ta thấy, mục đích là muốn chúng ta 

học tập, học tập ngôn hành nhất trí. 

Ngày nay chúng ta ngày càng lãnh hội sâu sắc nỗi khổ của cõi Ta Bà. Cổ nhân nói 

Ta Bà khổ, cũng không khổ nhƣ hiện nay, rất khổ, đời này khổ hơn đời trƣớc. Chúng ta 

phải cảnh giác cao độ, phải lìa xa thế giới Ta bà. Lìa xa thế giới Ta bà chỉ có một con 

đƣờng duy nhất, niệm Phật cầu sinh Tịnh độ, nhƣ vậy sẽ lìa xa. Mà con đƣờng này bất 

kỳ  ai  cũng  có  thể  đi  đƣợc,  tất  cả  chúng  sanh  đều  có  thể  áp  dụng  câu  này,  bao  gồm 

chúng  ta. Không  gặp  đƣợc  pháp  môn  này  thì  không  có  gì  để nói, gặp  pháp  môn  này 

vấn đề là ta có muốn vãng sanh hay không, nếu muốn đi quả thật có thể đến đó đƣợc. 

Gặp Phật A Di Đà, ngài tùy cơ thuyết pháp, vì sao vậy? Vì ngài đối với vô lƣợng kiếp 

quá  khứ  của  chúng  ta,  đời  đời  kiếp  kiếp,  ngài  quá  rõ  ràng  quá  minh  bạch.  Bởi  vậy 

thuyết pháp cho chúng ta rất khế cơ, ngài vừa thuyết pháp chúng ta liền lìa khổ đƣợc 

vui. 

Đoạn trừ tất cả khổ não, tâm đại hoan hỷ, khổ não là gì? Chấp trƣớc là khổ não, 

phân biệt là khổ não, vọng tƣởng là khổ não, đoạn tận tất cả. Vì tâm chúng ta hoan hỷ, 

pháp hỷ sung mãn, cho nên mới đạt đƣợc bảo chân tam muội. 

Trong Kinh Vô Lƣợng Thọ Đức Phật nói, vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc 

đƣợc ba loại nhẫn, trong ba loại này quan trọng nhất là vô sanh pháp nhẫn. “Khiến tâm 

đƣợc niệm và vô sanh nhẫn”, khiến tâm đƣợc niệm, niệm này là chánh niệm. Lục đạo 

phàm phu là tà niệm, không phải chánh niệm. Niệm này là chánh niệm của Nhƣ Lai, có 

niệm chăng? Không thể nói không có, cũng không thể nói có. Câu này rất quan trọng, 

nếu  không  có  câu  này  những  gì  quý  vị  chứng  đƣợc,  gần  giống  nhƣ  vô  tƣởng  định. 

Không khởi tác dụng, cứng ngắc. Có niệm này là linh động. Niệm này là gì? Là khởi 

cảm ứng đạo giao với tất cả chúng sanh, chúng sanh có cảm, niệm này liền ứng. Tất cả 

Chƣ Phật Nhƣ Lai, pháp thân Bồ Tát và chúng sanh trong mƣời pháp giới, chúng sanh 

có cảm họ liền có ứng. Đây là tánh đức của tự tánh, pháp thân Bồ Tát mới chứng đƣợc. 

Vô  sanh  nhẫn,  vô  sanh  nhẫn,  nhẫn  ở  đây  gọi  là  thừa  nhận,  thừa  nhận  điều  gì?  Thừa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              656/21 

nhận tất cả pháp vốn không sanh, vô sanh. Chúng ta thấy tất cả pháp có sanh có diệt, 

thấy sai. Thật ra tất cả pháp không sanh không diệt. 

Hiện nay  các  nhà lƣợng  tử lực  học đã phát  hiện, quý  vị xem  họ đã nói  một  câu 

rằng, thế gian này căn bản không có vật chất tồn tại. Họ không thừa nhận có vật chất, 

vậy vật chất là gì? Là huyễn tƣớng do ý niệm tích lũy liên tục mà sanh ra, nó không 

phải  thật.  Rất  giống  với  Phật  pháp  nói,  Phật  pháp  nói  tất  cả  pháp  không  sanh,  tất  cả 

pháp không diệt. Ai có thể thấy đƣợc? Bồ Tát chứng đƣợc vô sanh nhẫn thấy đƣợc, vô 

sanh nhẫn phải thất địa trở lên, đó là đại Bồ Tát. Định công của họ chính là tam muội 

lực, tam muội lực tức là định công, họ thấy đƣợc. 

Các nhà khoa học dùng máy móc quan sát đƣợc, cho nên những gì khoa học đạt 

đƣợc là tri thức. Chứng đƣợc tam muội là trí tuệ, trí tuệ có đức dụng, đức dụng viên 

mãn. Tri thức không đƣợc, tác dụng của tri thức rất có hạn lƣợng, mà còn có tác dụng 

phụ. Trí tuệ không có tác dụng phụ, bởi vậy trí tuệ có thể giải quyết mọi vấn đề. Giải 

quyết vấn đề gì? Giải quyết vấn đề phiền não. Tri thức không thể giải quyết phiền não, 

trí tuệ có thể giải quyết phiền não, thật sự khiến ta đoạn phiền não, chứng bồ đề. Đây là 

điểm khác biệt giữa trí tuệ và tri thức. 

“Sau khi mạng chung nhất định sanh vào cõi nƣớc ta”. Những gì ở trƣớc là nói 

với chúng ta, ngƣời khi lâm mạng chung, cảnh giới mà họ nhìn thấy là Phật đến thuyết 

pháp cho họ, họ có thể lập tức khai ngộ. Sau khi mạng chung, quý vị thấy ở trƣớc nói 

khi lâm mạng chung, đây là nói sau khi thấy Phật nghe pháp liền sanh đến thế giới Cực 

Lạc. Đoạn này nói rất tƣờng tận, trong các kinh điển khác không nói tƣờng tận nhƣ thế. 

Trong Kinh Bi Hoa lộ ra một đoạn tin tức nhƣ vậy.Kinh này hiển lộ tha lực diệu 

dụng  vô  cùng  rõ  ràng,  đây  là  cƣ  sĩ  Hoàng  Niệm  Lão  nói.  Kinh  này  là  Kinh  Bi  Hoa, 

trong  đoạn  kinh  văn  này  nói  Phật  A  Di  Đà,  tha  lực  là  Phật  A  Di  Đà,  oai  thần  bổn 

nguyện là lực dụng, nói cực kỳ rõ ràng minh bạch. 

Kinh Xƣng Tán Tịnh Độ chính là Kinh A Di Đà do đại sƣ Huyền Trang phiên 

dịch,  là  tiểu  bổn  của  kinh  này.  “Kinh  Bi  Hoa  nói  Di  Đà  nhân  địa  và  Cực  Lạc  trang 

nghiêm, đều nói rõ Phật này tiếp dẫn khi lâm chung, nguyện lực thù thắng nhiếp thọ 

vãng sanh. Cho thấy nguyện vƣơng của Phật Di Đà diệu đức khó nghĩ bàn, đại ân đại 

lực không thể đo lƣờng”. 

Từ Kinh A Di Đà của ngài Huyền Trang phiên dịch, và đoạn khai thị trong kinh 

văn của Kinh Bi Hoa ta có thể lãnh hội đƣợc. Ngƣời niệm Phật khi lâm mạng chung 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              657/21 

Phật  đến  tiếp  dẫn,  sự  thù  thắng  trang  nghiêm  đó,  chƣ  vị  phải  biết,  “khiến  tâm  đƣợc 

niệm và vô sanh nhẫn”. Đây là ai? Là thƣợng thƣợng phẩm vãng sanh. Khoảng mức độ 

nào  chúng  ta  có  thể  lãnh  hội  đƣợc?  Công  phu  niệm  Phật  thuần  thục,  khi  lâm  mạng 

chung không hề bệnh hoạn, không có bệnh khổ, biết trƣớc giờ chết, vãng sanh tự tại, 

ngƣời nhƣ vậy có thể lãnh hội đƣợc. Cũng chính là nhƣ thế nào? Bình thƣờng niệm 

Phật, nghiệp chƣớng của họ tiêu trừ, nên khi mạng chung đƣợc tự tại nhƣ thế. Đây là 

mong  muốn  của  chúng  ta.  Tình  trạng  này  khi  lâm  chung  cần  ngƣời  trợ  niệm  chăng? 

Không cần thiết, họ không có chút vƣớng bận nào, cũng không hề sanh bệnh, nói đi là 

đi.  Tình  hình  họ  ra  đi  nhất  định  giống  nhƣ  trong  Kinh  Bi  Hoa  nói,  đây  là  thƣợng 

thƣợng phẩm vãng sanh. Sanh đến thế giới Cực Lạc, là hoa nở thấy Phật ngộ vô sanh. 

Ai  làm  đƣợc?  Chúng  ta  tuyệt  đối đừng  cho  rằng,  mình nghiệp  chƣớng quá  nặng nề, 

chắc  không  làm  đƣợc  điều  này,  chúng  ta  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  là  quá  tốt  rồi,  quan 

niệm nhƣ thế là sai lầm. Các bậc cổ đức đích thực_ở trƣớc chúng ta đã học, có ngƣời 

nói thƣợng bối vãng sanh là Bồ Tát, trung bối vãng sanh là A la hán, Bích Chi Phật, 

phàm phu vãng sanh chỉ ở hạ bối. Các bậc cổ đức có cách nói nhƣ thế, nhƣng đại sƣ 

Thiện  Đạo  không  nói  nhƣ  vậy.  Đại  sƣ  Thiện  Đạo  nói,  là  sự  động  viên  rất  lớn  cho 

chúng ta, ngài nói tứ độ tam bối cửu phẩm đều do gặp nhân duyên khác nhau. Hay nói 

cách khác, ngƣời tạo tội ngũ nghịch thập ác, nếu gặp đƣợc nhân duyên thù thắng, có 

thể  đƣợc  thƣợng  thƣợng  phẩm  vãng  sanh  chăng?  Đƣợc.  Nhân  duyên  vô  cùng  quan 

trọng. Gặp đƣợc thiện hữu tri thức, gặp đƣợc pháp môn này, nhân duyên của chúng ta 

thù thắng vô cùng, chƣ vị cần phải biết điều này. 

Bản hội tập của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, từ khi hội tập thành công đến nay, khoảng tám 

đến mƣời năm, không phải quá lâu xa. Nhƣng sự lƣu thông của nó, chúng ta đã gặp 

đƣợc. Ông dùng tâm huyết cả cuộc đời để hội tập bộ kinh này, sau khi kháng chiến 

thắng lợi mới bắt đầu lƣu thông, số lƣợng lƣu thông rất ít. Pháp sƣ Luật Hàng đem từ 

Đại lục đến Đài Loan ba cuốn, tặng một cuốn cho thầy Lý, thầy Lý nhận đƣợc vô cùng 

hoan hỷ. Đặc biệt là bài tựa rất dài ở trƣớc, là do ông Mai Quang Hy, thầy của thầy viết. 

Thầy Lý học Phật pháp với thầy Mai, đọc bài tựa của thầy Mai viết thầy Lý cảm thấy 

rất thân thiết. 

Ở Đài Loan từng ấn tống hai lần, số lƣợng cũng không nhiều. Theo tôi dự đoán, 

mỗi lần ấn tống khoảng 1000 cuốn, in ở Đài Loan tổng cộng không quá 3000 cuốn. Tôi 

có  ấn  tống  một  lần  đƣợc  1000  cuốn,  thầy  ấn  tống  khoảng  hai  lần.  Lƣu  thông  với  số 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              658/21 

lƣợng lớn là sau khi thầy Lý vãng sanh, khi thầy còn sống từng giảng kinh này một lần, 

giảng một lần ở Đài Trung. Thầy có bản chú thích đầu lề, thầy cho tôi cuốn này, để kỷ 

niệm thầy Lý, tôi ấn tống 10 ngàn cuốn này. 

Ở Mỹ tôi gặp cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, chỉ nói qua điện thoại, chƣa từng gặp mặt, vì 

thời gian ông ở Mỹ rất ngắn, chỉ ở đƣợc một tháng thì ông trở về Bắc Kinh. Ông chỉ 

mang theo một cuốn, chính là bản chú giải đại kinh này, chỉ mang theo một cuốn và 

tặng cho tôi. Bản in dầu, không phải sắp chữ, là in dần. Viết bằng bảng thép, in dầu. 

Tôi  nhận  đƣợc  hoan  hỷ  vô  tận,  liền  gọi  điện  hỏi,  ông  có  bản  quyền  chăng?  Có  bản 

quyền thì thôi, nếu không có bản quyền tôi đem về Đài Loan làm thành bản ấn tống ra. 

Ông  nói  không  có  bản  quyền,  hoan  nghênh  in  ấn  lƣu  thông. Chúng  tôi  đem  chú  giải 

của ông về Đài Loan in 10 ngàn cuốn. Bản đầu tiên in 10 ngàn cuốn, về sau không biết 

tái bản biết bao nhiêu lần, quá nhiều, chắc phải in đến mấy mƣơi bản, số lƣợng đều rất 

nhiều, trong nƣớc và nƣớc ngoài đều lƣu thông. 

Sau đó tôi đến Bắc Kinh thăm Hoàng Niệm Tổ, gặp ông nói đến bộ kinh này. Tất 

cả chúng sanh 9000 năm trong thời kỳ mạt pháp, có thể đƣợc độ thành Phật ngay trong 

đời,  đều  nhờ  vào  pháp  môn  này,  bộ  kinh  này.  Bộ  kinh  này  các  bậc  cao  tăng  trƣớc 

chúng ta chƣa từng thấy, những gì họ thấy là năm loại nguyên bản dịch, không thấy 

đƣợc bản hội tập này. Đại sƣ Ấn Quang cũng chƣa thấy, quý vị nói chúng ta hạnh phúc 

biết bao, gặp đƣợc nhân duyên thù thắng biết bao! Không có bộ kinh này, bản hội tập 

này, không có chú giải của cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, nếu chúng ta không đọc Kinh Bi Hoa, 

làm  sao  biết  đƣợc  đoạn  kinh  văn  này?  Hoàng  Niệm  Lão  chú  giải  bộ  kinh  này,  tham 

khảo hơn 190 loại kinh sách. Chúng ta đọc chú giải này, đồng nghĩa với đọc hơn 190 

loại kinh luận, nhân duyên này thù thắng biết bao! Đúng là trăm ngàn vạn kiếp khó gặp 

đƣợc. Cƣ sĩ Bành Tế Thanh nói, một ngày hy hữu khó gặp từ vô lƣợng kiếp đến nay, 

chúng ta đã gặp đƣợc rồi. 

Trong bộ kinh này, trong chú giải này chúng ta thấy rất rõ ràng minh bạch, chúng 

ta  có  phần  của  thƣợng  thƣợng  phẩm  vãng  sanh  nhƣ  trong  Kinh  Bi  Hoa  nói  chăng? 

Chúng ta có thể khẳng định là có phần, vấn đề là ta có buông bỏ triệt để thế giới Ta bà 

này hay không. Buông bỏ không phải nói buông bỏ về sự, sự không sao, về sự không 

có chƣớng ngại. Phải buông bỏ từ tâm, sự có, tâm không thể có, tâm có là rất phiền 

phức. Dùng tâm thanh tịnh để hành sự, dùng tâm bình đẳng để đối nhân. Ta từ hàng hạ 

hạ căn biến thành hàng thƣợng thƣợng căn, điều này rất quan trọng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              659/21 

Đoạn này chúng ta học đến đây, chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới, nói về A Duy 

Việt Trí, đây là câu sau cùng của nguyện văn. Vãng sanh thế giới Cực Lạc đều đƣợc A 

Duy Việt Trí Bồ Tát, đều làm A Duy Việt Trí. A Duy Việt Trí còn gọi là A Bệ Bạt Trí, 

đây là lúc phiên dịch âm có một chút khác nhau, nhƣng cùng một nghĩa. A Duy Việt 

Trí và A Bệ Bạt Trí là cũng một ý nghĩa, nguyên văn là một câu kinh văn. “Dịch là bất 

thoái chuyển”, dịch sanh tiếng Trung nghĩa là bất thoái chuyển. “Là tên gọi quả vị cấp 

bậc của Bồ Tát”, A Duy Việt Trí Bồ Tát là Bồ Tát cao cấp, không phải Bồ Tát thông 

thƣờng. Căn cứ trong Di Đà Yếu Giải, do đại sƣ Ngẫu Ích trƣớc tác: “A Bệ Bạt Trí, ở 

đây  gọi  là  bất  thoái.  Thứ  nhất  là  vị  bất  thoái,  nhập  vào  dòng  thánh,  không  đọa  vào 

phàm phu,- chúng ta đọc hết câu này- Thứ hai là hành bất thoái, hằng độ sanh, không 

đọa vào nhị thừa. Thứ ba là niệm bất thoái, tâm tâm lƣu nhập tát bà nhƣợc hải”. Đây là 

đại sƣ Ngẫu Ích trong Di Đà Kinh Yếu Giải, nói với chúng ta về ba loại bất thoái của A 

Duy Việt Trí. Loại thứ nhất là họ đã nhập vào dòng thánh, không còn thoái chuyển về 

phàm phu. Nghĩa là nói họ là thánh nhân thật sự, họ không phải phàm phu. Là ai? Bên 

dƣới nói là sơ quả tiểu thừa, đại thừa nhƣ Kinh Hoa Nghiêm là Bồ Tát sơ tín vị. Vì sao 

họ có thể không thoái chuyển? Họ đoạn tận tam giới cửu địa 88 phẩm kiến hoặc, đây là 

đoạn phiền não. 88 phẩm kiến hoặc, Đức Phật vì phƣơng tiện cho việc dạy học, ngài 

quy nạp nó thành năm loại lớn, năm loại kiến hoặc, vì phƣơng tiện dạy học. 

Thứ nhất là thân kiến, phàm phu chúng ta chấp trƣớc thân này là ta, nhƣ vậy là sai 

lầm, thân không phải ta. Thân là gì? Trong Phật pháp nói thân là ngã sở, là ta sở hữu, 

không phải ta. Giống nhƣ áo quần vậy, áo quần là ta sở hữu, nó không phải là ta. Đức 

Phật dạy chúng ta phải nhận thức rõ ràng, thân không phải ta, thân có sanh tử, nói cho 

chƣ vị biết, ta không có sanh tử. Áo quần rách, thay chiếc khác. Bởi vậy ta đầu thai vào 

trong luân hồi lục đạo, nhƣ vậy là sao? Đó là ta, thân không phải ta, quý vị thƣờng thay 

đổi thân thể. Thay đổi thân thể có gì đáng sợ? Là việc rất bình thƣờng. Nhƣng tại sao ta 

ở mãi trong lục đạo, không ra khỏi lục đạo? Vì ta mê, mê thì sao? Mê nên chấp trƣớc 

đó là ta. Bây giờ đến các nhà triết học phƣơng tây cũng nhƣ vậy, họ biết thân không 

phải là ta. Đối với họ cái gì là ta? Sƣ suy tƣ đó là ta, họ có một sự chấp trƣớc nhƣ thế, 

họ còn chấp trƣớc có suy tƣ là ta. Có suy tƣ cũng không phải là ta, có suy tƣ mà suy 

nghĩ lung tung, họ không phải chánh tri chánh kiến. Bởi vậy có thể suy tƣ, ngƣời xƣa 

gọi là linh hồn. Thật ra đó là nói dễ nghe, hồn chỉ là mê hồn, chứ không linh! Nếu linh 

tại sao nó đầu thai vào trong tam đồ? Vì sao biến thành súc sanh, biến thành ngạ quỷ? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              660/21 

Không linh, nó mê hoặc điên đảo. Cho nên mê hồn là thật, nó không phải linh hồn. Khi 

mê  gọi  là  mê  hồn,  khi  giác  ngộ  gọi  là  linh  tánh,  đó  chính  là  ta.  Linh  tánh  tuyệt  đối 

không vào trong tam đồ lục đạo, nó đã vƣợt thoát lục đạo. 

Ai chứng đƣợc linh tánh? A la hán trở lên, họ chứng đƣợc linh tánh, không còn 

luân hồi nữa. Nhƣng phải biết thân không phải là ta, đây là tiến bộ rất lớn. Tiểu thừa 

chứng  quả  Tu  đà  hoàn,  đại  thừa  chứng  sơ  tín  vị  Bồ  Tát.  Đó  là  dòng  thánh,  tiểu  tiểu 

thánh nhân, họ ở trong lục đạo. Tuy chƣa ra khỏi lục đạo, vẫn ở trong lục đạo. Lục đạo 

chỉ là luân hồi trong hai cõi trời ngƣời, tuyệt đối không đọa vào ba đƣờng ác, cho nên 

gọi là vị bất thoái. Địa vị này của họ là bất thoái, tuyệt đối không đọa vào ba đƣờng ác. 

Chúng ta phải nhớ rằng, xem thân này là ta, nhƣ vậy họ phải trầm luân trong luân 

hồi lục đạo, sẽ có ba đƣờng ác. Nếu biết thân này không phải ta, nhƣ vậy sẽ không đọa 

vào ba đƣờng ác. Khởi tâm động niệm không còn nghĩ cho thân này, tuy không đƣợc 

đại tự tại cũng đƣợc không ít tự tại, không còn lo cho riêng mình. Không còn lo nghĩ 

cho thân mình, thân thể này nhất định rất mạnh khỏe, vì sao vậy? Vì thân là hoàn cảnh, 

nó chuyển tùy theo ý niệm. Ý niệm chánh, mỗi tế bào trong thân thể nó là tự nhiên, tự 

nhiên chính là mạnh khỏe nhất. Nếu nhƣ thƣờng hay nghĩ chỗ này đau, chỗ kia không 

khỏe,  chỗ  này  khỏe, chỗ  kia  lành  mạnh.  Tùy  theo  ý  niệm  của  ta,  toàn  bộ  tế  bào  đều 

thay đổi, sanh biến hóa, vấn đề là nhƣ thế. Không nghĩ đến trái lại nó lại tốt, càng nghĩ 

càng tệ. Đạo lý là nhƣ vậy, phải hiểu nó một cách rõ ràng minh bạch. 

Loại thứ hai là hành bất thoái, đây là đối với hàng tiểu thừa mà nói. Tiểu thừa nhƣ 

A la hán, Bích chi Phật, đây là hàng nhị thừa. Họ độ chúng sanh chỉ độ ngƣời có nhân 

duyên, không có nhân duyên họ không độ, tâm lƣợng rất nhỏ. Không nhƣ Bồ Tát, Bồ 

Tát phổ độ, gặp đƣợc đều muốn quan tâm. Hàng tiểu thừa gặp đƣợc, thấy thuận mắt họ 

mới độ, không thuận mắt họ không độ. Còn nhƣ thế nào? Nếu tìm đến họ thì họ mới 

dạy, không tìm họ họ không đến tìm ta, đây là hàng nhị thừa. Đại thừa Bồ Tát không 

nhƣ vậy, Bồ Tát đại thừa là hằng độ sanh, mãi mãi độ chúng sanh. Nghĩa là trong tứ 

hoằng thệ nguyện nói: “chúng sanh vô biên thề nguyện độ”, mỗi niệm họ không quên. 

Hàng tiểu thừa không phát nguyện nhƣ thế, bởi vậy Bồ Tát họ không đọa vào nhị thừa. 

Thứ ba là niệm bất thoái. “Niệm niệm nhập vào tát bà nhƣợc hải”. Tát bà nhƣợc 

hải là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Trung nghĩa là tánh hải tự tánh, nghĩa là niệm niệm 

trở  về  tự  tánh, đây  là  đại  thừa,  là  ai?  Là  pháp  thân  Bồ  Tát.  Pháp  thân  Bồ  Tát  không 

khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc. Họ có tu hành chăng? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              661/21 

Nhƣ ở trƣớc chúng ta nói “khiến tâm đƣợc niệm”, niệm này nghĩa là niệm niệm nhập 

vào tát bà nhƣợc hải. Đến khi nào họ mới trở về tự tánh? Đến Diệu giác vị. 

Bởi vậy cần phải biết, cõi thật báo trang nghiêm ở thế giới Cực Lạc, ai ở trong đó? 

Viên giáo sơ trụ đến Đẳng giác, 41 vị pháp thân đại sĩ ở trong cõi báo. Nâng cao thêm 

một bậc nữa, đó là Diệu giác, Diệu giác không ở đây, Diệu giác đến thƣờng tịch quang. 

Tát bà nhƣợc hải chính là thƣờng tịch quang, nghĩa là tự tánh, trở về tự tánh. Trở về tự 

tánh, chƣ vị phải biết, tự tánh rất linh. Tất cả chúng sanh có cảm, họ tự nhiên có ứng, 

cảm  ứng  đạo  giao  mọi  lúc  mọi  nơi,  không  thể  nghĩ  bàn!  Hoàn  toàn  trở  về  tự  tánh, 

không hề còn chút tập khí phiền não nào, đây là quả Phật cứu cánh viên mãn. 

Chúng  ta  nói  xong  ý  nghĩa  này  trƣớc,  sau  đó  xem  tiếp  ở  dƣới.  “Nhƣợc  ƣớc  thử 

độ”, tức là từ thế giới Ta bà mà nói, thử độ là thế giới Ta bà. Tạng giáo, nghĩa là nói từ 

Tông Thiên Thai, Tạng giáo tức là sơ quả tiểu thừa, Thông giáo là kiến địa, Biệt giáo là 

sơ trụ, Viên giáo là sơ tín. Trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là Viên giáo, Bồ Tát sơ tín của 

thập tín vị trong Kinh Hoa Nghiêm, “gọi là vị bất thoái”, nghĩa là nói họ đã phá thân 

kiến,  không  còn  chấp  trƣớc  thân  này.  Thứ  hai  là  phá  biên  kiến,  biên  kiến  ngày  nay 

chúng ta gọi là đối lập, họ không có ý niệm đối lập với ngƣời, đã buông bỏ điều này. 

Họ không còn thành kiến, thành kiến là gì? Bản thân tôi nghĩ nhƣ thế nào, không có ý 

niệm  này, họ  có  thể hằng thuận  chúng sanh, tùy  hỷ  công  đức,  sao  cũng đƣợc. Họ đã 

đến cảnh giới này, nên họ không có tà kiến. Kiến giải của họ đều chính xác, không có 

sai lầm, đây là vị bất thoái. 

Thứ hai là hành bất thoái. Thông giáo Bồ Tát, Biệt giáo thập hồi hƣớng, Viên giáo 

thập tín, thập tín tức là đệ thập tín, Biệt giáo là đệ thập hồi hƣớng, đệ cửu hồi hƣớng 

vẫn chƣa đƣợc, phải đệ thập hồi hƣớng. Viên giáo là đệ thập tín, thập tín tâm mãn hành 

bất thoái. Thập tín nghĩa là Phật pháp giới trong thập pháp giới, họ không thoái đến nhị 

thừa. Hay nói cách khác, Bồ Tát pháp giới trong thập pháp giới có lúc vẫn còn thoái 

chuyển.  Đến  địa  vị  thập  pháp  giới  Phật  là  không  còn  thoái  chuyển,  độ  chúng  sanh 

không thoái chuyển, đây là hành bất thoái. 

Bên dƣới, Biệt giáo sơ địa, Viên giáo sơ trụ, đây là niệm bất thoái. Biệt giáo sơ 

địa lìa khỏi mƣời pháp giới, Viên giáo sơ trụ cũng nhƣ thế. Họ đi về đâu? Họ đến cõi 

thật  báo  trang  nghiêm.  Lúc  này  họ  chỉ  có  một  phƣơng  hƣớng,  một  mục  tiêu,  chứng 

giác  ngộ  cứu  cánh  viên  mãn.  Nghĩa  là  cứu  cánh  giác,  viên  mãn  giác,  cũng  chính  là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              662/21 

trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là Diệu giác vị. Họ chỉ có một phƣơng hƣớng, một mục 

tiêu nhƣ thế, phải chứng đƣợc quả Phật cứu cánh viên mãn, đây là niệm bất thoái. 

“Ở trên nói có ba loại bất thoái”. Tối thƣợng, là cao nhất, cao nhất là niệm bất 

thoái. “Tu hành ở cõi này”, ở thế gian chúng ta. “Biệt giáo cần phải chứng sơ hoan hỷ 

địa”, chính là sơ địa, sơ địa gọi là hoan hỷ địa. “Viên giáo phải đến sơ phát tâm trụ”, sơ 

phát tâm nghĩa là phát tâm bồ đề. Chƣ vị phải biết, thật sự phát tâm bồ đề là Viên giáo 

sơ trụ. “Chứng một phần pháp thân, bắt đầu có thể niệm niệm lƣu nhập tát bà nhƣợc 

hải”. Nếu không chứng đƣợc một phần pháp thân, ta không đến đƣợc địa vị này. 

Biệt giáo sơ địa Bồ Tát và Viên giáo sơ trụ Bồ Tát, địa vị đoạn chứng nhƣ nhau. 

Đều phá vô minh, chứng pháp thân, đều sanh vào cõi thật báo. Biệt giáo đến sau cùng 

phải  chuyển  thành  Viên  giáo  mới  viên  mãn,  bởi  vậy  địa  vị  chứng  đƣợc  giống  nhau, 

nhƣng trí tuệ không tƣơng đồng. Viên giáo hơn hẳn Biệt giáo, trí tuệ không tƣơng đồng. 

Tát bà nhƣợc hải, ở đây giải thích cho chúng ta: “Tức nhất thiết chủng trí hải, tức 

Nhƣ Lai quả hải, nhị biên đều xả, toàn quy về trung đạo”, nghĩa là chân nhƣ tự tánh. 

Nhị  biên,  nhị  biên  nghĩa  là  đối  lập.  Từ  bắt  đầu  chúng  ta  đã  học  tập,  quý  vị  thấy  khi 

nhập môn, vị bất thoái là học tập, thật sự học tập, đến Nhƣ Lai địa mới hoàn toàn xả bỏ, 

ý niệm này đều không còn. Phàm phu chúng ta học tập, không so đo tính toán, nhƣng 

trong tâm vẫn còn ấn tƣợng. Tập khí này rất khó đoạn, phải từng bƣớc đi lên, tập khí 

này ngày càng nhạt dần. Quả thật đến_chúng ta nói rõ ràng hơn một chút, đến Biệt giáo 

sơ địa Bồ Tát, Viên giáo sơ trụ Bồ Tát mới đoạn tận. Tuy đoạn nhƣng tập khí vẫn còn, 

tập khí này là tập khí vô minh. Sau khi đoạn tận tập khí vô minh, tức nhập vào Diệu 

giác vị. Chúng tôi giảng Kinh Hoa Nghiêm nói rất nhiều đến điều này, trong hội Hoa 

Nghiêm chúng ta lãnh hội đƣợc, 41 vị pháp thân đại sĩ đều đã phá vô minh. Nghĩa là 

đều buông bỏ khởi tâm động niệm. Bởi thế về lý mà nói là pháp giới bình đẳng, về sự 

mà nói tuy không còn khởi tâm động niệm, những vẫn còn tập khí của khởi tâm động 

niệm. Tập khí không dễ đoạn chút nào, nhất định phải để thời gian dần dần khiến nó tự 

nhiên không còn nữa. Cần thời gian bao lâu? Trong kinh Đức Phật nói, cần ba a tăng 

kỳ kiếp. Nhƣ vậy  mới biết, tập khí vô thỉ vô minh thật đáng sợ, ba a tăng kỳ kiếp tự 

nhiên nó không còn. 

Phƣơng pháp niệm Phật này tuyệt diệu vô cùng, chúng ta phải tập thành tập khí 

niệm Phật. Chúng ta có lý do tin rằng, khi đã tập thành tập khí niệm Phật, thời gian phá 

tập khí vô minh đƣợc rút ngắn lại, nghĩa là sao? Là mƣợn vô lƣợng trí tuệ, thần thông, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              663/21 

đạo lực của Phật A Di Đà, nhất định giúp ích rất lớn cho chúng ta, công đức niệm Phật 

không thể nghĩ bàn. 

“Tát bà nhƣợc hải, tức nhất thiết chủng trí”. Nhất thiết chủng trí là Nhƣ Lai chứng 

đƣợc. Trí, trong kinh điển nói có ba loại, là nhất thiết trí, đạo chủng trí. Nhất thiết trí là 

A la hán chứng đƣợc, A la hán, Bích Chi Phật chứng đƣợc nhất thiết chủng trí. “Biết 

tổng  tƣớng  các  pháp”,  nghĩa  là  tổng  tƣớng  của  tất  cả  pháp.  Tổng  tƣớng  là  gì?  Tổng 

tƣớng là không, gọi là vạn pháp giai không. Trong Kinh Kim Cang nói: “nhất thiết hữu 

vi pháp, nhƣ mộng huyễn bào ảnh”, lại nói “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, đây 

là tổng tƣớng. Tổng tƣớng của tất cả pháp bất khả đắc, đây gọi là nhất thiết trí, Thanh 

văn, Duyên giác chứng đƣợc. 

Loại thứ hai là đạo chủng trí, là Bồ Tát chứng đƣợc. Đạo chủng là gì? Đạo là đạo 

lý, tất cả pháp này là đạo lý gì. Chủng chủng, nghĩa là tất cả pháp quá nhiều, vô lƣợng 

vô biên. Vì sao có những thứ này, đây là đạo lý gì? Loại trí tuệ này A la hán không có. 

A la hán biết là tổng tƣớng, Bồ Tát biết là biệt tƣớng, biệt là sai biệt. Vô lƣợng vô biên 

sai biệt, Bồ Tát biết. Nhƣ Lai biết nhất thiết chủng trí, nhất thiết trí và đạo chủng trí là 

một không phải hai, đây là Nhƣ Lai địa thƣợng chứng đƣợc, đây mới thật sự viên mãn. 

Cho nên nói nhất thiết chủng trí hải gọi là Nhƣ Lai quả hải, Nhƣ Lai chứng đƣợc. Hải 

là hình dung từ, hình dung nó sâu rộng vô biên, không có bến bờ. 

“Nhị biên đều xả bỏ, hoàn toàn quy về trung đạo”. Trên thực tế trung đạo cũng là 

một  danh  từ,  nếu  chấp  trƣớc  trung  đạo  là  sai.  Nhị  biên  này  là  không  hữu  nhị  biên, 

không hữu nhị biên đều không cần, nếu chấp vào trung đạo tức là đối lập. Bởi vậy cần 

phải  biết, nhị  biên  đều  phải  xả, trung  đạo  cũng không  có, đó  mới  là  thật. Vì  phƣơng 

tiện, nên nói với quý vị về trung đạo, nếu ta chấp vào trung đạo là xong, hỏng hết. Đây 

nghĩa là pháp còn phải xả, huống gì phi pháp, đến sau cùng Phật pháp cũng phải xả bỏ 

một cách triệt để. Phải biết rằng, Đức Phật nói mà không nói, không nói mà nói. Chúng 

ta tuyệt đối không thể đối với tất cả pháp Đức Phật nói, sanh ra một thứ tri kiến, nhƣ 

vậy là sai, đó không phải là ý của Phật. 

“Bắt đầu nói niệm niệm lƣu nhập tát bà nhƣợc hải”. Khi hoàn toàn quy về trung 

đạo mới nói một câu nhƣ thế. “Cho thấy niệm bất thoái rất khó chứng”. Trong tam bất 

thoái, niệm bất thoái quả thật vô cùng khó khăn, ngƣời minh tâm kiến tánh mới có thể 

chứng đƣợc. “Nhƣng nguyện này nói”, đây là những gì Phật A Di Đà nói trong nguyện 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              664/21 

thứ 20. “Mƣời phƣơng chúng sanh, nghe danh phát tâm, nhất tâm niệm ta, tức sanh vào 

cõi nƣớc ta, làm A Duy Việt Trí Bồ Tát”. Đây là nguyện văn của nguyện 20. 

“Tiểu bổn cũng nói”, tiểu bổn là Kinh A Di Đà chúng ta thƣờng tụng: “Cõi nƣớc 

Cực Lạc, chúng sanh sanh vào đó, đều là A Bệ Bạt Trí”, tức trong Kinh Vô Lƣợng Thọ 

gọi là A Duy Việt Trí. Đại và tiểu bổn Đức Phật đều nói nhƣ nhau, cho thấy điều này là 

chân  thật  không  hƣ  vọng.  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  đầy  đủ  ba  loại  bất  thoái,  đó  là  ai? 

Chúng ta vừa mới học xong, là Viên giáo sơ trụ, Biệt giáo sơ địa. Ngƣời sanh đến thế 

giới tây  phƣơng  Cực  Lạc, cho dù là cõi phàm  thánh đồng  cƣ hạ hạ phẩm  vãng sanh, 

cũng  làm  A  duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Họ  không  nói,  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ  ngoại  lệ, 

không  nói  nhƣ  thế,  nghĩa  là  bao  gồm  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ.  Lợi  ích  này  quá  thù 

thắng. 

Chúng ta ở thế gian này, muốn tu đến sơ trụ đâu phải chuyện đơn giản, đến khi 

nào ta mới tu đƣợc! Đừng nói tu đến sơ trụ Bồ Tát, đến sơ tín vị đời này chúng ta cũng 

chƣa tu đến đƣợc. Nghĩa là nói, vị bất thoái, đời này chúng ta không thể chứng đƣợc, 

huống gì niệm bất thoái. Nhƣng khi vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, đều đạt đƣợc, đạt 

đƣợc cả ba loại bất thoái. Điều này tuyệt đối không phải Phật A Di Đà mê hoặc chúng 

ta, không phải, mỗi câu mỗi chữ của Phật A Di Đà đều là lời chân thật. Vì sao ta có thể 

đạt đƣợc? Là nhờ nguyện lực 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì. 48 nguyện của ngài, 

mỗi  câu  sau  cùng của  nguyện  đều nói:  “nếu không thành tựu nguyện  này, không thủ 

chánh giác”. Nếu không làm đƣợc, ngài sẽ không thành Phật. Hiện nay Phật A Di Đà 

thành Phật đã mƣời kiếp, có thể thấy nguyện của ngài hoàn toàn đƣợc thực hiện. 

Nếu muốn biết thế giới tây phƣơng Cực Lạc thù thắng ở điểm nào, đọc tƣờng tận 

48 nguyện sẽ thấu triệt. Đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, ta sống cuộc sống nhƣ thế 

nào,  ta  sống  ngày  tháng  ra  sao,  trong  48  nguyện  đều  nói  rõ  hết.  48  nguyện  là  chính 

Phật A Di Đà nói, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thuật lại cho chúng ta. Phật A Di Đà nói 

nhƣ thế nào, Đức Thế Tôn cũng thuật lại nhƣ thế, không thêm không bớt. 

“Yếu Giải nói, ngày nay Tịnh độ, ngũ nghịch thập ác, mƣời niệm thành tựu, đới 

nghiệp vãng sanh, đạt đƣợc hạ hạ phẩm, đều đƣợc tam bất thoái”, đây là đại sƣ Ngẫu 

Ích nói. “Hàng hạ hạ  phẩm cũng chứng tam bất thoái, một đời viên thành quả Phật. 

Điều này mƣời phƣơng thế giới không có, duy nhất thế giới Cực Lạc có. Thắng dị siêu 

tuyệt nhƣ thế, lời nói và tƣ tƣởng không sao diễn tả đƣợc”. Lời này là thật. Ngƣời ở cõi 

phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, sanh đến thế giới Cực Lạc cũng chứng tam 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              665/21 

bất thoái, chứng tam bất thoái chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Ở thế giới tây phƣơng 

một đời, ngƣời ở thế giới Cực Lạc thọ mạng rất dài, vô lƣợng thọ. Phật vô lƣợng thọ, 

mỗi ngƣời vãng sanh cũng là vô lƣợng thọ, cho nên trong một đời nhất định viên thành 

quả Phật. 

Chúng ta đọc Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ Phật sẽ biết, trong Quán Kinh nói với 

chúng ta. Tức là ngƣời ở cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, bản thân tu 

hành ở thế giới Cực Lạc, chứng đƣợc địa vị viên giáo sơ trụ, cần bao nhiêu thời gian? 

12 kiếp. Đối với chúng ta 12 kiếp rất dài, nhƣng ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc là vô 

lƣợng thọ, đối với họ 12 kiếp rất ngắn. Nhƣ chúng ta nói, ở thế gian này thân ngƣời có 

thể sống đến 100 tuổi, họ chỉ cần 12 ngày là chứng đƣợc, chỉ đơn giản nhƣ thế. 

Nếu  ở thế gian chúng  ta  muốn chứng  đƣợc, phải vô lƣợng  kiếp.  Ở  thế  giới  Cực 

Lạc chỉ 12 kiếp là đạt đƣợc. Trƣớc khi chƣa đạt đƣợc đều nhờ Phật lực gia trì, sau khi 

đạt đƣợc là năng lực của chính mình. Khi chƣa đạt đƣợc, Phật lực gia trì chúng ta, trí 

tuệ, thần thông, đạo lực không khác gì với A Duy Việt Trí Bồ Tát, là nhờ Phật gia trì. 

12 kiếp sau, Phật không gia trì thì tự thân ta cũng chứng đƣợc. Lợi ích vi diệu này đến 

đâu để tìm? Quả thật nhƣ ở đây nói, đại sƣ Ngẫu Ích nói: “duy chỉ thế giới Cực Lạc 

mới có”. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giảng kinh thuyết pháp suốt 49 năm, giới thiệu cõi 

nƣớc chƣ Phật khắp mƣời phƣơng, có rất nhiều điều chƣa nói đến, chỉ có thế giới Cực 

Lạc có. Đây chính là vì sao chúng ta muốn vãng sanh về thế giới Cực Lạc, đạo lý là 

nhƣ vậy. “Thắng dị nhƣ thế”, thắng là thù thắng, dị là hy hữu. “Siêu tuyệt”, ngôn ngữ, 

tƣ lƣơng đều không thể nào tƣởng tƣợng đƣợc. Không thể nói đƣợc, cũng không tƣợng 

tƣợng đến đƣợc. 

“Cho nên Yếu Giải nói, không phải trình độ cao nhất của tâm tánh, công lao to 

lớn của trì danh, đại nguyện của Phật A Di Đà, sao có đƣợc nhƣ thế”. Ba câu này rất 

quan trọng! Trình độ cao nhất của tâm tánh là nói tự tánh của chúng ta, tự tánh chúng 

ta  không  thể  nghĩ  bàn,  nhƣng  ngày  nay  chúng  ta  mê  thất  tự  tánh.  Nếu  trong  tự  tánh 

chúng ta không có, Phật A Di Đà không giúp gì đƣợc. Tự tánh chúng ta có, nhƣng vì 

mê, mê làm chƣớng ngại trí tuệ và đức năng trong tự tánh. Nó không khởi tác dụng, 

không phải không có. Đây là nói ra nguyên nhân chính, không nói ra làm sao Phật A 

Di Đà giúp đƣợc? Là vì tự tánh chúng ta có, tự tánh chúng ta có, nhƣng tập khí phiền 

não  trong  tự  tánh  rất  nặng,  không  thể  hiện  tiền.  Phật  A  Di  Đà  dùng  oai  thần  bổn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              666/21 

nguyện gia trì chúng ta, khiến đức năng và trí tuệ trong tự tánh của chúng ta cũng có 

thể hiện tiền, nhƣng điều này phải dựa vào nhân duyên oai thần bổn nguyện của Phật 

Di Đà. Không có nhân duyên này, chƣớng ngại của chúng ta, chƣớng ngại nó không 

thể hiển lộ. Nghĩa là chúng ta không thể làm cho nó hiển lộ, Đức Phật A Di Đà cũng 

giúp  ta  hiển  lộ,  ngài  có  bản  lĩnh  này,  vẫn  là  chính  mình.  Nhƣng  không  dựa  vào  sức 

mạnh của Phật A Di Đà, sẽ không khởi tác dụng, nhất định phải lấy ngài làm duyên. 

Nhân vẫn là chính mình, nhƣ vậy mới nói thông suốt đƣợc, nếu không không thể thông 

suốt. 

Công  lao  to  lớn  của  trì  danh,  đại  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  đây  là  duyên.  Bản 

thân  chúng  ta  phải  niệm  Phật,  phải  tin  sâu  nguyện  thiết,  phải  niệm  Phật,  nguyện  lực 

Phật Di Đà gia trì, vấn đề này mới có thể thuận lợi xuất hiện. Nếu tự mình hoài nghi 

mình, điều này sao có thể? Đối với nguyện lực của Phật A Di Đà cũng không thể tin 

sâu, nhƣ vậy vấn đề này rất khó. Trong pháp môn niệm Phật quan trọng nhất là hoàn 

toàn không có hoài nghi. Công đức lớn lao của việc trì danh,  mới có thể hiển thị ra 

đƣợc. Huân là công huân, thông thƣờng chúng ta gọi là công đức. Nguyện lực của Phật 

A Di Đà liền hiện tiền. Vì sao có những ngƣời niệm Phật, số ít, không phải số nhiều. 

Đại khái trong số mấy trăm ngàn ngƣời niệm Phật, mới có một hai ngƣời nhƣ thế, có 

hiệu quả thù thắng này? Thù thắng nhất là khi thân bị bệnh nặng, chẳng hạn nhƣ ung 

thƣ. Bác sĩ tuyên bố hết cách trị liệu, nhiều nhất chỉ sống thêm 3 tháng. Nhƣ ngày xƣa 

Tây  Sơn  Tiểu  Viện,  trƣờng  hợp  của  hơn  40  ngƣời  đó.  Họ  đã  đƣợc  bác  sĩ  tuyên  bố, 

đồng nghĩa với tuyên bố tử hình, thọ mạng của quý vị chỉ còn ba tháng. Họ buông bỏ 

vạn duyên, nhất tâm niệm Phật, niệm đến ba tháng thì bệnh lành hẳn, khi đi tái khám 

bệnh không còn. Nguyên nhân là gì? Họ không hoài nghi, không xen tạp, không gián 

đoạn. Cũng chính là trong Viên Thông Chƣơng, Bồ Tát Đại Thế Chí dạy cho chúng ta 

phƣơng  pháp  niệm  Phật:  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tƣơng  tục”,  nhƣ  vậy  bệnh  sẽ 

lành. 

Vì  sao  có  một  số  ngƣời  bệnh  nặng  nhƣng  niệm  Phật  cũng  không  lành?  Vì  họ 

không có niềm tin. Đầu tiên là nghi ngờ nghiệp chƣớng mình quá sâu nặng, trong quá 

khứ  tạo  quá  nhiều  tội  nghiệp.  Tự  trách,  tự  trách  không  phải  là  việc  tốt,  tự  trách  quá 

cũng tạo thành chƣớng ngại cho mình. Đức Phật từ bi, có thể tha thứ cho ta chăng? 

Hoài nghi, Phật có thể tha thứ cho ta chăng? Sợ Phật không tha thứ cho mình. Quý vị 

xem, đây không phải tự gây phiền phức cho mình ƣ? Đức Phật vốn không có chuyện gì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              667/21 

xảy ra cả, đều là do tự mình nghĩ ra rất nhiều vấn đề, làm chƣớng ngại chính mình, sai 

là ở chỗ này, chúng ta không thể không biết. Sau khi biết nhất định phải trừ bỏ những 

sai lầm này, trừ bỏ triệt để. Đời này chúng ta mới có thể thuận lợi vãng sanh, mới có 

thể thành tựu công đức vô cùng thù thắng. 

Câu sau cùng nói: “Hai nguyện này đối với 48 nguyện, nhƣ hồng tâm của bia bắn 

tên. Đối với nguyện thứ 18, tức nhƣ trung tâm của hồng tâm”. Nguyện 18, 19, 20, thực 

tế mà nói ba nguyện này là một nguyện. Nếu chúng ta thấu triệt ba nguyện này, mới có 

thể đoạn tận nghi hoặc đối với Tịnh tông. Đây gọi là phá mê khai ngộ, đoạn nghi sanh 

tín. Nếu không thấu triệt ba nguyện này, ta không thể hóa giải đƣợc nghi hoặc, không 

hóa giải sẽ tạo nên chƣớng ngại cho ta. Nếu hóa giải, hiệu quả hiện ra ngay trƣớc mắt. 

Phật pháp thƣờng nói tam chuyển pháp luân, thị chuyển, đó là hàng thƣợng căn, 

vừa  nói  đến  lập  tức  giác  ngộ. Thứ  hai  là  khuyến  chuyển, thuộc  hàng  trung  căn, Phật 

giảng  kinh  thuyết  pháp  là  khuyên  chúng  ta.  Thứ  ba  thuộc  hàng  hạ  căn, khuyên  cũng 

không đƣợc, họ cần nhìn thấy chứng cứ họ mới tin. Nhƣ Tây Sơn Tiểu Viện, đây là 

chứng cứ, rất nhiều ngƣời đều biết, đây là chứng chuyển. 

Rất nhiều chứng cứ bày ra trƣớc mắt vẫn không tin, nhƣ vậy là hết cách. Phật A 

Di Đà nói, thôi đợi đến đời sau kiếp sau có nhân duyên thì tính tiếp, đời này không còn 

cách nào khác. Chúng ta không thể không biết điều này. 

Bây giờ thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng tại đây. 



Tập 223 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:16.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 273, hàng thứ năm từ dƣới đếm lên, bắt đầu xem từ kinh 

văn. 

“Ngã  tác  Phật  thời,  thập  phƣơng  chúng  sanh,  văn  ngã  danh  hiệu,  hệ  niệm  ngã 

quốc, phát bồ đề tâm, kiên cố bất thoái, thực chúng đức bổn, chí tâm hồi hƣớng, dục 

sanh Cực Lạc, vô bất toại giả, nhƣợc hữu túc ác, văn ngã danh tự, tức tự hối quá, vi đạo 

tác  thiện,  tiện  trì  kinh  giới,  nguyện  sanh  ngã  sát,  mạng  chung  bất  phục,  cánh  tam  ác 

đạo, tức sanh ngã quốc, nhƣợc bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác”. Chƣơng này chỉ có một 

nguyện, thứ 21 “Nguyện hối quá đắc sanh”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              668/21 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão: “Bên phải là nguyện thứ 21, hối quá 

đắc sanh. Trƣớc vô bất toại giả giống với nguyện thứ 20 của Ngụy Dịch. Câu văn áp 

dụng  cả  hai  bản  dịch  Đƣờng  và  Tống”.  Nghĩa  là  kinh  văn  của  chƣơng  này.  Đoạn  ở 

trƣớc và bản dịch của Khƣơng Tăng Khải, trích lục trong bản dịch của Khƣơng Tăng 

Khải. 

“Bên dƣới”, đây chính là “nếu có túc ác, nghe danh tự ta trở về sau”. Kinh văn ở 

sau “áp dụng nguyện thứ năm của Ngô Dịch”. “Hán dịch loại chi”, loại là cơ bản tƣơng 

đồng. “Kết thành nguyện này, gọi là hối quá đƣợc sanh. Khác với ba nguyện nguyện 

thứ 18, 19 và 20”. Thực tế mà nói đây cũng là bổ sung của ba nguyện trƣớc, khác nhau 

ở đâu? “Ở chổ ngƣời làm ác trong đời quá khứ, tội nghiệp sâu nặng, phải chịu quả báo 

trong tam đồ. Đời này nghe danh phát tâm, hối quá hƣớng thiện, chí tâm hồi hƣớng, 

thực đức cầu sanh. Khi lâm mạng chung, nhờ Phật gia bị, không đọa vào ba đƣờng ác, 

vãng sanh vào cõi nƣớc này. Đây là đức từ thù thắng của nguyện này”. 

Chúng ta xem đoạn này, nguyện thứ 18 ở trƣớc, hình nhƣ chúng tôi đã nói suốt 6 

tiếng đồng hồ. Nguyện thứ 20, 21 là một chƣơng, cũng nói hết 6 tiếng đồng hồ, đều nói 

với quý vị rất tƣờng tận. Tiếp theo xem nguyện này, thấy Phật A Di Đà vô cùng từ bi, 

nguyện này rất quan trọng, vì sao vậy? Vì chúng sanh trong lục đạo, trong kinh Đức 

Phật nói rất hay, chắc chắn là thời gian ở trong ba đƣờng lành ít, thời gian ở ba đƣờng 

ác  nhiều.  Nguyên  nhân  là  gì?  Từ  Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận  chúng  ta  thấy,  tâm  sở 

tƣơng ƣng với thiện ác, thiện tâm sở chỉ có 11 loại, ác tâm sở có 26 loại, đây là phiền 

não.  Điều này  chứng  minh,  bản tánh là giống  nhau,  trong bản  tánh không  có những 

điều này. Thiện ác không có, nhiễm tịnh cũng không có. Bản tánh giống nhau, nhƣng 

tập tánh không giống nhau. Tập tánh đích thực ác nhiều thiện ít, tuy ác nhiều thiện ít, 

vì sao thiện vẫn có sức mạnh? Đây chính là cổ nhân nói: tà không thắng chánh. Chúng 

ta phải tin câu nói này, dù ngƣời bất thiện đến đâu họ vẫn còn lƣơng tâm. Khi lƣơng 

tâm  hiện  ra  họ  rất  thiện,  bởi  vậy  công  đức  giáo  dục  không  thể  nghĩ  bàn.  Con  ngƣời 

không thể không tiếp thu giáo dục, giáo dục gì? Là giáo dục thánh hiền. Xã hội hiện 

nay, chƣ vị phải biết rằng, toàn bộ xã hội trên thế giới này đều động loạn, chƣa từng 

xảy ra trong lịch sử. Bất luận là phƣơng đông hay phƣơng tây, trong lịch sử chƣa từng 

có tình trạng hổn loạn nhƣ thế này. Nguyên nhân do đâu? Chúng ta hồi tƣởng lại sẽ rõ. 

Phƣơng  tây  từ  khi  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  cách  mạng  công  nghiệp,  điều  này 

khoảng 300 năm lại đây. 100 năm đầu tiên ảnh hƣởng không lớn, đó là thời kỳ manh 

nha của khoa học kỹ thuật. 100 năm thứ hai khoa học kỹ thuật đã tiến bộ, phƣơng tây 

dần dần lãng quên giáo dục Tôn giáo. Ở Trung quốc, 200 năm lại đây, chúng ta xem 

tập văn của ông Tăng Quốc Phiên, ông là ngƣời của 200 năm trƣớc. Trong câu văn thể 

hiện sự ai oán bi phẫn, cảm nhận một cách sâu sắc nếp sống xã hội ngày càng xuống 

dốc. Luân lý đạo đức trong xã hội chỉ là hữu danh vô thực, đây là tình trạng của 200 

năm trƣớc. 100 năm  sau, luân lý đạo đức trong xã hội chúng ta không còn nữa, đến 

danh cũng không còn. 200 năm trƣớc có danh vô thực, 100 năm sau đến danh cũng 

không có. Bởi vậy chúng ta có thể nói ngƣời bây giờ rất xa lạ đối với truyền thống văn 

hóa, những gì họ hiểu còn thua xa ngƣời ngoại quốc. Đối với lịch sử địa lý của nƣớc 

ngoài còn hiểu đôi chút, nhƣng hoàn toàn không biết gì đến lịch sử nƣớc mình, nguyên 

nhân xã hội động loạn  là  đây. Ta  đã  vứt bỏ truyền  thống văn hóa, ngƣời  phƣơng  tây 

vứt bỏ giáo dục Tôn giáo, chính là nguyên nhân gây ra động loạn cho toàn thế giới. 

Bây  giờ  chúng  ta  thấy  rất  nhiều  chuyên  gia  học  giả,  và  một  vài  ngƣời  lãnh  đạo 

quốc gia, họ rất ƣu tƣ về điều này, nhƣng cũng đành chịu. Phải làm sao? Dùng phƣơng 

pháp gì? Không có cách. Liên Hiệp Quốc nghĩ biện pháp làm sao để tiêu diệt xung đột, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              669/21 

xúc tiến nền hòa bình an định cho xã hội? Họ triệu tập chuyên gia học giả trên toàn thế 

giới cùng nhau nghiên cứu, nghiên cứu hơn 30 năm rồi. Tôi thấy những chuyên gia học 

giả này, tôi tiếp xúc không ít, hầu nhƣ đến tín tâm đều không có. Họ ở cùng nhau nói 

một cách cảm thán rằng, thế giới này còn có hòa bình chăng? Chúng ta biết, ngày nay 

“ngƣời trong đời trƣớc làm ác, tội nghiệp sâu nặng”, đây là sự thật rất phổ biến, đây 

không phải  là  hiện  tƣợng tốt, nhƣng  đƣợc  mấy  ngƣời  biết  đƣợc  quả  báo?  Có  một  bộ 

phận học giả Tôn giáo biết. 

Trong  kinh  Đức  Phật  nói:  “Quả  báo  phải  chịu  ở  trong  tam  đồ”.  Tam  đồ  là  súc 

sanh, ngạ quỷ và địa ngục. Tam đồ là quả, nhân là gì? Trong kinh Đức Phật nói, nhân 

là tham sân si. Tham lam là đƣờng ngạ quỷ, sân hận và đố kỵ là đƣờng địa ngục, ngu si 

là đƣờng súc sanh. Không có thánh hiền nhân dạy họ, sao họ không ngu si đƣợc? Ngu 

si nghĩa là không hiểu rõ chân tƣớng của nhân sinh vũ trụ, không hiểu về sự thật của 

nhân quả nghiệp báo, đây là thuộc về ngu si. 

Chúng ta cũng có thể lãnh hội đƣợc, thế gian này biết bao nhiêu chúng sanh từ địa 

ngục đến đây. Chịu hết tội ở địa ngục họ lại trở về nhân gian. Trả xong quả báo trong 

đƣờng ngạ quỷ cũng có thể sanh vào cõi ngƣời, đƣờng súc sanh cũng nhƣ thế. Đến thế 

gian này, lại không gặp đƣợc giáo dục luân lý của thánh hiền, họ còn mang trên ngƣời 

tập  khí  của  đƣờng  ác,  nhƣ  vậy  vấn  đề  ngày  càng  nghiêm  trọng.  Đời  này  đƣợc  thân 

ngƣời, đời sau lại đọa vào tam đồ, trở về tam đồ so với lần trƣớc còn khổ hơn, đây đều 

là chân tƣớng sự thật. Chúng ta lãnh hội đƣợc điều này, những ngƣời thấy đƣợc điều 


này đau lòng biết bao, khủng khiếp biết bao. Làm sao để cứu họ? Đức Phật A Di Đà 

nghĩ chu đáo hơn chúng ta nhiều, 48 nguyện cũng là lấy họ làm đối tƣợng giúp đỡ chủ 

yếu, trong đời này chỉ cần có thể nghe danh phát tâm. 

Từ đây chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, pháp vận của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là 

12 ngàn năm. 1000 năm thứ nhất là thời kỳ chánh pháp, 1000 năm thứ hai là thời kỳ 

tƣợng pháp,  mƣời ngàn năm sau cùng là thời kỳ  mạt pháp. 1000 năm thứ nhất cách 

Phật diệt độ rất gần, pháp của Phật đƣợc truyền thừa vẫn chƣa biến chất. Cho nên Đức 

Phật  nói  chỉ cần  trì giới  họ  có thể  thành  tựu, thời  kỳ  chánh  pháp giới luật thành tựu. 

Đến thời tƣợng pháp, 1000 năm thứ hai, trì giới không đƣợc, trì giới không thể thành 

tựu, phải tu định, chỉ có tu định mới có thể liễu sanh tử xuất tam giới. Đến thời kỳ mạt 

pháp,  lúc  bắt  đầu  của  1000  năm  thứ  ba.  Thời  mạt  pháp,  chúng  ta  đã  qua  đƣợc  1000 

năm, về sau vẫn còn 9000 năm. 1000 năm này coi nhƣ không tệ, hình thức của tiểu 

thừa  và  đại  thừa  vẫn  tồn  tại.  Không  thể  nói  không  có  ngƣời  thành  tựu,  nhƣng  rất  ít, 

giống nhƣ lông phƣợng sừng lân vậy. Sau 1000 năm thứ hai của thời kỳ mạt pháp, tức 

là thời đại hiện nay của chúng ta, chúng ta gặp phải khổ nạn lớn lao này. 

Hoàng  Niệm  Lão  lớn  tuổi hơn  tôi, học  Phật trƣớc tôi. Rất khó  đƣợc  là thân  cận 

thiện tri thức, nguồn gốc gia giáo tốt. Ông nói với tôi, về sau, nghĩa là từ nay về sau, 

ngoài Tịnh độ ra thì học bất kỳ pháp môn nào cũng không thể thành tựu. Tôi tin lời này 

và  có  thể  lý  giải,  vì  sao  vậy?  Vì  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  tất  cả  đều  phải  đoạn 

phiền não mới có thể thành tựu. Phiền não dễ đoạn chăng? Cửa ải đầu tiên là phá thân 

kiến, có mấy ngƣời có thể làm đƣợc? Đây là cửa ải thứ nhất. Nghĩa là nói không còn 

chấp trƣớc thân này là ta, đây là cửa đầu tiên. Niệm niệm không quên cái ta, nhƣ vậy là 

không thể ra khỏi luân hồi. Luân hồi từ đâu mà có? Luân hồi do ngã chấp sinh ra, chỉ 

cần ta cho rằng có cái ta, là không thể ra khỏi luân hồi. Trong Kinh Kim Cang nói rất 

hay: “Vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng”, mới đột 

phá đƣợc cửa ải này, chứng đƣợc tiểu thừa Tu đà hoàn quả. Trong đại thừa Kinh Hoa 

Nghiêm là sơ tin vị Bồ Tát của thập tín vị, chính là nhập môn. Trong tất cả kinh luận, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              670/21 

Đức Phật đều nói nhƣ vậy. Chúng ta nghĩ đến vấn đề này là biết, tám vạn bốn ngàn 

pháp môn không phải pháp môn không hay, pháp môn bình đẳng, không có cao thấp. 

Chúng  ta  không  làm  đƣợc,  vấn  đề  ở  chính  mình  không  phải  do  pháp  môn,  quả  thật 

không làm đƣợc. Tự tƣ tự lợi, thị phi nhân ngã, ngũ dục lục trần, tham sân si mạn, thật 

sự có thể buông bỏ ƣ? Không buông đƣợc nghĩa là không vào đƣợc cửa. 

Bởi vậy  9000 năm  thời  mạt  pháp  về  sau,  bao  gồm  chúng ta  hiện tại. 9000 năm, 

bây giờ chúng ta mới qua 37 năm, sang năm là năm thứ 38, ngoài niệm Phật cầu sanh 

Tịnh độ ra, không còn con đƣờng nào khác. Đây là điều chúng ta cần phải nhận thức rõ 

ràng. Tội nghiệp sâu nặng không sao, Phật Di Đà có nguyện này, nguyện này đảm bảo 

chúng ta, mặc dù tạo vô lƣợng vô biên tội nghiệp. Chỉ cần chúng ta sám hối, chỉ cần 

chúng ta biết sửa đổi, cũng có thể vãng sanh. Đúng là 48 nguyện độ tận tất cả chúng 

sanh trong pháp giới, nguyện lực này thù thắng không thể đo lƣờng! Chúng ta thật sự 

muốn  vãng  sanh,  trong  nguyện  này  nói,  nghĩa  là  đối  với  chúng  ta  mà  nói,  chúng  ta 

chính là loại ngƣời này. Phải biết hối lỗi. 

Ở đây nói văn danh, không chỉ là danh, bộ kinh này đều là danh hiệu Phật, danh 

hiệu A Di Đà Phật nghĩa là gì? Bộ kinh này là giải thích cho chúng ta câu danh hiệu 

Nam Mô A Di Đà Phật. Ở trƣớc chúng ta đã từng học, nguyện 18 là thập niệm tất sanh, 

triển  khai  nguyện  18  chính  là  48  nguyện.  Hay  nói  cách  khác  48  nguyện  là  giải  thích 

nguyện 18 này, thập niệm tất sanh. Bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này là giải thích 48 nguyện. 

Một bộ Kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm chính là giải thích Kinh Vô Lƣợng 

Thọ. Tất cả kinh điển Đức Thế Tôn nói trong suốt 49 năm, tức là giải thích Kinh Đại 

Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm.  Tƣ  duy  và  quan  sát  từ  những  điều  này,  mới  biết 

công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. Thật sự thấu triệt, rõ ràng minh bạch, chúng ta 

mới biết toàn bộ Phật pháp chính là một câu A Di Đà Phật, chúng ta mới chuyên tâm 

nỗ lực chấp trì. Trong tâm có Phật A Di Đà, ngoài ra đều buông bỏ hết, đây mới thật sự 

là hối lỗi hƣớng thiện. Khởi tâm động niệm tƣơng ƣng với Kinh Vô Lƣợng Thọ, tƣơng 

ƣng  với  48  nguyện.  Niệm  niệm  không  từ  bỏ,  đó  nghĩa  là  trồng  đức,  chúng  ta  đang 

trồng đức bổn, dựa vào điều này để cầu sanh Tịnh độ. Hoàn toàn y cứ vào danh hiệu, 

công đức vô cùng thù thắng. 

“Khi lâm mạng chung, nhờ nguyện lực của Phật gia bị, không đọa vào ba đƣờng 

ác”. Chúng ta phải hiểu ý này, nếu khi lâm chung, không có 48 nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì, chắc chắn đọa vào ba đƣờng ác. 

Bây  giờ  ta  đƣợc  Phật  lực  gia  trì,  cho  nên  trƣớc  đây  khi  Tịnh  tông  học  hội  mới 

thành lập, đây là lần đầu tiên tôi đến Bắc Kinh gặp Hoàng Niệm Lão. Ông khuyên tôi, 

Tịnh tông học hội do cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ đề xuất. Cổ nhân nói danh bất chánh, tức ngôn 

bất thuận. Từ xƣa đến nay đạo tràng Tịnh tông đều gọi là liên xã, niệm Phật đƣờng. Tƣ 

duy của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ quả thật rất mới, nếu Phật pháp tiến bộ theo thời đại, chúng 

ta phải đổi tên của liên xã, niệm Phật đƣờng thành Tịnh tông học hội. Tên này là do Hạ 

Liên Cƣ đề ra. Tuy đề ra nhƣng ở trong nƣớc không có thành lập, cho nên đem vấn đề 

này giao phó cho tôi, để tôi kiến lập ở nƣớc ngoài. Lúc đó đúng lúc tôi đến Vancouver 

giảng  kinh,  cho  nên  Tịnh  tông  học  hội  đầu  tiên  thành  lập  tại  Canada,  tại  thành  phố 

Vancouver,  Tịnh  tông  học  hội  Canada.  Học  hội  thứ  hai  thành  lập  tại  San  Francisco, 

một thị trấn nhỏ gần San Francisco, là Sunnyvale, Tịnh tông học hội tại Mỹ. Học hội 

thứ ba là Tịnh tông học hội Los Angeles. Tôi ở bên đó giảng kinh suốt mƣời mấy năm, 

hình nhƣ tất cả có hơn 30 học hội. Khu vực Mỹ và Canada, tất cả có hơn 30 học hội. 

Tôi rất tán thành đề nghị của Hạ Liên Cƣ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              671/21 

Về sau tôi di dân đến Úc châu, tôi thành lập Tịnh tông học viện tại Úc châu, chính 

phủ đồng ý tên gọi này. Ban đầu xin phép là đoàn thể của Tịnh tông, ba năm sau quan 

viên của chúng phủ đến khảo sát học viện chúng tôi. Họ nói với tôi, đoàn thể này của 

quý vị không phải đoàn thể Tôn giáo, quý vị là đoàn thể học thuật. Chính thức thay đổi 

học viện chúng tôi thành đoàn thể học thuật, không phải đoàn thể Tôn giáo. Phật giáo 

phải khôi phục lại nền giáo dục, phải không phục lại truyền thống dạy học. Ngƣời Úc 

châu đến tham quan học viện chúng tôi đã nhận thấy, chúng tôi mỗi ngày đều dạy học, 

đều thuộc về hoạt động giáo dục xã hội, điều này khiến họ vô cùng hoan hỷ. Bởi thế 

vấn đề danh chính rất quan trọng. 

Cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, ông luôn hy vọng Phật giáo chúng ta phải làm công tác danh 

chính. Nghĩa là đối với tự viện am đƣờng, đây là cách xƣng hô ngày xƣa, không dùng 

cách xƣng hô này nữa. Đạo tràng tu học gọi là học hội, nơi nghiên cứu kinh giáo gọi là 

học viện. Học hội và học viện, không đến nỗi gây ngộ nhận cho đại chúng xã hội, đề 

nghị này rất hay. 

Đây đều là nhờ nguyện của Phật gia trì, chúng ta không đến nỗi đọa vào ba đƣờng 

ác. Quý vị xem, lìa xa Phật A Di Đà, chúng ta phải bình tĩnh kiểm điểm lại mình, tƣ 

tƣởng, ngôn ngữ, hành vi trong đời chúng ta, nghĩa là tạo những nghiệp này, có đáng 

đọa vào ba đƣờng ác chăng? Siêng năng kiểm điểm, tự mình sẽ biết. 

Chúng ta không muốn đọa ba đƣờng ác, cần học theo pháp sƣ Doanh Kha. Thành 

tâm sám hối, sửa đổi hƣớng thiện, niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, ông thật sự vãng sanh. 

Vãng sanh thế giới tây phƣơng Cực Lạc, không những không đọa vào ba đƣờng ác, mà 

còn vƣợt thoát luân hồi lục đạo, còn siêu việt mƣời pháp giới. Công đức lợi ích thù 

thắng này, Chƣ Phật Nhƣ Lai đều nói không cùng tận, đây là chân tƣớng sự thật. 

“Là đức từ thù thắng của bổn nguyện”. Đây là từ bi vô tận của Phật A Di Đà, ngài 

đƣa tay cứu vớt những chúng sanh tạo tội nghiệp khắp pháp giới hƣ không giới, và lục 

đạo tam đồ. Chỉ cần những ngƣời tạo tội nghiệp sâu nặng này có thể tin, có thể sám hối, 

có thể phát nguyện, mỗi ngƣời đều đƣợc cứu. Đúng nhƣ nhà Phật thƣờng nói: “đệ tử 

Phật môn, không bỏ một ai”. Câu này dùng trong Tịnh tông, dùng nơi Phật A Di Đà, 

đó là cứu cánh viên mãn. 

“Cho nên nói 48 nguyện, mỗi nguyện đều vì chúng sanh, đại bi từ phụ, ân đức vô 

cùng, ta là hàng đệ tử Phật, làm sao để báo đáp?” Hôm nay chúng ta đọc nguyện văn 

này, Phật A Di Đà dùng tâm nhƣ thế nào đối với chúng ta. Chúng ta phải biết cảm ân, 

phải  biết  báo  ân.  Không  thể  y  giáo  phụng  hành,  nghĩa  là  cô  phụ  Phật  A  Di  Đà. Nếu 

cảm ân, vậy phải báo ân nhƣ thế nào? Niệm Phật cầu sanh thế giới Cực Lạc là báo ân. 

Phật A Di Đà luôn hy vọng chúng ta nhanh chóng trở về thế giới Cực Lạc, sớm ngày 

chứng đƣợc quả Phật viên mãn. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới: “Nguyện trung hệ niệm”. Đây là trong kinh văn 

nói: “Văn ngã danh hiệu, hệ niệm ngã quốc”, trong tiểu bổn Kinh Di Đà cũng dịch là 

nhất tâm hệ niệm. Chỉ tâm niệm buộc vào một nơi, không suy nghĩ điều gì khác, đây 

gọi là hệ niệm. Ngày nay chúng ta gọi nhất tâm chuyên chú, trong tâm chỉ có Phật A 

Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không còn tạp niệm nào. Nghĩa là nói buông bỏ hết tất cả, 

đây gọi là hệ niệm. 

Nhất tâm bất loạn chúng ta không làm đƣợc, trong Phật pháp đó là công phu của 

thánh hiền. Sự nhất tâm bất loạn là Tu đà hoàn trở lên mới đạt đƣợc. Lý nhất tâm bất 

loạn là pháp thân Bồ Tát mới đạt đƣợc. Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, quả thật 

chúng ta không làm đƣợc. Nhƣng nhất tâm hệ niệm thì đƣợc, ta buông bỏ mọi tạp niệm, 

chỉ niệm Phật A Di Đà, chỉ đọc một bộ kinh Vô Lƣợng Thọ. Một bộ Kinh Vô Lƣợng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              672/21 

Thọ, một câu Phật hiệu, nỗ lực hành trì, tha thiết cầu vãng sanh, năm ba năm nhất định 

thành tựu, không cần thời gian quá dài. Then chốt ở chổ buông xả. Trong tâm vẫn còn 

âu lo, vẫn còn vƣớng mắc, không buông xả đƣợc, đó là chƣớng ngại. Buông bỏ triệt để, 

mọi chƣớng ngại đều không còn. 

“Nhƣ Quán Kinh nói: Cần phải chuyên tâm, hệ niệm nhất xứ, nghĩ đến phƣơng 

tây”.  Đây  là  Kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  dạy  cho  chúng  ta  phƣơng  pháp  niệm  Phật, 

phƣơng pháp này gọi là quán tƣởng. Trong Kinh Lăng Nghiêm, Bồ Tát Đại Thế Chí 

dạy chúng ta, nhớ Phật niệm Phật, hiện tại tƣơng lai nhất định thấy Phật. Nhớ Phật tức 

ở đây nói là hệ niệm nhất xứ. Trong tâm có Phật, niệm Phật, trên miệng có Phật. Thân 

khẩu tƣơng ƣng, đây gọi là niệm Phật chơn chánh. Bất luận gặp cảnh giới nhƣ thế nào, 

thiện duyên ác duyên, thuận cảnh nghịch cảnh, đều nhất tâm niệm câu Phật hiệu này. 

Thuận cảnh không sanh tham ái, nghịch cảnh không sanh sân nhuế, học cách không để 

ngoại cảnh làm lay động. Nhƣ vậy là công phu đắc lực, công phu thành tựu. Pháp môn 

này không cần công phu thâm sâu, một niệm tƣơng ƣng một niệm Phật, khi lâm mạng 

chung mƣời niệm đều vãng sanh. Chỉ cần làm đƣợc nhất tâm hệ niệm, chúng ta biết, có 

thể  tự  tại  vãng  sanh.  Nếu  còn  thọ  mạng  nhƣng  ta  không  cần,  muốn  đi  ngay  bây  giờ, 

đƣợc chăng? Đƣợc, Phật A Di Đà sẽ đến tiếp dẫn. Thọ mạng ta đã đến, nhƣng cảm 

thấy  chúng sanh  quá  khổ, bèn  thƣa  với  Phật  A  Di  Đà  con  muốn  ở  thế  gian  thêm  vài 

năm  nữa.  Không  phải  con  vì  bản  thân  mình,  mà  vì  những  chúng  sanh  khổ  nạn  này, 

khuyên  bảo  họ.  Có  thể  ở  thế  gian  thêm  vài  năm  chăng?  Có  thể,  Đức  Phật  sẽ  thƣờng 

quan tâm quý vị. 

Cổ nhân làm đƣợc, ngƣời bây giờ cũng có thể làm đƣợc. Quan trọng nhất, ba câu 

nói này rất quan trọng: “Cần phải chuyên tâm, hệ niệm nhất xứ, nghĩ về phƣơng tây”. 

Đừng nghĩ điều gì khác, chỉ chuyên nghĩ về Phật A Di Đà, chuyên niệm Phật A Di Đà. 

Trong Kinh Di Giáo Đức Phật dạy: “Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Ngày nay chúng 

ta chế tâm một chỗ là để cầu sanh thế giới Cực Lạc. 

“Thực chúng đức bổn”, đây là lúc chúng ta chƣa đến thế giới Cực Lạc, cần phải 

làm những điều này. Chỉ làm một việc duy nhất này, các việc khác đều không cần làm. 

Thực tức là trồng trọt, giống nhƣ trồng cây cối vậy, trồng trọt, trồng gì? Trồng đức bổn. 

Đức bổn là gì? Bên dƣới nói: “Nhƣ thiện căn. Đức tức là thiện, bổn nghĩa là căn”, đức 

bổn tức là thiện căn. 

Ba thiện căn là gì? Trong kinh điển Đức Phật nói với chúng ta, thông thƣờng gọi 

ba thiện căn là không tham, không sân, không si. Đây đúng là ba thiện căn, nói với ai? 

Nói với hàng chúng sanh trong đạo, vì sao vậy? Vì tham sân si đọa vào ba đƣờng ác. 

Không tham, không sân, không si không đọa vào ba đƣờng ác, ta ở trong hai cõi trời 

ngƣời của lục đạo, cho nên gọi là ba thiện căn. 

Ở đây ý nghĩa càng thâm sâu, “đức bổn tức là căn bản của đức”, căn bản của đức 

chính là tâm. “Y theo nghĩa này, danh hiệu Phật A Di Đà gọi là đức bổn”. Đây là nói 

đến Tịnh tông chúng ta, đúng là gốc của vạn đức, vì sao vậy? Vì 48 nguyện đều từ đức 

bổn này sanh ra, không có đức bổn này, làm sao có nguyện 18? Không có nguyện 18 

làm sao có 48 nguyện?  Vì sao nói câu danh hiệu này là gốc của vạn đức? Vì nó bao 

hàm vô lƣợng vô biên kinh giáo mà tất cả chƣ Phật khắp mƣời phƣơng ba đời đã nói 

trong một câu Phật hiệu này, cho nên nó là gốc của vạn đức. Tất cả pháp thế xuất thế 

gian, đều là cành lá hoa quả của nó. 

“Nhƣ  Giáo  Hành  Tín  Chứng nói”,  đây  là  trƣớc  tác  của  một  vị tổ sƣ  Nhật  Bản. 

“Đức bổn là đức hiệu của Nhƣ Lai, xƣng niệm một câu đức hiệu này, chí đức thành tựu 

viên mãn, các họa xuay chuyển, gốc đức hiệu của mƣời phƣơng ba đời, cho nên gọi là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              673/21 

đức bổn”. Mấy câu này rất quan trọng, đặc biệt là đối với ngƣời trong thời đại chúng ta, 

vì sao vậy? Vì hiện nay thiên tai dồn dập. Trong xã hội này, chúng ta có thể tin rằng, 

trên một nửa số ngƣời tâm đều bất an, đều có âu lo, có sự sợ hãi. 

Hôm nay có ngƣời còn nói với tôi, ngƣời Mỹ phát sóng khắp toàn cầu bộ film về 

dự  ngôn  thiên  tai  năm  2012,  không  phải  ngẫu  nhiên.  Tôi  suốt  mấy  mƣơi  năm  nay 

không xem film, không xem ti vi. Bộ phim này ra đời, lúc đó tôi đang trị bệnh nha chu 

ở Đài Loan. Đồng tu ở Đài Loan mua vé, hơn 20 ngƣời cùng đi với tôi để xem bộ phim 

này. Xem xong tôi nói với mọi ngƣời, đây là trời cao cảnh cáo chúng ta. Theo tôi đây 

không phải ngẫu nhiên, vấn đề này quả thật ngày càng gần. Thêm vài ngày nữa là đến 

năm 2011, thêm một năm nữa là năm 2012, vấn đề này chúng ta phải đối phó nhƣ thế 

nào? Ngƣời niệm Phật rất đơn giản, chỉ một câu A Di Đà Phật, có thể tiêu tai miễn nạn. 

Ngƣời niệm Phật, dù đối diện với bất kỳ thiên tai thảm họa nào, đều nhất tâm xƣng 

niệm Nam Mô A Di Đà Phật, tức có thể xuay chuyển thiên tai. 

Không  những  trong  kinh  điển  nói  nhƣ  thế,  mà  trong  chú  giải  Kinh  Quán  Vô 

Lƣợng Thọ Phật, pháp sƣ Từ Vân Quán Đảnh cũng nói nhƣ vậy. Vấn đề là ta có tin 

hay không? Xảy ra thiên tai  thảm họa lớn, bất kỳ phƣơng pháp nào cũng không giải 

quyết đƣợc. 

Chúng ta dùng một ví dụ đơn giản, chẳng hạn ta bị bệnh nặng đi khám bác sĩ, bác 

sĩ trong  bệnh  viện  tuyên  bố  ta  chỉ  sống thêm  khoảng  một  hai  tháng  nữa,  không  còn 

phƣơng pháp chữa trị. Đây là lúc ta gặp khó khăn lớn nhất, có biện pháp cứu vãn chăng? 

Có,  niệm  Phật  A  Di  Đà  có  thể  cứu,  tin  sâu  nguyện  thiết,  nhất  tâm  xƣng  niệm,  phải 

dùng tiêu chuẩn này. Trong tâm ngoài Phật A Di Đà ra, không còn tạp niệm nào khác, 

bệnh  của  ta  tự  nhiên  lành.  Vì  sao  vậy?  Vì  Phật  A  Di  Đà  là  gốc  của  đức  hiệu  mƣời 

phƣơng ba đời khắp biến pháp giới hƣ không giới, thuần tịnh thuần thiện. Ngài có thể 

khiến tế bào độc bệnh trên thân thể ta đều khôi phục bình thƣờng. Nhƣng cần phải tin 

mới đƣợc, bán tín bán nghi là không đƣợc, không thể nhận đƣợc hiệu quả. Ngay trƣớc 

mắt  chúng  ta,  trong  mấy  năm  lại  đây,  chúng  ta  thấy  rất  nhiều  ngƣời  niệm  Phật,  gặp 

phải trƣờng hợp nhƣ thế, họ niệm Phật đều đƣợc lành mạnh. Bác sĩ tuyên bố họ sống 

không quá ba tháng, nhƣng ba tháng sau đi tái khám bệnh không còn. Bác sĩ cũng rất 

kinh ngạc, phải chăng là chẩn đoán sai? Ông đem tƣ liệu trƣớc đây ra xem lại, là thật 

không phải giả, vậy tại sao bệnh không còn? Hỏi họ có trị liệu hay uống thuốc gì chăng? 

Đều không có, họ chỉ niệm Phật A Di Đà, trong y học cho đây là kỳ tích. 

Mỗi  ngƣời  đều  có  thể  chế  tâm  một  chỗ, đều  có  thể  nhất  tâm  xƣng  niệm,  tôi  tin 

rằng  đại  chúng  xã  hội  đều  tin  tƣởng.  Không  phải  không  linh,  là  do  ta  có  hoài  nghi. 

Tham sân si mạn nghi gọi là năm độc, ta hoài nghi nó khiến công phu của mình bị phá 

hoại hoàn toàn, chính là nhƣ vậy. Nếu không hoài nghi, hiệu quả này quả thật không 

thể nghĩ bàn. Vì sao có hoài nghi? Vì do tập khí, tập khí phiền não. Đức Phật nói một 

cách rõ ràng nhƣ thế, nói một cách minh bạch nhƣ thế, ta vẫn cứ sinh nghi hoặc, đây là 

nguyên  nhân  gì?  Do  lý  giải  chƣa  thấu  triệt, vậy  phải  làm  sao?  Nghe  kinh  thật  nhiều. 

Nếu nhƣ biết cách nghe, vẫn dùng phƣơng pháp của cổ nhân: “Nhất môn thâm nhập, 

trƣờng thời huân tu”, năm ba năm tín tâm sẽ thành tựu. Ta không còn hoài nghi, hiệu 

quả xuất hiện. Những điều này đều cần có thiện căn, phải có sự nhẫn nại, chuyên tâm 

vào một bộ kinh. 

Hiện  nay  có  CD  giúp  ít  rất  lớn,  một  đĩa  CD  một  ngày  nghe  mƣời  lần,  Một  đĩa 

nghe một tiếng, một ngày nghe mƣời lần, đây là trƣờng thời huân tu. Nghe xong một 

bộ, quay lại nghe từ đầu, dùng phƣơng pháp này tâm sẽ định. Chúng ta tin rằng, thông 

thƣờng khoảng ba năm, họ đạt đƣợc tâm thanh tịnh. Chỉ cần đạt đƣợc tâm thanh tịnh, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              674/21 

có  thể  thay  đổi  mọi  thứ  bệnh  tật,  vì  sao  vậy?  Vì  toàn  bộ  tế  bào  trên  thân  thể  họ  đều 

đƣợc khôi phục thanh tịnh, không có thời gian dài không thể giải quyết. Ba hoặc 5 năm 

đƣợc niệm Phật tam muội, sáu bảy năm khai ngộ. Khi con ngƣời đƣợc khai ngộ sẽ có 

một chút năng lực, bây giờ ngƣời ta gọi là công năng đặc dị, nó sẽ hiện tiền. Dần dần 

thiên  nhãn  hiện  tiền,  thiên  nhĩ  hiện  tiền.  Họ  có  thể  thấy  đƣợc  điều  mà  ngƣời  bình 

thƣờng  chúng  ta  không  thấy,  họ  nghe  đƣợc  những  điều  chúng  ta  không  nghe  đƣợc. 

Điều này không có gì kỳ lạ, đây là bản năng của mỗi chúng ta. Vì phiền não tập khí 

quá nặng, khiến năng lực này mất đi, tâm thanh tịnh một chút nó dần dần khôi phục. 

Càng thanh tịnh năng lực này khôi phục càng lớn. 

Những gì trong kinh Đức Phật nói đều là thật, không phải giả. Cho nên cần phải 

nhớ, câu Phật hiệu này là đức bổn, gốc vạn đức của thế xuất thế gian. Không phải ta 

muốn tích đức ƣ? Tích đức bằng cách nào? Niệm Phật chính là tích đức. Tích đức lớn, 

tích đức lớn lao viên mãn, tích đức lớn của thế xuất thế gian, không thể không biết điều 

này,  ngày  đêm  không  đƣợc  gián  đoạn. Khi bắt  đầu niệm  sẽ  gián  đoạn, đó gọi là  thất 

niệm, mất niệm này. Khi nào cảnh giác lập tức khôi phục, đừng sợ, đây là hiện tƣợng 

rất bình thƣờng. Niệm khoảng một hai năm, dần dần thuần thục, khi thuần thục nó sẽ 

không gián đoạn. Khi không niệm Phật hiệu cũng không gián đoạn, trong tâm A Di Đà 

Phật cũng không gián đoạn. Nhất định phải nuôi dƣỡng nó thành thói quen. 

Nếu cảm thấy thiên tai năm 2012 là thật, cảm thấy rất bức thiết, nhƣ vậy phải định 

thời kỳ để đạt cho đƣợc. Trƣớc tháng 12 năm 2012 ta nhất định hoàn thành, hoàn thành 

điều gì?  Hoàn  thành  nhất  tâm  hệ  niệm,  thiên tai này  đối  với ta  mà  nói  là  hoàn  toàn 

đƣợc hóa giải. Thiên tai xuất hiện, ta không hề bị thiên tai này làm  ảnh hƣởng. Nếu 

nhƣ ta có cùng nghiệp lực với chúng sanh, điều đó không sao, ta sẽ đến thế giới Cực 

Lạc. Điều kiện đến thế giới Cực Lạc ta đều đầy đủ. 

Chúng sanh chết trong thiên tai, mỗi ngƣời đến một nơi khác nhau. Đến thế giới 

tây phƣơng Cực Lạc là điều thù thắng vô cùng, phải biết đây là chƣ vị Bồ Tát khắp hƣ 

không pháp giới luôn hy vọng mong cầu. Nhƣng họ không có nhân duyên, nên không 

gặp đƣợc. Chúng ta gặp đƣợc, trong đời này có thể không thành tựu ƣ? Phải hạ quyết 

tâm nhất định phải thành tựu. Nghĩa là tất cả những gì trƣớc mắt nhƣ tự tƣ tự lợi, danh 

văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, buông bỏ triệt để, ta không cần đến nó nữa, những thứ 

này không mang theo đƣợc. Đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc chỉ mang theo một thứ, 

đó là Phật A Di Đà, thiện tâm thiện ý có thể mang theo. Không mang theo đƣợc cần 

phải buông bỏ, tâm ta sẽ ngày càng thanh tịnh hơn, ngày càng đƣợc pháp hỷ sung mãn. 

Chúng ta xem tiếp câu bên dƣới: “Túc ác là chỉ tội ác tạo trong túc thế, tức là tội 

ác  trong  đời  quá  khứ”.  Kệ  sám  hối  của  Bồ  Tát  Phổ  Hiền:  “Vãng  tích  sở  tạo  chƣ  ác 

nghiệp”, đây chính là túc thế. “Giai do vô thỉ tham sân si”, tập khí tham sân si từ vô 

lƣợng kiếp đến nay. Chúng ta không tiếp thu giáo huấn của thánh hiền, hoặc là tiếp thu 

giáo huấn của thánh hiền, nhƣng quá qua loa, không hấp thụ đƣợc gì. Đây là gì? Đây là 

do tập khí phiền não, phiền não tập khí gì? Không tôn trọng thánh hiền nhân, không để 

giáo huấn của thánh hiền trong tâm. 

Đại sƣ Ấn Quang nói, một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, hai phần thành 

kính đƣợc hai phần lợi ích. Tuy chúng ta thân cận thầy giỏi, có nhân duyên tốt, nhƣng 

không có tâm cung kính. Do đó tuy thân cận thiện tri thức rất lâu, nhƣng không đạt 

đƣợc lợi ích nào. Đáng tiếc, quả thật rất đáng tiếc! Thầy dạy học trò, lớp này, ngƣời 

tiếp  thu  giáo  dục  thành  hiền  không  nhiều,  thông  thƣờng  khoảng  hai  ba  mƣơi  ngƣời, 

mấy ngƣời đƣợc lợi ích? Học sinh không biết, thầy giáo biết, trong lòng thầy giáo đều 

hiểu rõ, ngƣời nào đƣợc lợi ích, ngƣời nào không đƣợc lợi ích. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              675/21 

Vào thời nhà Hán, Mã Dung mở lớp dạy học, ông vừa lòng một học sinh. Ông nói 

sở  học  một  đời  của  mình,  ngƣời  học  trò  này  học  hết  rồi.  Ngƣời  này  tức  là  Trịnh 

Huyền_Trịnh Khang Thành. Làm cách nào để nhận ra? Ông chuyên tâm, chuyên chú. 

Chuyên  tâm  chính  là  cung  kính,  nhất  tâm  chuyên  chú.  Khi  học  không  có  tạp  niệm, 

ngƣời học trò này làm đƣợc điều đó. Nếu thấy học trò này ngồi trong lớp học, tâm để 

đâu đâu, vọng niệm rất nhiều, mắt nhìn khắp nơi, ngƣời này không học đƣợc gì. Bởi 

vậy thầy ở trên bục giảng, tâm thái của mỗi ngƣời thầy đều thấy rất rõ ràng minh bạch. 

Đây là thật không phải giả. Học tập phải dùng chân tâm, học tập rất vất vả. 

Trong nhẫn lục ba la mật có một loại nhẫn gọi là pháp nhẫn, đó là cầu pháp. Tu 

học,  bất  luận  là  thế  pháp  hay  pháp  xuất  thế,  nếu  không  có  nhẫn  nại  làm  sao  có  thể 

thành tựu? Trong nhẫn nại có tâm cung kính, nhƣ vậy mới học thành công. Không có 

nhẫn  nại,  không  có  tâm  cung  kính,  qua  quýt  cho  xong,  nhƣ  vậy  tuyệt  đối  không  thể 

thành tựu. 

Chúng ta thấy học sinh hiện nay, đúng là trôi nổi, tâm không tập trung. Tiểu học 

và trung học hiện nay tôi chƣa thấy, tôi tin có thể không giống nhƣ tôi lúc nhỏ học tiểu 

học. Nhƣng đại học tôi thấy rất nhiều, học sinh đối với bài học của mình, so với ngày 

xƣa  thì  thua  xa,  đúng  là  đời  này  không  nhƣ  đời  trƣớc.  Nguyên  nhân  vì  sao?  Vì  họ 

không có nền tảng của giáo dục luân lý đạo đức và nhân quả, cho nên tâm họ trôi nổi, 

không tập trung. Đây là ảnh hƣởng của xã hội, không phải không có nguyên nhân. Ảnh 

hƣởng sự học tập của họ. Nếp sống này lại ảnh hƣởng đến đời sau, đời này không bằng 

đời trƣớc. Nếu thời đại của chúng ta không có thiên tai, thiên tai nhất định xảy ra cho 

đời sau, không sao tránh khỏi. Chỉ có một phƣơng pháp để tránh, là làm sao phục hƣng 

nền  giáo  dục  truyền  thống  văn  hóa?  Chỉ  có  biện  pháp  này.  Nếu  không  phục  hƣng, 

nghĩa là tình hình ngày một xấu đi, nếp sống xã hội này hết cách cứu vãn, đây là vấn đề 

lớn nhất hiện nay. Chúng ta tự cứu mình, bây giờ có biện pháp, niệm Phật có thể cứu 

mình. Niệm Phật cũng có thể cứu những ngƣời có duyên, ngƣời có duyên không nhiều. 

Ngƣời  thật  sự  muốn  vãng  sanh,  không  muốn  sống  ở  thế  gian  đầy  đau  khổ  này  nữa, 

không muốn tiếp tục trôi lăn trong luân hồi nữa. Vì sao vậy? Vì biết đƣợc trôi lăn mãi 

trong  luân  hồi,  đời  sau  khổ  hơn  đời  này,  ngày  càng  khốn  khổ  hơn.  Còn  muốn  sống 

những ngày tháng nhƣ thế ƣ? Không muốn sống những ngày tháng khổ cực nhƣ thế, 

vậy phải cầu ra khỏi đó. Ra khỏi đó phƣơng pháp chân thật, Kinh Vô Lƣợng Thọ có 

thể giúp ta ra khỏi. Nhƣng thế gian này luôn có nhân duyên với chúng ta, ta không thể 

trơ mắt nhìn những chúng sanh này đọa lạc, phải góp sức mình giúp đỡ họ. 

Nghĩ đến điều này, chúng ta nhớ lại vào niên đại 70, nhƣng gì tiến sĩ Townenbe 

nói. Đây là một ngƣời phƣơng tây, ông có sự nhận thức và khẳng định đối với truyền 

thống văn hóa xƣa, chúng ta không thể không tôn trọng. Ông nói, muốn cứu vãn xã hội 

của  thế  kỷ  21,  chỉ  có  học  thuyết  Khổng  Mạnh  và  Phật  pháp  đại  thừa.  Phật  pháp  đại 

thừa cũng đất nƣớc chúng ta. 

Bây giờ truyền thống văn hóa và đại thừa Phật pháp đều xuất hiện nguy cơ. Nguy 

cơ này là gì? Không có ngƣời kế thừa. Ngƣời trong thời đại này tuổi tác đều đã lớn, sau 

khi họ ra đi có thể không còn ai nữa. Các bậc cổ đức nói rằng: “bất hiếu có ba, vô hậu 

lớn nhất”. Hậu ở đây không phải nói con cái nhiều, mà trong số con cái có ngƣời để kế 

thừa  gia  đạo  gia  nghiệp  chăng?  Con  cái  đông  mà  không  ai  kế  thừa  cũng  nhƣ  không. 

Học  thuật,  đạo  thống  cũng  nhƣ  thế.  Nho  Đạo  có  ngƣời  kế  thừa  chăng?  Phật  đạo  có 

ngƣời kế thừa chăng? Đây là vấn đề lớn. 

Sự kế thừa của văn hóa, là nền tảng của tất cả pháp thế xuất thế gian, nếu văn hóa 

không có thì tất cả coi nhƣ hết. Ngày nay chúng ta gặp phải cửa ải tồn vong nguy cấp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              676/21 

của văn hóa, chúng ta đang gặp phải, dùng phƣơng pháp gì? Bảo tồn điển tịch không 

khó. Ngày nay thuật in ấn tiến bộ, về điển địch có thể in ấn với số lƣợng lớn, đƣa vào 

thƣ  viện  các  trƣờng  đại  học  quy  mô  trên  thế  giới  cất  giữ,  nhƣ  vậy  sẽ  không  bị  thất 

truyền. Dù  thế  giới  thiên  tai  nhiều đến  đâu, cũng không  thể  hủy  diệt  hoàn  toàn, nhất 

định còn có nơi lƣu lại, cho nên nó không bị diệt vong. Nhƣng ngƣời không còn, thầy 

giáo không  còn, có  tài  liệu  không  có thầy  giáo. Cổ nhân nói  rất  hay:  “Ngƣời  còn  thì 

chính  trị  còn,  ngƣời  mất  chính  trị  ngừng”,  con  ngƣời  quan  trọng  hơn  bất  kỳ  điều  gì, 

chúng ta đến đâu để tìm những ngƣời này? Ngƣời thật sự chịu hy sinh phụng hiến, đời 

này hoàn toàn buông bỏ danh văn lợi dƣỡng, chuyên môn đứng ra kế thừa truyền thống 

văn hóa, phải tìm ngƣời nhƣ thế. Nếu có khoảng mƣời mấy 20 ngƣời, có thể thành lập 

thƣ  viện,  thƣ  viện  với  mô  hình  nhỏ.  Từ  trong  sách  cổ  của  ba  nhà  Nho  Thích  Đạo, 

chúng ta hạ công phu từ đây, một ngƣời chuyên tu một bộ. Mƣời năm sau, họ kế thừa 

đƣợc  truyền  thống  văn  hóa  xƣa.  Con  ngƣời  quan  trọng,  không  có  con  ngƣời  không 

đƣợc. Thật sự có năm ba ngƣời nhƣ thế, là truyền thống văn hóa của chúng ta đã có 

ngƣời kế thừa. “Vì kế tuyệt học của các bậc thánh”, bên dƣới nói vì thế giới mở thái 

bình, nguyên văn là “vì vạn thế khai thái bình”, phải tìm ngƣời nhƣ thế. Đây là việc đại 

sự quan trọng nhất trƣớc mắt. 

Trong Phật pháp ngƣời truyền thừa rất quan trọng, ai chịu phát tâm? Ngƣời phát 

tâm  chính  là  Bồ  Tát,  ngƣời  phát  tâm  nhất  định  đƣợc  Chƣ  Phật  hộ  niệm,  đƣợc  long 

thiên  thiện  thần  ủng  hộ.  Học  tập  những  thứ  này  rất  gian  nan,  không  đƣợc  sợ  khổ, 

không đƣợc sợ khó, nhƣ vật chắc chắn sẽ đột phá, nhất định sẽ có thành tựu. Chúng ta 

tự biết, từ vô lƣợng kiếp đến nay, phiền não tập khí rất nặng. Nhƣng nhất tâm chuyên 

chú trên đạo nghiệp, trên học nghiệp, phiền não tập khí dần dần hóa giải. Vì ý niệm ta 

chuyển,  nên  khởi  tâm  động  niệm  tƣơng  ƣng  với  những  gì  ta  học  trong  kinh  điển. 

Phƣơng pháp này tiêu tai miễn nạn rất hiệu quả. 

Bên  dƣới  nói:  “Hối”,  hối  là  hối  cải,  “hối  tức  là  cải,  sửa  đổi  lỗi  lầm  đã  qua,  tu 

chỉnh thiện nghiệp trong tƣơng lai”. Trong quá khứ tạo ra mọi thứ ác nghiệp, làm ra tất 

cả những điều sai lầm, về sau không tái phạm. Phải thật sự sửa đổi nó, phải nghĩ cho 

tƣơng lai, mỗi niệm vì chánh pháp cửu trú. Truyền thống văn hóa do ta phát tâm đứng 

ra truyền thừa, phát triển nó rộng rãi. 

“Hối quá là hƣớng đến Tam bảo Phật Pháp Tăng sám hối lỗi lầm mình đã tạo, thề 

không  tái  phạm”.  Đây  là  ngƣời  học  Phật,  chúng  ta  sám  hối  tội  nghiệp  phải  cầu  Tam 

bảo chứng minh, đứng trƣớc Tam bảo phát thệ về sau không tái phạm. Điều này quan 

trọng nhất, là chân thật sám hối, thề không tái phạm. 

“Nguyện này gọi là hối quá đắc sanh, cho nên biết sám hối là then chốt của vãng 

sanh, tất cả tội từ sám hối mà diệt”. Đây là đạo lý gì? Sám hối có thể diệt tội ƣ? Có thể, 

vì sao vậy? Vì trong kinh Đức Phật thƣờng nói: “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. Trong 

tâm ta khởi lên những ý niệm này, phân biệt chấp trƣớc trái với tánh đức, đó chính là 

tội. Có thể tƣơng ƣng với tánh đức, đó gọi là sám hối, tội liền tiêu diệt. Ngƣời thật tâm 

sám hối là từ nay về sau, khởi tâm động niệm đều nghĩ về điều gì? Đều nghĩ đến những 

lời  dạy  trong  Đệ  Tử  Quy,  trong  Cảm  Ứng  Thiên  và  trong  Thập  Thiện  Nghiệp,  trong 

Kinh Vô Lƣợng Thọ. Không tìm thấy lỗi lầm nơi họ, không còn nữa. Nếu khởi tâm 

động niệm trái với giáo huấn thánh hiền, nhƣ vậy là đang tạo nghiệp, tội lỗi ta tăng 

trƣởng theo từng ý niệm. Mỗi niệm đang tăng trƣởng, ta nhất định phải biết, quả báo ở 

trong ba đƣờng ác. 

Từ xƣa đến nay, rất nhiều ngƣời tu hành thành tựu, nhân tố đầu tiên là sợ cái khổ 

trong địa ngục. Nghĩ đến tam đồ quá khổ, không thể đến đó, không đƣợc đến đó. Nhƣ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              677/21 

thế nào mới thật sự không đến đó? Tự sửa đổi mình sẽ không đến đó, nếu không sửa 

đổi dù niệm Phật cũng phải đến đó. Niệm Phật có lợi ích chăng? Có lợi ích, trồng hạt 

giống vào trong A lại da, đời này không thể thành tựu, ta phải tiếp tục luân hồi thọ báo 

trong lục đạo. Khi nào thành tựu? Đời sau kiếp sau có nhân duyên gặp đƣợc Phật, tiếp 

tục tu hành. Khi nào thật sự giác ngộ, buông bỏ thế duyên tức là thành tựu. Vãng sanh 

Tịnh  độ  cũng  không  ngoại  lệ,  phải  buông  bỏ,  không  buông  bỏ,  niệm  của  ta  không 

chuyên nhất. “Niệm không nhất không sanh Tịnh độ”, đây là giáo lý đại thừa thƣờng 

nói. “Ái không nặng không sanh Ta bà, niệm không nhất không sanh Tịnh độ”. Chứng 

tỏ trôi lăn trong luôn hồi lục đạo, tình chấp là nhân tố hàng đầu, tham ái. Phải đoạn ý 

niệm  tham  ái,  không  phải  bảo  ta  đổi  đối  tƣợng  tham  ái,  không  phải  ý  này,  mà  phải 

đoạn ý niệm tham ái, tham sân si mạn nghi đều phải đoạn. 

“Trì giả”, trì là phụng trì, “mạng chung không còn đọa vào ba đƣờng ác, tức sanh 

vào cõi nƣớc ta, là tông chỉ chủ yếu của nguyện này”. Tông chỉ của nguyện này, nghĩa 

là ngƣời sửa đổi sai lầm, ngƣời nghe danh hiệu mà sửa đổi sám hối, thật sự phát tâm 

tích lũy công đức cầu sanh Tịnh độ, lúc họ mạng chung chắc chắn không đọa vào ba 

đƣờng ác. Nguyên nhân không đọa ba đƣờng ác, chúng ta cần phải biết. Họ niệm Phật 

cầu  sanh  Tịnh  độ,  đƣợc  oai  thần  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì,  cho  nên  họ 

không đọa vào ba đƣờng ác. Lâm chung đƣợc Phật đến tiếp dẫn, họ nhất định sanh về 

thế  giới  Cực  Lạc.  “Nếu  trong  quá  khứ  làm  ác,  có  nghiệp  quyết  định,  sau  khi  mạng 

chung, cần phải ở thế giới này hoặc ở thế giới khác đọa vào ba đƣờng ác”. Tội nghiệp 

tạo trong đời quá khứ rất nặng, nhất định dẫn dắt ta vào trong ba đƣờng ác, đây là tội 

nghiệp cực nặng. Sau khi mạng chung cần phải, hoặc ở tại thế giới Ta bà, hoặc ở thế 

giới khác, đọa vào ba đƣờng ác. “Nhƣng đời này sám hối tu đạo hành thiện, tụng kinh 

trì giới, phát tâm bồ đề, chuyên niệm Cực Lạc, chí tâm hồi hƣớng, cầu sanh Tịnh độ”. 

Đời  này  chúng  ta  có  nhân  duyên  gặp  đƣợc  Phật  pháp,  gặp  đƣợc  đại  thừa,  gặp  đƣợc 

Tịnh độ, không đơn giản! Sau khi gặp đƣợc_ta có thể gặp đƣợc Kinh Vô Lƣợng Thọ, 

có thể gặp bản hội tập của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, điều này rất khó đƣợc! Lại gặp đƣợc bản 

chú giải của cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, khó trong các điều khó. Chúng ta hiểu rõ ràng thấu 

triệt  về  Tịnh  độ,  tín  tâm  sanh  khởi,  đoạn  tận  nghi  hoặc,  thật  sự  đoạn  nghi  sanh  tín. 

Buông bỏ vạn duyên, nhất tâm chuyên tu. Đây gọi là đời này sám hối tu đạo hành thiện. 

Hành thiện, đối với bản thân mà nói, chính là nhất tâm chuyên niệm. Đối với đại 

chúng mà nói, là giúp họ, giới thiệu pháp môn Tịnh độ cho họ biết. Phƣơng pháp trực 

tiếp nhất, thiện xảo nhất là chính mình phát tâm học giảng kinh, có thể làm đƣợc chăng? 

Đƣợc. Ta không biết giảng, cũng không có trí tuệ, không sao, có Tam bảo gia trì, chỉ 

sợ ta không phát tâm. Nếu thật sự phát tâm, Tam bảo sẽ gia trì, nhất định sẽ thành công. 

Chúng  tôi  mới  học  Phật  cũng  rất  lo  sợ,  thầy  khuyên  chúng  tôi  học  giảng  kinh, 

chúng  tôi  rất  nhát  gan.  Giảng  kinh  là  việc  lớn,  đặc  biệt  là  cổ  nhân  nói,  sai  một  chữ 

chuyển ngữ, đọa 500 đời làm thân hồ ly, khiến chúng tôi không dám nghĩ đến điều này. 

Tôi đến Đài Trung thân cận thầy Lý, tôi đến là để nghe giảng kinh, nghe kinh, không 

phải đến học giảng kinh, không dám học giảng kinh. Thầy luôn hy vọng chúng tôi phát 

tâm học giảng kinh, lúc đó thầy vừa mới mở một lớp. Không tệ, vừa mở lớp một tháng, 

lớp này một tuần học một ngày, cho nên tôi chỉ thiếu bốn buổi học, lớp này vừa mới 

mở. Thầy nói, hôm nay chúng tôi có giờ học, em đến xem thử, tôi nói xem thử thì đƣợc. 

Xem xong tôi cảm thấy, những ngƣời này tuổi tác đều lớn hơn mình, trình độ có một 

nửa không bằng mình, vậy mà họ đều phát tâm học, điều này đã lay động tâm tôi. Khi 

học xong buổi học tôi nói với thầy, em có thể tham gia, em hy vọng đƣợc tham gia. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              678/21 

Con ngƣời không đƣợc coi thƣờng chính mình. Trong kinh Đức Phật nói rất hay: 

“tất cả chúng sanh vốn là Phật”, ta vốn cũng là Phật, tại sao không phát tâm làm Phật? 

Thật sự phát tâm, chúng ta đều hy vọng chánh pháp cửu trú. Chánh pháp cửu trú đều 

dựa vào hai hạng ngƣời, một là hoằng pháp, hai là hộ pháp. Hoằng pháp khó, hộ pháp 

còn khó hơn. Ngƣời hoằng pháp là làm giáo viên, nhƣ thầy giáo và giáo viên ở trƣờng, 

ngƣời hộ pháp là hiệu trƣởng. Chánh pháp cửu trú đƣợc hay không, then chốt ở ngƣời 

hộ pháp. Phật  pháp  có  phát  triển  rộng  lớn  đƣợc  hay  không, mấu  chốt  ở  ngƣời  hoằng 

pháp. Hoằng pháp và hộ pháp phải hợp tác lẫn nhau, chánh pháp mới có thể cửu trú. 

Nếu  hoằng  pháp  và  hộ  pháp  không  hợp  tác  lẫn  nhau,  chánh  pháp  không  thể  cửu  trú. 

Phải  hiểu  đạo  lý  này.  Vấn  đề  này  vô  cùng  gian  nan,  vì  sao  vậy?  Vì  ngƣời  hộ  pháp 

không hiểu Phật pháp, ngƣời không tinh thông, thế mới xảy ra vấn đề. Bởi vậy ngƣời 

hộ pháp ngày xƣa, hầu nhƣ đều là những ngƣời thầy giảng kinh thuyết pháp, tuổi tác đã 

lớn.  Ngƣời  kế  thừa  tiếp  theo  họ  đã  đào  tạo  xong,  họ  làm  hộ  pháp,  là  ngƣời  rất  tinh 

thông. Họ biết hoằng pháp cần những gì, họ biết cho nên tận tâm tận lực hộ trì. Nếu 

bản thân không biết, họ làm sao hộ pháp? Ở đây nói với chúng ta, hoằng pháp hay hộ 

trì đều phải hiểu. 

“Trong đời trƣớc tạo ác, có nghiệp quyết định”. Cũng có thể nói, thế gian hiện nay 

của chúng ta ai cũng có phần. Nếu trong đời này không nỗ lực học tập, nhất định đọa 

vào ba đƣờng ác. Thế giới này tồn tại, thì đọa ba đƣờng ác ở thế gian này. Nếu thế giới 

này hƣ hoại, đọa vào ba đƣờng ác ở thế giới khác, không thể tránh khỏi. 

Gặp Phật pháp, nhân duyên đƣợc độ thuần thục, tụng kinh, trì giới, thật sự phát 

tâm. Phát tâm làm gì? Cầu sanh Tịnh độ, thân cận Phật A Di Đà, nhất hƣớng chuyên 

niệm. “Chí tâm hồi hƣớng”, đây là chân tâm, hồi hƣớng gì? Tức là một phƣơng hƣớng, 

đời này ta chỉ chuyên tâm cầu sanh thế giới Cực Lạc, chỉ cầu thấy Phật A Di Đà. Ngoài 

điều này ra, ta không mong cầu gì cả, đây gọi là chí tâm hồi hƣớng. 

“Do thừa công đức nguyện này của Phật Di Đà”. Đây là đƣợc nguyện thứ 21 này 

của Phật A Di Đà gia trì. “Che chở túc nghiệp của họ, nhờ Phật nhiếp dẫn”. Che chở 

nghĩa là dừng lại, khống chế. Trong đời quá khứ tạo ra những tội nghiệp này, vẫn còn, 

không phải không còn. Nhƣng nhờ nguyện lực của Phật A Di Đà chế ngự nó, khiến nó 

không khởi tác dụng. Nếu nó khởi tác dụng, sẽ dẫn dắt ta vào ba đƣờng ác. Nguyện lực 

của Phật A Di Đà có thể giúp ta khống chế nó, nguyện lực của Phật A Di Đà giúp ta, ta 

phải tiếp thu, không tiếp thu là không đƣợc. Nguyện lực của Phật A Di Đà giúp bất kỳ 

ngƣời nào, rất bình đẳng. Nhƣ mặt trời chiếu khắp đại địa, ta không muốn bị nó chiếu 

đến, nên đi ra ngoài lấy dù che nắng. Nhƣ vậy thì hết cách, mặt trời cũng không thể 

chiếu đến đƣợc. Phật A Di Đà cũng nhƣ thế, ta phải hiểu điều này. 

Chúng ta tiếp nhận nhƣ thế nào? Tin sâu, nguyện thiết, thành tâm niệm Phật, vậy 

là đã tiếp nhận. Tiếp thu hoàn toàn, tiếp thu 100%, nghĩa là ta buông bỏ hết thảy thế 

duyên, tiếp nhận 100%. Nếu còn âu lo, còn vƣớng bận, còn nghi hoặc, tức là chỉ tiếp 

thu một phần rất ít. Rất ít có thể vãng sanh chăng, cần phải xem nhân duyên khi vãng 

sanh nữa, ta không thể bảo đảm mình vãng sanh. Bởi vậy then chốt là ở chỗ buông bỏ, 

chƣa buông bỏ. Buông bỏ mới là công phu đích thực, nguyện hạnh đích thực và ý đạo 

đích thực của chúng ta, chắc chắn đƣợc sanh Tịnh độ, hoàn toàn không có nghi hoặc, 

nhƣ vậy Phật mới giúp ta đƣợc. Dù trong đời quá khứ tạo rất nhiều nghiệp bất thiện, 

nguyện này của Phật đều có thể chế ngự nó. Đây không phải là diệt, đây là phục, là chế 

phục. 

“Nhờ Phật tiếp dẫn”, khi lâm chung Phật A Di Đà đến tiếp dẫn. “Không đọa vào 

ba đƣờng ác, nhanh chóng sanh về Cực Lạc”, rất nhanh chóng đi đến thế giới Cực Lạc. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              679/21 

“Cho nên nói không có gì không toại ý”. Chữ “toại” này, ở đây Hoàng Niệm Lão có 

chú giải: “Chỉ cho chí nguyện cầu sanh Cực Lạc đƣợc thành tựu”. Chỉ cần sanh đến thế 

giới Cực Lạc, cho dù là cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, nhƣ nguyện 20 

ở trƣớc nói: “đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát”, tất cả nguyện vọng đều đƣợc thành tựu. 

“Cho  thấy  ngƣời  túc  nghiệp  sâu  nặng,  đều  có  thể  không  đọa  vào  tam  đồ,  đới 

nghiệp vãng sanh”. Chúng ta phải đặc biệt chú ý câu này, vì sao vậy? Điều này đối với 

bản thân tôi mà nói, tôi chính là ngƣời nhƣ vậy. Đời này tôi có thể ra khỏi tam giới hay 

không. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc là trƣờng học, trƣờng do Phật A Di Đà thành lập, 

tôi  có thể vào  đƣợc  trƣờng  học  này  chăng?  Vào đƣợc  ngôi  trƣờng  này, đời  này  chắc 

chắn thành Phật. Thầy giáo tốt, bạn học tốt, hoàn cảnh tu học tốt, không có gì không 

tốt. Tốt ở chỗ nào? Tốt ở chỗ khiến ta không khởi một ác niệm nào. Trƣờng học nhƣ 

vậy trên địa cầu chúng ta không tìm thấy, địa cầu chúng ta cho dù trƣờng hoc tốt đến 

đâu, cũng đều khiến ta khởi ý niệm.  Ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, ta không sanh 

khởi đƣợc ý niệm tham sân si mạn nghi. Đây là năm bệnh căn của chúng sanh cõi Ta 

Bà, ta thƣờng gọi là ngũ độc. Tam độc thêm vào mạn và nghi là ngũ độc, ở thế giới 

Cực Lạc tuyệt đối không khởi lên ý niệm này. 

Chẳng những thế giới Ta Bà không sánh đƣợc thế giới Cực Lạc. Bây giờ chúng ta 

biết, tất cả cõi nƣớc của Chƣ Phật trong ba đời mƣời phƣơng, đều không sánh bằng thế 

giới Cực  Lạc. Thế  giới này  có gì tốt  đẹp?  Tốt ở  chỗ  cƣ dân  nơi đó  không  có  một ác 

niệm nào, tốt ở điều này. Cõi nƣớc Chƣ Phật khắp mƣời phƣơng thế giới, chúng sanh 

trong này, không nói thánh nhân, chúng ta nói đến phàm phu, cõi đồng cƣ, cõi phƣơng 

tiện không thể không khởi ác niệm, chỉ có cõi thật báo mới không khởi. Bởi vậy thế 

giới tây phƣơng Cực Lạc, chính là cõi thật báo. Cõi phàm thánh vãng sanh cũng làm A 

Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  chính  là  cõi  thật  báo.  Chúng  ta  biết,  chỉ  có  cõi  thật  báo  mới 

không khởi tâm động niệm. Còn cõi phàm thánh đồng cƣ, sao có thể giống với cõi thật 

báo đƣợc? Nhờ oai thần 48 nguyện gia trì. Những ngƣời vãng sanh này, mỗi ngƣời đều 

tiếp nhận một cách hoan hỷ, đều phối hợp với Phật A Di Đà, mới có hiệu quả tốt nhƣ 

thế. Không phối hợp với Phật A Di Đà, ta không thể đến đó. Nhất định phải phối hợp 

với ngài, ta mới có thể thành công, thật sự thành công. 

“Bi nguyện thâm sâu của Phật A Di Đà, sức nhiếp độ rộng lớn, biến khắp mƣời 

phƣơng”.  Ba  câu  này  là  khen  ngợi  Phật  A  Di  Đà  đại  từ  đại  bi,  48  nguyện  của  ngài 

nhiếp thọ tất cả chúng sanh tạo nghiệp sâu nặng, khắp biến pháp giới hƣ không giới, 

ngài đều nhiếp thọ. Điều này hơn hẳn tất cả cõi nƣớc của Chƣ Phật trong mƣời phƣơng. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau cùng: “Hiện tại giới Phật giáo hải ngoại, đối với tông 

chỉ đới nghiệp vãng sanh, tƣơng đối có sự tranh luận”. Chƣ vị đồng học đọc câu này có 

thể không biết, nhƣng tôi biết. Khi ông viết cuốn sách này tôi đang ở Mỹ, quả thật lúc 

đó  ở  California  của  Mỹ  có  một  phái.  Họ  nói  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc  phải  tiêu 

nghiệp mới có thể vãng sanh, đới nghiệp không thể vãng sanh. Tôi đến Mỹ vừa đúng 

lúc  phái  này  đang  trên  đà  phát  triển  rất  hƣng  thịnh,  đƣơng  nhiên  có  gặp  họ.  Những 

ngƣời tu học Tịnh độ không biết phải làm sao. Cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, cƣ sĩ Chu Tuyên Đức, 

giáo thọ của trƣờng đại học Đài Loan, sau khi về hƣu ở tại Los Angeles đã gặp tôi. Tôi 

đáp máy bay ông đến phi trƣờng đón, ngồi trên xe ông nói với tôi: thầy Tịnh Không à, 

hiện nay có ngƣời nói đới nghiệp không thể vãng sanh, phải tiêu nghiệp mới vãng sanh, 

vậy phải làm sao? Ông đƣa vấn đề này ra hỏi tôi, tôi nói với ông_chúng tôi quen nhau 

từ trƣớc ở Đài Loan, ông là bạn của thầy Lý. Tôi nói đới nghiệp không thể vãng sanh, 

phải tiêu nghiệp mới có thể vãng sanh, Đức Phật không nói nhƣ thế. Ông tin Phật hay 

là tin vị pháp sƣ này? Quý vị thử nghĩ xem, rốt cuộc ta tin vào bên nào? Tin Đức Phật, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              680/21 

nếu vậy thì không để vấn đề này trong tâm, chỉ nhất tâm niệm Phật, cầu sanh sanh Tịnh 

độ. Thực tế mà nói, đều là do chƣa hiểu rõ về giáo lý, chƣa thật sự thông đạt. 

Tôi ở bên đó giảng kinh, đối diện với đại chúng, hơn nữa thế lực của họ còn rất 

lớn, tôi nói nhƣ thế nào? Tôi nói đới nghiệp vãng sanh là bi tâm, bi nguyện của Phật A 

Di Đà. Tiêu nghiệp vãng sanh là vị pháp sƣ này nói, tôi chƣa từng gặp nhƣng tôi biết 

ông ta. Là đại từ đại bi của ông, muốn quý vị tiêu thêm một ít nghiệp, mang theo ít hơn. 

Là việc tốt, không phải xấu. Ta có thể mang theo ít hơn một chút, đến thế giới Cực Lạc 

phẩm vị cao hơn một chút, ông ta cũng là tâm tốt. 

Mới  đến  Mỹ,  không  đƣợc  đắc  tội  với  ngƣời,  đắc  tội  ngƣời  khác,  những  ngày 

tháng sau này rất khó sống, bởi thế tôi tìm cách hóa giải vấn đề này. Tôi nói đới nghiệp 

vãng sanh là chƣ vị tổ sƣ cao tăng nói, còn đây là phái mới của họ nói. Chúng tôi cũng 

khen  ngợi  họ, đã  khuyên  mọi  ngƣời  tiêu thêm  chút nghiệp  chƣớng, tiêu  thì  càng  tốt! 

Nếu không tiêu đƣợc, ta đi theo Phật, Phật cho ta đới nghiệp vãng sanh. Nếu có thể tiêu 

đƣợc  nghiệp,  cũng  rất  tốt,  tất  cả  đều  đƣợc  vãng  sanh.  Tiêu  nghiệp  cũng  đƣợc,  đới 

nghiệp cũng đƣợc, chúng tôi điều hòa cả hai cách nói. 

“Bây giờ căn cứ kinh này”, hiện nay căn cứ theo bộ kinh này, căn cứ nguyện này. 

“Tức là biết thuyết đới nghiệp vãng sanh, đúng là căn cứ theo nguyện của Phật”. Đây 

là  nguyện  của  Phật,  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  bổn  nguyện  của  nguyện  thứ  21. 

“Mà  những  nghiệp  mang  theo  chính  là chỉ  ác nghiệp”.  Trong  nguyện  này  nói  rất  rõ 

ràng, là mang theo ác nghiệp tạo trong quá khứ. Chúng ta nhất định phải ghi lời trong 

kinh văn. 

Chúng ta đã biết, quay đầu là bờ, tin sâu nguyện thiết, sửa đổi chính mình. Sửa 

đổi không có gì khác ngoài buông bỏ, buông bỏ tức là sửa đổi. Sai lầm lớn nhất chính 

là không buông bỏ, tức là hoài nghi. Không hoài nghi, có thể buông bỏ, đó nghĩa là sửa 

đổi chính mình. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 



 



Tập 224 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:17.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học,  mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 275, bắt đầu xem từ hàng thứ sáu của kinh văn. 

“Ngã tác Phật thời, quốc vô phụ nữ”. Hai câu này là nguyện thứ 22: “Nguyện nƣớc 

không có ngƣời nữ”. “Nhƣợc hữu nữ nhơn, văn ngã danh tự, đắc thanh tịnh tín, phát bồ 

đề tâm, yếm hoạn nữ thân, nguyện sanh ngã quốc, mệnh chung tức hóa nam tử, lai ngã 

sát độ”. Đây là nguyện thứ 23: “Nguyện ghét thân nữ chuyển thành thân nam”. Bên 

dƣới, “Thập phƣơng thế giới, chƣ chúng sanh loại, sanh ngã quốc giả, giai ƣ thất bảo 

trì, liên hoa trung hóa sanh”. Đây là nguyện 24: “Nguyện liên hoa hóa sanh”. Hau câu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              681/21 

sau là tổng kết. “Nhƣợc bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác”. Nghĩa là nói ba nguyện này 

của Phật A Di Đà cũng đều đã thành tựu viên mãn. 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão. “Hữu chƣơng”, chƣơng bên phải. “Nhiếp 

ba nguyện”, trong này có ba nguyện. “Quốc vô phụ nữ, là nguyện thứ 22 nƣớc không 

có nữ nhân. Xem Ngô Dịch”, đây là năm loại bản dịch, câu này xuất phát từ đây, nói ra 

xuất  xứ.  “Nếu  có  nữ  nhân, đến  lúc  lâm  chung  tức  hóa  nam  tử,  sanh  vào  nƣớc  ta. Là 

nguyện  thứ  23, ghét thân nữ  chuyển  thân nam, lại  gọi là  nguyện  nữ nhân vãng sanh. 

Nguyện  thứ  24  là  liên  hoa  hóa  sanh,  xem  Ngô  Dịch”.  Ngô  Dịch  là  một  trong  năm 

nguyên bản dịch, Ngô Dịch là bản của Khƣơng Tăng Khải. 

Nguyện thứ 22, nƣớc không có phụ nữ. Ngô Dịch nói: khiến trong nƣớc ta, không có 

phụ nữ. Hán Dịch, trong văn nguyện thành tựu. Nữ nhân vãng sanh tức hóa sanh, đều 

làm nam tử. Lại nói, trong nƣớc này tất cả đều là Chƣ Bồ Tát, A la hán, không có phụ 

nữ. Luật sƣ Đạo Tuyên thời nhà Đƣờng lại dẫn kinh nói, mƣời phƣơng thế giới, nơi có 

nữ nhân, tức có địa ngục. Trong nguyện này nói Cực Lạc không có ba đƣờng ác, cũng 

không có phụ nữ, thuần là 32 loại tƣớng đại trƣợng phu”. 

Sau cùng Hoàng Niệm Lão đƣa ta một kết luận nhỏ: “Giữa nam và nữ dễ sanh tình ái, 

còn là nhân duyên thoái chuyển, cho nên Cực Lạc đồng cƣ hơn hẳn Ta Bà”. Trong này 

lại rất tƣờng tận tiết lộ cho chúng ta một tin tức, trong cõi phàm thánh đồng cƣ của thế 

giới Cực Lạc không có nữ nhân. 

Trƣớc đây tôi có một ấn tƣợng nhƣ vầy: có một vị cƣ sĩ học Phật cũng nhiều năm, ông 

ta không muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc. Ngƣời ta hỏi ông ta vì sao? Thế giới Cực 

Lạc không có ngƣời nữ, tôi không muốn đến đó. Có ngƣời chấp trƣớc đến nhƣ thế đấy, 

đƣơng nhiên ông không thể vãng sanh. Chỉ cần có chấp trƣớc này là không thể vãng 

sanh. 

Trong đoạn kinh văn này chỉ có hai câu, trong chú giải Hoàng Niệm Lão đem kinh văn 

của  hai  loại  bản  dịch  này  đều  trích  dẫn  ra  đây.  Nữ  nhân  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực 

Lạc, thế giới Cực Lạc là hóa sanh, thân tƣớng là gì? Ở trƣớc chúng ta đã đọc, thế giới 

Cực Lạc không có tƣớng nam nữ. Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, tƣớng hoàn toàn 

giống với  Phật  A  Di  Đà. Thể  chất  không  phải  thân huyết  nhục, là  thân  kim  cang bất 

hoại.  Về  tƣớng  mạo,  trong  nguyện  văn  nói:  “Đều  là  32  tƣớng  tốt  80  vẻ  đẹp”,  đó  là 

tƣớng của Phật. Trong chú giải các bậc tổ sƣ nói với chúng ta rất rõ ràng, đây là Thế 

Tôn  tùy  thuận  theo  khái  niệm  ngƣời  Ấn  độ  ngày  xƣa,  ngƣời  có  32  tƣớng  đại  trƣợng 

phu.  Phật  thị  hiện  tại  Ấn  độ,  những  tƣớng  này  đều  đầy  đủ.  32  tƣớng  tốt  80  vẻ  đẹp, 

ngƣời  xƣa gọi  là tƣớng quý,  tƣớng phú  quý,  Đức  Phật  đều  có  đầy  đủ.  Trên  thực tế, 

chúng ta đọc thấy trong kinh điển đại thừa, cõi thật báo là cõi pháp tánh của Chƣ Phật 

Nhƣ Lai. Không giống với chúng ta ở đây, những gì chúng ta ở đây nhìn thấy là pháp 

tƣớng không phải pháp tƣớng. Tƣớng có sanh diệt, tánh không có sanh diệt. Vãng sanh 

đến thế giới Cực Lạc, thực tế mà nói thân ta đạt đƣợc là pháp tánh thân, mỗi trƣờng ta 

cƣ trú là cõi pháp tánh, là tự tánh sở hiện. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “duy tâm sở 

hiện, duy  thức  sở biến”. Nó  chỉ  có  tâm  hiện, không  có thức biến, vì  sao  vậy?  Vì  thế 

giới đó_Vốn tứ thánh lục phàm trong thế giới tha phƣơng Chƣ Phật là thức biến, đều 

lấy A lại da làm tự tâm, làm tâm của ta, lấy thân huyết nhục làm thân của ta. Đây là sai 

lầm, là giả, cho nên thân tâm đều bất khả đắc. Đây là trong mƣời pháp giới. Ra khỏi 

mƣời pháp giới là sanh vào cõi thật báo trang nghiêm, cõi thật báo của ai? Không thể 

không biết điều này, là cõi thật báo trang nghiêm của chính mình. Trong kinh điển đại 

thừa nói, cõi có bốn loại, bốn cõi toàn là tự tánh sở hiện. Hay nói cách khác, bốn cõi 

thực tế thì toàn là chính mình, tự tánh đầy đủ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              682/21 

Khi  khai  ngộ,  đại  sƣ  Huệ  Năng  nói  rằng:  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn  tự  đầy  đủ”.  Đầy  đủ 

những gì? Đầy đủ pháp thân, đầy đủ bát nhã, đầy đủ trang nghiêm. Câu sau cùng ngài 

nói: “đâu ngờ tự  tánh năng sanh vạn pháp”, vạn pháp này chính là thập pháp giới y 

chánh trang nghiêm. Toàn là tự tánh hiện, tâm hiện thức biến. Biến cũng là 8 thức 51 

tâm sở của mình biến ra, lìa 8 thức 51 tâm sở, không có pháp nào khả đắc. 

Trong  Phật  pháp  đại  thừa,  những  ngƣời  học  Pháp  Tƣớng  Duy  Thức  Tông, họ  không 

thừa nhận có lục đạo và  mƣời pháp giới, họ không thừa nhận. Họ nói giữa vũ trụ có 

những  gì?  Chỉ  có  thức,  họ  thừa  nhận  có  thức,  không  thừa  nhận  có  y  chánh  trang 

nghiêm, đây là Pháp Tƣớng Tông. Cho nên họ gọi là duy thức, độc nhất chỉ có thức là 

thật, thức có, nó nhƣ thế nào? Năng biến, họ nói năng sanh năng biến. Năng sanh năng 

biến là thật, sở sanh sở biến là giả, vì sao vậy? Vì sát na sanh diệt, đây là chân tƣớng sự 

thật. 

Toàn thể vũ trụ, chúng ta có thể nói, ngoài cõi thật báo trang nghiêm ra_ngoại trừ cõi 

pháp tánh, thân pháp tánh ra, trong mƣời pháp giới toàn là tâm hiện thức biến. Chi phái 

này, họ chỉ thừa nhận năng hiện năng biến, đối với sở hiện sở biến họ cho đây là giả, 

nó không tồn tại. Tƣ tƣởng này có đúng chăng? Đúng, không sai chút nào, phù hợp với 

lời Đức Thế Tôn nói trong kinh điển đại thừa: “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”. 

Điều gì không phải hƣ vọng? Chân tâm năng hiện không phải hƣ vọng, vọng tâm năng 

biến cũng là hƣ vọng. Trong tự tánh không có A lại da, A lại da là tự tánh nhất niệm 

bất giác mới sanh ra huyễn tƣớng này, nó cũng không phải thật. 

Quý  vị  xem  tu  học  Pháp  Tƣớng  Tông,  chuyển  bát  thức  thành  tứ  trí.  Sau  khi  chuyển 

xong, tám thức 51 tâm sở không còn, năng biến không còn. Năng biến không còn sao 

còn sở biến đƣợc? Điều này trong kinh điển đại thừa nói rất nhiều, nhƣng đƣợc mấy 

ngƣời hiểu? Mấy ngƣời lãnh hội đƣợc? Mấy ngƣời chứng đƣợc? Rất ít, chứng đƣợc là 

pháp  thân  Bồ  Tát.  Trong  Thiền  tông  nói,  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh,  họ 

chứng đƣợc. Vì sao họ chứng đƣợc? Vì họ khai ngộ, họ kiến tánh, kiến tánh nghĩa là 

chuyển thức thành trí. Tịnh tông không gọi là kiến tánh, cũng không gọi chuyển thức 

thành trí, gọi là gì? Gọi là lý nhất tâm bất loạn. Chƣ vị nên biết, lý nhất tâm bất loạn 

chính  là  Thiền  tông  minh  tâm  kiến  tánh,  là  Pháp  tƣớng  tông  chuyển  thức  thành  trí. 

Danh từ khác nhau, nhƣng cảnh giới hoàn toàn tƣơng đồng. Tuy họ đạt đến cảnh giới 

này, có trở về tự tánh chăng? Thực tế mà nói thì không. Vì sao không? Đã kiến tánh, 

nhƣng chƣa đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, đạo lý là nhƣ vậy. Làm sao giải quyết vấn 

đề này? Hoàn toàn trở về cõi thật báo trang nghiêm, vấn đề này đƣợc giải quyết. Ai trú 

trong  cõi thật báo?  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rất  rõ  ràng, ngƣời trú  trong  cõi  thật 

báo  là  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ.  Hoa  Nghiêm  viên  giáo,  thập  trụ,  thập  hạnh,  thập  hồi 

hƣớng, thật địa. 40 địa vị này, thêm vào Đẳng giác, 41 địa vị này trú trong cõi báo, cõi 

thật  báo  trang  nghiêm.  Chúng  ta  gọi  nó  là  cõi  pháp  tánh,  vì  sao  vậy?  Vì  trong  này 

không có tác dụng của thức, nghĩa là hoàn toàn không có 8 thức 51 tâm sở, bởi vậy thế 

giới đó không có biến hóa. Nếu nói sự biến hóa của nó thì có hai loại, thứ nhất là hiện, 

cảnh giới này hiện tiền, thứ hai là cảnh giới này diệt. Chúng ta gọi là sanh diệt, có hai 

thứ biến hóa này, ngoài sanh diệt ra trong đó tuyệt đối không có biến hóa. Thời gian 

bao lâu? Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói là ba a tăng kỳ kiếp, thời gian dài nhƣ 

thế nên gọi là vô lƣợng thọ! Thế giới Cực Lạc vô lƣợng thọ, cõi thật báo của tất cả cõi 

nƣớc Chƣ Phật đều gọi là vô lƣợng thọ. Thực tế mà nói thì giống nhau, không có gì 

khác. Nhƣng sự thù thắng của thế giới Cực Lạc, không phải thù thắng ở cõi thật báo. 

Cõi thật báo Phật Phật đạo đồng, hoàn toàn bình đẳng không có gì khác, vậy thù thắng 

ở đâu? Thù thắng ở hai cõi ở dƣới, cõi đồng cƣ và cõi phƣơng tiện quá thù thắng. Vì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              683/21 

sao thù thắng? Vì do 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, điều này trong cõi phƣơng 

tiện và cõi đồng cƣ của tất cả Chƣ Phật mƣời phƣơng không có. Đặc biệt là cõi đồng 

cƣ, cõi phàm thánh đồng cƣ chính là lục đạo. Chúng sanh trong lục đạo là nghiệp báo, 

phải biết điều này, tùy nghiệp thọ báo. Đời này ta tạo nghiệp thiện, đời sau đƣợc quả 

báo trong ba đƣờng lành. Đời này tạo nghiệp bất thiện, đời sau chịu quả báo trong ba 

đƣờng  ác.  Luân  hồi  lục  đạo  toàn  làm  những  điều  này,  ngƣời  tu  hành  thiện  ác  đều 

buông bỏ hết. Gọi là không chấp trƣớc nhị biên, không tồn tại trung đạo. Họ đi về đâu? 

Họ đến cõi phƣơng tiện, là tứ thánh pháp giới, tứ thánh pháp giới toàn là ngƣời tu hành. 

Thanh văn, Duyên giác là tiểu thừa. Bồ Tát, Phật là đại thừa, trong đó đều là ngƣời tu 

hành. Nhƣng phải biết, họ chƣa kiến tánh, vẫn dùng A lại da. Họ dùng là vọng tâm, 

không  phải  chân  tâm.  Chƣa  kiến  tánh  nên  họ  vẫn  dùng  A  lại  da,  tuy  dùng  A  lại  da, 

nhƣng họ dùng chính đáng, không dùng sai. Vì sao vậy? Chúng ta có thể nói, họ đều là 

ngƣời thật thà, đều là ngƣời biết nghe lời, đều là ngƣời y giáo phụng hành, hoàn toàn 

tuân theo giáo huấn của Phật trong kinh điển. Trì giới, tu định, khai trí tuệ, họ tuyệt đối 

không trái với giáo huấn của Đức Phật, ở đó không tìm thấy. Tu hành ở đó, tu hành đến 

lúc đoạn tận phiền não, họ đƣợc ra khỏi. Đoạn tận kiến tƣ phiền não sẽ ra khỏi lục đạo, 

tầng thứ nhất trong tứ thánh pháp giới là Thanh văn, chính là A la hán. Đoạn tận tập 

khí của kiến tƣ phiền não, họ chứng đƣợc quả Bích Chi Phật, Duyên giác. Duyên giác 

cao hơn Thanh văn, Thanh văn đoạn tận kiến tƣ phiền não nhƣng chƣa đoạn tập khí. 

Duyên giác đoạn tận tập khí, nhƣng họ chƣa đoạn trần sa phiền não, bởi vậy họ nhất 

định phải đoạn trần sa phiền não. Sau khi đoạn tận trần sa phiền não chính là Bồ Tát, 

nhƣng chƣa đoạn tận tập khí của trần sa phiền não. Đoạn tận tập khí, chính là tầng cao 

nhất  trong  mƣời  pháp  giới, là  Phật, Phật trong  mƣời  pháp  giới. Chúng  ta  biết, họ  rất 

tuyệt vời, trần sa phiền não, kiến tƣ phiền não, đến tập khí đều đoạn tận, nhƣng chƣa 

đoạn vô minh phiền não. Nếu đoạn thêm vô minh phiền não, thập pháp giới không còn, 

thập  pháp  giới  không  phải  thật.  Trong  Chứng  Đạo  Ca  đại  sƣ  Vĩnh  Gia  nói  rất  hay: 

“mộng lý minh minh hữu lục thú, giác hậu không không vô đại thiên”. Luân hồi lục 

đạo là mộng, một giấc mộng, sau khi tỉnh dậy cũng là một giấc mộng. Lục đạo là mộng 

trong  mộng,  tỉnh  dậy  vẫn  là  mộng,  chƣa  thật  sự  tỉnh.  Thật  sự  tỉnh  là  đoạn  đƣợc  vô 

minh, đoạn tận vô minh mƣời pháp giới không còn. Lúc này cảnh giới gì hiện tiền? Cõi 

thật báo trang nghiêm hiện tiền, ta nhìn thấy báo thân của mình, nhìn thấy cõi báo của 

mình, thân pháp tánh, cõi pháp tánh. Vô minh đoạn, đoạn tận vô thỉ vô minh, nhƣng 

tập khí vô thỉ vô minh vẫn còn. Tập khí này rất khó đoạn, chúng ta có thể tƣởng tƣợng 

đƣợc. Tập khí vô thỉ vô minh quá sâu, quá nặng, ta có nó từ khi nào? Từ nhất niệm bất 

giác mà có vô minh, có từ lúc đó. 

Quý vị thử nghĩ xem, trong lục đạo, trong mƣời pháp giới, thời gian này dài bao lâu? 

Trong  kinh  Phật  nói  là  vô  lƣợng  kiếp,  tập  khí  vô  minh  của  vô  lƣợng  kiếp  không  dễ 

đoạn. Tập khí kiến tƣ phiền não, tập khí trần sa phiền não còn có cách đoạn, tập khi vô 

thỉ vô minh không đoạn đƣợc, vì sao vậy? Vì ta không đƣợc khởi tâm động niệm, khởi 

tâm động niệm phiền não lại sanh khởi, còn đáng sợ hơn vô thỉ vô minh. Trong hoàn 

cảnh  này,  trong  thời  gian  dài  ba  a  tăng  kỳ  kiếp  này,  họ  tu  hành  gọi  là  gì?  Gọi  là  vô 

công dụng đạo, ở đây không dùng lực. Chúng ta phải lãnh hội tƣờng tận, ngƣời trong 

cảnh giới này đều không khởi tâm không động niệm, khởi tâm động niệm là đến mƣời 

pháp giới, đều là không khởi tâm không động niệm. Ở đó, thời gian dài nhƣ thế, ta có 

muốn  đi  chăng?  Hình  nhƣ  đi  đến  đó  không  làm  đƣợc  gì  cả,  hình  nhƣ  rất  cô  quạnh, 

không khởi tâm không động niệm, đƣơng nhiên không có phân biệt chấp trƣớc. Quý vị 

nói họ ở đó làm gì? Họ ở đó đợi, từ từ khiến vô thỉ vô minh đoạn tận, họ liền trở về tự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              684/21 

tánh nhập vào thƣờng tịch quang, đó mới gọi là cứu cánh viên mãn. Chính là Diệu giác 

vị trong Kinh Hoa Nghiêm. Diệu giác vị là thƣờng tịch quang. Nhƣng chƣ vị cần phải 

biết, đến đó không cô quạnh, hoàn toàn không cô quạnh. Vì sao vậy? Tuy không khởi 

tâm không động niệm, họ có cảm tùy thông. Chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ không 

giới, có bao nhiêu ngƣời có duyên với ta. Những ngƣời có duyên này đều đã thành tựu, 

tu hành chứng quả đã thành tựu, đều ở cõi thật báo. Cho nên khi đến cõi thật báo, ta sẽ 

gặp ngƣời có nhân duyên, quen biết và ngƣời có liên quan với mình từ vô lƣợng kiếp 

đến nay. Họ tu hành chứng quả đang ở nơi đó, ta sẽ gặp rất nhiều ngƣời. Còn có rất 

nhiều ngƣời chƣa tu hành, còn luân chuyển trong lục đạo và tứ thánh pháp giới. Theo 

tôi số ngƣời này không ít, không ít hơn ngƣời ở cõi thật báo. Những ngƣời này đợi ta 

giúp đỡ, họ có cảm ta có ứng. Giống nhƣ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni và chƣ vị Bồ Tát, 

thƣờng ứng hóa đến thế gian chúng ta vậy, họ đến không phải là thân nghiệp báo. Họ 

là gì? Là thừa nguyện tái sanh. Lúc sơ phát tâm từng phát nguyện: “chúng sanh vô biên 

thề nguyện độ”, những chúng sanh có duyên này đến tìm, ta có thể không độ họ ƣ? Tuy 

hiện thân, tuy thuyết pháp, tuy độ chúng sanh, quý vị có biết là họ không hề khởi tâm 

động niệm chăng? 

Lúc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, chƣa từng khởi tâm động niệm, đây là thật. 

Nếu nhƣ khởi tâm động niệm, ngài sẽ đọa lạc. Đó không gọi là tam bất thoái, mà hoàn 

toàn  thoái  chuyển,  vừa  động  niệm  lập  tức  thoái  chuyển,  ngài  không  thoái  chuyển. 

Không thoái chuyển nghĩa là nói với chúng ta, ngài không có khởi tâm không có động 

niệm, không có phân biệt không có chấp trƣớc, ứng hóa trong mƣời pháp giới. Đây là 

công phu thật sự, bản lĩnh thật sự. Đáng dùng thân gì để độ ngài liền thị hiện thân đó, 

đáng nói cho họ pháp môn gì ngài liền nói cho họ pháp môn đó, đều chƣa từng khởi 

tâm động niệm. Đó là gì? Hoàn toàn là do chúng sanh có cảm, hoàn toàn là ý niệm của 

chúng  sanh.  Tùy  theo  ý  niệm  của  họ  mà  tự  nhiên  ứng  hiện,  chứ  không  phải  cần  suy 

nghĩ, suy nghĩ nhƣ vậy là sai. Suy nghĩ là phàm phu trong lục đạo, ngài không nghĩ, 

cũng không tƣ duy. Đây gọi là cảnh giới không thể nghĩ bàn, quả thật không thể nghĩ 

bàn. 

Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này sẽ biết, trong cõi pháp tánh, trong cõi pháp tánh không 

những  không  có  nam  nữ,  không  có  thiện  ác,  không  có  nhiễm  tịnh,  khi  mê  mới  có 

những  thứ  này.  Quý  vị  thấy  nhiễm  tịnh,  tứ  thánh  pháp  giới  có  nhiễm  tịnh,  không  có 

thiện ác. Trong lục đạo có thiện ác, có nhiễm tịnh, có thiện ác. Tứ thánh pháp giới có 

nhiễm tịnh, không có thiện ác. 

Cho  nên  thế  giới  đó  gọi  là  thế  giới  Cực  Lạc,  có  thể  nói  thế  giới  Cực  Lạc  là  tên  gọi 

chung  của  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của  tất  cả  Chƣ  Phật.  Mỗi  cõi  thật  báo  của  Chƣ 

Phật Nhƣ Lai đều là thế giới Cực Lạc, nó không có khổ, không có khởi tâm động niệm 

thì làm gì có khổ! Cho nên gọi là Cực Lạc. Chúng ta cần hiểu rõ điều này, sau đó mới 

biết vì sao thế giới đó không có nữ nhân, phải biết điều này. Nhƣng ở thế giới Cực Lạc, 

điều đặc biệt của nó là cõi đồng cƣ không có nữ nhân. Cõi đồng cƣ là lục đạo, không 

phải nói cõi thật báo, cõi thật báo không có gì để nói. Cõi đồng cƣ không có nữ nhân, 

cõi phƣơng tiện đƣơng nhiên càng không có. Đây là gì? Đây là oai thần bổn nguyện 

của Phật A Di Đà gia trì, tu hành ở đó thành tựu rất nhanh, vì sao vậy? Vì không có 

tình chấp, có nam có nữ dễ sanh tình chấp. Tình chấp là nhân tố thoái chuyển hàng đầu, 

sức mạnh đó quá lớn, vừa sanh khởi tình cảm lập tức đọa lạc. Chúng ta có thể lãnh hội 

đƣợc nguyện này, Phật A Di Đà có thể bảo đảm ngƣời ở cõi đồng cƣ viên chứng tam 

bất thoái. Cử chỉ này quả thật đã khởi tác dụng, không phải giả. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              685/21 

Vì sao mƣời phƣơng cõi nƣớc tu hành khó khăn nhƣ thế? Vì quá nhiều nhân duyên 

khiến ta thoái chuyển, chúng ta không thể không biết điều này, duyên thoái chuyển quá 

nhiều. Trong duyên thoái chuyển nghiêm trọng nhất chính là tình chấp. Trong cõi đồng 

cƣ ở thế giới Cực Lạc, tất cả mọi thoái duyên đều không có. 

Ở đây đặc biệt đề xuất ra, làm sao để quên tình chấp. Phật A Di Đà dùng phƣơng pháp 

này,  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  là  cùng  một  thân  tƣớng  với  Phật,  tƣớng  mạo  không 

khác nhau, vì tƣớng mạo khác nhau cũng là duyên thoái chuyển. Tƣớng mạo tốt cảm 

thấy kiêu ngạo, tƣớng mạo không tốt cảm thấy mặc cảm tự ti. Quý vị xem, đều khiến 

ngƣời ta sanh phiền não. Thân thể mạnh khỏe liền rất đắc ý, thân thể suy nhƣợc lại rất 

khổ não, đều là trạng thái không bình thƣờng. Thế giới này ai có thể làm cho vấn đề 

này bình đẳng? Phật A Di Đà có năng lực này. 

Ở thế giới Ta bà chúng ta nói bình đẳng nhƣ thế nào cũng là giả, có danh mà không có 

thực, làm sao để nó bình đẳng? Xã hội hiện nay, quý vị thấy rõ ràng nhất là câu mọi 

ngƣời thƣờng hay nói, giàu nghèo không bình đẳng, điều này  tạo thành xã hội động 

loạn. Thế giới tây phƣơng vĩnh viễn không có động loạn, vì sao vậy? Vì ở đó đã giải 

quyết vấn đề này. Ở thế giới Cực Lạc, ta muốn hƣởng thụ ra sao, nó hiện ra tùy theo ý 

niệm của mình. Hôm nay ta muốn ăn gì, niệm vừa khởi lên thức ăn liền bày ra trƣớc 

mắt.  Ăn  xong  không  dùng  nữa, nó  lập  tức  biến  mất.  Không  cần  rửa  chén  bát, không 

cần thu dọn. Quý vị xem, rất bình đẳng! Ăn uống là việc rất phiền phức, đến thế giới 

Cực Lạc, bây giờ ta không phải phàm phu, không cần đến những việc này, ẩm thực tự 

nhiên không còn. Phòng ở có cung điện lầu gác, trong đó rất sạch sẽ không có vật dụng 

gì.  Khách  đến,  chỉ  một  chỗ  mời  ngồi,  liền  có  tọa  cụ  hiện  ra.  Khách  đi,  tọa  cụ  cũng 

không còn. Tất cả đều do biến hóa sanh ra, vì thế nó rất bình đẳng. Ở đó cũng muôn 

màu muôi vẻ, tùy tâm muốn gì đƣợc đó. Ta muốn môi trƣờng sống nhƣ thế nào, nó liền 

hiện ra nhƣ thế, biến hóa theo ý niệm của mình. Đúng là tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, 

ở thế giới Cực Lạc hoàn toàn hiện thực, rất rõ ràng. Ở thế giới Cực Lạc không nói gì 

khác, chỉ nói đến cõi phàm thánh đồng cƣ, mọi hiện tƣợng bất thiện trong lục đạo nó 

hoàn toàn không có. Điều này mới giúp ta thƣờng trú trong định, tâm không loạn, vĩnh 

viễn ở trong định. Định sanh tuệ, không sanh phiền não. 

Trong  nguyện  này  chúng  ta  có  thể  lãnh  hội  đƣợc, dụng  tâm  của  Phật  A  Di  Đà  trong 

việc độ chúng sanh thành Phật đạo. 

Trong kinh văn của Hán Dịch có một đoạn: “Trong cõi nƣớc này đều là chƣ Bồ Tát, A 

la hán, không có phụ nữ”. Trên thực tế trong nƣớc Cực Lạc toàn là Bồ Tát. Ngƣời chƣa 

chứng đƣợc A Duy Việt Trí là nhờ 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, khiến trí tuệ 

thần thông và đạo lực của họ tƣơng đồng với A Duy Việt Trí Bồ Tát, đây là điều thù 

thắng vô cùng. Nghĩa là nói ngƣời tu hành trong cõi phƣơng tiện, cõi đồng cƣ, họ đến 

thế giới Cực  Lạc  đều  là  Bồ  Tát. Họ  và  cõi thật báo, về trí tuệ  thần  thông và  đạo lực 

không có gì khác nhau. Ngƣời ở cõi thật báo không cần Phật lực gia trì, họ đã chứng 

đƣợc. Cõi phƣơng tiện và cõi đồng cƣ chƣa chứng đƣợc, vì chƣa đoạn tập khí phiền 

não, nhƣng cũng có đƣợc trí tuệ thần thông và đạo lực nhƣ thế, không dễ! Điều này đều 

nhờ Phật A Di Đà. Ân đức của Phật A Di Đà từ đây hiển lộ ra, khiến ta có cơ hội tu 

học rất tốt, ta có thể trong thời gian ngắn nhanh chóng viên thành Phật đạo. Điều này 

cõi báo của Chƣ Phật trong mƣời phƣơng thế giới không có. Thế giới Cực Lạc thị hiện 

cho chúng ta thấy sự cứu cánh viên mãn, cho nên họ đều là Bồ Tát. 

A la hán là nói đến công phu đoạn chứng, đã đoạn kiến tƣ phiền não, chính là A la hán 

của thế giới tha phƣơng, là nói cấp bậc công phu đoạn chứng của họ. Chƣa chứng đƣợc 

quả vị này, tức là bản thân chƣa có năng lực đoạn kiến tƣ phiền não, đó là cõi đồng cƣ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              686/21 

Trong cõi đồng cƣ cũng không có phụ nữ, thân tƣớng hoàn toàn giống với Phật A Di 

Đà, tuyệt đối không thua Phật A Di Đà một tƣớng nào. Không có đạo lý này, hoàn toàn 

tƣơng đồng. 

Luật sƣ Đạo Tuyên thời nhà Đƣờng, ngài là tổ sƣ Luật tông của một trong mƣời tông 

phái Phật giáo. Vào thời nhà Đƣờng, ngài ở tại Chung Nam Sơn, chuyên nghiên cứu 

giới luật, chuyên hoằng truyền giới luật, nên gọi ngài là luật sƣ. Ngài trích dẫn kinh nói 

một câu nhƣ thế này: “Mƣời phƣơng thế giới, nơi có nữ nhân, tức có địa ngục”. Chúng 

ta  mới  biết địa ngục hình  thành nhƣ  thế  nào?  Tình  chấp quá nặng, đây  là  thật  không 

phải giả. 

Lục  đạo,  mƣời  pháp  giới  từ  đâu  mà  có?  Từ  tâm  tƣởng  sanh.  Tƣ  tƣởng  hành  vi  của 

chúng ta thiện, cảnh giới bên ngoài liền hiện ra ba đƣờng lành. Nếu tƣ tƣởng hành vi 

bất thiện, cảnh giới liền biến thành ba đƣờng ác. Cảnh tùy tâm chuyển, phải hiểu nhƣ 

thế. 

Xã hội hiện tại đã bỏ quên giáo dục thánh hiền 200 năm nay. 100 năm trƣớc là lơ là, 

100 năm sau là vứt bỏ, không cần nữa. Không cần giáo dục thánh hiền, quả báo là gì? 

Chúng ta thấy xã hội hiện tại, thấy thiên tai trên địa cầu hiện nay, đây chính là quả báo. 

Thánh hiền là quá khứ, là của thời cổ đại, hiện nay khoa học kỹ thuật ngày càng phát 

triển, những gì của ngày xƣa đều đã lạc hậu, còn cần nó để làm gì? Không cần mới có 

tiến bộ, nếu dùng nó không phải vĩnh viễn không có tiến bộ ƣ? Quả thật không ít ngƣời 

có tƣ tƣởng này, đúng là không ít. Sự tƣởng tƣợng của họ hiện ra xã hội hiện nay, hiện 

ra địa cầu này, đều là họ tƣởng tƣợng ra, tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Có một số 

ngƣời đề xƣớng phải học giáo huấn của thánh hiền, họ nói gì? Những ngƣời này gọi là 

phục cổ, muốn đi trở lại con đƣờng cũ. Hình nhƣ đây là sai lầm, đây là mê tín. Đâu biết 

rằng chúng ta khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều phải chịu trách nhiệm nhân 

quả. Nếu không hiểu chân tƣớng sự thật, nói ra lời này, nếu ảnh hƣởng càng lớn, thời 

gian ảnh hƣởng càng dài, điều này rất phiền phức. Phiền phức này không cần phải nói, 

tƣơng lai tự mình phải nhận lấy. 

Mới  biết  giáo  huấn  thánh  hiền  không  lạc  hậu,  vì  sao  không  lạc  hậu?  Vì  thánh  hiền 

không gia nhập vào hàng ngũ của chúng ta, làm sao họ lạc hậu? Những gì của thánh 

hiền  là  tự  thân  chứng  đƣợc, nói  nhƣ  hiện  nay  nó  chính  là  khoa  học,  khoa  học  nói  là 

thân chứng, của thánh hiền là chứng đƣợc. Nó là thật không phải giả. Hiện nay khoa 

học  đều  cần  chứng  cứ,  nó  dùng  máy  móc  tinh  vi  của  khoa  học,  thông  qua  sự  kiểm 

nghiệm của máy móc, chúng ta cảm thấy đây đều là thật. 

Các  bậc  thánh  hiền  rất  cao  siêu,  họ  không  cần  đến  máy  móc,  họ  dùng  gì?  Dùng  nội 

công,  dùng  thiền  định.  Thông  qua  thiền  định  thâm  sâu,  thấu  triệt,  minh  bạch  chân 

tƣớng vũ trụ. Không phải một ngƣời, một ngƣời có thể là lừa gạt. Nhƣng ngƣời khác 

cũng nhập thiền định, những gì nói ra đều giống ngƣời kia, điều này có thể tin. Ngƣời 

có năng lực này trong lịch sử, quý vị xem Ngũ Đăng Hội Nguyên của Thiền tông có 

hơn  1700  ngƣời,  đều  nhập  vào  cảnh  giới  này.  Còn  có  Cảnh  Đức  Truyền  Đăng  Lục, 

Giáo môn đại khai viên giải, Tịnh tông lý nhất tâm bất loạn, Mật tông tam mật tƣơng 

ƣng,  hợp  lại  mà  tính  không  dƣới  3000  ngƣời,  phải  trên  3000  ngƣời.  Chứng  đƣợc, 

chứng  minh,  quý  vị  nói  nó  không  có  đạo  lý  ƣ?  Chỉ  có  thể  nói  bản  thân  có  vấn  đề, 

những ngƣời đó không có vấn đề, chúng ta không thể không biết điều này. 

Chúng ta học tập giáo huấn của thánh hiền, trong thời loạn này ít nhất tâm cũng đƣợc 

định, tâm đƣợc an, nhƣ vậy có gì không tốt! Chúng ta ngày ngày an vui hoan hỷ, không 

có âu lo, không có phiền não. Khoa học kỹ thuật rất phát triển, có một số chúng ta áp 

dụng  đƣợc, có  một  số  chúng ta  hoàn  toàn  không quan tâm  đến. Chúng ta dùng  đƣợc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              687/21 

nhƣ điện, điện thoại, máy móc, đây là dụng cụ gia đình, chúng ta cũng đang dùng nó. 

Nhƣng nó  quấy  phá nhiễu  loạn  tâm  tình chúng  ta,  nhƣ  ti  vi, mạng  internet chúng  ta 

phải cự tuyệt nó, không xem nó, không bị nó quấy nhiễu. Về phƣơng diện ăn mặc đi 

đứng họ rất có tiến bộ, chúng ta vẫn giữ quy củ của ngƣời xƣa. Dừng lại ở điểm thích 

hợp, không có tham tâm, không có lƣu luyến, nhƣ vậy sẽ đƣợc tự tại. Cuộc sống đời 

này  của  chúng  ta,  tiếp  thu  truyền  thống  văn  hóa,  tiếp  thu  chỉ  đạo  của  Phật  Bồ  Tát, 

không vƣợt khỏi giới hạn. Thân tâm tự tại, tai mắt lanh lợi thông minh, không hồ đồ. 

Ngƣời bây giờ sống rất đau khổ, luôn cảm thấy áp lực rất lớn, áp lực thân thể, áp lực 

tinh thần. Tôi rất mơ hồ, không hiểu lắm đối với hai chữ này, vì suốt đời tôi chƣa bị 

cảm giác này. Quý vị nói áp lực ở đâu? Tôi không có gì để bị áp lực. Tôi cảm thấy chỉ 

đạo cuộc sống của cổ nhân rất hạnh phúc, còn đi theo nhịp bƣớc của ngƣời hiện nay rất 

gian nan. Quý vị xem một bên gian khổ, một bên hạnh phúc, không giống nhau. 

Trƣớc đây chúng ta chỉ nghe ngƣời ta nói, đó là ngƣời ngày xƣa nói, thời của tôi khi 

còn nhỏ nghe cổ nhân nói đọc sách là niềm vui. Không lãnh hội đƣợc. Đọc sách là một 

việc rất đau khổ, đọc sách có gì vui đâu? Đọc sách của ngƣời thời nay rất đau khổ, đọc 

sách cổ rất an vui. Sau khi học Phật, toàn tâm toàn lực nghiên cứu thảo luận cổ tịch. 

Đúng vậy, rất an vui, niềm vui này là vô cùng, quả thật là pháp hỷ sung mãn. Khổng tử 

nói không sai: “Học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Niềm vui này, sự hỷ duyệt này 

không hề liên quan đến sự giàu nghèo sang hèn. Cảnh giới này, hỷ lạc này phải nỗ lực 

học tập mới đạt đƣợc, không học tập không thể đạt đƣợc. 

Trong phần kết luận Hoàng Niệm Lão nói cũng rất hay, thế giới Cực Lạc không có ba 

đƣờng ác, cũng không có ngƣời nữ, thuần là 32 loại tƣớng đại trƣợng phu, đây là nói 

đến cõi đồng cƣ. Theo tôi trong cõi đồng cƣ, nhất định cũng giống nhƣ cõi thật báo vậy. 

Thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp, không chỉ có 32 loại. Tổng kết sau 

cùng nói: “Giữa nam nữ dễ sanh tình ái, còn là nhân thoái chuyển, bởi vậy cõi đồng cƣ 

của Cực Lạc hơn hẳn thế giới Ta Bà”. Lời này đúng với sự thật, hoàn toàn không sai. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  bên  dƣới,  nguyện  23  chán  thân  nữ  chuyển  thành  thân  nam. 

Trong  Quán  Niệm  Pháp  Môn,  đại  sƣ  Thiện  Đạo  giải  thích  nguyện  này,  nghĩa  là  giải 

thích  nguyện này.  “Do  sức  bổn  nguyện của  Phật  A  Di  Đà, ngƣời nữ  xƣng danh hiệu 

Phật”, tức là niệm Phật, “khi lâm mạng chung, tức chuyển thân nữ biến thành thân nam. 

Di Đà nắm tay, Bồ Tát đầu thân, ngồi trên đài sen báu, vãng sanh theo Phật”. Đây là 

nói phụ nữ niệm Phật vãng sanh, trong sát na vãng sanh đó, Phật đến tiếp dẫn, họ ngồi 

trên đài sen. Thân tƣớng trên đài sen là tƣớng Phật, đây là thật, là liên hoa hóa sanh. 

Ánh sáng màu sắc của hoa sen lớn hay nhỏ, là công phu niệm Phật của họ sâu hay cạn. 

Hoa sen không phải Phật Di Đà trồng, trong thế giới của Phật A Di Đà đích thực có ao 

sen bảy  báu. Hoa  sen  từ  đâu  mà  có?  Là  ngƣời  niệm  Phật  của  mƣời  phƣơng  thế giới, 

phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  độ,  liền  mọc  lên  một  hoa  sen.  Trên  hoa  sen  có  tên  của 

ngƣời niệm Phật, tuyệt đối không sai. Nếu niệm tinh cần, nguyện lực tín tâm khẩn thiết, 

hoa sen nở rất lớn, ánh sáng và màu sắc rất đẹp. Khi lâm mạng chung, Đức Phật cầm 

đóa sen này đến tiếp dẫn, hoàn toàn không sai. Ở đây chúng ta bắt đầu phát tâm, búp 

sen trong ao bảy báu bắt đầu nở, cho nên thế giới Cực lạc cũng đƣợc gọi là thế giới liên 

hoa. 

“Tất cả nữ nhân, nếu không nhờ sức danh hiệu của Phật Di Đà, ngàn kiếp vạn kiếp, 

hằng hà sa kiếp, vĩnh viễn không thể chuyển nữ thân”. Nhƣ vậy nghĩa là sao? Vì tình 

chấp quá sâu nặng. Nam chuyển thân nữ dễ, nữ chuyển thân nam khó, có chuyển chăng? 

Có chuyển. Đặc biệt là thời cận đại, thuật thôi miên ở phƣơng tây rất phát triển. Trong 

lúc  thôi  miên  ngƣời  ta  nói  ra  chuyện  của  quá  khứ,  quá  khứ  từng  làm  thân  nữ.  Khi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              688/21 

ngƣời  nữ  thôi  miên,  quá  khứ  họ  từng  làm  thân  nam.  Có,  không  phải  không  có.  Có 

ngƣời chuyển rất dễ, có ngƣời chuyển rất khó, nguyên nhân là gì? Ngƣời ít tình chấp 

dễ chuyển, ngƣời tình chấp nặng khó chuyển. Hiểu đƣợc đạo lý này, ta  mới lãnh hội 

đƣợc dụng ý lời Đức Phật nói. Tất cả pháp đều không có pháp nhất định, đều tùy theo 

ý niệm mà chuyển. Chúng ta làm sao để chuyển tà niệm thành chánh niệm, nhƣ vậy là 

đƣợc. 

Tà niệm là gì? Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc toàn là tà niệm. Tam đồ là tà 

niệm biến hiện ra, lục đạo cũng là tà niệm biến hiện ra, thập pháp giới cũng nhƣ thế. 

Chánh niệm là gì? Trong kinh điển nói rất hay: “Chánh niệm tức là vô niệm”. Vô niệm 

là gì? Ở sau thêm một câu: “vô tà niệm”. Hay nói cách khác, không phân biệt không 

chấp  trƣớc,  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  đó  chính  là  chánh  niệm.  Trong  kinh 

điển nói đến Bát chánh đạo, chánh niệm và chánh tƣ duy là ai? Là pháp thân Bồ Tát. 

Chúng ta đặt tiêu chuẩn thấp hơn một chút, không cần nói cao nhƣ thế. Thấp một chút 

là tứ thánh pháp giới Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Đây là tứ thánh pháp giới 

trong  mƣời  pháp  giới,  họ  là  chánh  niệm.  Chánh  niệm  của  họ  là  tu  thành,  nỗ  lực  tu, 

đoạn tà quy chánh. Họ đang nỗ lực làm điều này, nhƣng vẫn chƣa đoạn đƣợc tập khí tà. 

Đoạn sạch sẽ, họ vƣợt thoát mƣời pháp giới, đến cõi thật báo. Trong cõi thật báo chỉ có 

một loại tập khí, là tập khí vô thỉ vô minh. 

Nếu  nói  từ  nghĩa  hẹp,  chánh  niệm  chỉ  có  Diệu  giác  vị  đạt  đƣợc,  họ  là  chánh  niệm, 

thuần chánh. Tiếp đến là chƣ vị pháp thân Bồ Tát trong cõi thật báo trang nghiêm, họ 

là  chánh  niệm,  nhƣng  còn  mang  một  chút  tập  khí  vô  thỉ  vô  minh,  cũng  đƣợc  coi  là 

chánh niệm. Chỉ có tập khí, không có gì khác, tập khí không gây chƣớng ngại. Trong 

mƣời pháp giới đều không có chánh niệm, tứ thánh pháp giới là tƣơng tự chánh niệm, 

không phải thật chánh niệm. Phàm phu lục đạo không có. 

Nhƣng hiện nay nói với quý vị, có một chánh niệm, niệm Phật A Di Đà là chánh niệm. 

Chúng  ta  không  có  ý  niệm  nào  cả,  chỉ  có  A  Di  Đà  Phật,  đây  là  chánh  niệm.  Chánh 

niệm  này  còn  cao  hơn  tƣơng  tự  chánh  niệm  của  tứ  thánh  pháp  giới,  vì  sao  vậy?  Vì 

chánh  niệm  này  khiến  ngay  trong  đời  này  ta  đƣợc  vãng  sanh  Tịnh  độ,  sanh  Tịnh  độ 

chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Thù thắng biết bao, khó đƣợc biết bao! 

Then chốt là gì? Then chốt ở chỗ buông bỏ, ta không còn chấp trƣớc thế gian này, hoàn 

toàn minh bạch rõ ràng. Ta đến thế gian này là để tham quan du lịch, đây không phải 

nhà mình. Mọi thứ ở đây ta đều không cần đến, chỉ ở nhà trọ vài ngày đi chơi mà thôi, 

là về nhà. Nhân đó giới thiệu cho mọi ngƣời biết thêm về hoàn cảnh sống ở thế giới 

Cực Lạc của mình, nếu quý vị muốn đến, đƣợc, đều có thể đến. Quảng cáo và tuyên 

truyền  thay  Phật  A Di  Đà, giới  thiệu  thế  giới  Cực  Lạc  cho  mọi ngƣời. Rất  tự  tại, rất 

tiêu  sái!  Nhất  định  xả  bỏ  triệt  để,  đến  thân  cũng  không  chấp  trƣớc,  còn  có  thể  chấp 

trƣớc vật ngoài thân sao? 

Câu A Di Đà Phật là chánh niệm của ngƣời học Tịnh độ, nếu ý niệm không phải niệm 

này là sai. Mọi lúc mọi nơi, trong mọi cảnh duyên phải giữ chánh niệm này, đừng để 

mất chánh niệm, nhƣ vậy chắc chắn vãng sanh. Chắc chắn vãng sanh ta có thể không 

hoan hỷ ƣ? Nhất định là pháp hỷ sung mãn. 

Ở thế gian này, nam chuyển thành nữ, hay nữ chuyển thành nam đều có, chỉ là nam 

chuyển  thành  nữ  dễ  hơn  nữ  chuyển  thành  nam,  đây  là  tình  trạng  thực  tế.  Ngƣời  học 

Phật, nữ chuyển thành thân nam dễ, vì sao vậy? Vì họ hiểu Phật pháp, phiền não nhẹ, 

trí tuệ tăng trƣởng, họ đạm bạc về tình chấp, dễ buông bỏ hơn ngƣời không hiểu Phật 

pháp, cho nên dễ chuyển. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              689/21 

Bên dƣới là khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni hành đạo Bồ Tát, biểu trƣng cho chúng ta 

thấy.  “Nhƣ  Phật  Thích  Ca  khi  ở  nhân  địa,  hành  đạo  Bồ  Tát,  tích  tập  tinh  tấn  tu  học 

trong đại a tăng kỳ kiếp, dần dần lìa thân ngƣời nữ”. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni trƣớc 

khi chƣa thành Phật cũng từng làm nữ thân, mà thời gian còn rất dài. Riêng dùng nữ 

thân tu hành cũng mất một a tăng kỳ kiếp. Thời gian dài nhƣ thế, cho thấy nữ chuyển 

thân nam quả thân không phải dễ. 

Trong này có hai ý, thứ nhất là đƣợc thân ngƣời, đƣợc thân nam, nghe Phật pháp, đời 

này nhất định phải có thành tựu, không dễ chút nào. Nếu đƣợc thân nữ càng phải khẩn 

thiết niệm Phật, vì sao vậy? Vì nếu đƣợc oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì 

mới chuyển nhanh chóng, không phải không thể chuyển. Không cần thời gian dài nhƣ 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, tự mình phải tu hành một a tăng kỳ kiếp. Đƣợc oai thần 

Phật A Di Đà gia trì, họ có thể chuyển trong một đời. 

“Trong nguyện này nói nghe danh hiệu Phật, đƣợc thanh tịnh tín. Thanh tịnh là lìa lỗi 

lầm của ác hạnh, cấu nhiễm của vô phiền não, tín tâm của vô cấu vô nghi, gọi là thanh 

tịnh tín”. Tâm địa, phiền não là ô nhiễm, chỉ cần có một trong năm thứ tham sân si mạn 

nghi  là  không  thanh  tịnh.  Họ  không  có  lỗi  lầm,  không  có  phiền  não,  hoàn  toàn  lìa  ô 

nhiễm, tín tâm thanh tịnh, điều kiện này có thể vãng sanh. Có điều kiện nhƣ vậy, nhất 

định cầu sanh Tịnh độ, họ chắc chắn đƣợc vãng sanh. 

“Do tịnh tín phát tâm bồ đề, chán ghét nữ thân, nguyện sanh Cực Lạc. Tin sâu nguyện 

thiết, nhất định khởi hạnh niệm Phật thù thắng. Nhờ oai thần bổn nguyện Phật gia trì, 

khi  lâm  mạng  chung,  tức  chuyển  nữ  thành  nam,  vãng  sanh  Cực  Lạc, là  nguyện  chán 

thân nữ chuyển thân nam”. Đây là nguyện thứ 23. 

Ngƣời nữ niệm Phật, có cần phát nguyện nhƣ trong nguyện này nói chăng? Phật A Di 

Đà đã có nguyện này, tâm chúng ta cần thanh tịnh, đừng nghĩ đến những điều này, khi 

lâm  mạng chung không phải tự nhiên sẽ chuyển ƣ? Phật A Di Đà đã có nguyện này, 

nếu  khi  lâm  chung  không  chuyển,  đến  thế  giới  Cực  Lạc  vẫn  là  thân  nữ,  không  phải 

nguyện của Phật A Di Đà hoàn toàn bị phá hoại rồi sao, tuyệt đối không có. Cho nên 

căn bản không cần để nó trong tâm. Quý vị sẽ biết vì sao đến thế giới tây phƣơng Cực 

Lạc thân đều giống nhau, tƣớng hảo giống nhau. Thân thể giống nhau, tƣớng hảo giống 

nhau, đạo lý là nhƣ vậy. Nếu còn kiên trì, đến thế giới Cực Lạc vẫn làm thân nữ, tôi 

thích thân nữ, vậy Phật A Di Đà phải kiến lập một thế giới Cực Lạc khác cho quý vị, 

thế giới Cực Lạc toàn là nữ thân, bằng không không dễ thành tựu. Chúng ta phải hiểu 

điều này, nhận thức rõ ràng về thế giới Cực Lạc, mới biết Phật A Di Đà có ân đức rất 

lớn đối với chúng ta. Vì tiền đồ của chúng ta, vì vấn đề tu hành chứng quả của chúng ta 

mà suy nghĩ rất chu đáo. 

Hết thảy kinh điển Đức Thế Tôn nói suốt 49 năm, đều không nói một cách tƣờng tận 

nhƣ Kinh Vô Lƣợng Thọ. Nói một cách viên mãn, nói một cách chu đáo tƣờng tận, rõ 

ràng về ân đức từ bi của Phật Di Đà đối với tất cả chúng sanh. 

Bên  dƣới,  nguyện  thứ  24  liên  hoa  hóa  sanh:  “Sanh  vào  cõi  nƣớc  ta,  đều  là  hoa  sen 

trong ao bảy báu hóa sanh. Phẩm 40 của kinh này là biên địa nghi thành”. Phẩm thứ 40 

là Biên Địa Nghi Thành, ở sau có đoạn kinh văn này, đƣợc trích dẫn ra đây. “Nếu có 

chúng sanh, hiểu rõ tin vào Phật trí, cho đến thắng trí, đoạn trừ nghi hoặc, tin thiện căn 

của  mình”,  câu  này  rất  quan  trọng.  “Làm  các  công  đức,  chí  tâm  hồi  hƣớng,  đều  tự 

nhiên hóa sanh, ngồi xếp bằng trên đài hoa bảy báu. Trong khoảnh sát na, thân tƣớng, 

quang minh, trí tuệ, công đức nhƣ chƣ Bồ Tát, thành tựu đầy đủ”. 

Câu này là nói về biên địa nghi thành, vì sao họ vãng sanh về biên địa? Vì họ không đủ 

niềm tin đối với Phật A Di Đà và thế giới Cực Lạc, nghĩa là họ tin nhƣng vẫn còn nghi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              690/21 

hoặc. Họ tin nhƣ thế nào? Tin Phật không vọng ngữ, Phật không gạt ngƣời. Ta tin ngài 

nên chân thành niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, nếu không đƣợc thì coi nhƣ bị gạt một lần 

vậy, còn nhƣ có không phải ta đƣợc lợi ích sao? Ngƣời có niềm tin nhƣ vậy sanh đến 

biên địa của thế giới Cực Lạc. 

Đức Phật có năm loại trí tuệ, ở đây đề cập đến hai loại là Phật trí và thắng trí. Đối với 

điều này đều có chút hoài nghi, bán tín bán nghi, ngƣời nhƣ vậy sanh vào biên địa. Nếu 

hoàn toàn không hoài nghi, tin tƣởng, minh tâm kiến tánh. Sau khi kiến tánh, liền đƣợc 

trí tuệ viên mãn. Nhƣ đại sƣ Huệ Năng nói: “đâu ngời tự tánh vốn tự đầy đủ”, họ đầy 

đủ những gì? Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ 

và đức tƣớng của Nhƣ Lai. Phật có, mình cũng có. Không tin Phật nghĩa là không tin 

chính mình. Nếu tin tất cả chúng danh và Phật không hai, chúng sanh và Phật không 

hai, chúng sanh và Phật bình đẳng. Đức Phật rất khiêm tốn, ngài đặt mình ở sau, đƣa 

chúng sanh lên trƣớc. Chúng sanh và Phật bình đẳng, chúng sanh và Phật không hai. 

Phật có, tất cả chúng ta đều có. 

Phật A Di Đà kiến tạo thế giới Cực Lạc, là tự tánh chúng ta biến hiện. Thiền sƣ Trung 

Phong nói rất hay: Tâm ta tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta. Ở đây tức là 

Tịnh độ, Tịnh độ tức ở đây. Đúng vậy, không sai chút nào. Nếu tin thật, đoạn trừ nghi 

hoặc, tin vào thiện căn của mình. Điều này không có vấn đề gì, sao có thể đọa vào nghi 

thành đƣợc? Nghi hoặc những điều này, không tin hoàn toàn, cũng không phải không 

tin, đây là nguyên nhân vãng sanh vào nghi thành. Họ ở trong nghi thành đến khi nào 

tin, không còn nghi hoặc, gọi là đoạn trừ nghi hoặc, không còn nghi hoặc nữa, tin vào 

thiện căn của mình. 

“Làm  các  công  đức,  chí  tâm  hồi  hƣớng,  đều  tự  nhiên  hóa  sanh  trong  hoa  bảy  báu. 

Trong khoảnh sát na”, đây là thời gian cực kỳ ngắn, “thân tƣớng, quang minh, trí tuệ, 

công đức của họ đều giống với hàng Bồ Tát”. Đây đều là pháp thân Bồ Tát, là A Duy 

Việt  Trí  Bồ  Tát.  Nguyện  thứ  20  của  Phật  Di  Đà  gia  trì,  trong  nguyện  20  nói,  ngƣời 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Nghĩa là thành Phật, 

chƣa thành Phật cũng nhƣ thành Phật. Những ngƣời sanh vào cõi phàm thánh đồng cƣ, 

đƣợc Phật A Di Đà gia trì nên trí tuệ, đức năng, tƣớng hảo, công đức, thần thông của 

họ đều  ngang  bằng  với  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát. Có  khởi  tác  dụng  chăng?  Hay  là  chỉ 

biểu  hiện  bên  ngoài,  tác  dụng  không  bằng  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát?  Nhƣ  vậy  là  giả, 

không phải thật. Trong bổn nguyện của Phật không nói nhƣ vậy, không nói hình tƣớng 

và thực chất không giống nhau, không nói nhƣ vậy. Có nghĩa là hoàn toàn giống nhau, 

hoàn toàn giống nhau sẽ khởi tác dụng gì? Khởi tác dụng cảm ứng đạo giao với mƣời 

phƣơng thế giới. 

Chỉ cần đến thế giới Cực Lạc, chỉ cần thấy Phật A Di Đà, ta sẽ có năng lực giống nhƣ 

pháp  thân  Bồ  Tát  vậy,  độ  chúng  sanh  có  nhân  duyên  khắp  mƣời  phƣơng  thế  giới. 

Chúng sanh có cảm, ta liền có ứng, quả là tuyệt vời! Thật sự khởi tác dụng. Nếu không 

khởi tác dụng, đến thế giới Cực Lạc phải tu thêm  một thời gian, mới có thể khởi tác 

dụng này, trong kinh không nói nhƣ vậy. 

Chúng ta biết, năng  lực  của  A  Duy  Việt Trí  Bồ  Tát rất  lớn, “chúng sanh vô biên thề 

nguyện độ”, họ đúng là thị hiện để làm điều này, thật sự làm đƣợc. Ngày nay chúng ta 

chỉ phát nguyện, có tâm mà sức không đủ, không làm đƣợc, Bồ Tát thật sự làm đƣợc. 

Mà  còn  giống  nhƣ  32  ứng  thân  của  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  trong  phẩm  Phổ  Môn,  có 

năng lực lớn nhƣ thế. Đáng dùng thân Phật để độ, họ liền hiện thân Phật vì ngƣời đó 

nói  pháp.  Nhƣ  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vậy,  32  tƣớng  tốt  80  vẻ  đẹp,  có  thể  hiện 

thân này. Đáng dùng thân Bồ Tát họ liền hiện thân Bồ Tát, không phải mình muốn hiện 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              691/21 

thân gì, mà do chúng sanh cảm. Chúng sanh này hy vọng đƣợc thấy vị Phật nào, thấy 

vị Bồ Tát nào, ta đều có thể hiện ra. Họ thích pháp môn gì, ta không có gì không thông, 

không học cũng thông suốt, không phải có học mới thông suốt. Không phải, không cần 

học, tự nhiên thông đạt. Tất cả pháp không lìa tự tánh, tất cả pháp đều là tự tánh biến 

hiện ra. 

A Duy Việt Trí là Bồ Tát kiến tánh, chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc tuy chƣa 

kiến tánh, nhờ oai thần Phật Di Đà gia trì cũng đồng nghĩa với kiến tánh, rất lợi ích. 

Không phải chỉ dễ nhìn mà không khởi tác dụng, nó thật sự khởi tác dụng. Chúng ta 

không  thể không biết  điều  này. Thân  là  thân  tử  ma  chân  kim  sắc. Tƣớng_thân  có  vô 

lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. Quang minh, trí tuệ, công đức đều nhƣ chƣ Bồ 

Tát. Đây là A Duy Việt Trí Bồ Tát, pháp thân đại sĩ. “Đầy đủ thành tựu”, đầy đủ nghĩa 

là không hề khiếm khuyết, không có gì khác với pháp thân Bồ Tát trong cõi thật báo. 

“A Di Đà Phật Cổ Âm Thanh Vƣơng Đà La Ni Kinh nói: tây phƣơng an lạc, tức thế 

giới Cực Lạc”, thế giới An lạc chính là thế giới Cực Lạc, “ở cõi nƣớc này hiện có Phật, 

hiệu là A Di Đà. Nếu có bốn chúng, có thể thọ trì danh hiệu Phật này, đem công đức 

này, khi sắp mạng chung, Phật A Di Đà cùng với đại chúng đến chỗ ngƣời này, khiến 

họ đƣợc thấy. Thấy xong, sanh khởi hỷ duyệt, công đức tăng gấp bội. Do nhân duyên 

này, nơi họ sanh ra, xa rời hình tƣớng bào thai uế dục, tự nhiên hóa sanh vào trong hoa 

sen báu vi diệu thuần khiết, đầy đủ đại thần thông, quang minh xán lạn”. Trong kinh 

này cũng nói về liên hoa hóa sanh ở cõi nƣớc Cực Lạc. Những gì trong Kinh Cổ Âm 

Thanh Vƣơng Đà La Ni nói, không có gì khác với những điều Thế Tôn nói trong kinh 

này và Kinh A Di Đà. 

“Nếu có bốn chúng”, bốn chúng này là hai chúng tại gia và hai chúng xuất gia, đều bao 

gồm hết. Nữ Phật tử, nam Phật tử, nam xuất gia, nữ xuất gia, đây là bốn chúng. “Có thể 

chính  thức  thọ  trì  danh hiệu  Phật  này”. Thọ  là  tiếp  thọ, trì  là duy  trì, không  đƣợc để 

mất đi. Tức nhƣ Nho giáo gọi là chánh tâm thành ý, trong Kinh Di Đà gọi là nhất tâm 

bất loạn. Trong bộ kinh này nói: “Nhất hƣớng chuyên niệm”, một phƣơng hƣớng, một 

mục tiêu, trong đời này chúng ta đã đạt đƣợc, là của báu thật sự. Của báu là ví dụ, ở thế 

gian ta có của báu, có của cải là giải quyết đƣợc vấn đề nghèo khó. Nếu đạt đƣợc của 

báu  này,  tác  dụng  rất  lớn, giải  quyết  vấn  đề  sanh  tử  luân  hồi  từ  vô  thỉ  kiếp  đến  nay. 

Giải quyết niềm khát ngƣỡng Phật đạo của chúng ta từ vô thỉ kiếp đến nay. Có thể giải 

quyết cho chúng ta ngay trong đời này, mà còn giải quyết một cách cứu cánh viên mãn. 

Của báu này thế xuất thế gian không có gì sánh đƣợc, không thể sánh đƣợc. Ngày nay 

chúng ta đạt đƣợc, có thể không trân quý sao? Ngƣời thật sự đạt đƣợc, nhất định phải 

nắm bắt thật chặt, đây gọi là thọ trì. Một giây một phút cũng không muốn lãng phí, xã 

hội ngày nay gọi là tranh thủ từng giây từng phút. Tranh thủ điều gì? Tranh Phật A Di 

Đà, tranh thế giới Cực Lạc, điều này ta có thể tranh đƣợc, còn thế gian này không tranh 

đƣợc. Ta tranh địa cầu này, toàn bộ địa cầu là của ta, khi địa cầu có thảm họa là sụp đổ 

hoàn toàn. Đến lúc đó chỉ còn lại giấc mộng, không còn gì nữa cả. 

Các nhà  khoa học nói, thái dƣơng có  thọ mạng, nó  là  một  quả  cầu  lửa. Khi  cháy  hết 

nhiên liệu, quả cầu này không còn. Thái dƣơng không còn, địa cầu này đại khái cũng 

không thể tồn tại. Thế giới có thành trụ hoại không, là giả không phải thật, phải biết 

buông bỏ. Quan trọng nhất là câu A Di Đà Phật này, hy vọng không buông bỏ câu A 

Di Đà Phật này. Niệm niệm không lìa Phật A Di Đà, đến đêm về trong giấc mộng cũng 

niệm Phật A Di Đà, nhƣ vậy trong tâm thật sự có Phật A Di Đà. Miệng niệm Phật A Di 

Đà, trong tâm không có Phật A Di Đà, nhƣ vậy trong mộng không phải A Di Đà Phật. 

Trong mộng là A Di Đà Phật, chứng tỏ trong tâm ta có Phật. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              692/21 

Ngƣời thế gian chúng ta trong tâm nằm mộng, thƣờng mộng thấy gia thân quyến thuộc 

của mình, đó là gì? Vì trong tâm họ luôn có. Họ không mộng thấy Phật Bồ Tát, đối với 

Phật Bồ Tát rất xa lạ, rất xa xôi. Trong mộng có gia thân quyến thuộc, vấn đề này rất 

nghiêm trọng, vì sao vậy? Sau khi chết lại đoàn tụ với họ. Họ vào đƣờng ngạ quỷ ta 

cũng đến ngạ quỷ để đoàn tụ, họ vào địa ngục ta cũng vào địa ngục đoàn tụ, điều này 

rất phiền phức. 

Chúng ta phải giải quyết vấn đề của mình, mới giải quyết đƣợc vấn đề của ngƣời thân 

mình. Ta thành Phật, chúng sanh nào đến tìm ta? Là gia thân quyến thuộc trong nhiều 

đời trƣớc của mình, họ có duyên với chúng ta, họ khởi tâm động niệm ta đều biết. Khởi 

tâm động niệm phát ra tin tức, ta hoàn toàn nhận đƣợc, biết hoàn cảnh hiện tại của họ 

ra  sao,  biết  phải  dùng  phƣơng  pháp  gì  để  giúp  họ.  Họ  có  ý  niệm  xuất  ly  chăng?  Có 

nguyện vọng xuất ly, ta có thể giúp họ cầu sanh tịnh độ. Còn nhƣ không có ý niệm này, 

ta giúp họ xa lìa ác đạo, có thể giúp đƣợc. Nhất định phải thành tựu mình trƣớc, mới có 

thể thành tựu gia thân quyến thuộc của mình, thành tựu ngƣời có duyên, thành tựu tất 

cả chúng sanh. Thành tựu thật sự đối với tất cả chúng sanh, chính là thị hiện làm gƣơng, 

làm  tấm  gƣơng  tốt  cho  mọi  ngƣời  noi  theo.  Có  duyên  hay  không  có  duyên  đều  nhìn 

thấy, họ bị cảm động, và cũng đã kết duyên với ta. Công đức chấp trì danh hiệu không 

thể tƣởng tƣợng đƣợc, quý vị xem công đức này lớn biết bao. Tất cả chƣ Phật trong ba 

đời mƣời phƣơng, cùng nhau diễn thuyết, nói vô lƣợng kiếp cũng không cùng tận. 

Ngày nay chúng ta không thấy đƣợc công đức lớn lao của câu Phật hiệu này, nguyên 

nhân là gì? Vì không biết. Ngay trƣớc mắt nhƣng không biết nó là báu vật, không biết 

lợi ích của nó lớn đến nhƣờng ấy, vì thế mà lơ là. Có thích chăng? Thích. Muốn vãng 

sanh chăng? Muốn, nhƣng không đặt câu danh hiệu này lên hàng đầu. Muốn đến thế 

giới Cực  Lạc, nhƣng  cũng  không  muốn  rời xa thế gian này. Muốn  niệm  Phật, nhƣng 

tạp niệm quá nhiều. Đây là hiện tƣợng rất phổ biến của ngƣời niệm Phật. Vì sao công 

phu niệm Phật không đắc lực? Nguyên nhân đều ở đây. 

Biết  đƣợc  công đức này, khi lâm  chung Phật  A  Di  Đà  cùng hàng đại  chúng đến  tiếp 

dẫn. Điều này ở trƣớc đã nói với quý vị, toàn là ngƣời có nhân duyên với mình. Đức 

Phật đến, ta nhìn thấy, thấy đƣơng nhiên tâm sanh hoan hỷ, công phu thành tựu cảm 

ứng đƣợc Đức Phật đến. Gặp Phật nhất định ngài phóng quang chiếu đến, Phật quang 

vừa  chiếu,  công  đức  mình  tu  đƣợc  nâng  cao  hơn  một  bậc.  Đại  sƣ  Cƣu  Ma  La  Thập 

phiên  dịch  Kinh  Di Đà, dịch  câu nhất  tâm  bất  loạn  trong  Kinh  Di  Đà, không  thể nói 

ngài sai, rất có đạo lý. Khi lâm chung, ngƣời đó niệm Phật đến công phu thành phiến, 

chƣa đạt công phu thành phiến không thể vãng sanh, phải thành phiến. Phật quang vừa 

chiếu  đến,  công  phu  thành  phiến  nâng  lên  đến  nhất  tâm  bất  loạn,  cho  nên  ngài  dịch 

nhất tâm bất loạn rất có đạo lý. Trong nguyên văn không phải nhất tâm bất loạn, ngài 

Huyền Trang dịch là nhất tâm hệ niệm, không phải là bất loạn. Ta lãnh hội tƣờng tận sẽ 

thấy đại sƣ La Thập không dịch sai. Lời của ngài cũng là thật, không phải giả. 

“Công đức tăng gấp bội”, trong kinh văn này chúng ta đƣợc sự chứng thực. “Do nhân 

duyên này, nơi họ sanh ra”, nơi họ sanh ra là thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc “xa lìa 

hình  bào  thai  uế  dục”. Chúng  ta  ở  lục  đạo  thọ  thân này, thân  này  không  sạch  sẽ. Cổ 

nhân hình dung thân này là bị thịt thúi, trong túi này đựng thứ rất dơ bẩn, đều là vật 

không sạch sẽ, hình dung rất hay. Phải hiểu thật rõ ràng đây là bị thịt thúi, nhƣ vậy sẽ 

không quý trọng nó, không quá dụng tâm để bảo dƣỡng nó, nhƣ vậy mới đƣợc tự tại. 

Sanh đến thế giới Cực Lạc, “tự nhiên hóa sanh trong hoa sen báu vi diệu thuần khiết, 

đầy đủ thần thông lớn, quang minh xán lạn”. Hoa sen hóa sanh không giống nhƣ trẻ 

nhỏ lớn dần lên, không phải. Thân tƣớng Phật A Di Đà lớn bao nhiêu thì họ lớn bấy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              693/21 

nhiêu, thân tƣớng họ hoàn toàn tƣơng đồng với Phật A Di Đà. Nếu từ nhỏ lớn dần lên, 

nghĩa là có sanh có diệt. Thế giới Cực Lạc, ngoài thƣờng tịch quang chúng ta không 

nói đến, ba cõi còn lại đều là pháp giới bình đẳng. Diều này rất hy hữu, rất khó đƣợc. 

Quý vị xem, hóa sanh là có đủ thần thông lớn, phóng ánh sáng. Đúng vậy, đây mới gọi 

là A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

“Hai kinh ở trên”, ở trƣớc nói trong hai bộ kinh này. “Cùng nói rõ ngƣời vãng sanh thế 

giới  Cực  Lạc  đều  là  tự  nhiên  hóa  sanh  trong  hoa  sen”.  Nguyện  này  rất  quan  trọng. 

“Thanh tịnh vô cấu, thần thông trí tuệ, phóng đại quang minh, đều nhƣ Bồ Tát”, giống 

nhƣ  Bồ  Tát  cõi  thật  báo  vậy.  “Tức  nhờ  nguyện  này  của  Phật  Di  Đà  chiêu  cảm  mà 

chứng đƣợc”. Nguyện 24 là hoa sen hóa sanh. 

“Trong Di Đà Sớ Sao đại sƣ Liên Trì nói, chúng sanh trong lục thú, tức thân trung ấm 

tự cầu cha mẹ. Vãng sanh thiện sĩ, tức trong khoảng khảy móng tay, hoa sen hóa sanh”. 

Đây là đại sƣ Liên Trì nói, lục thú là lục đạo. Chúng sanh trong lục đạo, sau khi chết 

gọi là thân trung ấm, linh hồn là trung ấm. Trung ấm có hình không có chất, nó không 

phải vật chất, nó có hình trạng, có hình trạng trong suốt. Không có thân thể vật chất, 

cho  nên nó bay  theo gió, tốc độ  rất nhanh, Khổng tử  gọi nó là  du hồn. Nó không  có 

chƣớng ngại của không gian, dù xa đến đâu nó cũng đến chỉ trong một niệm. 

Thông thƣờng chúng sanh sau khi chết, thân trung ấm này, thân trung ấm tự đi tìm cha 

mẹ, họ lại đi tìm một thân thể khác. Tìm thân thể không do ý mình, nếu theo ý mình 

nhất định  tìm  gia đình  giàu  có, nhất định tìm  nơi tốt đẹp, không  đến nhà nghèo khổ, 

cũng không đến đƣờng ngạ quỷ hay đƣờng súc sanh, sao họ có thể đến đó? Cho nên họ 

tự  cầu cha  mẹ, là  nghiệp lực  đang  chi phối, không phải  họ  tự  chọn. Họ đầu thai làm 

heo, cho nên họ nhìn thấy heo là vô cùng hoan hỷ, thấy heo mẹ là mỹ nhân, họ khởi 

tâm yêu thƣơng. Họ đọa vào đó, vào trong bụng heo đầu thai, nhƣ vậy thì không còn 

cách  nào  khác, hối  hận  cũng  không  kịp. Họ  phải  lãnh  chịu  cả  đời  này.  Cho  nên  nói: 

“đầu thai vào trong bụng mẹ nơi phân giải ô uế, kết thành thể tội nghiệp cấu nhiễm”. 

Đây là nói chúng sanh trong lục đạo, chúng ta nhất định phải hiểu, không biết chúng ta 

đã làm việc này bao nhiêu lần. Từ vô thỉ kiếp đến nay đều làm việc này, đời đời kiếp 

kiếp, chúng ta  không  thể không  thừa nhận, đây  là  chân  tƣớng  sự thật. Trong đời này 

học Phật, đã rõ ràng minh bạch, không muốn tiếp tục, vậy chúng ta đi về đâu? Niệm 

Phật đến thế giới Cực Lạc, đến đó là hoa sen hóa sanh. 

“Thiện sĩ vãng sanh nhƣ thế nào”, đây là ngƣời niệm Phật vãng sanh. Quý vị thấy khi 

lâm  chung  nhờ  Phật  tiếp  dẫn,  chỉ  trong  khoảng  khảy  móng  tay,  hoa  sen  hóa  sanh, 

nhanh chóng sanh về cõi nƣớc An lạc, mãi mãi bình an, hƣởng lạc vĩnh viễn, thế giới 

đó không có khổ! Lại nói cho quý vị biết, niềm vui  ở  thế giới Cực Lạc, không phải 

ngày  ngày  ca  hát  nhảy  múa.  Thế  giới  Cực  Lạc  không  có  vũ  trƣờng, không  có  phòng 

nhạc, không có kịch viện, không có. Vậy niềm vui gì? Niềm vui nghe kinh học giáo lý, 

niềm  vui trong học tập. Niềm  vui này  ngƣời bình  thƣờng  không  hiểu, cho  nên ngƣời 

thƣờng  rất  ít  ngƣời  muốn  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Quý  vị  xem  đến  thế  giới  Cực  Lạc, 

muốn làm quan, ở đó không có quan vị. Chƣa từng nghe nói ở thế giới Cực lạc có tổng 

thống, có quốc vƣơng, không có, trong kinh đều không nói đến. Muốn phát tài, ở thế 

giới  Cực  Lạc  không  có  công  ty.  Quý  vị  xem  hết  kinh  điển,  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai,  Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu, thế giới Cực Lạc là một xã hội nhƣ thế nào? Quý vị 

thấy rõ ràng nó chỉ có hai hạng ngƣời, một là thầy giáo, hai là học sinh. Phật là thầy, 

Bồ Tát đều là học sinh, đều là đồng học. Đến đó là để tu hành, thành tựu học nghiệp 

của mình. Sau khi thành tựu đi về đâu? Đến mƣời phƣơng thế giới giáo hóa chúng sanh. 

Lúc đó ta có thể biểu diễn, điều này phải nhận thức rõ ràng thế giới Cực Lạc. Hay nói 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              694/21 

cách khác, Phật A Di Đà thành lập một trƣờng đại học trong biến pháp giới hƣ không 

giới, đại học Phật giáo. Ngài làm hiệu trƣởng, rất nhiều Đẳng giác Bồ Tát đều là thầy 

giáo. Chƣ Phật Nhƣ Lai cũng thƣờng đến đó giảng bài cho mọi ngƣời. Pháp hỷ sung 

mãn, niềm  vui  vô  cùng!  Ở đó  là pháp  lạc, những niềm  vui  của  thế  tục đều  không có 

đƣợc nhƣ thế. Danh tự đều không có, làm gì có đƣợc những sự thật này? 

Bên dƣới  giải  thích cho  chúng  ta về liên  hoa:  “Liên  hoa là huyền  cung  lột sạch xác 

phàm, là thần trạch an huệ mạng”. Ý này rất hay, nói hay quá. Phàm là phàm phu, xác 

ở đây là ví dụ. Chúng ta chấp chặt thân lục đạo này, cho nên không thể lìa xa. Ở trong 

luân hồi xả thân, trung ấm lập tức tìm thân khác. Trong kinh Phật nói, 49 ngày họ lại đi 

đầu thai, tuyệt đại đa số. Số ít là thời gian dài, thời gian dài thì sao? Đều là tình chấp, 

họ cho rằng thi thể đó là mình, nên không muốn xa lìa. Ngôi mộ chỗ thân xác, linh hồn 

của họ ở trong ngôi mộ đó, gọi là ma giữ xác, không chịu lìa xa, thật đáng thƣơng. Sự 

chấp trƣớc này, cứng nhƣ cái vỏ vậy, vãng sanh là phải lột bỏ nó. Vỏ của phàm phu là 

lìa xa luân hồi lục đạo, vĩnh viễn thoát ly. 

“Thần trạch an huệ mạng”, thế giới Cực Lạc là nơi chúng ta đến để an cƣ, liên hoa là 

nơi chúng ta an thân lập mạng. Hoa sen tƣợng trƣng thanh tịnh, mọc lên từ bùn mà 

không nhiễm mùi bùn. Mấy câu này đại sƣ Liên Trì nói rất hay, rất rõ ràng, rất minh 

bạch. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến  đây. 



 



Tập 225 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:18.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống!  Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 277, hàng thứ bảy từ dƣới đếm lên, bắt đầu xem từ chổ đại 

sƣ Liên Trì nói. 

“Trong  Di  Đà  Sớ  Sao,  đại  sƣ  Liên  Trì  nói:  Chúng  sanh  trong  lục  thú  tức  thân 

trung ấm tự cầu cha mẹ. Vãng sanh thiện sĩ, trong khoảng khảy móng tay, liên hoa hóa 

sanh”. Chúng ta bắt đầu xem từ đây, hôm qua chúng ta học đến đoạn này. Đọc khai thị 

của đại sƣ Liên Trì, chúng ta cảm khái rất sâu sắc, đều nói về chân tƣớng sự thật. 

Lục thú chính là lục đạo, không chỉ là cõi ngƣời, 28 tầng trời cũng không ngoại lệ. 

Khi thọ mạng hết, thân trung ấm tự cầu cha mẹ, đây là luân hồi. Chƣa ra khỏi lục đạo, 

vô  lƣợng  kiếp  từ  đời  này  qua  đời  khác,  đều  không  thoát  khỏi  hiện  tƣợng  này.  Nếu 

chúng ta bình tĩnh lãnh hội tƣờng tận, sẽ cảm thấy khổ không cùng tận, rất khổ! Đến 

đâu để tìm cha mẹ? Cha mẹ nhất định có nhân duyên với chính mình, không có nhân 

duyên không gặp đƣợc họ. Trong kinh Đức Phật dạy chúng ta, trung ấm tìm cha mẹ, có 

bốn loại, là báo ân, báo oán, đòi nợ, trả nợ. Nếu không phải bốn loại nhân duyên này sẽ 

không làm ngƣời một nhà. Do đây có thể biết, hiện tại có thể thành ngƣời một nhà, có 

thể  trở  thành  thân  thích  bằng  hữu,  đều  là  ngƣời  có  duyên.  Quá  khứ  và  đời  này  nhân 

duyên thâm sâu, chấp trƣớc thân tình, cho nên đời đời kiếp kiếp không lìa xa thế giới 

Ta Bà. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              695/21 

“Vãng sanh thiện sĩ”, đây là nói ngƣời có công phu niệm Phật thành tựu, khi lâm 

mạng chung Phật đến tiếp dẫn. “Trong khoảng khảy móng tay” là rất nhanh chóng, họ 

đến thế giới Cực Lạc liên hoa hóa sanh. Vĩnh viễn thoát ly lục đạo, vĩnh viễn thoát ly 

mƣời pháp giới. Hai con đƣờng này đều ngay trƣớc mắt chúng ta, chúng ta chọn con 

đƣờng nào? Chọn đƣờng này cần phải từ bỏ con đƣờng kia, đây là thật. Chọn luân hồi 

lục đạo, tức là từ bỏ thế giới Cực Lạc. Chọn thế giới Cực Lạc, nhất định phải buông bỏ 

luân hồi lục đạo. Nghĩa là không còn tham luyến đối với lục đạo, chỉ cần có một chút 

tham luyến là không thể đến đó đƣợc. Đạo lý này cần phải suy nghĩ rõ ràng minh bạch. 

Bên dƣới vẫn là đại sƣ Liên Trì nói, ngài chƣa nói hết: “Hoa sen này”, hoa sen ở 

thế giới Cực Lạc, hoa sen từ đâu mà có? Từ tâm thanh tịnh của chính mình, và oai thần 

bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, hai nhân duyên này. Tâm mình không thanh tịnh 

Phật không gia trì đƣợc, không thể gia trì. 

Mục đích niệm Phật của chúng ta là gì? Dùng câu Phật hiệu này, đƣa tâm ô nhiễm 

của  chúng  ta  trở  về  sự  thanh  tịnh, trở  về với  bình  đẳng, trở  về  đến  đại  giác. Trên  đề 

kinh  này  gọi  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  không 

những Phật đến tiếp dẫn, mà phẩm vị nhất định không thấp, đây là điều chúng ta cần 

phải tranh thủ. Dùng toàn bộ thời gian và tinh lực tập trung vào việc niệm Phật. Nhớ 

Phật niệm Phật, hiện tại tƣơng lai nhất định thấy Phật. Trong hội Lăng Nghiêm Bồ Tát 

Đại Thế Chí dạy chúng ta nhƣ thế. 

Hoa sen chính là huyền cung trút bỏ xác phàm, huyền cung là nói đến hoa sen, là 

cung điện vô cùng huyền diệu. Xác phàm nghĩa là chấp chặt vào lục đạo, hay nói cách 

khác, chấp trƣớc thân này là ta. 

“Thần trạch an huệ mạng”, hoa sen giúp chúng ta thoát ly, vĩnh viễn thoát ly tình 

chấp của lục đạo. Trí tuệ vốn có trong tự tánh của chúng ta hiện tiền, sanh đến thế giới 

Cực  Lạc  là  hiện  tiền.  Nếu  nó  không  hiện  tiền, sao  gọi  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát?  A 

Duy Việt Trí Bồ Tát, trí tuệ bát nhã vốn đầy đủ trong tự tánh, cũng nhƣ thần thông và 

đạo lực đều hiện tiền. 

Đoạn  này  là  đại  sƣ  Liên  Trì  nói,  bên  dƣới  là  Hoàng  Niệm  Lão  giải  thích  cho 

chúng  ta  về  ý nghĩa của đoạn này.  “Tất  cả  chúng sanh trong lục  thú”. Chúng  ta  phải 

chú ý từ tất cả, trong từ tất cả này bao gồm chúng ta trong đó, lục thú chính là lục đạo. 

“Sau khi mạng chung, thân trung ấm hiện”, chúng ta thƣờng gọi là linh hồn, linh hồn 

tức là trung ấm. “Do thân này, nƣơng theo nhân duyên túc nghiệp tự thân, tìm cầu cha 

mẹ ở thế gian”. Ở trƣớc có nói với chƣ vị về bốn loại duyên, ta vào cõi nào đó để thọ 

sanh, tìm ngƣời nào đó để làm cha mẹ, đều do nghiệp lực chi phối, không phải ta tự do 

chọn lựa, do nghiệp lực dẫn dắt. “Đầu thai vào bụng mẹ”, đây là đầu thai. “Nơi phân 

giải  ô  uế”,  ta  ở  trong  tử  cung  của  ngƣời  mẹ.  “Kết  thành  thân  tội  nghiệp  cấu  uế  ô 

nhiễm”, đầu thai là chiêu cảm những điều này. Đây là gì? Đại đa số các bậc cha mẹ, 

khởi  tâm  động  niệm  đều  trái với  tánh  đức. Trong  toàn  thể  lục đạo, chỉ  có  số  ít  đƣợc 

may mắn, gặp đƣợc giáo huấn của thánh hiền, họ hiểu, ngƣời mẹ này biết cách chăm 

sóc thai nhi nhƣ thế nào. Họ mang thai, trong mƣời tháng mang thai, thai nhi đối với 

ngƣời mẹ, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều có cảm ứng. 

Trong cổ lễ ngày xƣa có nói về lễ mang thai, bây giờ không còn ai nói đến. Trƣớc 

đây ngƣời lớn đều nói, luôn nhắc nhở ngƣời phụ nữ mang thai, nói cho họ biết, bây giờ 

không còn ai nói nữa. Trong thời kỳ mang thai tƣ tƣởng phải thuần chánh, không đƣợc 

có tà niệm. Nếu có tà niệm làm ảnh hƣởng thai nhi, không đƣợc có hành vi trái đạo lý. 

Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác phải tƣơng ƣng với ngũ thƣờng bát đức. Ngũ 

thƣờng là nhân lễ nghĩa trí tín, bát đức là hiếu đễ trung tín lễ nghĩa liêm sỉ. Nếu tƣơng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              696/21 

ƣng với điều này, căn bản đứa trẻ này rất tốt, tƣơng lai sanh ra chúng biết nghe lời, dễ 

dạy. Nếu tƣ tƣởng và ngôn hạnh trái với đạo đức, không hiếu không để, bất nhân bất 

nghĩa, điều này rất phiền phức. Đứa trẻ này sanh ra không biết nghe lời, lớn lên làm 

điều phản nghịch. Đặc biệt là xã hội hiện nay, sức cảm nhiễm của xã hội quá lớn. Nếu 

từ  nhỏ  không  đặt  nền  tảng  vững  chắc  cho  chúng,  chúng  rất  dễ  bị  ô  nhiễm,  ô  nhiễm 

nghiêm trọng không thể quay đầu, nếu vậy ngƣời làm cha mẹ phải đau khổ suốt cả đời, 

không thể không biết điều này. Điều này kết thành thể tội nghiệp cấu uế ô nhiễm, đây 

là tạo thành trong bào thai, ngƣời mẹ có trách nhiệm rất lớn. 

“Thiện sĩ vãng sanh nhƣ thế nào”, nếu so với ngƣời niệm Phật vãng sanh thì còn 

thua  xa!  “Khi  lâm  chung  nhờ  Phật  tiếp  dẫn,  trong  khoảng  khảy  móng  tay  hóa  sanh 

trong hoa sen, nhanh chóng sanh đến cõi nƣớc An lạc”. Hai hiện tƣợng này không thể 

sánh đƣợc, không sao sánh đƣợc. Ở đây là đại sƣ Liên Trì khuyên dạy chúng ta, phải 

thật sự giác ngộ và buông bỏ tình chấp, phải cầu sanh Tịnh độ. 

Đối với thế gian này, trong kinh điển đại thừa nói rất hay: “Phàm sở hữu tƣớng 

giai thị hƣ vọng”, “tất cả pháp hữu vi, nhƣ mộng huyễn bào ảnh”. Chúng ta có duyên 

sanh vào thời đại này, đƣợc thân ngƣời, đƣợc nghe Phật pháp, lại nghe đƣợc Kinh Vô 

Lƣợng  Thọ.  Nhân  duyên  này  rất  thù  thắng,  tuyệt  đối  không  đƣợc  bỏ  qua,  nhất  định 

phải cầu sanh Tịnh độ, không lƣu luyến thế gian này. Có lƣu luyến là có chƣớng ngại, 

không những chƣớng ngại vãng sanh, khi nghe kinh cũng chƣớng ngại sự lý giải của 

mình, đây là đạo lý nhất định. Vì nó chƣớng ngại tâm thành kính của chúng ta, chƣớng 

ngại tâm thanh tịnh. Chân thành, cung kính, thanh tịnh sẽ thuận buồm xuôi gió. 

“Hoa sen này là hành nhân thật sự”, hành nhân là ngƣời tu hành, ngƣời tu hành 

chơn chánh. “Thoát thân phàm phu tội lỗi đến u huyền cung điện của”, u huyền cung 

điện là ví nhƣ hoa sen. “An dƣỡng đƣơng nhơn”, chính là ngƣời tu hành này. “Thần 

diệu  xá  trạch  của  tuệ  mạng”,  hoa  sen  và  bào  thai  không  giống  nhau,  hoàn  toàn  khác 

nhau. 

“Ở trên nói”, mấy câu của đại sƣ Liên Trì, “nói rõ đại nguyện của Phật Di Đà, từ 

bi cùng cực”, từ bi vô tận. “Diệu đức nan tƣ”, không thể nghĩ bàn. Ân đức của Phật đối 

với chúng ta, những gì ngài sắp xếp cho chúng ta, ổn thỏa tốt đẹp vi diệu đến tột cùng! 

Chúng ta xem trích dẫn bên dƣới, Kinh Đại Nhật có một đoạn nhƣ thế này: “Đại 

Nhật Kinh Sớ Thập Ngũ viết”, quyển thứ 15 có một đoạn văn nói: “Nhƣ thế nhân dùng 

hoa sen tƣợng trƣng kiết tƣờng thanh tịnh”. Hoa sen nở trong ao, cổ nhân nói hoa sen 

mọc  từ  bùn  mà  không  nhiễm  mùi  bùn.  Hoa  nở  trên  mặt  nƣớc,  không  những  không 

nhiễm mùi bùn mà đến nƣớc cũng không nhiễm, cho nên Đức Phật dùng ý này để biểu 

trƣng. Bùn biểu trƣng lục đạo, nƣớc biểu trƣng tứ thánh pháp giới. Hoa nở trên mặt 

nƣớc,  chứng  minh  không  những  không  nhiễm  lục  đạo,  đến  tứ  thánh  pháp  giới  cũng 

không nhiễm. Nở trên mặt nƣớc là gì? Trên mặt nƣớc là cõi thật báo trang nghiêm, nói 

đến A Duy Việt Trí Bồ Tát của thế giới Cực Lạc, nó tƣợng trƣng ý này. “Có thể khiến 

tâm chúng sanh vui thích”, thông thƣờng chúng ta thấy hoa sen đều hoan hỷ. 

“Nay trong bí tạng, cũng lấy đại bi thai tạng và Diệu Pháp Liên Hoa, làm tối bí 

mật kiết tƣờng ”. Pháp môn này là đại thừa, pháp môn cứu cánh viên mãn. Tuy kinh 

văn không dài, nhƣng bao hàm tất cả giáo nghĩa của tông môn giáo môn, hiển giáo mật 

giáo. Xem từ Mật tông cũng là lấy “đại bi thai tạng Diệu Pháp Liên Hoa làm tối bí mật 

kiết tƣờng, tất cả thân đƣợc pháp môn gia trì đều ngồi trên liên đài này”, đây là Mật 

tông nói. “Cho thấy liên đài cửu phẩm ở thế giới Cực Lạc, để hiển lộ mật ý của Đại 

Nhật Nhƣ Lai, cụ thể đều là mật ý kiết tƣờng tối thắng”. Đây là tƣ tƣởng của Mật tông 

đối với hoa sen, hiển mật chúng ta đều nhìn thấy, hoa sen hóa sanh thù thắng biết bao! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              697/21 

Không cần đi tìm cha mẹ, không cần chịu đựng mƣời tháng, trong kinh Phật ví nó nhƣ 

“thai ngục”. Ở trong thai chẳng khác nào ở trong địa ngục, ngƣời mẹ uống một ly nƣớc 

lạnh, thai nhi giống nhƣ đang ở trong địa ngục băng hàn. Ngƣời mẹ uống một ly nƣớc 

nóng, thai nhi giống nhƣ đang ở trong địa ngục bát nhiệt, khổ không tả xiết! Bởi vậy 

sau mƣời tháng sinh ra, hoàn toàn quên hết những chuyện trong quá khứ. Vì sao họ 

quên? Vì ở trong thai quá khổ, đau khổ cùng cực khiến họ quên hết những tổn thƣơng 

trong quá khứ. Nếu khi ở trong thai rất an vui tự tại, không có đau khổ, thì vấn đề trong 

nhiều đời kiếp quá khứ họ sẽ ghi nhớ rất rõ ràng. Chúng ta có thể hiểu đạo lý này. 

Trƣớc đây tôi có một ngƣời bạn, ngƣời bạn rất tốt. Ông ta nói con ông ta, năm sáu 

tuổi rất thông minh, lúc đó bị bệnh nặng. Sau khi trị lành đợt bệnh này, nó không còn 

thông minh nữa. Giống nhƣ rất mê hoặc vậy, không có trí tuệ, không có trí nhớ. Một 

cơn bệnh có thể chƣớng ngại thông minh trí tuệ, nhƣ vậy chúng ta có thể lãnh hội đƣợc 

nỗi thống khổ trong thai ngục, nỗi thống khổ này khiến ta quên hết những chuyện trong 

quá  khứ. Bởi vậy  đâu  đƣợc thù thắng nhƣ  liên hoa hóa  sanh!  Hoa sen  hóa sanh, tâm 

thanh tịnh hiện tiền, đúng là phiền não nhẹ trí tuệ sanh, phiền não đoạn bằng phƣơng 

pháp này. 

Chúng ta xem chƣơng kinh văn tiếp theo: “Ngã tác Phật thời, thập phƣơng chúng 

sanh, văn ngã danh tự, hoan hỷ tín nhạo, lễ bái quy mạng, dĩ thanh tịnh tâm, tu Bồ Tát 

hạnh, chƣ thiên thế nhân, mạc bất trí kính”. Đoạn này là nguyện thứ 25: “Thiên nhân lễ 

kính”. Bên dƣới: “Nhƣợc văn ngã danh, thọ chung chi hậu, sanh tôn quý gia, chƣ căn 

vô khuyết”. Đây là nguyện thứ 26, ở trƣớc là nguyện thứ 25, nguyện 25 và nguyện 26. 

Sau  cùng:  “Thƣờng  tu  thù  thắng  phạm  hạnh”.  Câu  này  chính  là  một  nguyện,  trong 

chƣơng  này  có  ba  nguyện.  “Nhƣợc  bất  nhĩ  giả,  bất  thủ  chánh  giác”.  Ba  nguyện  này 

Phật A Du Đà cũng đã thực hiện viên mãn. 

“Ba  nguyện  của  chƣơng  bên  phải”,  “từ  nghe  danh  hiệu  ta  đến  không  ai  không 

cung kính, là nguyện thứ 25- thiên nhân lễ kính. Từ nếu nghe danh hiệu ta cho đến các 

căn không thiếu, là nguyện thứ 26- nghe danh đƣợc phƣớc. Tiếp theo là nguyện thứ 27 

tu  hạnh  thù  thắng”.  Ở  đây  nguyện  này  chỉ  có  một  câu:  “Thƣờng  tu  phạm  hạnh  thù 

thắng”. “Ba nguyện của chƣơng này đều nói rõ công đức nghe danh hiệu”. Câu danh 

hiệu A Di Đà Phật, sau khi nghe xong có lợi ích gì? Trong ba nguyện của chƣơng này 

đều nói rõ, công đức nghe danh hiệu này quả thật không thể nghĩ bàn! 

Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão: “Nguyện thứ 18 ở trên là thập niệm 

tất sanh, tức nguyên nhân chính để vãng sanh, nòng cốt của 48 nguyện”. Đoạn này rất 

quan trọng. Trong 48 nguyện, liên kết mấy nguyện này lại, nó rất thù thắng. “Nguyện 

thứ 21 chuyên chỉ chúng sanh có ác nghiệp trong đời quá khứ, nếu có thể sám hối, phát 

tâm bồ đề, nhất tâm chuyên niệm, cũng đều đƣợc vãng sanh, không còn đọa vào đƣờng 

ác”. Nguyện 21 là sám hối đƣợc vãng sanh, ác nghiệp tạo ra trong vô lƣợng kiếp quá 

khứ. Nghiệp tạo ra trong đời này, trong quá khứ cũng tạo rất nhiều. Những ác nghiệp 

này  chắc  chắn  phải  chịu  quả  báo  trong  địa  ngục,  có  thể  không  đọa  địa  ngục  chăng? 

Nếu may mắn, trong đời này nghe đƣợc danh hiệu của Phật A Di Đà, đƣợc công đức 

danh  hiệu  gia  trì,  nhƣ  vậy  có  thể  không  đọa  địa  ngục.  Chẳng  những  không  đọa  địa 

ngục, nếu có thể phát nguyện cầu sanh Tịnh độ cũng có thể vãng sanh. Điều này mang 

đến  hy  vọng  lớn  nhất  cho  chúng  sanh  tạo  tội  nghiệp  nặng  nhƣ  ngũ  nghịch  thập  ác. 

Không những không đọa vào ác đạo, mà còn có thể đến thế giới Cực Lạc để làm Phật. 

Ở trƣớc chúng ta đều thấy rất rõ ràng. “Nguyện thứ 23, tức chuyên chỉ phụ nữ, 


nghe  danh  tịnh  tín,  phát  tâm  bồ  đề,  cầu  sanh  Tịnh  độ.  Sau  khi  mạng  chung  chuyển 

thành thân nam, vãng sanh Cực Lạc. Ở trên đều là vì nghe danh phát tâm đƣợc sanh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              698/21 

Tịnh  độ, là  lợi  ích  lớn  nhất  trong  các  lợi  ích”.  Đây  là  lợi  ích  lớn  nhất, họ  vãng  sanh 

Tịnh độ làm Phật ngay trong đời này, rất nhiều Bồ Tát trong mƣời phƣơng đều ngƣỡng 

mộ!  Vì  sao  ngƣỡng  mộ?  Vì  họ  không  gặp  đƣợc  nhân  duyên  này,  chúng  ta  gặp  đƣợc 

nhân duyên này và đƣợc thành tựu ngay trong đời này. Chúng ta biết chân tƣớng sự 

thật này, cần phải nắm chắc cơ hội này, nhất định không đƣợc bỏ qua. 

Thời  kỳ  mạt  pháp,  rất  nhiều  ngƣời  niệm  Phật,  nhƣng  ít  ngƣời  vãng  sanh.  Rất 

nhiều tin tức chúng ta đều tận mắt chứng kiến, còn nghe chƣ vị đồng học nói, ngƣời 

học Phật chơn chánh ít, ngƣời học Phật giả nhiều. Trong Tịnh tông bất luận thật hay 

giả đều đƣợc lợi ích. Quý vị xem thật thì đƣợc lợi ích lớn, thƣợng phẩm lợi ích, vì sao 

vậy? Vì chắc chắn đƣợc vãng sanh. Trung phẩm và hạ phẩm chính là những gì trong 

chƣơng này nói. 

“Chƣơng này hiện rõ nghĩa của nó ở bên dƣới, chúng sanh căn tánh không giống 

nhau, cho nên nghe danh tin hiểu ƣa thích phát tâm cũng không giống nhau”. Căn tánh 

chúng sanh không tƣơng đồng, nên phát tâm tu hành mục đích kỳ vọng của họ cũng 

không tƣơng đồng. “Hoặc vì đại tâm chƣa kiên định”, không kiên định. “Hoặc vì tín 

nguyện không thâm sâu, hoặc là trì danh không chuyên, là vì chƣa hoàn toàn khế nhập 

đại nguyện thập nguyện tất sanh của Phật Di Đà. Cho nên đời này không thể liễu thoát 

sanh tử, chỉ có thể đạt đƣợc phƣớc trong hiện tại và vị lai”. Đƣợc phƣớc lớn nhỏ cũng 

khác nhau, đều có liên quan đến khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác của chúng ta. 

Thực tế mà nói mối quan hệ căn bản vẫn là đối với giáo nghĩa kinh điển của pháp môn 

này, có nhận thức sâu cạn không giống nhau. 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật thƣờng khuyên chúng ta, học giáo lý là phải 

hiểu rõ nghĩa thú, nhƣ vậy lợi ích đạt đƣợc rất lớn. Nếu chỉ hiểu qua loa về kinh điển, 

những khuyết điểm này không thể tránh khỏi. Tâm đã phát, nhƣng không kiên cố, rất 

dễ  thoái  chuyển,  rất  dễ  lơ  là.  Tín  nguyện  không  thâm  sâu,  không  phải  không  có  tín, 

không phải không có nguyện cầu sanh Tịnh độ, chỉ là không thâm sâu, đối với thế gian 

này tình chấp rất sâu. Hai bên so sánh, tín niệm đối với Tịnh độ không thâm sâu, tình 

chấp đối với thế gian này rất sâu. Hay nói cách khác, đời này không thể vãng sanh. 

Bên dƣới còn có niệm Phật không chuyên tâm, niệm niệm nhƣ thế nào? Thƣờng 

quên mất, gián đoạn. Niệm niệm hoặc là có nghi hoặc, hoặc là xen tạp, có vọng tƣởng 

tạp niệm xen vào, khiến công phu bị phá hoại, vì thế không thể thành tựu. Buông bỏ 

triệt để, mọi thứ ở thế gian này đều không cần, hoàn toàn buông xả. 

Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, pháp sƣ Doanh Kha thời nhà Tống làm gƣơng 

cho chúng ta. Ba ngày, phù hợp với những gì trong Kinh Di Đà nói: “Nếu một ngày, 

hai ngày, ba ngày, bốn ngày cho đến bảy ngày”. Hay nói cách khác, buông bỏ mọi thứ 

thuộc thế gian này, niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, nhiều nhất bảy ngày chắc chắn thành 

công,  Phật  A  Di  Đà  nhất  định  sẽ  đến.  Căn  tánh  sắc  bén,  cũng  chính  là  phát  tâm  rất 

dõng mãnh, một ngày có thể thành công. 

Chúng  ta  thấy  pháp  sƣ  Doanh  Kha  là  hàng  trung  căn,  ba  ngày  thành  tựu.  Sƣ  là 

một vị xuất gia tỳ kheo phá giới phạm quy, không giữ thanh quy, tập khí phiền não rất 

nặng.  Trong  tâm  sƣ  rõ  ràng,  thƣờng  kiểm  điểm  hành  vi  của  mình,  vì  tập  khí  nặng 

không thể sửa đổi. Nghe trong kinh nói, những ngƣời nhƣ thế nhất định đọa địa ngục. 

Nghĩ đến địa ngục sƣ sợ hãi, liền tìm đến những ngƣời đồng tu, quý vị có cách gì giúp 

tôi  có  thể  không  đọa  địa  ngục  chăng?  Có  một  vị  đồng  tu  tốt  bụng  đƣa  cho  sƣ  cuốn 

Vãng Sanh Truyện để sƣ xem, cứ đọc xong một câu chuyện sƣ đều cảm động rơi nƣớc 

mắt. Sau khi xem xong liền hạ quyết tâm, đóng cửa phòng, niệm rốt ráo một câu Phật 

hiệu. Suốt ba ngày ba đêm, không ăn không ngủ. Quý vị xem, mấu chốt ở chỗ buông 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              699/21 

bỏ, buông bỏ triệt để, hoàn toàn cảm động đƣợc Phật A Di Đà. Phật A Di Đà liền thị 

hiện đến trƣớc mặt sƣ nói, ngƣơi còn mƣời năm tuổi thọ, cố gắng tu hành. Mƣời năm 

sau, đợi khi ngƣơi hết thọ  mạng,  ta  sẽ  đến tiếp dẫn ngƣơi.  Sƣ  Doanh  Kha  rất  thông 

minh, sƣ nói tập khí của con rất nặng không vƣợt qua sự cám dỗ, gặp cảnh giới này 

con lại phạm tội. Sƣ nói, con không cần mƣời năm tuổi thọ này nữa, con muốn đi theo 

ngài ngay lúc này. Phật A Di Đà bằng lòng nói với sƣ, thôi vậy thì ba ngày sau ta đến 

đón ngƣơi. Vì sao Phật A Di Đà không đƣa sƣ đi ngay lúc đó? Vì để sƣ tích thêm một 

chút  công  đức,  tích  đức  nhƣ  thế  nào?  Làm  gƣơng  cho  thế  nhân  noi  theo,  đây  là  sƣ 

hoằng pháp lợi sanh, quý vị xem sức ảnh hƣởng của sƣ lớn bao! Thời nhà Tống đến 

chúng  ta  hiện  nay  đã  hơn  700  năm,  chúng  ta  còn  chịu  sự  ảnh  hƣởng  của  sƣ.  Xem 

trƣờng  hợp  của  sƣ  Doanh  Kha,  đem  đến  cho  chúng  ta  niềm  cổ  vũ  rất  lớn  lao,  tăng 

trƣởng tín tâm của chúng ta. Ba ngày sau, sƣ thật sự vãng sanh. Hôm đó sƣ gặp chuyện 

Phật A Di Đà nói ba ngày sau đến tiếp dẫn, liền mở cửa phòng nói với mọi ngƣời, ba 

ngày sau tôi vãng sanh. Ngƣời trong chùa đều chế giễu sƣ, đều nói sƣ nói dối. Cũng 

may nhƣ thế nào? Thời gian ba ngày không lâu, chúng ta đợi ba ngày sau xem ông nói 

thật  hay  giả,  không  ngờ  đến  ngày  thứ  ba  sƣ  vãng  sanh  thật.  Đến  ngày  thứ  ba  lúc  đi 

công phu sáng, sƣ yêu cầu đại chúng, thời công phu sáng này xin mọi ngƣời niệm Phật 

đƣa sƣ vãng sanh. Đƣơng nhiên mọi ngƣời cũng rất hoan hỷ, chúng tôi đều niệm Phật 

xem ông vãng sanh nhƣ thế nào. Niệm chƣa đến một khắc, ngày xƣa một khắc hiện nay 

là nửa tiếng. Vì ngày xƣa dùng thời gian là 12 tiếng, là tí sửu dần mão thìn tỵ ngọ mùi, 

đùng đơn vị thời gian này. Vì thế một khắc là nửa tiếng hiện nay. Niệm Phật chƣa đến 

nửa tiếng, sƣ nói với mọi ngƣời, Phật A Di Đà đã đến tiếp dẫn, cám ơn mọi ngƣời, tôi 

đi đây. Nói xong sƣ liền vãng sanh, không hề sanh bệnh. Câu chuyện này là thật không 

phải giả, sƣ ra đi một cách tự tại, tiêu sái. Đây là sao? Sám hối lỗi lầm đƣợc vãng sanh. 

Ở đây là nguyện lực của nguyện 21 gia trì, sƣ Doanh Kha là biểu pháp cho chúng 

ta thấy, cũng chứng thực lời đại sƣ Từ Vân Quán Đảnh thời Càn Long nhà Thanh nói. 

Chúng sanh ở thế gian tạo tội nghiệp cực nặng, tất cả kinh sám đều không tiêu đƣợc tội 

của họ. Sau cùng vẫn còn một phƣơng pháp là nhất tâm trì danh, tội nghiệp này có thể 

tiêu  trừ.  Sƣ  Doanh  Kha  chính  là  nhất  tâm  trì  niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  ngoài  ra 

không  còn  gì  nữa,  buông  xả  vạn  duyên.  Tâm  chân  thành,  tâm  cung  kính,  nhất  tâm 

chuyên niệm và đã thành công, Đức Phật xuất hiện. 

Trong  kinh điển  thƣờng  nói với  chúng ta,  một  niệm  tƣơng  ƣng  một  niệm  Phật, 

niệm  niệm  tƣơng  ƣng  niệm  niệm  Phật,  sao  Phật  không  đến  đƣợc?  Thành  tức  linh, 

không  chân  thành  sẽ  không  linh.  Xen  tạp  là  không  linh,  có  hoài  nghi  là  không  linh. 

Trong tâm còn vƣớng mắc, còn ƣu tƣ là không linh, tất cả đều phải buông bỏ. Ngoài A 

Di Đà Phật ra, không còn tạp niệm nào là linh. 

Nhƣ trƣờng hợp sƣ Doanh Kha là đƣợc ghi chép lại, chúng ta tin rằng nhất định 

có rất nhiều ngƣời không đƣợc ghi chép lại. Ngƣời vãng sanh, 1000 ngƣời vãng sanh, 

có một ngƣời đƣơc ghi chép lại đã là rất nhiều. Bởi vậy quý vị phải biết, đại Sƣ Huệ 

Viễn từ thời Đông Tấn, kiến lập một niệm Phật đƣờng tại Lô Sơn. Hơn 1000 năm lại 

đây, chắc khoảng một ngàn bảy trăm hoặc tám trăm năm, ngƣời niệm Phật vãng sanh 

Tịnh độ, nhân số quá nhiều! Không có ngƣời ghi chép lại. Theo tôi so với Ngũ Đăng 

Hội Nguyên, so với Truyền Đăng Lục, không biết nhiều hơn bao nhiêu lần! Điều này 

chúng ta cần phải lý giải, cần phải tin. Chúng ta học bộ kinh điển này, mục đích là gì? 

Mục đích là giúp ta đoạn nghi sanh tín. Chƣớng ngại của chúng ta là hoài nghi, không 

thể nói không có hoài nghi. Nếu không có hoài nghi, giống nhƣ đại sƣ Ấn Quang nói ta 

niệm  Phật,  đọc  kinh,  sinh  hoạt  đối  nhân  tiếp  vật  nhất  định  là  mƣời  phần  thành  kính. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              700/21 

Ngày nay nếu ta không có mƣời phần thành kính, chính là vì có hoài nghi, chƣa hiểu rõ 

chân tƣớng sự thật, hiểu rõ sẽ không hoài nghi. 

Lúc Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, giảng kinh thuyết pháp 49 năm là vì 

ai? Là vì hàng chúng sanh chúng ta, nghi rất khó đoạn. Đối với hàng thƣợng thƣợng 

căn vừa nói họ đã hiểu, không cần nói nhiều. Hàng hạ hạ căn cũng không cần nói, vì họ 

thật thà, dạy họ niệm Phật họ lập tức niệm rốt ráo một câu Phật hiệu, rất dễ thành tựu. 

Khó  độ  nhất  là  hàng  trung  căn,  nhân  số  hàng  trung  căn  nhiều  nhất!  Đã  không  phải 

thƣợng  căn,  lại  không  phải  hạ  căn.  Đức  Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp  49  năm  là  vì 

những ngƣời này, từ bi tột cùng. 

Dùng phƣơng gì để giúp ta thành tựu ngay trong đời này? Chính là câu Phật hiệu 

này,  quả  là  khó  tin!  Ngàn  kinh  vạn  luận  đến  cuối  cùng,  tất  cả  đều  quy  về  danh  hiệu 

Phật  A  Di  Đà.  Thế  Tôn  xuất  thế,  giống  nhƣ  đại  sƣ  Thiện  Đạo  nói:  “Chƣ  Phật  sở  dĩ 

hƣng ƣ thế”. Sở dĩ Chƣ Phật Nhƣ Lai xuất hiện tại thế gian này, chúng sanh có cảm họ 

liền  ứng,  xuất  hiện  ở  thế  gian  này.  Nhiều!  Dùng  phƣơng  pháp  gì  để  độ  chúng  sanh? 

“Duy  thuyết  Di  Dà  bổn  nguyện  hải”,  bổn  nguyện  hải  của  Phật  Di  Đà  chính  là  48 

nguyện. Dùng gì để độ chúng sanh? Tức là dùng 48 nguyện này. Nếu không lý giải 48 

nguyện này, có sự hoài nghi. Nói tƣờng tận, bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này chính là 48 

nguyện  này  triển  khai  ra.  Nếu  còn  có  hoài  nghi?  Thì  dùng  Kinh  Đại  Phƣơng  Quảng 

Phật Hoa Nghiêm, đó là gì? Kinh này là từ Kinh Vô Lƣợng Thọ triển khai ra, đạo lý là 

nhƣ vậy. Thấu hiểu triệt để một câu Phật hiệu này, hoàn toàn tiếp thu, kinh này có cần 

nữa  chăng?  Không  cần!  Vì  sao  vậy?  Pháp  còn  phải  bỏ  huống  gì  phi  pháp.  Nghĩa  là 

Phật pháp hay thế pháp đều xả bỏ hết, chỉ chuyên niệm một câu A Di Đà Phật này sẽ 

thành  công.  Không  chỉ  những  gì  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  trong  49  năm,  mà 

kinh điển nói, tất cả những điều hết thảy chƣ Phật trong mƣời phƣơng ba đời nói, ta 

đều có thể buông bỏ. Hiểu thấu triệt Phật A Di Đà là có thể buông bỏ, quả thật không 

thể nghĩ bàn! Bất luận là ngƣời tạo trọng tội nhƣ ngũ nghịch thập ác, thậm chí là ngƣời 

báng Phật báng pháp và báng tỳ kheo Tăng, đều có thể vãng sanh, rất tuyệt! 

Trong kinh điển Đức Phật nói, nguyện thứ 18 nói, ngũ nghịch thập ác đều có thể 

đƣợc độ. Chỉ có tội báng Phật báng pháp, ngƣời này không thể đƣợc độ. Thật ra hủy 

báng Phật Pháp, tội này nặng hơn tất cả các tội, còn nặng hơn tội ngũ nghịch thập ác, 

vì sao vậy? Vì đoạn huệ mạng của chúng sanh, có đƣợc độ chăng? Vẫn đƣợc độ. Chỉ 

cần biết sám hối, không còn hủy báng, chân thành sám hối niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, 

nhất định đƣợc Phật A Di Đà đến tiếp dẫn. 

Nhƣ vậy ta mới biết câu A Di Đà Phật, không có chúng sanh nào không đƣợc độ. 

Phổ  độ  tất  cả  các  loại  chúng  sanh  khắp  biến  pháp giới  hƣ  không  giới, vãng  sanh  thế 

giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  đều  làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Kiến  dán,  côn  trùng  nếu 

niệm  Phật  cũng  có thể  cầu sanh, ở  trong đƣờng đó  có  niệm  Phật  chăng? Có, có thật, 

không phải giả. Chúng niệm Phật nhƣ thế nào? Phật Bồ Tát hiện thân đồng loại trong 

cõi đó để giảng kinh thuyết pháp độ chúng, chúng ta tuyệt đối không đƣợc coi thƣờng 

chúng! Quý vị nhìn thấy ổ kiến này, thấy rất nhiều côn trùng, đều có Phật Bồ Tát trong 

đó.  Ứng  hóa  trong  đó  để  dẫn  dắt  chúng  tu  tập,  giảng  kinh  thuyết  pháp  cho  chúng, 

khuyên  chúng  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  độ.  Những  động  vật  này  vãng  sanh,  cũng  là 

hoa  sen hóa  sanh,  cũng  là  hiện  thân  kim  cang  bất  hoại,  cũng  hiện  thân  tƣớng  giống 

Phật  A  Di  Đà.  Chúng  ta  nhất  định  phải  dùng  tâm  chân  thành  cung  kính,  đối  đãi  với 

những động vật này, nhƣ vậy là đúng. Không những đối với những động vật này, đến 

sơn hà đại địa, cây cỏ hoa lá đều phải đối đãi bằng tâm chân thành. Vì sao vậy? Vì hữu 

tình và vô tình đồng viên chủng trí, trong Kinh Hoa Nghiêm nói nhƣ thế. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              701/21 

Là vô tình thật ƣ? Bây giờ chúng ta biết không phải thật sự vô tình. Tình thức của 

nó ngu si chậm chạp, cho nên chúng ta thƣờng không chú ý đến. Bây giờ các nhà khoa 

học  dùng  máy  móc  đo  lƣờng  phát  hiện đƣợc, sơn hà  đại địa  cũng có thọ tƣởng hành 

thức, nó cũng thấy cũng nghe hiểu ý ngƣời, ngày nay chúng ta gọi là khoáng vật, thực 

vật, khoáng vật đều có năng lực này. Vì có năng lực này, chúng ta mới thật sự hiểu rõ, 

hiện nay trên địa cầu thiên tai dồn dập, từ đâu mà có? Do ý niệm bất thiện của chúng ta 

chiêu cảm ra. Ngôn ngữ bất thiện, hành vi bất thiện, nó đều thấy, đều nghe, đều hiểu. 

Trong  kinh  Đức  Phật  nói  cảnh  tùy  tâm  chuyển,  câu  này  rất  quan  trọng!  Môi 

trƣờng sống của ta tốt hay không, là tùy theo ý niệm thiện ác của mình. Nếu ý niệm ta 

thiện, thì  hoàn  cảnh sống  không  có gì  không tốt đẹp. Còn nhƣ  ý  niệm  bất thiện, môi 

trƣờng ta sống trở thành xấu, đạo lý là nhƣ vậy. Nếu hiểu rõ ràng minh bạch đạo lý này, 

có biện pháp để cứu địa cầu này chăng? Có, đến các nhà khoa học phƣơng tây đều hiểu. 

Hiện nay  nói đến 2012, rất nhiều ngƣời đều lo lắng. Các nhà khoa học nói, nếu 

ngƣời  trên  địa  cầu,  từ  đây  trở  đi  bỏ  ác  hành  thiện,  vứt  bỏ  hết  những  điều  bất  thiện, 

buông  bỏ  tất  cả.  Thực  hành  những  điều  thiện,  siêng  năng  học  tập,  cải  tà  quy  chánh, 

đoan chánh tâm niệm, thiên tai trên địa cầu sẽ đƣợc hóa giải. Điều này cùng một đạo lý 

với trong kinh Đức Phật nói là cảnh tùy tâm chuyển. Tôi đã tìm hiểu, nhà khoa học này 

không học Phật, ông không phải tín đồ Phật giáo, nhƣng họ đƣa ra kiến nghị này, tƣ 

tƣởng tƣơng đồng với trong kinh Đức Phật nói, chúng ta không thể không khâm phục! 

Cùng một đạo lý, chúng ta cũng có thể thực hành điều này, cũng phải dựa vào niềm tin. 

Tối hôm trƣớc, sau khi tôi giảng kinh xong, đón tiếp những ngƣời đồng tu các nơi 

đến, trong đó có hai vị từ Đông bắc đến. Một ngƣời đến từ Hắc Long Giang, một ngƣời 

đến từ Trƣờng Xuân. Hai ngƣời này tuổi tác đều đã lớn, một vị bảy  mƣơi tuổi,  một 

ngƣời hơn 60 cũng gần bảy 70 tuổi. Họ đều bị bệnh nặng, bệnh viện hết cách trị liệu. 

Hai ngƣời này ở Đông bắc đều biết cƣ sĩ Lƣu Tố Vân, họ phát tâm học theo bà. Không 

khám bệnh, không uống thuốc, không chích, chỉ thành tâm niệm Phật A Di Đà. Vì họ 

biết mình sắp chết, bác sĩ đã tuyên bố họ không thể sống. Có một ngƣời niệm hơn một 

tháng, bệnh  lành  thân  thể ngày  càng  mạnh  khỏe. Khi  đến  bệnh  viện  tái  khám,  bác  sĩ 

đều vô cùng kinh ngạc. Vì sao ông đƣợc lành mạnh? Ông uống thuốc gì? Dùng phƣơng 

pháp trị liệu nào? Ông nói tôi không làm gì cả, chỉ niệm Phật A Di Đà. Bác sĩ nói hay 

là trƣớc đây chẩn đoán sai? Liền đem tài liệu cũ ra xem lại, rõ ràng không có gì sai lầm. 

Mọi ngƣời đều cảm thấy kinh ngạc, không hiểu vì sao, nhƣng trong lòng chúng ta đều 

hiểu:  “tƣớng  tùy  tâm  sanh,  cảnh  tùy  tâm  chuyển”.  Trong  Kinh  Di  Giáo  Đức  Phật  có 

dạy rằng: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Tôi đã nói cho họ nghe hai câu kinh văn 

này. Tâm chúng ta thƣờng tán loạn, cho nên không thể ứng phó, thiên tai của bản thân 

mình chính là bệnh khổ, không thể giải quyết thiên tai của hoàn cảnh mình. Nếu chế 

tâm một chỗ, mọi vấn đề đều đƣợc giải quyết. 

Ví dụ, tâm chúng ta hiện nay nó phân tán giống nhƣ ánh sáng ngọn đèn, nếu tập 

trung ánh sáng đó lại, sức mạnh của nó rất lớn. Quý vị xem ánh sáng phân tán, chỉ cần 

một trang giấy có thể che nó đƣợc, nó không thể xuyên qua. Nhƣng nếu tập trung nó 

vào một điểm, không phải trở thành tia laser ƣ? Đến tấm giang cũng có thể xuyên qua, 

quý vị thấy sức mạnh nó lớn biết bao! Thực tế, đạo lý là nhƣ vậy, không có gì hy hữu, 

không phải Phật Bồ Tát gia trì, không phải! Là do tâm thanh tịnh, không suy nghĩ lung 

tung, nhất tâm nghĩ đến Phật A Di Đà. Dùng danh hiệu Phật A Di Đà tập trung tâm vào 

một điểm, khiến tế bào bệnh trong thân thể đều trở lại bình thƣờng, chính là nhƣ vậy, 

cho nên họ lành mạnh. Môi trƣờng nơi ta sống, những thiên tai ở đây cũng có thể hóa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              702/21 

giải. Các nhà khoa học dạy chúng ta phƣơng pháp ứng phó thảm họa năm 2012, chính 

là đạo lý này! 

Ba câu nói này trong kinh Phật thƣờng hay nói. Bỏ ác làm thiện, chúng ta gọi là 

đoạn ác tu thiện. Cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, vấn đề liền đƣợc giải quyết. 

Đối với bên trong giải quyết bệnh khổ của chính mình, đối với bên ngoài hóa giải đƣợc 

thiên tai nhân họa. Vấn đề then chốt là ta có tin chăng? Ngƣời tin không nhiều. Ngƣời 

tin  rất đƣợc lợi ích, ngƣời không  tin  không  đƣợc  lợi ích. Có nghi  hoặc, sẽ  đến khám 

bác sĩ. Tin tƣởng bác sĩ, bác sĩ có thể giúp ta trị liệu. Nếu tin Phật A Di Đà, ngài có thể 

trị liệu cho ta. Ai trị liệu? Tín tâm trị liệu, không phải bác sĩ, cũng không phải Phật A 

Di Đà. Nói cho quý vị biết, là do tín tâm trị liệu. Đây chính là nhà Phật nói, vạn pháp 

duy tâm, tất cả đều do tâm tạo, tất cả do tâm tƣởng mà thành, vấn đề là nhƣ vậy. Nếu 

không thâm nhập kinh tạng, rất khó sanh khởi tín tâm. Chúng ta cũng có niềm tin này. 

Tín tâm này nhƣ  ở đây nói, tín tâm không sâu, tín tâm không chuyên, tín tâm không 

kiên cố, vấn đề là đây. Đến khi nào niềm tin ta vững chắc, niềm tin kiên cố, niềm tin 

chuyên nhất, điều này cần có công phu. Trong công phu này  quan trọng nhất là thấu 

triệt, hiểu rõ nghĩa thú trong kinh. Nghĩa thú trong kinh nói gì? Nói về chân tƣớng của 

nhân sinh vũ trụ. Thông đạt chân tƣớng nhân sinh vũ trụ, ta ứng phó mọi thứ rất tự 

nhiên, rất chính xác. 

Trong kinh Phật nói câu này, là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói: “chế tâm nhất xứ, 

vô sự bất biện”. Việc lớn lao nhất là thành Phật, chế tâm một chỗ là thành Phật. Chúng 

ta dùng một chỗ này để tu Tịnh độ, một chỗ này là gì? Một chỗ chính là một câu Phật 

hiệu, A Di Đà Phật, chúng ta đặt tâm vào một chỗ này. Bản thân kém một chút cũng 

không sao, 48 nguyện của Phật A Di Đà sẽ gia trì ta, chúng ta cũng không có việc gì 

mà không làm đƣợc. 

Tịnh tông học hội thành lập, lúc đó ở Mỹ, đây là việc hơn 20 năm trƣớc, chúng tôi 

ấn  định  thời  Khóa  Tụng  mới.  Chúng  tôi  thay  đổi  kinh  trong  thời  công  phu  khuya, 

không tụng Lăng Nghiêm và thập chú, tụng gì? Tụng 48 nguyện, tức là phẩm thứ sáu 

của kinh này, chúng tôi áp dụng chƣơng này. Công phu chiều chúng tôi tụng từ phẩm 

32 đến phẩm 37, mấy phẩm này dạy chúng ta đoạn ác tu thiện, cũng chính là trì giới 

niệm Phật. Chúng tôi chọn những phẩm kinh này áp dụng vào hai thời công phu, điều 

này  tƣơng  ƣng  với  tông  chỉ  của  Tịnh  tông,  tƣơng  ƣng  với  kinh  giáo  trong  Kinh  Vô 

Lƣợng Thọ, có linh chăng? Đó là vấn đề ta có tin hay không? Có thực hành hay không? 

Tin thật và hành trì, biến những đạo lý trong Kinh Vô Lƣợng Thọ nói thành tƣ tƣởng 

của mình, biến giáo huấn trong Kinh Vô Lƣợng Thọ, thành cƣơng yếu chủ đạo hành vi 

trong cuộc sống của mình, là thành công. Có thể nói là bảo đảm đời này ta có một cuộc 

sống hạnh phúc viên mãn. 

Trƣớc  đây  thầy  Phƣơng  nói  với  tôi:  “học  Phật  là  hƣởng  thụ  cao  nhất  của  đời 

ngƣời”, ta nhất định hƣởng thụ đƣợc. Sau khi mạng chung ta có niềm tin, chắc chắn 

đƣợc sanh Tịnh độ, quý vị nói nhƣ vậy  hạnh phúc biết bao! Vãng sanh, đem những 

điều tốt mà trong đời này tạo đƣợc, chuyên môn hồi hƣớng vãng sanh Tịnh độ. Tất cả 

mọi việc tốt và phƣớc báo ta đều không hƣởng, ta chỉ hƣởng phƣớc báo sau cùng, khi 

lâm  mạng  chung không  có  bệnh  khổ, hoan  hỷ, đứng  vãng  sanh, ngồi vãng  sanh. Chỉ 

cầu phƣớc báo duy nhất này, ngoài ra dù làm nhiều việc tốt đến đâu cũng không hƣởng, 

tuyệt đối không hƣởng thụ, nhƣ vậy sẽ đƣợc đại tự. Nếu còn lƣu luyến, còn chấp trƣớc 

đối với thế gian này, không chịu buông bỏ, không chịu vãng sanh. Nhƣ vậy tu Tịnh độ 

đƣợc phƣớc báo thế gian, phƣớc báo này có trong đời này. Đời này hƣởng là hoa báo, 

đời sau hƣởng là quả báo, quả báo thù thắng ở cõi trời cõi ngƣời. Chúng ta thấy ngƣời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              703/21 

giàu  có  ở  thế  gian  này,  đều  tu  phƣớc  trong  nhà  Phật.  Đây  là  thật,  không  phải  giả. 

Không phải trong Phật môn, không tu đƣợc phƣớc báo lớn nhƣ thế. Kinh điển nói rất 

thấu triệt về những sự tƣớng và lý luận này. 

Trong  chƣơng  này  nói  đến  ba  nguyện,  đều  là  không  đủ  nguyện  lực  không  thể 

vãng sanh, chỉ đƣợc phƣớc báo trời ngƣời. 

Bên dƣới là nguyện 25. “Tu Bồ Tát hạnh, gọi là lục độ vạn hạnh, là rộng tu các 

điều thiện”. Ngƣời học Phật thƣờng làm điều này. Nên nhớ khuyết điểm đều là những 

gì  ở  trƣớc  đã  nói.  “Tín  nhạo  phát  tâm  không  giống  nhau,  đại  tâm  chƣa  kiên  cố.  Tín 

nguyện không sâu, trì niệm không chuyên”, đều phạm những khuyết điểm này. Họ tu 

lục độ vạn hạnh, chính là rộng tu chúng thiện, quả báo này là đƣợc sanh vào nhà tôn 

quý. Chúng ta đọc tiếp: “Kinh này tam bối vãng sanh đều nói, phát tâm bồ đề, nhất 

hƣớng chuyên niệm”, tám chữ này rất quan trọng! Là nguyên tắc chỉ đạo tối cao của 

công phu niệm Phật, tâm bồ đề là gì? Bồ đề dịch sang tiếng Trung nghĩa là giác, giác 

mà không mê chính là tâm bồ đề. Ai là ngƣời giác mà không mê? Nghiêm khắc mà nói, 

phá một phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân, chính là phát tâm bồ đề. Tâm bồ 

đề không phát thì thôi, phát là địa vị gì? Là Viên giáo sơ trụ, Biệt giáo sơ địa. Quý vị 

xem sơ trụ Bồ Tát gọi là phát tâm trụ, Biệt giáo sơ địa Bồ Tát gọi là phát tâm địa, phát 

tâm này lập tức vƣợt thoát mƣời pháp giới. Tâm chúng ta phát, chỉ trong sát na, niệm 

thứ nhất phát, niệm thứ hai lại mê, lại thoái chuyển, không duy trì đƣợc. Thoái chuyển 

rất nhanh, thời gian lại rất dài, không thể không biết điều này. 

Học Bồ Tát tu lục độ, tu bố thí, nhƣng ngƣời thế gian tu bố thí đều có mục đích. 

Ta  tu  bố  thí  tài, mục  đích  là  gì?  Mục  đích  là  muốn  giàu  có, một  vốn  bốn  lời, là  thật 

không phải giả. Ta  tu  bố  thí  pháp  là cầu thông  minh trí  tuệ, tu  bố  thí  vô  úy  hy  vọng 

đƣợc mạnh khỏe trƣờng thọ. Toàn là làm những việc trong luân hồi lục đạo, mục tiêu 

đều ở trong lục đạo, nhƣ vậy sao ra khỏi lục đạo đƣợc? 

Bồ Tát tu lục độ vạn hạnh nhƣ thế nào? Bồ Tát phát tâm bồ đề, tâm bồ đề thanh 

tịnh không ô nhiễm. Có bố thí chăng? Có bố thí, có bố thí tài, lợi ích tất cả chúng sanh. 

Bố thí pháp, bố thí vô úy, tất cả đều vì chúng sanh, lợi ích đều hồi hƣớng cho chúng 

sanh. Bản thân thì sao? Bản thân không cần đến. Bồ Tát ở thế gian này, làm mà không 

làm, không làm mà làm. Làm là gì? Chính là thực hành lục độ vạn hạnh, họ ngày ngày 

đều  làm.  Không làm  là sao?  Sau khi  làm  xong không  để lại dấu  vết,  ấn tƣợng  cũng 

không còn. Họ không để lại dấu tích, chiêu này quá tuyệt. Không để lại dấu vết nghĩa 

là không rơi rớt trong A lại da, họ không có A lại da, A lại da đã chuyển thức thành đại 

viên cảnh trí. Trong đại viên cảnh trí hoàn toàn sạch sẽ, không có gì cả. A lại da là để 

lại dấu vết. Họ không có ấn tƣợng, rất cao siêu! Bởi vậy quả báo của họ chẳng những 

không ở trong lục đạo, mà cũng không ở trong mƣời pháp giới. Quả báo ở đâu? Quả 

báo khắp biến pháp giới hƣ không giới. 

Trong kinh điển đại thừa thƣờng dạy chúng ta, hồi hƣớng ba nơi. Thứ nhất là hồi 

hƣớng thực tế, thực tế là tự tánh, trở về tự tánh. Thứ hai là hồi hƣớng bồ đề, bồ đề là 

đại giác. Thứ ba là hồi hƣớng chúng sanh. Niệm niệm vì những chúng sanh khổ nạn, 

họ chƣa giác ngộ, đang còn mê hoặc điên đảo, đang tạo nghiệp thọ báo. Những gì Bồ 

Tát làm không hề vì mình, không vì mình tức không có quả báo của mƣời pháp giới. 

Chỉ cần vì mình, quả báo ở trong mƣời pháp giới. Điều này rất quan trọng. Thấy chúng 

sanh khổ phải giúp họ, giúp họ giác ngộ, giác ngộ họ sẽ lìa khổ đƣợc vui. Đức Phật dạy 

chúng ta, khổ từ đâu đến? Khổ do mê hoặc điên đảo tạo ra. Ta hoàn toàn không biết gì 

về chân tƣớng sự thật này, cho nên mới nghĩ sai, thấy sai, nói sai, làm sai, đó gọi là tạo 

nghiệp. Thật sự giác ngộ, thấy rõ ràng, không có phân biệt chấp trƣớc, không có vọng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              704/21 

tƣởng. Những gì họ làm đều không lƣu lại chút dấu vết nào, lợi ích chúng sanh nhƣng 

bản thân không hề chấp trƣớc việc mình đã làm, cho nên họ không có quả báo. 

Phật pháp dạy học, đầu tiên là dạy buông bỏ cái ta, có cái ta mới có tự tƣ, tự tƣ tự 

lợi từ cái ta sinh ra. Nếu không có cái ta, ai tự tƣ? Ai tự lợi? Không có. Việc trƣớc tiên 

là buông bỏ ngã chấp, tuyệt đối không chấp trƣớc thân này là ta, thân không phải ta. 

Thân là ta sở hữu, giống nhƣ áo quần vậy, phải phục vụ cho ta không phải phục vụ cho 

áo quần, vậy  là  đúng. Ta  là  gì?  Ta  là  tự  tánh. Hồi hƣớng thực  tế, thực  tế  chính là tự 

tánh.  Tự  tánh  rất  cao  siêu,  tự  tánh  năng  sanh  vạn  pháp.  Sanh  mà  không  sanh,  không 

sanh mà sanh. Hồi hƣơng bồ đề tức không mê, hồi hƣớng chúng sanh là thành tựu ân 

đức, đây là bố thí ân đức. Phật A Di Đà làm tấm gƣơng tốt nhất cho chúng ta, trong bộ 

kinh này chúng ta nhận ra điều đó. 

Hai câu bên dƣới nói rất hay: “Phát tâm là vua trong các điều thiện, trì danh là 

đứng đầu trong vạn hạnh”. Hạnh chính là tu hành, vạn hạnh là tám vạn bốn ngàn pháp 

môn, vô lƣợng pháp môn. Đây là pháp môn tu hành, pháp môn nào đệ nhất? Danh hiệu 

Phật A Di Đà là đệ nhất, niệm câu A Di Đà Phật này, đồng nghĩa với tu tất cả tám vạn 

bốn ngàn pháp môn, vô lƣợng pháp môn, không sót pháp môn nào. Đây là thật, không 

phải giả. Làm sao biết là thật? Thƣờng đọc kinh điển đại thừa sẽ hiểu. 

Trƣớc đây tôi nghe các vị cao tăng nói tôi đều hoài nghi, cho rằng nhƣ thế nào? 

Đây là lời khen, làm gì có thật? Tôi cũng không tin, đâu có pháp môn nào đơn giản 

nhƣ thế? Trải qua 60 năm học tập mới khẳng định, câu nói này là thật, không phải giả. 

Không có 60 năm học tập, tôi cũng đặt dấu chấm hỏi ở câu nói này, không dễ! Câu 

Phật hiệu này đáng quý biết bao, quá tuyệt vời. Ở ngay trƣớc mắt, đáng tiếc là ngƣời ta 

không nhận thức đƣợc giá trị của nó. 

“Thiếu nguyên nhân chính của vãng sanh này, tuy hành các điều thiện, tức rộng 

mà không chuyên, bác mà không tinh. Không khế nhập bổn nguyện Di Đà, đời này khó 

mà chứng đƣợc, cho nên chỉ đƣợc trời ngƣời lễ kính mà thôi”. Câu kinh văn này, lúc 

cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ ở Bắc Kinh cũng nhắc nhở tôi. Điều này không phải ông trực 

tiếp nói với tôi, là ông nói với học trò của mình. Sau khi ông vãng sanh, tôi đến Bắc 

Kinh phỏng vấn, họ nói lại với tôi. Họ nói thầy họ chính là cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, ông 

nói  gì?  Nói với họ  rằng, nếu thầy  Tịnh Không không  vãng  sanh  Tịnh  độ, phƣớc báo 

đời sau không thể tƣởng tƣợng đƣợc! Ông tán thán nhƣ thế. Có thật chăng? Tôi tin là 

thật,  tôi  muốn  vãng  sanh  chăng?  Tôi  muốn  vãng  sanh,  tuyệt  đối  không  hƣởng  thụ 

phƣớc này, hƣởng phƣớc là tạo tội nghiệt. Phƣớc báo không thể tƣởng tƣợng đó là gì? 

Là đế vƣơng của nhân gian, đây không phải việc tốt. Quý vị xem lịch đại đế vƣơng, có 

ai không tạo nghiệp? Không đƣợc làm. Nếu đế vƣơng là tốt nhất, thì Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni đã làm đế vƣơng, vì sao ngài không làm? Thông minh, rất có trí tuệ! Quý 

vị thấy, suốt đời giảng kinh dạy hoc, đúng là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Thầy 

giáo tôi nói với tôi câu này: “Học Phật là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời”, đời này 

thầy  cũng  là  hƣởng  thụ  cao  nhất,  vì  sao  vậy?  Thầy  ở  Đài  Loan,  những  năm  về  già, 

khoảng sau 50 tuổi. Khi tôi biết thầy, thầy hơn 40 tuổi, chƣa đến 50 tuổi. Tấm hình treo 

ở phòng ghi hình này, chính là tấm hình chụp lúc tôi học với thầy, chƣa đến 50 tuổi. 

Lúc tuổi lớn, hơn 20 năm này thầy dạy học ở trƣờng, toàn giảng về kinh Phật. Tiết học 

thầy dạy ở trƣờng là Phật Học Đại Thừa, Phật Học Ngụy Tấn, Phật Học Tùy Đƣờng. 

Về sau nghĩ hƣu  ở trƣờng đại học Đài Loan, trƣờng đại học Phụ Nhân mời thầy đến 

dạy. Ở trƣờng đại học này thầy dạy Triết Học Hoa Nghiêm. Đều là mục lớn, toàn giảng 

về Phật pháp, là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              705/21 

Tôi  theo  thầy  học  triết  học,  về  sau  cũng  học  Phật.  Thầy  nói  với  tôi,  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới, triết học Phật giáo là đỉnh 

cao nhất của triết học trên thế giới, học Phật là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Tôi 

vào cửa Phật nhƣ thế đó, không phải mê tín, không phải cầu vinh hoa phú quý, chúng 

tôi cầu hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. 

Sau khi học Phật gặp đƣợc đại sƣ Chƣơng Gia, đại sƣ rất từ bi, dạy tôi xuất gia, 

tôi  nghe  lời.  Ngài  dạy  tôi  học  theo  Đức  Phật  Thích  Ca,  dạy  tôi  đọc  Thích  Ca  Phổ, 

Thích Ca Phƣơng Chí. Nghĩa là đọc truyện ký của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, học tập 

theo ngài. Chúng tôi mới hiểu, thì ra Đức Phật Thích Ca 30 tuổi khai ngộ, sau khi khai 

ngộ,  suốt  đời  giảng  kinh  dạy  học,  79  tuổi  viên  tịch.  Ngài  viên  tịch  trong  rừng  cây, 

không phải trong nhà. Suốt cuộc đời chỉ ngủ dƣới gốc cây, ngày ăn một bữa, sống cuộc 

sống vô cùng đơn giản, đó là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Ngƣời thế gian không 

cảm nhận đƣợc điều này, mỗi ngày đều đi khất thực, gian khổ biết bao! Một bát cơm 

ngàn nhà, nhƣ vậy làm sao mà ăn? Chúng tôi luôn hoài nghi, nhƣng khi thƣờng xuyên 

đọc kinh điển đại thừa mới bỗng nhiên đại ngộ, thì ra là sao? Là cảnh tùy tâm chuyển. 

Xin đƣợc bát cơm, đây là cảnh! Tâm Phật quá tốt, quá thiện, thức ăn đó vào đến miệng 

đều biến thành thƣợng vị, mùi vị ngon nhất. Bất luận khất thực đƣợc từ đâu, chỉ cần 

vào đến miệng ngài đều biến thành thƣợng vị. Ngài có thể chuyển cảnh giới, cho nên 

thân thể mạnh khỏe, không sanh bệnh. Chúng ta thấy cuộc sống của ngài hình nhƣ rất 

khổ,  trên  thực  tế  ngài  an  lạc  vô  cùng,  ngƣời  thế  gian  không  thể  sánh  đƣợc  với  ngài. 

Thật an lạc, thật tự tại! 

Đây là nói đến những vấn đề phát tâm không giống nhau, không chuyên, không 

tinh,  những  ngƣời  này  đời  này  không  thể  vãng  sanh.  “Chỉ  nhận  đƣợc  sự  lễ  kính  của 

nhân thiên mà thôi”. Đây là phƣớc báo họ đạt đƣợc trong đời này và đời sau. 

Nguyện  thứ  26:  “Sanh  vào  nhà  tôn  quý”. Đây  là  quả  báo  do  họ  tu  nhiều  phƣớc 

thiện.  Đại  Luận  nói,  Đại  Luận  là  Đại  Trí  Độ  Luận.  “Sanh  vào  dòng  sát  đế  lợi  là  có 

quyền lực”. Sát đế lợi là hoàng tộc, vƣơng tộc, sanh làm quốc vƣơng, Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni sanh vào dòng Sát đế lợi. “Sanh vào dòng Bà la môn là có trí tuệ”, đây là 

gia đình của ngƣời tu hành, có trí tuệ. “Sanh vào nhà cƣ sĩ đƣợc giàu sang”, quý vị thấy 

giàu sang, đây là nói đời sau. “Cho nên có thể lợi ích chúng sanh”. Đây là trong đời 

quá khứ có thiện căn, họ dùng quyền thế của mình, dùng địa vị của mình, dùng của cải 

mình có để giúp tất cả chúng sanh khổ nạn. 

“Trong Hội Sớ lại nói, sanh vào nhà hạ tiện, bị đời khinh mạn, lợi ích chúng sanh 

không nhiều”. Đây là ngƣời bình thƣờng. Nếu đƣợc thân ngƣời, gia cảnh thanh hàn, ở 

trong xã hội không đƣợc ngƣời tôn trọng, lợi ích chúng sanh không nhiều, không thể 

rộng lớn, đây là thông thƣờng mà nói. Trong xã hội hiện nay, nếu có thông minh trí tuệ, 

học một vài năng lực về khoa học kỹ thuật. Lợi dụng phƣơng pháp truyền thông để làm 

việc tốt, cũng có thành tựu khá rộng lớn. Vẫn là do ngƣời, do thời, do địa, do duyên rất 

phức tạp không phải đơn thuần. 

Con ngƣời đều có thiện căn, chúng ta phải khẳng định điều này. Các bậc cổ nhân 

nói: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, đây là thật không phải giả. Bản tánh vốn thiện. Làm 

ác, tạo tội nghiệp, đó là tập tánh, tập tánh bất thiện, không tiếp thu đƣợc nền giáo dục 

tốt đẹp. Tập tánh và bản tánh cách nhau rất xa, quên mất bản tánh vốn thiện, tập tánh 

làm  chủ  mọi  thứ,  trong  đầu  toàn  là  chủ  ý  xấu,  toàn  làm  việc  xấu,  họ  không  nghĩ  ra 

đƣợc việc gì tốt. Nếu gặp thiện tri thức dạy dỗ, họ giác ngộ rất nhanh, điều này chứng 

minh tánh ngƣời vốn thiện. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              706/21 

Chúng tôi từng làm thí nghiệm_Năm 2005, 2006, 2007, 2008, ba năm này chúng 

tôi làm thí nghiệm ở trấn Thang Trì, Lô giang, An huy đã thành công, mà còn thành 

công rất nhanh. Chƣa đến nửa năm, nhân tâm cƣ dân của trấn này đã hƣớng thiện, đúng 

là cải ác hƣớng thiện, cải tà quy chánh, khiến chúng tôi cảm thấy rất kinh ngạc. Điều 

này chứng minh đƣợc hai câu nói, câu thứ nhất là tánh ngƣời vốn thiện, câu thứ hai là 

con ngƣời rất dễ dạy, chỉ là không ai dạy. Khi có ngƣời dạy sẽ rất nhanh, không lâu. 

Toàn thể xã hội ngày nay, xã hội trên toàn thế giới đều xảy ra vấn đề, vấn đề gì? 

Không có ngƣời dạy. Quý vị thấy xã hội hiện nay, toàn thế giới từ mẫu giáo đến đại 

học, nghiên cứu sở dạy những gì? Đều dạy khoa học kỹ thuật, không dạy giáo dục làm 

ngƣời. Lớp trẻ hiện nay họ biết làm việc nhƣng không biết làm ngƣời, làm việc rất giỏi 

nhƣng làm ngƣời rất kém, bởi vậy các công ty không tìm đƣợc nhân viên, vì sao vậy? 

Vì họ muốn tìm ngƣời tốt, ngƣời tốt không tiếp thu nền giáo dục này, đây là vấn đề rất 

khổ não. 

Năm nay tôi tiếp xúc với một vài lãnh tụ của Tôn giáo, tôi khuyên Tôn giáo phải 

trở về với nền giáo dục, để bù đắp môn học này. Hiện nay phổ biến điều gì? Chính là 

không có giáo dục đạo đức, thiếu đức. Từ mẫu giáo đến nghiên cứu sở đều thiếu đức, 

chúng ta bổ sung điều này, dùng giáo dục Tôn giáo để bổ sung điều này. Tôn giáo dạy 

điều gì? Dạy luân lý, đạo đức, nhân quả, bù đắp sự khiếm khuyết này. Nhƣ vậy Tôn 

giáo đối với xã hội có cống hiến rất lớn lao. Tôn giáo dạy ta làm ngƣời, trƣờng học dạy 

ta làm việc, nhƣ vậy mới là một ngƣời hoàn thiện, không đến nỗi bị lệch lạc. Giáo dục 

Tôn giáo rất quan trọng, giáo dục Tôn giáo rất đáng để chúng ta cực lực đề xƣớng. 

Bên dƣới Hoàng Niệm Lão nói: “Do vì nghe danh đƣợc phƣớc, đời sanh đều sanh 

vào nhà tôn quý”. Điều này rất có đạo lý, đây chính là giáo dục Phật giáo, là lợi ích lớn 

nhất đối với chúng sanh. Đây nghĩa là nói, cải thiện phẩm chất cuộc sống của chúng ta, 

hiện tại có thể giúp ta cải thiện, đời sau có thể mãn nguyện vọng của mình. Vì sanh vào 

nhà tôn quý, mới có những năng lực này để giúp ích cho xã hội, giúp tất cả chúng sanh 

khổ nạn, có thể làm đƣợc. 

“Các căn tức sáu căn nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý”. Các căn, năm căn trƣớc: nhãn nhĩ 

tỷ thiệt thân, là sắc pháp, là vật chất. Ý là tâm pháp, là tinh thần. Sáu căn là vật chất và 

tinh thần đều bao hàm trong đó. 

Bên dƣới là nguyện thứ 27: “Phạm hạnh”. “Phạm nghĩa là thanh tịnh, phạm hạnh 

tức là hạnh thanh tịnh vô dục, đoạn chƣ thiên dâm dục, đều gọi là phạm thiên”. Cõi trời 

có ba loại, trời dục giới, trời sắc giới, trời vô sắc giới. Trời dục giới có sáu tầng, trời 

sắc giới có 18 tầng, trời vô sắc giới có bốn tầng, tất cả có 28 tầng trời. Đây là Đức Phật 

nói cho chúng ta về cõi trời. Trong 28 tầng trời, sáu tầng ở dƣới của dục giới có dục, có 

tham muốn của nam nữ và ẩm thực. 

Phạm thiên là sơ thiền trở lên, họ tu thành thiền định. Cảnh giới trong định, có thể 

hoàn toàn khống chế đƣợc dục vọng. Họ chƣa đoạn, chỉ chế phục, nó không khởi tác 

dụng.  Ngũ  dục  là  tài  sắc  danh  thực  thùy,  họ  đều  không  còn.  Cho  nên  chúng  ta  biết 

Phạm  thiên  không  có  ngủ  nghỉ, họ  không  cần  ngủ  nghỉ,  họ  không  cần  ẩm  thực.  Vậy 

dinh  dƣỡng,  dinh  dƣỡng  từ đâu  mà  có? Từ  thiền  định, dùng niềm  vui  của thiền làm 

thức ăn. Tóm lại mà nói là nhất tâm chuyên chú, cũng là trong Kinh Di Giáo Đức Phật 

nói: “Chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện ”. Có thể không cần ẩm thực, tinh thần luôn sung 

mãn, họ không cần ngủ nghỉ. 

Quý vị nói có đạo dƣỡng sinh, đạo dƣỡng sinh từ đâu mà có? Thiền định mới thật 

sự là đạo dƣỡng sinh. Thân phải thanh tịnh, tâm phải bình đẳng, trong tâm hoàn toàn 

không có ý niệm nào cả, nên không cần ẩm thực. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              707/21 

Đạo ẩm thực_Lúc đó tôi còn rất trẻ, theo học kinh điển với thầy Lý. Thầy Lý suốt 

đời ngày ăn một bữa, thầy cũng không phải trì giới, trì giới là không ăn quá ngọ. Thầy 

Lý quá ngọ vẫn ăn bình thƣờng, nhƣng chỉ ăn một bữa. Một ngày ăn một bữa, đỡ mất 

thời gian, ăn ngày ba bữa phiền phức biết bao! Tinh thần rất tốt. Quý vị thấy tấm hình 

sau cùng của thầy, là chụp vào năm thầy 96 tuổi, tƣớng ngƣời thầy lúc đó giống nhƣ 

hơn  60  tuổi  vậy.  Tự  chăm  sóc  mình,  không  phiền  đến  ngƣời  khác,  rửa  chén  giặt  áo 

quần đều tự làm, ở nhà một mình. Tôi ở Đài Trung học Phật pháp với thầy, cũng học 

theo phƣơng thức sinh hoạt của thầy, cũng ngày ăn một bữa, học theo thầy. Tôi ăn đến 

tháng  thứ  tám  mới  nói  cho  thầy  biết,  tôi  nói:  thầy  ơi  em  ăn  ngày  một  bữa  suốt  tám 

tháng nay. Thầy hỏi, cảm thấy thế nào? Thân thể có gì thay đổi chăng? Tôi nói không 

có, rất bình thƣờng. Thầy vỗ bàn nói, cứ duy trì mãi nhƣ thế, suốt đời không cầu cạnh 

ngƣời! Ngƣời đến vô cầu phẩm tự cao, cuộc sống đơn giản. Nhƣng bữa cơm của tôi ăn 

nhiều hơn thầy, bữa cơm của thầy lúc đó chỉ cần hai đồng là giải quyết đƣợc, tiền Đài 

Loan. Lúc đó tiền Đài Loan so với tiền Mỹ, một đồng tiền Mỹ hơn 30 đồng tiền Đài. 

Hay nói cách khác, phí sinh hoạt trong một tháng của thầy, khoảng một đồng rƣỡi tiền 

Mỹ là đủ. Tôi thì không đƣợc, tôi một ngày phải 3 đồng, phí sinh hoạt một tháng của 

tôi phải 90 đồng, thầy chỉ cần 60 đồng. 

Tôi nghĩ ra một nguyên nhân, thân thể con ngƣời là một bộ máy, ẩm thực là bổ 

sung năng lƣợng, bổ sung năng lƣợng. Máy móc có máy hao dầu, có máy tiết kiệm dầu. 

Chúng ta thuộc loại tiết kiệm dầu, thầy Lý còn tiết kiệm hơn tôi, rất cao minh! Thầy 

một chút ít là đủ, tôi cần phải nhiều hơn thầy, cũng đƣợc, không sao, đều thuộc loại tiết 

kiệm dầu. 

Năng lƣợng tiêu hao vào đâu? Tôi luôn cảm thấy phải có 95 % tiêu hao vào trong 

vọng tƣởng. Tôi đem vấn đề này trình bày với thầy, thầy nói đúng vậy! Thầy ấn chứng 

cho tôi, đúng nhƣ thế. Vọng niệm làm tiêu hao năng lƣợng rất nhiều, vọng niệm càng ít 

năng lƣợng tiêu hao càng ít, nhất định theo tỷ lệ thuận. Không có vọng niệm tức không 

có tiêu hao, không cần ẩm thực. Điều này chứng minh, bậc sơ thiền trở lên không có 

vọng niệm, cho nên năng lƣợng của họ không tiêu hao vào đây. Bởi vậy năng lƣợng là 

tập trung, vĩnh viễn không suy yếu, vĩnh viễn bất biến. 

Ngƣời ở cõi trời dục giới, quý vị xem tuổi thanh xuân họ không bị tàn phai, họ 

không già. Bảy ngày trƣớc lúc lâm chung, mới có tƣớng suy biến. Bảy ngày khi lâm 

chung trở về trƣớc, họ luôn trẻ trung, không hề thay đổi, vì họ là hóa sanh. Họ không 

phải là thai sanh mà là hóa sanh. 

Tôi  mới  lãnh  hội  đƣợc  đạo  lý  này,  thầy  ấn  chứng  ho  tôi  là  điều  này  không  sai. 

Chúng  ta  muốn  ăn  ít  một  chút,  ăn  ít  vẫn  mạnh  khỏe,  đở  mất  công!  Ít  vọng  tƣởng, 

buông bỏ tất cả những gì của thế xuất thế gian, nhất tâm niệm Phật A Di Đà tự nhiên sẽ 

ít, tự nhiên tâm sẽ thanh tịnh không loạn, điều này quan trọng vô cùng! 

Về sau tôi rời khỏi Đài Trung, gặp cƣ sĩ Hàn Anh, cả nhà họ phát tâm hộ trì, vì 

học giảng sƣ là ngày ngày phải giảng kinh. Thầy nói nhƣ thế, và đƣa ra ví dụ: “Nhạc 

không  đƣợc  rời  khỏi  miệng,  quyền  không  lìa  tay”.  Đây  là  ví  dụ  ngƣời  đánh  quyền, 

ngƣời  luyện  võ  thuật,  phải  luyện  hằng  ngày,  không  luyện  sẽ  không  nhuần  nhuyễn. 

Ngƣời ca hát ngày ngày phải luyện âm, ngày nào cũng phải hát, không hát không đƣợc. 

Giảng kinh cũng nhƣ vậy, ngày nào cũng phải lên bục giảng, không giảng sẽ không lƣu 

loát. Nhƣng ngày ngày lên bục giảng, cơ hội này rất khó, cho nên cần có hộ pháp. Cả 

gia đình cƣ sĩ Hàn Anh đều đồng tình tôi, giúp tôi, quả thật họ đã giúp tôi ngày ngày có 

cơ hội giảng kinh. Bà giúp tôi sắp xếp địa điểm giảng kinh, giúp tôi tìm thính chúng. 

Mƣời ngƣời hoặc hai mƣơi mấy ngƣời cũng đƣợc, mƣời ngƣời năm ngƣời cũng không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              708/21 

ít. Chỉ cần có ngƣời nghe, tôi đi giảng mỗi ngày, cho nên tôi giảng kinh suốt 60 năm 

không gián đoạn! Đây là đại sƣ Chƣơng Gia dạy tôi học theo Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni,  tôi đã  học  nhƣ  thế.  Càng giảng càng  thích,  càng giảng  càng  rõ  ràng,  càng  giảng 

càng  minh  bạch.  Nếu  không  giảng  thì  sao?  Không  giảng  sẽ  quên,  phiền  não  lại  hiện 

tiền. 

Giảng kinh cũng là một trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, cũng là tu hành. Ngày 

nào ta cũng phải chuẩn bị bài giảng, phải chuyên tâm, các vọng niệm khác sẽ ít lại. 

Thực  tế  mà  nói, lên  bục  giảng  có  rất  nhiều  thứ  đều  là  tự  nhiên  hiển  lộ  ra, hoàn  toàn 

không có chuẩn bị, nó tự nhiên hiển lộ ra. Chúng tôi lãnh hội đƣợc, cảm ứng không thể 

nghĩ bàn! Đúng là tự lợi lợi tha, diệu pháp vô cùng thù thắng chính là dạy học. Bởi vậy 

niềm vui trong việc dạy học, nếu ta không thâm nhập thì không thể hiểu đƣợc. Ta cảm 

nhận đƣợc mùi vị này rồi, bất kỳ niềm vui nào của thế gian ta đều vứt bỏ hết. Niềm vui 

này, nó hơn hẳn niềm vui thế gian rất nhiều, bất kỳ niềm vui nào của thế gian cũng 

không thể sánh đƣợc, niềm vui này là vô cùng! 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 





Tập 226 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 19.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải,  trang 279, hàng thứ tƣ từ dƣới đếm lên. Chúng ta bắt đầu xem 

từ câu thứ nhất. “Dĩ hạ đệ nhị thập thất nguyện”. Nguyện thứ 27 chỉ có một câu kinh 

văn, “thƣờng tu thù thắng phạm hạnh”, đây là giải thích Phạm hạnh. 

“Phạm nghĩa là thanh tịnh, phạm hạnh là hạnh thanh tịnh vô dục”. Đoạn dâm dục chƣ 

thiên đều gọi là phạm hạnh. Nhƣ hạnh phạm thiên đoạn dâm dục, gọi là phạm hạnh. 

Mấy  câu  này,  đã  nói  ra  đƣợc  định  nghĩa  của  chữ  “phạm”,  phạm  là  thanh  tịnh.  Tiêu 

chuẩn của thanh tịnh là gì? Không có dục vọng. Dục này trong Phật Pháp nói là tam 

giới: dục giới, sắc giới, vô sắc giới. Từ Tha hóa tự tại thiên trở xuống, đều gọi đó là 

Dục giới. Dục giới có sáu tầng trời. Ở trong kinh Đức Phật thƣờng nói năm loại dục 

vọng lớn, tài xếp vào hàng thứ nhất, sắc là hàng thứ hai, tài sắc danh thực thùy. Đây là 

năm loại lớn dục vọng trong cõi dục giới. Sáu tầng trời cõi dục: Tứ vƣơng thiên là tầng 

số một, Đao lợi thiên là tầng trời thứ hai. Thông thƣờng chúng ta nói là thiên thần, đa 

phần là nói hai cõi trời Tứ vƣơng và Đao lợi. Tu thƣợng phẩm ngũ giới thập thiện, đều 

có  thể sanh lên  cõi trời  này. Hai  tầng  trời  này, ngũ dục  gần giống với nhân  gian  của 

chúng ta, hơi nhẹ hơn chúng ta một tí. Từ đó có thể biết, tham luyến, tham luyến quá 

độ về ngũ dục lục trần, ngay cả dục giới thiên cũng không có phần. 

Ở trong kinh điển đức Phật thƣờng trích dẫn dâm dục để làm ví dụ. Tứ vƣơng và Đao 

lợi thiên, dâm  dục  phảng phất nhƣ  nhân gian, Dạ  ma  thiên thì  nhẹ  hơn, Dạ  ma  thiên 

dâm dục là ôm nhau, hƣớng lên trên nữa là Đâu suất thiên, Đâu suất thiên là bắt tay, 

Hóa  lạc  thiên là  gặp  nhau  giống  nhƣ  chào  hỏi nhau,  ở  Tha  hóa  tự  tại  thiên  càng nhẹ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              709/21 

hơn nữa, có thể chỉ gật đầu mỉm mỉm cƣời, vì thế càng lên trên thì càng nhẹ nhàng hơn. 

Đến Sơ thiền thiên thì không còn nữa. Niệm dục không phải là họ đã đoạn, chƣa đoạn. 

Nếu nhƣ đoạn đƣợc, vậy là chứng quả rồi, đó là Thánh nhân, họ không phải là phàm 

phu. Họ dùng định công đè bẹp nó xuống. Tứ thiền thiên là tu bốn loại thiền định: sơ 

thiền,  nhị  thiền,  tam  thiền,  tứ  thiền.  Tứ  thiền  tổng  cộng  có  18  tầng  trời.  Sơ  thiền  ba 

tầng. Nhị thiền ba tầng. Tam thiền ba tầng. Tứ thiền có chín tầng, cho nên tổng cộng có 

18 tầng. Hƣớng lên trên nữa là Tứ không thiên. Tứ Không thiên định công càng thâm 

sâu hơn Tứ thiền thiên. Chúng ta gọi là tứ thiền bát định. Họ dập đƣợc phiền não, cảnh 

giới  trong  định  phiền  não  không  khởi  hiện  hành  đƣợc,  tức  không  khởi  tác  dụng.  Họ 

chƣa đoạn. Nếu nhƣ đoạn đƣợc rồi, thì không gọi phàm phu, mà gọi là Thánh nhân. 

Ngƣời nhƣ thế nào đoạn đƣợc? Tiểu thừa tứ quả tứ hƣớng. Quả thứ tƣ là A la hán, vậy 

là họ ra khỏi lục đạo luân hồi. Từ tứ quả tứ hƣớng trở xuống đều chƣa ra khỏi lục đạo. 

Vẫn còn trong lục đạo. Họ đoạn phiền não chứ không phải là đè nén phiền não. Cho 

nên xƣng là Thánh, Tiểu thừa là tiểu Thánh. Trong Đại thừa, trong Kinh Hoa Nghiêm 

chúng ta đã đọc đƣợc rồi, là Bồ Tát thập tín vị. Từ sơ tín đến Tín thứ sáu chƣa ra khỏi 

lục đạo, vẫn còn trong lục đạo luân hồi, họ là thánh nhân. Bởi vì họ đoạn đƣợc phiền 

não,  họ  không  phải  là  đè  nén  phiền  não,  họ  đoạn  đƣợc  rồi.  Thất  tín  vị  thì  vƣợt  qua 

đƣợc lục đạo. Nói công phu đoạn chứng tƣơng đồng với A la hán. Bát tín là Bích chi 

Phật,  cửu  tín  là  Bồ  Tát,  thập  tín  là  Phật,  chính  là  Phật  ở  trong  thập  pháp  giới,  đó  là 

thánh nhân. Từ A la hán đến Phật là cõi Phƣơng tiện hữu dƣ của Phật Thích Ca Mâu Ni, 

cũng  gọi  nó  là  Tịnh  độ.  Chữ  tịnh  này  là  đối  với  lục  đạo  mà  nói.  Lục  đạo  là  uế  độ, 

không thanh tịnh. Tứ Thánh này là thanh tịnh, là Tịnh độ, nhƣng chƣa kiến tánh. Phật 

trong thập pháp giới cũng chƣa kiến tánh. Chƣa kiến tánh, thì không thể tính là Phật 

thực sự. Cho nên Thiên Thai đại sƣ tức là đại sƣ Trí Giả nói họ là tƣơng tự tức Phật, 

Thiên Thai đại sƣ phân giáo nói lục tức Phật, tức sáu loại Phật. Đây là Phật học thƣờng 

thức, ngƣời học Phật nhất định phải biết. Thứ nhất gọi là lý tức Phật, từ trên lý mà nói 

tất cả chúng sanh đều là Phật. Trong đại kinh Phật thƣờng nói, “tất cả chúng sanh vốn 

là Phật”, đây là nói về lý, là thật, không phải là giả. Nhƣng chúng ta bị mê lý này, mê 

thất tự tánh, lý là tự tánh. Mê thất tự tánh, cho nên hiện tại trở thành phàm phu. Hơn 

nữa trở thành phàm phu lục đạo, điều này đáng thƣơng quá, mê sâu quá, mê lâu quá rồi. 

Không thể không biết. Tu học Phật Pháp không có gì khác, chỉ là phá mê khai ngộ, trở 

về với tự tánh mà thôi.  Quí vị tu hành đến cuối cùng quí vị thành Phật, trở về với tự 

tánh, quí vị vốn là Phật. Đây là Phật thứ nhất. 

Lục  tức  Phật  thứ  hai,  thứ  hai  là  vị  trí  hiện  tại  của  chúng  ta,  gọi  là  danh  tự  tức  Phật, 

cũng chính là nói hữu danh vô thực. Đây là nói phàm phu thông thƣờng, hữu danh vô 

thực. Tánh là Phật, tƣớng không phải là Phật, tƣớng là phàm phu, lục đạo phàm phu. 

Chúng ta gặp đƣợc thiện duyên, gặp đƣợc thiện tri thức, dần dần rõ ràng đƣợc những 

sự việc này, bắt đầu học Phật. Nhƣ đệ tử nhà Phật thông thƣờng, thọ tam quy ngũ giới, 

bắt đầu học Phật. Đây là gì? Là danh tự tức Phật, không giống, làm chƣa đƣợc tốt lắm. 

Những giáo huấn trong kinh điển chƣa thực sự làm đƣợc. Đây là danh tự tức Phật. Nếu 

nhƣ những giáo huấn trong kinh điển đều làm đƣợc rồi, trì giới, y theo giáo huấn của 

kinh điển nghiêm túc tu hành, tu là sửa cho đúng, hành là hành vi. Ví dụ trƣớc đây nói 

năm dục tài sắc danh thực thùy, năm dục này nhất định phải đoạn. Vì sao vậy? Vì nó 

chƣớng ngại quí vị sanh thiên. Sơ thiền thiên cũng không đến đƣợc, hà huống là khai 

ngộ, hà huống là thành Phật? Cho nên những thứ này bắt buộc phải buông bỏ. Trong tự 

tánh đích thực không có, chẳng những trong tự tánh không có, ngay cả trong thiền định 

cũng không có. Nếu nhƣ quí vị tu định, thực sự nhập thiền định rồi, trong thiền định 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              710/21 

năm dục này đều đoạn rồi. Ăn uống cũng không cần nữa, không cần ăn uống, không 

cần ngủ nghỉ. Thân thể  mạnh  khỏe, tinh thần  sung  mãn, họ  nhờ  vào đâu  mà  duy  trì? 

Thiền duyệt vi thực. Duyệt đó là gì? duyệt là hoan hỷ. Ngạn ngữ nói rằng: “ngƣời gặp 

chuyện vui tinh thần sảng khoái”. Con ngƣời gặp sự việc an vui đặc biệt là tinh thần sẽ 

hƣng phấn, mệt mỏi gì cũng đều quên hết. Trong thiền định vĩnh viễn là an vui. Trong 

Phật Pháp nói pháp hỉ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ. Từ đó chúng ta cũng có thể 

hiểu đƣợc, sự ăn uống này vốn có thể không cần thiết, đây là tập khí! Tập khí này đoạn 

rồi, ăn uống ngủ nghỉ đều có thể không cần. Đó đều là tập khí. 

Trong Tam Tự Kinh nói: “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, thiện đó là ý nghĩa gì? Năm loại 

dục vọng này đều không có, đó là thiện, có là bất thiện. Tài sắc sanh thực thùy là gì? 

Là  tập  tánh.  Quí  vị  xem  “tánh  tƣơng  cận,  tập  tƣơng  viễn”,  bản  tánh  mọi  ngƣời  đều 

giống nhau, cũng giống với Phật, cũng giống với Phật Bồ Tát, bản tánh của chúng ta, 

tập tánh thì khác. Phật Bồ Tát không có tập tánh. Điều này chƣ vị nên biết, họ không 

có tập tánh. Tập tánh nó đến đã lâu, từ lúc nào đã có? Từ cái ngày mà chúng ta mê thất 

bản  tánh,  tập  tánh  liền  theo  đến.  Thời  gian  này  tính  không  hết,  điều  này  không  thể 

không biết. Nhà Phật thƣờng nói vô lƣợng kiếp, lời này là sự thật vậy. 

Từ đó có thể biết, chúng ta mê từ rất lâu rồi. Đời đời kiếp kiếp trong lục đạo luân hồi. 

Ngay  cả  ý  niệm  cầu  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi  cũng  không  sanh  khởi  nổi.  Quí  vị  liền 

nghĩ đến tập khí này thâm sâu biết bao, khó đoạn biết bao! Trong Phật Pháp công phu 

tu học, công phu thật sự không phải là gì khác, không phải là chúng ta mỗi ngày niệm 

Phật  hiệu  nhiều  ít,  lạy  Phật  nhiều  ít,  tụng  mấy  bộ  kinh,  không  phải  là  ý  nghĩa  này. 

Hoàn toàn là do nơi buông bỏ, xem tập khí phiền não của quí vị buông bỏ nhiều ít, 

công phu  xem  từ  đâu?  Từ  phiền  não  khinh, trí tuệ trƣởng, từ  đây  mà  nhìn  ra. Quí  vị 

mỗi năm phiền não đích thực đã nhẹ bớt, năm nay nhẹ hơn năm trƣớc, năm trƣớc nhẹ 

hơn năm trƣớc nữa, mỗi năm mỗi nhẹ bớt, trí tuệ mỗi năm càng tăng trƣởng, đây gọi là 

công phu. Đây là công phu tu học thực sự của quí vị. Điều này quí vị nên biết. Chúng 

ta niệm Phật niệm bao nhiêu, đọc kinh đọc bao nhiêu, những thứ này là trợ duyên, là 

phƣơng pháp. Quí vị dùng những phƣơng pháp này, nhƣng phƣơng pháp phải có thể 

nhận đƣợc hiệu quả. Hiệu quả chính là trí tuệ tăng trƣởng. Phiền não nhẹ, trí tuệ tăng, 

đây là hiệu quả. Không có phiền não, toàn là trí tuệ, vậy thì chúc mừng quí vị, quí vị đã 

thành Phật rồi. Ít nhất quí vị cũng là pháp thân đại sĩ. Trong Phật giáo đại thừa thƣờng 

nói: minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, lúc này phiền não không còn nữa. Ba 

loại lớn phiền não: kiến tƣ phiền não, trần sa phiền não, vô minh phiền não. Tất cả đều 

buông bỏ rồi. Đây là Phật thực sự, không phải là Phật giả. 

“Tƣơng tự tức Phật”, phiền não vẫn chƣa buông bỏ, nhƣng họ có công phu tu hành, 

cũng tức là nói định huệ, tam học giới định tuệ, có thể khống chế đƣợc phiền não. Tuy 

có  phiền  não  nhƣng  không  khởi  tác  dụng.  Đây  là  “tƣơng  tự  vị”,  cũng  rất  tốt  rồi. 

Nghiêm khắc  mà nói, tƣơng tự vị là Tứ Thánh, là A la hán trở lên. Chƣa ra khỏi lục 

đạo nhƣng công phu tu hành cũng rất tốt, cũng đã giống lắm rồi. Về giới luật họ đều đã 

làm đƣợc, ngày ngày tu hành nhƣ pháp. Đây gọi là “quán hạnh vị”. Tịnh Độ tông của 

chúng ta gọi là công phu thành phiến, là thuộc về vị thứ này, quán hạnh vị. Vãng sanh 

đến  Thế  giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  là  sanh  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cƣ.  Nếu  nhƣ  là 

tƣơng tự vị, vậy là sanh vào cõi Phƣơng Tiện Hữu Dƣ. Đây là từ trong lục tức Phật mà 

nói. Minh tâm  kiến tánh  thì  đây  là  Phật  thực  sự, không phải  là  Phật giả. Tông  Thiên 

Thai gọi là “phần chứng Phật”, tức là nói họ là Phật thật, nhƣng họ chƣa viên mãn, vì 

sao chƣa viên mãn? Vì tập khí vô thỉ vô minh vẫn còn. Phân chứng là thật, không phải 

là giả. Trong Kinh Hoa Nghiêm từ sơ trú Bồ Tát đến Đẳng giác 41 địa vị, tất cả đều gọi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              711/21 

là  phần  chứng.  Hƣớng  lên  trên  nữa  gọi  là  viên  mãn,  gọi  là  cứu  cánh  vị,  rốt  ráo  viên 

mãn là tập khí vô thỉ vô minh đã đoạn hết. Trên địa vị này họ không trú cõi Thật báo, 

họ trú cõi Thƣờng tịch quang, trở về trong Thƣờng tịch quang, cũng chính là trở về tự 

tánh mà chúng ta thƣờng nói. Tông Thiên Thai nói sáu loại Phật, nếu nhƣ chúng ta đem 

đạo  lý  này,  làm  rõ  ràng  minh  bạch  rồi.  Tâm  cung  kính  của  chúng  ta  đối  với  tất  cả 

chúng sanh liền sanh khởi đƣợc. Tất cả chúng sanh không những bao gồm tất cả mọi 

ngƣời, mà còn tất cả động vật, muỗi kiến côn trùng. Cỏ cây hoa lá, núi sông đất đai, 

đây gọi là tất cả chúng sanh, gọi là tình và vô tình. Quí vị sanh khởi tâm gì? Hóa ra đều 

là Phật, sanh khởi tâm cung kính đối với họ, cung kính là tánh đức. Cho nên minh tâm 

kiến tánh, tánh đức liền thấu lộ ra ngoài một cách viên mãn, sẽ không khinh mạn chúng 

sanh nào cả. Họ và ta không khác, họ và Phật Thích Ca Mâu Ni cũng không khác nhau, 

họ và Phật A Di Đà cũng không khác nhau. Tôi nếu nhƣ không cung kính đối với họ, 

tức là không cung kính đối với Phật Thích Ca Mâu Ni, không cung kính đối với Phật A 

Di Đà. Cho nên quí vị tu hành đến một mức độ nào đó thì trong cuộc sống hằng ngày 

đều có thể nhìn ra đƣợc. Thực sự là cảnh tùy tâm chuyển. Pháp thế xuất thế gian nếu 

tách rời chân thành cung kính thì quí vị không học đƣợc gì. Cho nên những ngƣời vãng 

sanh đến Thế giới Cực Lạc, họ thành tựu ở Thế giới Cực Lạc vì sao lại nhanh nhƣ vậy? 

Tại thế gian chúng ta mà tu hành, vì sao lại chậm nhƣ vậy? Quí vị sẽ phát hiện mƣời 

phƣơng quốc độ chƣ Phật, những chúng sanh trú trong đó, sự chân thành cung kính của 

họ đối với ngƣời đều không sánh bằng Thế giới Cực Lạc. Ngƣời ở Thế giới Cực Lạc 

đối với tất cả chúng sanh chân thành cung kính làm đến cực điểm. Cho nên sự học tập 

của họ, lợi ích họ đạt đƣợc là viên mãn, không phải là một phần hai phần. Ấn Quang 

Đại sƣ nói “mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích”, đó là ngƣời ở Thế giới 

Cực Lạc. 

Đi xem những thế giới khác, đại khái là có tám phần cung kính, chín phần cung kính. 

Chúng sanh hiện tại trên trái đất này của chúng ta một phần cung kính cũng không có. 

Cho nên hiện nay học Phật rất khó khăn, ngƣời học Phật rất nhiều, ngƣời thành tựu rất 

ít. Nguyên nhân là ở đâu? Do không có tâm chân thành, không có tâm cung kính, đạo 

lý chính là đây vậy.  Chúng ta nếu muốn nhiều lợi ích hơn một chút, thì quí vị chân 

thành  nhiều  hơn,  cung  kính  nhiều  hơn  nữa.  Quí  vị  học  đƣợc  rồi.  Lời  này  nhất  định 

không phải là lừa dối ngƣời. Nói thật tình thì cũng không phải là lời của Ấn Quang Đại 

sƣ nói, là Phật nói, Bồ Tát nói, Tổ sƣ đại đức nói, đời đời kiếp kiếp truyền nhau. Ấn 

Quang Đại sƣ trong Văn Sao thƣờng thƣờng nhắc đến. Chúng ta đọc sách thế gian, Lễ 

ký của nhà Nho, câu mở đầu nói: “Khúc lễ viết, vô bất kính”, vô bất kính chính là cung 

kính tất cả. Lễ là gì? Lễ chính là chân thành cung kính. Đây là pháp thế gian, không 

phải Phật Pháp. Pháp thế gian đều từ trong cung kính mà có đƣợc. Hà huống đại pháp 

xuất thế gian? Điều này không thể không biết. Chân thành cung kính là từ tâm thanh 

tịnh  mà  có  đƣợc. Tâm  chúng  ta  có  tạp  có  nhiễm, tạp  nhiễm  làm  cho  tâm  chân  thành 

cung kính bị chƣớng ngại, chân thành cung kính là tánh đức, là tự tánh vốn có, cũng là 

vĩnh viễn  không bị mất đi. Hiện tại mê, mê rồi nó không khởi tác dụng nữa. Đây là ý 

nghĩa của phạm hạnh này. 

Dƣới đây Pháp Hoa Gia Tƣờng Sớ, trong Pháp Hoa Kinh Gia Tƣờng Sớ, có ngƣời nói 

lấy chung tất cả giới làm phạm hạnh, tên khác là đoạn dâm làm phạm hạnh. “Có ngƣời 

nói”  chính  là  nói  có  một  số  đại  đức  nói  nhƣ  vậy.  Cách  nói  này  hoàn  toàn  thiên  về 

chúng sanh trong thế giới Ta bà. Chúng sanh trên trái đất chúng ta, đây là đặc biệt nói 

với chúng ta, có thể trì giới thì thanh tịnh, tức tính là phạm hạnh. Trong giới, đặc biệt 

coi  trọng  là  đoạn  dâm.  Cũng  có  thể  nói  đoạn  dâm  là  phạm  hạnh.  Ý  nghĩa  này  cũng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              712/21 

không viên mãn, là chỉ trong uế nhiễm nghiêm trọng nhất mà nêu ra một vấn đề thôi. 

Ngoài  dâm  dục  ra,  tham  lam,  sân  nhuế,  ngạo  mạn,  hoài  nghi,  đều  không  thanh  tịnh! 

Cho  nên  điều  này  chúng  ta  nên  hiểu  đƣợc  cổ  đức  chỉ  nêu  ra  một  trọng  điểm  trong 

nhiễm ô để nói thôi. 

Nên Đại Phẩm viết: đây là Đại Phẩm Bát Nhã Kinh, dâm dục làm chƣớng ngại sanh 

thiên, hà huống là bồ đề! Lời này nói rất hay. Phạm thiên là sắc giới thiên, chƣớng ngại 

quí vị sanh phạm thiên. Sanh sắc giới thiên đều làm không đƣợc, huống là bồ đề? Bồ 

đề là pháp Đại thừa, là liễu sanh tử xuất tam giới. 

Trên đây đều dùng ly dục làm phạm hạnh, nhƣng lại có nghĩa sâu hơn. Ý nghĩa của 

phạm hạnh đích thực có sâu cạn khác nhau. Thâm nghĩa “lấy vạn hạnh để chứng Niết 

bàn làm phạm hạnh”, ý nghĩa này là thâm sâu rồi. Vậy chúng ta hiểu đƣợc, trong Phật 

Pháp, từ  khởi  bộ  tam  quy  ngũ  giới  thập  thiện, lục độ thập nguyện  của  Bồ  Tát, tất  cả 

đều vì chứng Niết bàn, đây là cƣơng lĩnh của Bồ Tát vạn hạnh chứng Niết bàn, mấy 

cƣơng  lĩnh  quan  trọng.  Chúng  ta  tu  học  nghiêm  túc  cũng  gọi  là  phạm  hạnh.  Nhƣng 

phạm  hạnh  thực  sự  quí  vị  phải  tu  thành  công,  quí  vị  không  tu  thành  công  thì  phạm 

hạnh của quí vị không sạch sẽ, đây là khởi điểm của phạm hạnh. Nếu chúng ta không 

làm tốt nó, làm sao có thể hƣớng thƣợng nâng cao? Đây là điều những năm gần đây 

chúng ta nói bắt đầu tu từ cắm rễ. Hiện tại ba nhà Nho, Thích, Đạo có thể nói đều là 

hữu danh vô thực. Nguyên nhân là gì? Sơ suất sự tu trì căn bản. Gốc của Nho gia là Đệ 

tử quy, gốc của đạo gia là Thái Thƣợng Cảm Ứng Thiên, gốc của Phật Pháp là Thập 

thiện nghiệp đạo. Ngày nay chúng ta học Phật, ba thứ này bị làm sơ suất hết, cho rằng 

là gì? Cho rằng những thứ này nhỏ quá, hình nhƣ chúng ta không cần phải học nó, sai 

rồi, nó là gốc. Chúng ta không cần học nó tức là tƣơng đƣơng với không có gốc. Một 

thực vật không có gốc nó làm sao mà sinh trƣởng? Nó làm sao mà sống tiếp đƣợc? Từ 

đó có thể biết, tu tập từ căn bản quan trọng biết bao. 

Pháp Hoa Gia Tƣờng Sớ viết: “tƣớng của phạm hạnh, phạm gọi là Niết bàn, tức pháp 

luân căn bản đại Niết bàn vậy. Hạnh tức vạn hạnh, đến đại Niết bàn vậy”. Mấy câu này 

không nhiều, nói rất rõ ràng. Niết Bàn là tiếng Phạn, trƣớc đây đã học qua rồi. Giảng 

đƣờng của chúng ta mỗi ngày đều có học trò mới, cho nên không thể không lặp lại, hi 

vọng những học viên mới đến cũng có thể hiểu đƣợc hàm nghĩa của những thuật ngữ 

chuyên môn trong nhà Phật. 

Phạn ngữ là Niết bàn, dịch ra ý nghĩa tiếng Trung rất nhiều, phiên dịch phổ biến nhất là 

dịch thành  một  chữ diệt, khổ  tập diệt đạo  trong tứ  đế, chữ diệt  đó  chính là  Niết bàn. 

Nguyên văn tiếng Phạn chính là Niết bàn, dùng một chữ diệt để phiên dịch. Phiên dịch 

có hay không? Phiên dịch rất hay. Nó diệt những gì? Trên nhân mà nói diệt là phiền 

não, phiền não không còn nữa. Trên quả mà nói là diệt sanh tử, lục đạo sanh tử không 

còn nữa, thập pháp giới sanh tử không còn nữa. Phật nói với chúng ta hai loại sanh tử, 

một là phân đoạn sanh tử, một là biến dị sanh tử. Hai loại sanh tử đều đoạn rồi. Đây 

gọi là Niết bàn. Từ đó có thể biết, nhân và quả của hai loại sanh tử này, đều là nhiễm ô, 

là nó tạo thành. Trong nhiễm ô, nhiễm ô quan trọng nhất chính là dục vọng. Năm dục 

tài sắc danh thực thùy, trong kinh Đại thừa nói tài sắc danh thực thùy, đây là năm cái rễ 

của địa ngục, có một cái thì quí vị có thể bị đọa địa ngục rồi, năm cái đều có, vậy thì 

chắc chắn đọa địa ngục. Thứ này là thứ tốt sao? Không phải là thứ tốt. Cho nên Phật 

dạy đệ tử, những thứ này không tách rời đƣợc, cuộc sống của quí vị, quí vị sống trong 

thế gian này, quí vị không thể không có. Phật dạy chúng ta đề cao cảnh giác, biết dừng 

đúng lúc, nhất định không thể ở trong đó mà khởi tham sân si. Đạt đƣợc rồi thì khởi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              713/21 

tham sân si, đạt không đƣợc thì sân nhuế. Đây là ngu si. Quí vị phải đoạn tham sân si, 

muốn đoạn tham sân si thì phải viễn ly năm sự việc này. 

Thế Tôn năm xƣa tại thế, quí vị xem hành nghi một đời của Ngài, Ngài làm gƣơng để 

chúng ta noi theo. Tài có thể không cần, Ngài xuất gia rồi, đi khất thực. Cho nên một 

đời  không  cần  tài.  Tài  này  là  vật  ở  ngoài  thân,  không  phải  là  thứ  gì  tốt!  Ngày  xƣa 

Trung Quốc tạo ra tiền, hiện tại đã không còn nữa rồi, Dân quôc sơ niên vẫn còn. Tuổi 

tác giống nhƣ tôi, ba tuổi nhớ đƣợc việc, lúc đó vừa mới đào thải những loại tiền bằng 

đồng, dùng đồng bản, trong đó không có cái lỗ giữa. Trƣớc đây tiền đồng trong đó có 

lỗ vuông vuông, đời nhà Thanh dùng, thời kỳ dân quốc không còn nữa, cái lỗ đó không 

còn nữa. Cái lỗ đó tồn tại, nó giống thứ gì? Giống nhƣ hình cụ để khóa phạm nhân, làm 

cho quí vị nhìn thấy thứ này, quí vị liền hiểu đƣợc, đây không phải là thứ gì tốt đẹp. 

Thứ này là cùm, là cùm khóa lên ngƣời phạm tội, nó đều có ý nghĩa biểu pháp trong đó. 

Quí vị xem trên văn tự “tiền”, quí vị xem xem, một bên này là chữ “kim”, một bên kia 

là hai bộ “đao”, đó là gì? Đang giành, đang tranh! Quí vị xem ngƣời Trung Quốc hội ý 

văn tự, tức là nói với quí vị không phải là thứ gì tốt đẹp. Phải cẩn thận. Văn tự nƣớc 

ngoài không có trí tuệ này. Thế nên văn tự Trung Quốc là phù hiệu của trí tuệ, điều này 

không thể không biết. 

Danh là hƣ danh, cũng có thể không cần nữa. Ăn, quí vị không thể không ăn uống, quí 

vị  muốn  duy  trì  thân  mệnh  của  thân  thể  này,  quí  vị  không  có  định  công,  thực  sự  có 

định công có thể không cần, lúc đạt đến định, ngủ nghỉ và ăn uống đều có thể không 

cần nữa. Cho nên thiên nhân ở sắc giới năm thứ này họ đều không cần. Năm loại dục 

vọng này đều không có nữa. Họ là thiền định, thức ăn thiền duyệt. 

Biết dừng đúng lúc, Phật Thích Ca Mâu Ni quí vị xem xem y phục, bởi vì khu vực hoạt 

động của họ là nhiệt đới, nhiệt đới đơn giản, ba y một bát là đủ rồi. Ngƣời Trung Quốc 

ở khu vực này là ôn đớn, cho nên nó có bốn mùa, có xuân hạ thu đông, ba chiếc y nhất 

định không đủ dùng, vì thế Phật Giáo truyền đến Trung Quốc, về y phục phải tùy theo 

nhân  duyên  của  Trung  Quốc, không  tùy  theo  duyên  Trung  Quốc,  Phật  Giáo  ở  Trung 

Quốc sẽ không thể phát triển, mọi ngƣời không thể chấp nhận đƣợc. Ba y chính là y mà 

chúng tôi đang đắp đây, ba y có chia cắt những ô nhƣ vầy. Chúng tôi mặc ra ngoài y 

phục của Trung Quốc, đắp cái y này lên. Ở Ấn độ không có áo, chỉ có ba chiếc y này. 

Áo của ngƣời Trung Quốc là hiện tại y áo của ngƣời xuất gia hiện tại. Nói thật ra, năm 

xƣa Thế Tôn tại thế thì ngƣời xuất gia tại gia không phân biệt, giống nhau, y là giống 

nhau. Chỉ là y phục của ngƣời xuất gia là chắp chắp vá vá. Sau này ngƣời ta đều gọi là 

y phƣớc điền. Y từ đâu mà có? Là ở bên ngoài lƣợm một số áo quần của ngƣời tại gia, 

mặc  rách  rồi, vứt  bỏ  đi,  không  cần  nữa,  lƣợm  về,  xem  thấy  trong  đó  chỗ  nào  có  thể 

dùng đƣợc thì cắt nó lại từng miếng từng miếng, dần dần tích lũy nó, tích lũy đến lúc 

có thể may thành một chiếc áo, thì có thể may nó thành một chiếc áo. Ngày xƣa kiếm 

thức ăn uống tƣơng đối dễ dàng, nhƣng áo quần thì không dễ lắm. Y áo phải dệt thủ 

công, chất liệu không giống nhau, màu sắc cũng không tƣơng đồng, vậy thì rất khó coi, 

cho nên phải nhuộm màu, nhuộm nó thành màu cà phê đậm. Cho nên gọi là ca sa, ca sa 

là tiếng Ấn độ. Ý nghĩa là gì? Chính là rất nhiều thứ hỗn hợp lại với nhau gọi là ca sa. 

Các loại vải khác nhau, màu sắc khác nhau tất cả đều nhuộm thành một màu đây gọi là 

ca sa, ca sa sắc. Lúc ăn cơm, cơm cũng là ca sa, nó không phải là cơm của một nhà, 

khất thực xong rồi cơm của nhiều nhà trộn lại làm một, cho nên cơm đó cũng gọi là ca 

sa, chính là ý nghĩa hỗn hợp vậy. Danh từ này ý nghĩa thuật ngữ chúng ta phải hiểu cho 

đƣợc. Cho nên cuộc sống rất đơn giản. Ngủ dƣới gốc cây  một đêm, ngồi thiền nghỉ 

ngơi  dƣới  gốc  cây  liền  khôi  phục  thể  lực.  Năm  xƣa  Phật  đà  tại  thế  sống  cuộc  sống 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              714/21 

không phải  là thời  gian  ngắn!  Ngài  19 tuổi  rời  xa gia đình, gia  tộc  của  Ngài  là  quốc 

vƣơng, ngƣời giàu có, Ngài đi cầu học, Ngài có thể tu hành khổ hạnh, có thể nhẫn nại 

chịu khổ, điều này không dễ dàng. Sau khi thành đạo, thì làm công việc dạy học, không 

những là ngôn giáo mà còn là thân giáo, bản thân phải làm gƣơng để cho mọi ngƣời 

học theo. Những giới luật ngài chế định mỗi một điều đều đã làm đƣợc hết. Bản thân 

chƣa làm đƣợc, tuyệt đối không yêu cầu ngƣời khác, bản thân Ngài mỗi một điều đều 

đã  làm  đƣợc.  Chúng  ta  mở  giới  luật  ra  đọc  tụng,  không  thể  không  khâm  phục  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni, nên noi theo  Ngài  mà  học tập. Vì sao vậy?  Tu định, tu tâm  thanh 

tịnh, nhân giới đắc định, quí vị không thể tuân thủ giới luật để làm, tâm thanh tịnh của 

quí vị từ đâu mà có đƣợc? Không có phƣơng pháp gì khác có thể khôi phục tâm thanh 

tịnh, chỉ có buông bỏ tất cả dục vọng thì tâm thanh tịnh mới hiện tiền. Cho nên những 

thứ này đều là ô nhiễm tâm thanh tịnh của chúng ta. Đầu tiên quí vị phải biết tính chất 

của nó. Tôi hiện tại muốn khôi phục tâm thanh tịnh của tôi, khôi phục tâm bình đẳng 

của tôi, những chƣớng ngại này phải buông bỏ nó đi. Những nhiễm ô này phải thanh 

trừ  nó.  Thanh  tịnh,  bình  đẳng  liền  hiện  tiền.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  là  bản  thân  có,  là 

chân tâm của bản thân. Cho nên tất cả những phƣơng pháp tu hành không có gì khác, 

tất  cả  đều  là  giúp  cho  chúng  ta  đoạn  phiền  não,  đoạn  tập  khí.  Những  thứ  này  quí  vị 

thực sự thể hội đƣợc, quí vị mới hiểu đƣợc Thế Tôn 49 năm dạy chúng ta những gì? 

Dạy chúng ta trở về với tự tánh, tức là dạy chúng ta trở về với Niết bàn. 

Mấy câu dƣới đây là căn bản pháp luân đại Niết bàn. Căn bản là tự tánh, tự tánh là Bát 

niết bàn. Lục tổ Huệ Năng đại sƣ nói rất hay. Quí vị xem Ngài khai ngộ câu đầu tiên 

Ngài nói: “đâu ngờ tự tánh, vốn tự thanh tịnh”, câu thứ hai là “đâu ngờ tự tánh vốn 

không sanh diệt”, không sanh không diệt, đó chính là đại bát niết bàn. Câu thứ ba là 

“đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, quí vị còn cầu gì nữa? Không cần cầu nữa, quí vị 

không khiếm khuyết một điều gì, mỗi mỗi đều viên mãn. Chúng ta thấy Phật Thích Ca 

Mâu Ni Ngài một đời khiếm khuyết quá nhiều rồi, đó là phàm phu chúng ta thấy vậy. 

Bản thân Ngài thì sao? Bản thân Ngài đích thực là sống trong cảnh giới hạnh phúc viên 

mãn  rốt  ráo,  nhƣng  chúng  ta  không  biết.  Trong  kinh  có  ghi  chép,  có  ngƣời  hỏi  Phật 

Thích Ca Mâu Ni, bởi vì trong kinh thƣờng nói, 41 vị Pháp thân Bồ Tát trú báo độ, báo 

độ là Cõi Thật báo trang nghiêm, Ngài cũng là Diệu giác vị, còn cao hơn họ, vậy Tịnh 

Độ của Ngài ở đâu? Phật ngồi nơi đó đều là xếp bằng ngồi thiền, có ngƣời hỏi Phật 

nhƣ vậy liền bỏ chân xuống, ngón chân tiếp xúc đến mặt đất, lúc này bỗng nhiên mọi 

ngƣời nhìn thấy thế giới này là thế giới lƣu ly kim sắc, nhìn thấy chỗ mà Phật đang 

ngồi là gì? Là bảo tòa kim cang. Nhƣ vậy mọi ngƣời biết đƣợc, hóa ra Ngài đang sống 

trong môi trƣờng nhƣ vậy. Phật thu chân trở lại, vừa xếp bằng lại thì không còn nữa, 

không nhìn thấy nữa. Đây là Phật tiết lộ một tí cho quí vị thấy, hóa ra báo độ và hóa độ 

là một không phải hai. Đây là thật. Lại làm cho chúng ta hiểu rõ một sự việc Phật nói 

cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Tùy  theo  tâm  Phật  chuyển  là  Cõi  Thật  báo  trang  nghiêm.  Tùy 

tâm chúng sanh mà chuyển chính là trái đất hiện tại. Phật tùy theo tâm của Phật, Phật 

nhìn  thấy  thế  giới  này  khác  với  chúng  ta.  Chúng  ta  tùy  theo  tâm  chúng  ta.  Chúng  ta 

nhìn thấy thế giới của chúng ta khác với Phật thấy. Cảnh tùy tâm chuyển, tùy theo tâm 

ai?  Tùy  theo  tâm  của  mình.  Không  phải  là  tùy  theo  ngƣời  khác.  Cảnh  giới  của  mỗi 

ngƣời  đều  khác  nhau,  chỉ  có  thành  Phật  mới  tƣơng  đồng  gọi  là  Phật  Phật  Pháp  đạo 

đồng. Vì sao vậy? Tâm của Phật đều là nhƣ nhau, họ không có ô nhiễm, họ không có 

khởi tâm, không có động niệm, không có phân biệt, không có chấp trƣớc, cho nên mọi 

ngƣời đều giống nhau. Cảnh giới hiện ra đó cũng là giống nhau, chính là Cõi Thật báo 

trang nghiêm. Có khởi tâm động niệm thì khác nhau rồi. Có phân biệt chấp trƣớc vậy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              715/21 

thì càng sai biệt nhiều hơn. Hiện tƣợng trong lục đạo sai biệt lớn nhƣ vậy, hoàn toàn do 

nơi phân biệt chấp trƣớc. Cho nên phân biệt chấp trƣớc nếu nhƣ đoạn đƣợc rồi, quí vị 

liền sanh Tứ thánh pháp giới. Tứ thánh pháp giới chính là Tịnh Độ, không sánh bằng 

cõi Thật báo, nhƣng hoàn toàn không tƣơng đồng với trong lục đạo. Các loại thị hiện 

này,  trên  thực  tế,  nói  với  chúng  ta  một  chân  tƣớng  sự  thật,    trong  Kinh  Bát  Nhã  nói 

“phàm có hình tƣớng đều là hƣ vọng” , đây là chân tƣớng sự thật, nó không phải là thật, 

giống nhƣ nằm mơ vậy thôi, thiên biến vạn hóa. 

Hiền Thủ quốc sƣ trong Hoàn Nguyên Quán nói với chúng ta ba loại chu biến, điều thứ 

hai nói “xuất sanh vô tận”, đó chính là biến hóa vô tận, không chỉ từng phút từng giây 

đang biến hóa, mà thực tế là nhƣ Bồ Tát Di Lặc nói một khảy móng tay biến hóa bao 

nhiêu lần? 32 ức trăm ngàn lần biến hóa, đó là trong một khảy móng tay. Đây là cảnh 

giới trong lục đạo, quí vị mới hiểu đƣợc trong lục đạo phức tạp biết bao. Phức tạp gì? 

Ý niệm của mỗi ngƣời đều khác nhau, ý niệm của tất cả chúng sanh không giống nhau. 

Tất cả pháp đều là tùy theo tâm tƣởng của mỗi một chúng sanh mà sanh. Sự phức tạp 

này, phức tạp tức khổ! Lìa khổ mới có thể đƣợc vui, đây là quả khổ, không có cách gì 

lìa đƣợc, lìa phải từ trên nhân mà lìa. Nhân không còn nữa, quả đƣơng nhiên sẽ không 

còn. Cho nên Phật hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật, giáo hóa chúng sanh làm sao để dạy 

họ? Làm sao để giúp họ lìa khổ đƣợc vui? Giúp họ phá mê khai ngộ. Họ khai ngộ rồi, 

giác ngộ rồi, khổ của họ không còn nữa, nhân của khổ không còn, quả khổ lập tức sẽ 

không còn nữa. Nhân quả là nối liền nhau. Không phải họ không có mặc thì tặng áo 

quần cho họ, không có ăn tặng cơm cho họ, không phải là ý nghĩa này. Điều đó không 

giải quyết đƣợc vấn đề. Dạy họ. Cho nên đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học dạy 49 

năm, không bỏ phí một ngày nào, không nghỉ ngơi một ngày nào, một ngƣời cũng dạy, 

hai ngƣời cũng dạy, ngàn vạn ngƣời cũng dạy. 49 năm dạy học trƣớc sau chƣa từng 

gián  đoạn.  Một  thầy  giáo  tốt  nhƣ  vậy  đi  đâu  mà  tìm  cho  ra!  Lại  là  thầy  giáo  tình 

nguyện, không thu học phí, ngƣời đến không chối từ, ngƣời ra đi không níu kéo, đối 

với bất cứ ngƣời nào cũng không có bất kỳ áp lực gì, không gây nên phiền phức gì cho 

ai cả, đắc đại tự tại! Họ đắc đại tự tại rồi cũng giúp đỡ ngƣời khác đắc đại tự tại. Cho 

nên đây là mục tiêu cuối cùng, làm cho chúng ta thực hành vạn hạnh, đến quả báo đại 

Niết Bàn. Đây là viên mãn rồi. 

Lại Đại Nhật Kinh Sớ quyển thứ 17, đây là đại kinh căn bản của Mật tông, trong đây 

cũng có một đoạn, nói rằng: “phạm là Niết bàn, phạm hạnh là tên của ngƣời tu hành 

phạm hạnh”. Phạm hạnh này làm động từ để nói, là ngƣời tu phạm hạnh. “Đầy đủ đại 

niết bàn gọi là phạm”, đầy đủ đại niết bàn mới thực sự xƣng nó là phạm hạnh, đây là 

ngƣời gì?  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm    nói Bồ  Tát  sơ  trú trở lên  mới  thực  sự là ngƣời 

phạm  hạnh.  Những  ngƣời  này,  thiền  tông  nói  là  phá  nhất  phẩm  vô  minh  chứng  nhất 

phân pháp thân, đây mới thực sự là phạm hạnh. 

“Thƣợng nhị kinh sớ”, hai loại trƣớc, một là Đại Nhật Kinh Sớ, một là Pháp Hoa Kinh 

Sớ,  sớ  của  hai  bộ  kinh  này,  chính  là  chú  giải,  đều  nói  đến  hạnh  của  đại  niết  bàn  là 

phạm hạnh, đây là thâm nghĩa của phạm hạnh, không cục hạn nơi trì giới và đoạn dâm 

mà thôi, trì giới và đoạn dâm xƣng là phạm hạnh. Đó là khích lệ học trò nhỏ. Đối với 

chúng ta mà nói, thâm nghĩa của phạm hạnh là ngƣời chứng đến Phật quả, đại sƣ Thiên 

Thai  nói  là  phần  chứng  tức  Phật,  mới  đƣợc  xƣng  là  phạm  hạnh,  đây  là  ngƣời  phạm 

hạnh, cũng tức là chúng ta nói, 41 vị pháp thân đại sĩ trong cõi thật báo, họ là phạm 

hạnh. Đây là thâm nghĩa của phạm hạnh. 

“Nguyện  văn  này  viết  thù  thắng  phạm  hạnh”,  nguyện  thứ  27  này  tu  phạm  hạnh  thù 

thắng. “Có lẽ gồm cả hai nghĩa này”, trong câu kinh văn này trƣớc sau hai ý nghĩa đều 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              716/21 

đầy đủ. Nên đoạn trừ dâm dục, lễ Phật niệm Phật, phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên 

niệm. Tức là diệu hạnh thú hƣớng đại niết bàn căn bản pháp luân vậy. Ở đây chúng ta 

nhất định phải biết, không những đoạn trừ dâm dục, ngũ dục cũng phải đoạn, cố gắng 

giảm  nhẹ  nó,  không  nên  cố  ý  tìm  cầu,  trong  kinh  giáo  Đại  thừa  đức  Phật  luôn  dạy 

chúng ta tùy duyên mà không phan duyên, vậy là rất tốt, ý nghĩa này rất tốt. Nhƣng vì 

sao ngƣời thông thƣờng không buông bỏ đƣợc? Tôi phải ăn cơm, tôi phải mặc áo quần, 

tôi phải ở trong nhà. Ông bảo tôi đều buông bỏ hết, tôi làm sao mà sống? Cho nên họ 

không  buông  bỏ  đƣợc.  Thực  sự  có  thể  giúp  chúng  ta  buông  bỏ,  thực  tế  mà  nói, hiểu 

nhân quả quí vị sẽ dám buông bỏ. Sách nhân quả nhập môn, tôi cảm thấy Liễu Phàm 

Tứ Huấn tốt, đối với chúng ta thực sự có lợi ích. Liễu Phàm Tứ Huấn nói cho chúng ta 

một  sự  thật  quan  trọng,  đó  chính  là  nói  “miếng  ăn  miếng  uống  đều  do  tiền  định”. 

Không  phải  quí  vị  có  thể  kiếm  đƣợc,  quí  vị  có  thể  cầu  mà  đƣợc.  Không  phải,  trong 

mạng định sẵn rồi. Trong mệnh ai định đoạt? Bản thân đã định đoạt rồi. Ở đây Phật nói 

rất hay: “dục tri tiền thế nhân, kim sanh thọ giả thị”, quí vị muốn biết đƣợc đời trƣớc 

tạo là nhân gì, đời này quí vị đã nhận đƣợc chính là, là quả báo,  “dục tri lai thế quả, 

kim sanh tác giả thị”, hai câu này nếu thẩm thấu đƣợc rồi, quí vị sẽ dám học theo Phật, 

tôi thực sự buông bỏ. Những nghiệp quá khứ đã tạo, trong đời này tôi thừa nhận, nếu 

nhƣ tôi không làm cái nghiệp chết đói, tôi cái gì cũng không cầu, hình nhƣ mỗi ngày 

đều có thứ để ăn, sẽ không bị đói. Vì sao vậy? Trong mạng của quí vị không phải là 

mạng chết đói. Quí vị không phải là số chết lạnh, quí vị chắc chắn có áo quần mặc. Quí 

vị lo lắng để làm gì? Trong đời quá khứ làm những gì, trong đời này trƣớc khi học Phật 

làm những gì, phải biết đƣợc sau khi học Phật tôi lại làm những gì, quí vị phải đem vấn 

đề này nhìn cho rõ ràng, cho thấu đáo, tâm quí vị liền định đƣợc. Trƣớc khi học Phật, 

không  sai,  là  tạo  những  nghiệp  ác,  là  vô  tri!  Tập  khí  trong  đời  quá  khứ,  nhƣng  nghĩ 

xem bản thân thực sự vẫn có thiện căn. Vì sao vậy? Không có ý niệm hại ngƣời. Ngƣời 

khác tổn hại tôi, tôi vẫn có thể thông cảm cho họ, không tính toán với họ. Đây đều là 

thiện căn. Điều này đối với đời này và đời sau của chúng ta đều có sự giúp đỡ rất lớn. 

Sau khi học Phật hiểu đƣợc rồi. 

Tôi năm xƣa lúc mới học Phật, thầy giáo dạy tôi bố thí, dạy tôi học ba loại bố thí, tu tài 

bố thí, tài sản của quí vị sẽ dùng không hết, tu pháp bố thí, quí vị sẽ thông minh trí tuệ, 

tu bố thí vô úy, quí vị sẽ đƣợc mạnh khỏe trƣờng thọ, đây là nghĩa rất cạn, không phải 

là nghĩa thâm sâu, nó là thật, không phải là giả. Tôi rất nghe lời, y giáo tu hành. Lúc đó 

cuộc sống vô cùng gian khổ, thầy giáo nói với tôi: kiếp trƣớc không tu bố thí tài vật, 

cho nên kiếp này cuộc sống vô cùng nghèo khó, cũng không tu bố thí vô úy, cho nên 

thọ mạng của anh không dài, cũng may  mắn, anh còn có tu một chút bố thí pháp, có 

một chút thông minh trí tuệ, hiện tại nếu nhƣ chịu nổ lực để bổ sung hai thứ này, vẫn 

còn kịp, lúc đó tôi 26 tuổi, đại sƣ Chƣơng Gia nói với tôi nhƣ vậy. Tôi thƣa với thầy 

giáo tôi không có tài sản, mỗi tháng chỉ một chút tiền lƣơng này đủ sống thôi, còn phải 

rất tiết kiệm, làm gì có tiền để bố thí? Thầy hỏi tôi, một hào có không? Tôi nói một hào 

thì  có  thể.  Một  đồng  thì  sao?  Một  đồng  cũng  có  thể.  Vậy  thì  bố  thí  từ  một  hào,  một 

đồng đó. Một hào một đồng này bố thí nhƣ thế nào? Lúc tiếp xúc với Phật Pháp, hiểu 

đƣợc Phật Pháp là đại học vấn, không phải là mê tín, thế nên cũng bắt đầu đi đến chùa 

chiền. Trƣớc đây nhất định không đến chùa bao giờ, vì cho rằng nó là tôn giáo, là mê 

tín. Đến thƣ viện rồi đi tìm sách xem, cũng quen biết rất nhiều bạn bè học Phật, nhìn 

thấy họ in kinh, lúc in kinh cầm một danh sách, mọi ngƣời đến góp tiền in kinh, không 

câu nệ nhiều hay ít, chúng tôi viết một hào cũng đƣợc, viết năm hào cũng có đƣợc, viết 

một đồng cũng đƣợc, thầy giáo dạy vậy, tôi làm thật. Thêm một cái nữa là phóng sinh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              717/21 

Phóng sinh cũng là mọi ngƣời cầm danh sách đến thu tiền, chúng tôi thực sự bắt đầu từ 

một hào, một đồng. Làm nhƣ vậy khoảng đƣợc ba năm, thu nhập đƣợc tƣơng đối nhiều. 

Nhiều  rồi  thì  làm  sao?  Có  bao  nhiêu  thì  bố  thí  bấy  nhiêu,  không  giữ  lại,  càng  bố  thí 

càng nhiều. Thật vậy không giả dối tí nào, càng bố thí càng nhiều. Tiền từ đâu mà có 

cũng không hiểu nữa, nói chung hễ có tiền là bố thí, là làm việc tốt, không có tiền còn 

tốt hơn có tiền! Bởi vì có tiền còn phải nghĩ cách tiền này phải làm nhƣ thế nào, phải 

đem nó dùng cho hết, không có tiền thì không cần nghĩ những sự việc này nữa. Thầy 

giáo  muốn  tôi  học  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni, Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  một  đời  không có 

chùa chiền, không có tự viện, sống cuộc sống du mục, ở đâu có duyên thì đến nơi đó, 

điểm này tôi học đƣợc rồi. Học Phật sáu mƣơi năm, giảng kinh 53 năm, thật vậy ở đâu 

có duyên thì đi đến đó, rất tự tại! Các nơi cúng dƣờng ngày càng nhiều. Tôi học Ấn 

Quang Đại sƣ làm một sự việc, in kinh bố thí, tôi không làm những việc khác, cho nên 

trong đạo tràng này kinh sách hay đĩa CD đều là miễn phí kết duyên cho mọi ngƣời. 

Thập phƣơng cúng dƣờng tôi, tôi làm việc này. Ấn Quang Đại sƣ một đời chỉ làm việc 

này. Đối với cứu tế thiên tai, đều là từ trong tiền in kinh, rút ra một bộ phận để cứu tế, 

dùng in tặng kinh luận sách hay là chính. Đây là việc tốt! Hiện tại không những Phật 

Pháp chúng ta phải cứu vãn, Nho vào Đạo cũng phải vãn cứu, ngƣời hoằng pháp ít rồi, 

chúng ta nói ba nhà Nho, Thích, Đạo ngƣời càng ngày càng ít, vấn đề này rất nghiêm 

trọng. Điển tịch rất nhiều, trong thiên tai sẽ bị hủy hoại mất, làm thế nào đem những 

điển tịch này vĩnh viễn  truyền tiếp xuống mà không đến nỗi làm cho thất truyền, chỉ 

có một biện pháp, in số lƣợng lớn, khắp nơi đều cất giữ, đây là phƣơng pháp đáng tin 

cậy  nhất.  Cổ  nhân  rất  dụng  tâm.  Quí  vị  xem  xem  ở  Phòng  sơn  Bắc  Kinh  nhìn  thấy 

thạch kinh. Đó là một bộ đại tạng kinh đƣợc khắc trên đá. Khắc bao lâu rồi? 800 năm 

rồi. Quí vị xem cổ nhân dụng tâm chỉ lo sợ kinh điển bị thất truyền, dùng phƣơng pháp 

này để bảo tồn. Dụng tâm vất vả. Nhƣng phải hiểu đƣợc nếu nhƣ một trận động đất lớn, 

thì nó  bị hủy  hết. May  là  Phật  Pháp  chúng  ta  nói:  nơi kinh tạng  có  mặt  nhất định có 

thần hộ pháp gia hộ. Động đất lớn không nhất định có thể xảy ra nơi đó. Vì thế hiện tại 

kỹ thuật in ấn phát triển, số lƣợng càng nhiều càng tốt. Có thể chia tặng cho toàn thế 

giới, mỗi  một  quốc gia trong thƣ viện  trƣờng đại  học đều  có  cất giữ, thì sẽ không bị 

thất truyền, trên thế giới thiên tai nhiều hơn nữa, không thể là hoàn toàn bị hủy diệt hết, 

cũng sẽ có lƣu lại đƣợc vài bộ.  Đây là phƣơng pháp tốt. Cho nên chúng tôi in những 

loại sách hay với số lƣợng lớn, lƣu thông số lƣợng lớn, một mặt khích lệ một số ngƣời 

đến học tập, một mặt là đem những thứ này lƣu truyền lại cho đời sau. Quan trọng nhất 

là  nhân  tài,  “nhân  năng  hoằng  đạo,  phi  đạo  hoằng  nhân”.  Cho  nên  tôi  thƣờng  nói: 

hoằng pháp khó, hộ pháp càng khó. Công đức hoằng pháp rất lớn. Công đức hộ pháp 

càng lớn hơn. 

Phật Thích Ca Mâu Ni trƣớc khi nhập diệt đem sự việc hộ pháp này phó thác cho quốc 

vƣơng đại thần. Quốc gia có phƣớc báo, hộ trì Phật Pháp. Hiện tại trên thế giới này rất 

nhiều quốc gia tôn sùng khoa học, cho rằng đây là tôn giáo đây là mê tín, không còn hộ 

trì  nữa. Cho  nên  Phật  Pháp, tất  cả  pháp, không  những  là  Phật  pháp, pháp  của  Thánh 

hiền dần dần điêu linh phải hủy diệt rồi, trên trái đất thiên tai nhiều lên, nhân quả này 

bày ra trƣớc mắt chúng ta, không cần phải là ngƣời rất thông minh, ngƣời bình thƣờng 

bình tĩnh mà ngẫm nghĩ, quí vị sẽ hoàn toàn hiểu rõ đƣợc, pháp của Thánh hiền, đặc 

biệt là Phật Pháp, ngƣời nào tu ngƣời đó có phƣớc; cả nhà quí vị tu, cả nhà quí vị sẽ có 

phƣớc. Cả khu vực quí vị ở tu thì cả khu vực đó có phƣớc báo, không sai chút nào. Nếu 

nhƣ ngƣời lãnh đạo của khu vực này họ đề xƣớng họ hộ trì, khu vực này sẽ không có 

thiên tai, khu vực này nhân dân nhất định sẽ vô cùng hạnh phúc, an lạc. Nhƣng chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              718/21 

ta nói những lời này không có ai tin, có thể có đƣợc một khu vực làm thí nghiệm sẽ thí 

nghiệm  ra  đƣợc,  liền  có  thể  chứng  minh  ra  đƣợc.  Hiện  tại  vì  chúng  ta  thƣờng  tuyên 

dƣơng, ngƣời nghe cũng nhiều, đích thực có ngƣời có tâm muốn làm. Tôi chỉ cần biết 

đƣợc họ muốn làm, tôi liền khích lệ họ làm. Tôi cũng có thể giúp quí vị làm. Ngƣời 

Trung Quốc nói làm một hình mẫu cho mọi ngƣời xem xem, khu vực của tôi chuyên 

môn hoằng dƣơng Nho, Thích, Đạo, khu vực này không có thiên tai, khu vực này nhân 

dân đều sống rất an lạc, không dễ dàng! 

Tôi đến Nhật bản sáu lần, có hai lần dự hội thảo ở Cang Sơn Nhật Bản, hội nghị hòa 

bình do Unesco Liên hợp quốc tổ chức, tổ chức tại Cang Sơn. Cho nên tôi từng ở hai 

lần  tại  Cang  Sơn,  mỗi  lần  khoảng  hơn  một  tuần  lễ,  ngƣời  nơi  đó  dục  vọng  rất  thấp, 

nhân  dân  đối  với  cuộc  sống  hiện  tại  rất  dễ  dàng  mãn  túc,  họ  không  cần  kiếm  tiền, 

ngƣời Cang Sơn nhà nhà đều có của để dành, vẫn còn tuân theo giáo huấn của tổ tông, 

đều có thói quen dành dụm, tiểu trấn này bốn trăm năm chƣa có thiên tai. Quí vị xem 

Nhật bản khắp nơi thiên tai rất nhiều, chỉ có khu vực này không có. Nguyên nhân là gì? 

Tâm ngƣời tốt! Chúng ta có một ngƣời đồng tu, đồng tu học Phật, ngƣời Đông bắc, mở 

một nhà hàng ăn tại đó, ông ấy nói với tôi, cả nhà ông ấy ra ngoài đi du lịch, tiệm chỉ 

đóng cửa chứ không khóa, hai tuần lễ không có ngƣời đi vào, đích thực cổ nhân nói: 

“trên đƣờng không nhặt của rơi, đêm nhà không đóng cửa”, quí vị xem ra khỏi nhà, đi 

du lịch hai tuần lễ, cửa nhà vẫn mở, quí vị vừa đẩy nhẹ là có thể vào, là một nơi tốt nhƣ 

vậy, thế nên nơi này không có thiên tai. Đó là một nơi tu hành rất tốt. Quan viên địa 

phƣơng lúc tôi đến đều đã gặp mặt, rất là hiếm có, giống nhƣ tiểu trấn này thật hiếm có. 

Hiện tại rất khó để gặp một nơi nhƣ vậy. Nhƣng không thể nói là không có. Chúng tôi 

chƣa đến Nhật bản thì không biết, sau khi đến rồi mới hiểu đƣợc, thí nghiệm này cũng 

tƣơng ƣng với điều trong kinh điển nói, ngƣời cƣ trú nơi đó tâm tốt, hành vi tốt, ngƣời 

trong tiểu trấn đều chăm sóc lẫn nhau, quan tâm lẫn nhau, hợp tác với nhau, thật không 

dễ dàng. Cho nên tôi gặp đƣợc huyện trƣởng ở đây, tôi rất tán thán nơi này. 

Giống  nhƣ  tiểu  trấn  này,  nếu  nhƣ  mỗi  địa  phƣơng  đều  có  mấy  cái,  thì  trên  trái  đất 

chúng ta những thiên tai này tự nhiên đƣợc hóa giải. Cho dù không thể hoàn toàn hóa 

giải,  nhƣng  cũng  giảm  nhẹ  đƣợc  rất  nhiều,  không  đến  nỗi  có  thiên  tai  nghiêm  trọng. 

Đây là điều chúng ta nên biết, nên phải nỗ lực hƣớng theo phƣơng hƣớng này để làm. 

Nếu nhƣ lại có thể lễ Phật niệm Phật, phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm, vãng 

sanh Tịnh Độ chính là thú hƣớng đại bát niết bàn căn bản pháp luân. 

Trong thời đại mạt pháp của Thế Tôn, đây là một con đƣờng chính, là một con đƣờng 

tắt, vững vàng, nhanh chóng. Bảo đảm trong một đời thành tựu. Không những bản thân 

thành tựu, giống nhƣ tôi vừa nói, bảo hộ cho gia đình quí vị, gia hộ cho một khu vực 

này. 

Vừa nghe danh Phật, liền đầy đủ công đức nhƣ vậy. Nhƣ vậy, giống nhƣ đoạn trƣớc đã 

nói, không chỉ một nguyện này, chúng ta từ nguyện thứ 18- thập niệm tất sanh, nguyện 

thứ 19- phát tâm bồ đề, nguyện thứ 20- đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, nguyện thứ 

21- nghe danh sám hối, niệm Phật nhất định vãng sanh, đến nguyện 27 trƣớc đây, công 

đức đã nói, nghe danh liền đầy đủ rồi. 

“Túc chứng Phật hiệu, danh cụ vạn đức”, đây là thâm nghĩa. Một câu A Di Đà Phật 

này, nếu nhƣ dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm cung kính để niệm, trong một 

câu danh hiệu Phật, công đức vô lƣợng vô biên, ngƣời thƣờng không biết đƣợc. Vì sao 

hiệu quả niệm  không  rõ lắm?  Vì  có  miệng  mà  vô  tâm, tức  là  trƣớc đây  đã  nói, dụng 

tâm bất nhất, tâm tán loạn. Tín tâm chƣa đủ, phát nguyện không khẩn thiết, niệm Phật 

có  tạp  niệm, có  gián  đoạn. Nói  cách khác, niệm  niệm  không  có  tách  rời  ngũ  dục  lục 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              719/21 

trần của thế gian. Ngày ngày nghĩ những điều này, thời gian muốn niệm Phật Bồ Tát ít 

quá, hơn nữa không chuyên cần. Cho nên hiệu quả niệm Phật không rõ ràng. Chỉ có 

thiểu số ngƣời, rất ít ngƣời, chuyên nhất niệm Phật, đa phần vào lúc nào? Mắc trọng 

bệnh. Thầy thuốc tuyên bố không thể cứu chữa nữa, biết bản thân sắp chết rồi, khoảng 

vào lúc này mới buông bỏ vạn duyên, nhất tâm chuyên niệm, không ngờ rằng niệm đến 

nửa tháng, một tháng, bệnh của họ niệm lành đƣợc. Đây là gì? Họ vẫn còn có thọ mạng. 

Họ mắc bệnh nặng đó là nghiệp chƣớng, một loại là túc nghiệp, một loại là oán thân 

trái chủ, công đức Phật hiệu đều có thể hóa giải đƣợc những vấn đề này, có thể tiêu trừ 

nghiệp đời trƣớc của quí vị, có thể hóa giải oán thân trái chủ. Quí vị tuy không qua lại 

với  họ, quí  vị  thật  học  Phật,  thật  niệm  Phật  rồi,  công  đức  này  họ  cũng  có  một  phần. 

Tuy rằng quí vị không cố ý hồi hƣớng đến họ, họ cũng có đƣợc một phần. Vì sao vậy? 

Vì họ có duyên với quí vị, quí vị có lợi ích họ cũng đƣợc hƣởng nhờ. Là đạo lý nhƣ 

vậy! Họ bệnh lành rồi. Giống nhƣ sự việc này, chúng tôi trong quá trình học Phật mấy 

mƣơi năm nay, những ví dụ nhìn thấy đƣợc chƣa đến 100 ví dụ, ít nhất cũng có sáu bảy 

mƣơi ví dụ, tôi thấy rất nhiều. Đây là thật không phải giả. Vì sao bệnh nặng nhƣ vậy? 

Đây là hai loại nghiệp, một là túc nghiệp, quí vị trong đời quá khứ và đời nay bản thân 

đã tạo tội nặng quá. Ngoài ra một loại khác là oán thân trái chủ, đến tìm quí vị gây 

phiền phức, đến đòi mạng quí vị. Vì sao họ bỏ qua cho quí vị? Vì họ đi rồi. Oai thần 

bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì cho quí vị. Quí vị thật niệm Phật, 48 nguyện gia 

trì. Thực sự có tín tâm, tín tâm kiên định, có nguyện tâm, tôi trong đời này  một mục 

tiêu,  một  phƣơng  hƣớng,  một  phƣơng  hƣớng  là  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc,  một 

mục  tiêu  là  thân  cận  Phật  A  Di  Đà.  Thế  giới  Cực  Lạc  sau  khi  thành  Phật  giống  nhƣ 

Phật vậy, quay ngƣợc thuyền từ phổ độ chúng sanh, phàm là chúng sanh có duyên với 

quí vị, có thể không tôn trọng đƣợc sao? Có thể không khâm phục quí vị sao? Sẽ tổn 

hại quí vị sao? Không thể nào! Vì sao vậy? Vì quí vị thành tựu rồi chính là họ thành 

tựu. Quí vị chắc chắn điều đầu tiên là đi độ cho họ, gọi là Phật độ ngƣời hữu duyên. 

Bất luận là có ân với quí vị hay là có oán, hoặc là có nợ nần với quí vị, tất cả đều đƣợc 

độ. Tại thế gian này có thể làm đƣợc, mảy trần không nhiễm, triệt để buông bỏ. Chỉ 

làm tốt một sự việc, là giới thiệu Phật Pháp Đại thừa, Thế giới Cực Lạc cho đại chúng, 

đây là việc rất tốt! Làm cho mọi ngƣời hiểu rõ Phật Pháp, hiểu biết về Phật Pháp, lý 

giải đƣợc Phật Pháp, y giáo tu hành. Chúng ta trong đời này sẽ không sống uổng phí. 

Nhiều  ngƣời  đƣợc  lợi  ích  nhƣ  vậy,  bản  thân  còn  có  thể  không  sanh  Tịnh  Độ  sao? 

Không có lý gì lại nhƣ vậy! Bản thân chắc chắn đƣợc vãng sanh, không có chút nghi 

hoặc nào. Đây là công đức nghe tên, vi diệu khó nghĩ bàn. 

Nhƣ Tôn Thắng Đà Là Ni Kinh, trong kinh có mấy câu nói: “chƣ phi điểu súc sanh, 

hàm  linh  chi  loại, văn  thử đà la ni, nhất kinh  ƣ nhĩ,  tận  thử  nhất  thân, cánh bất  phục 

thọ.” Đây là lợi ích của kinh giáo Đại thừa đối với cõi súc sanh. Quí vị xem phi điểu, 

súc sanh, ngày nay chúng ta nói động vật, Phật Pháp nói trong lục đạo có súc sanh đạo, 

chúng có linh tánh, không khác gì con ngƣời. Cũng là con ngƣời sau khi chết rồi, thác 

sanh đến cõi này, thọ thân súc sanh. 

“Văn thử đà la ni”, đây là Đà La Ni Kinh, đà la ni là tiếng Ấn độ, dịch thành tiếng 

Trung gọi là tổng trì. Tổng tất cả pháp, trì tất cả nghĩa. Súc sanh nghe đến kinh văn này, 

chúng hiểu đƣợc. “Một khi qua tai, hết thân này rồi, không thọ thân này nữa”, chúng 

liền có thể xa lìa đƣợc cõi súc sanh, có thể xa lìa thân súc sanh, đi đến nơi nào? Đến 

cõi ngƣời. Hàng thiện căn sâu dày, trong đời quá khứ có tu hành, chúng đến cõi trời, 

không còn bị đọa lạc trong ba đƣờng ác. Đây là lợi ích của súc sanh nghe kinh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              720/21 

Dƣới đây trong Niết Bàn Kinh  có câu nói, còn sâu sắc hơn ý nghĩa này. Chúng ta xem 

tiếp. “ Đại niết bàn này cũng lại nhƣ vậy”. Đây là Đại Niết Bàn Kinh, “nếu có chúng 

sanh” chúng sanh này phạm vi rất lớn. Không chỉ là cõi súc sanh, cõi ngạ quỷ, cõi địa 

ngục cho đến cỏ cây hoa lá sơn hà đại địa, tất cả chúng linh đều nghe đƣợc hết. Tụng 

kinh họ nghe đƣợc rồi, chúng ta không thể không tụng đọc một cách cung kính, không 

thể khinh mạn. Tất cả pháp đều là từ trong cung kính mà cầu ra đƣợc. Chúng ta tụng 

kinh là bố thí cho tất cả chúng sanh phải cung kính thì họ mới đƣợc lợi ích, giảng kinh 

cũng lại nhƣ vậy.  Cổ đức còn đem kinh điển khắc lên chuông khánh, khắc lên trên đó, 

đặc biệt là chuông lớn. Có lúc đem một bộ Kinh Hoa Nghiêm, toàn bộ kinh văn khắc 

lên đại hồng chung, đại hồng chung vừa gióng một tiếng tất cả chúng sanh đều nghe 

đƣợc hết, con ngƣời không có khả năng này, quỷ thần có năng lực này. Chúng ta từ đây 

thấy  đƣợc  cổ  nhân  đối với  việc hoằng  dƣơng  truyền  bá  Phật  Pháp, đối với pháp  giới 

chúng sanh, đối với sơn hà đại địa. Cho nên sơn hà đại địa ít thiên tai, nó có nguyên 

nhân. Hiện tại khoa học phát triển rồi, có ti vi, có mạng internet, những công cụ truyền 

bá này, so với ngày xƣa tiến bộ hơn rất nhiều. Chúng ta nên đem những kinh luận này, 

không  ngừng  phát  trên  mạng  internet,  phát  lên  sóng  trên  truyền  hình,  pháp  giới  hƣ 

không tất cả chúng sanh đều tiếp nhận đƣợc. Sự ảnh hƣởng này không chỉ là sơn hà đại 

địa, mà ảnh hƣởng đến pháp giới hƣ không giới. Không trung, ngạn ngữ xƣa có câu: 

“ngẩng đầu ba thƣớc có thần minh”, những thần minh này ở trong không trung, trong 

những sóng điện từ này có chánh pháp, có bát nhã, có Niết bàn, tất cả họ đều đƣợc lợi 

ích. 

Chúng ta có thể ở đây tận tâm, tận một phần tâm, tận một phần sức, đều là vô lƣợng vô 

biên công đức chân thật. Quí vị xem trong Kinh Niết Bàn nói: nếu có chúng sanh, nghe 

kinh qua tai, bảy kiếp sau này, không đoạ đƣờng ác. Bảy kiếp là nói về thời gian. Bảy 

tiểu kiếp, thời gian đó cũng rất dài. Kiếp có rất nhiều cách nói. Trong kinh điển cũng 

có  ghi  chép,  các  địa  phƣơng  chúng  sanh  căn  tánh  không  tƣơng  đồng,  Phật  tùy  theo 

chúng sanh mà thuyết pháp, là tùy tục đế, cho nên có các loại khác nhau. Nếu nhƣ là 

nói chân đế, chân đế không có ai hiểu. Chân đế là gì? Chân đế không có không gian, 

không có thời gian, đây là nói sự thật cho quí vị. Quí vị có phân biệt, có chấp trƣớc, 

liền có thời gian, liền có không gian. Phân biệt chấp trƣớc buông bỏ rồi, thời gian và 

không gian cũng không còn nữa. Vậy chúng ta hiểu đƣợc, các loại chúng sanh không 

giống  nhau,  phân  biệt  chấp  trƣớc  không  giống  nhau,  cho  nên  đối  với  khái  niệm  thời 

gian dài ngắn không tƣơng đồng. Nói chung, kiếp là thời gian rất dài. Phật ở trong kinh 

nói với chúng ta, thọ mạng con ngƣời, thọ mạng con ngƣời trong cõi ngƣời, lúc ngắn 

nhất  bình  quân  tuổi  thọ  là  mƣời  tuổi.  Đây  là  ngắn  nhất.  Từ  mƣời  tuổi  mỗi  một  trăm 

năm thêm một tuổi, thêm cho đến tám vạn bốn ngàn tuổi, chính là tuổi thọ con ngƣời 

dài nhất là tám vạn bốn ngàn tuổi. Từ tám vạn bốn ngàn tuổi mỗi một trăm năm giảm 

một tuổi, lại giảm cho đến mƣời tuổi, một tăng giảm nhƣ vậy gọi là một kiếp, là tiểu 

kiếp, bảy lần tăng giảm nhƣ vậy, thời gian này rất dài rất dài, nó không đọa đƣờng ác. 

Lợi ích kinh giáo lớn đến nhƣ vậy! Nói ở đây đều là kinh Đại thừa. 

Tôn Thắng Đà La Ni Kinh là của Mật tông, đều là đại thừa. Kinh Đại thừa có năng lực 

lớn  nhƣ  vậy.  Lại  nói  với  chƣ  vị,  trong  tất  cả  kinh,  kinh  thù  thắng  thứ  nhất  là  Đại 

Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, càng thù thắng hơn Kinh Hoa Nghiêm  chính 

là  kinh  mà  hiện  tại  chúng  ta  đang  học  Đại  Thừa  Vô  Lƣợng  Thọ  Kinh.  Nếu  nhƣ  đọc 

Kinh Vô Lƣợng Thọ thì công đức này lớn đến bao nhiêu? Vƣợt qua Kinh Niết Bàn, 

vƣợt qua Tôn Thắng Đà La Ni Kinh, đáng tiếc là gì? Chúng ta không biết vậy! Tuy bộ 

kinh này chúng ta từ tiếp xúc, từ khai giảng, bộ kinh này ngày xƣa giảng mƣời lần rồi, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              721/21 

lần này giảng tỉ mỉ, báo cáo tâm đắc tu học sáu mƣơi năm, cùng chia sẻ với các đồng 

học. Đích thực trong kinh giáo mà tất cả chƣ Phật đã tuyên thuyết, không có kinh nào 

vƣợt qua Kinh Vô Lƣợng Thọ, không có kinh nào vƣợt qua 48 nguyện. Nếu nhƣ chúng 

ta không thể đọc toàn kinh thì quí vị đọc 48 nguyện, công đức vô lƣợng vô biên, thù 

thắng vô cùng. 

Thông thƣờng chữ văn trong kinh, vừa mở kinh ra, câu thứ nhất là “nhƣ thị ngã văn”, 

đây là nói về chữ văn, “ bất thị đản văn nghĩa kiêm tín thọ”, không phải chỉ là nghe đến, 

nghe rồi thì sao? Nghe vào trong thức A lại ya, trồng thiện căn, nó không khởi tác dụng. 

Sau khi nghe đƣợc thì sao, nghe đƣợc rồi thì phải tin, nghe đƣợc rồi thì phải hiểu, sau 

khi hiểu đƣợc rồi phải có thể y giáo phụng hành. Cũng tức là đem những lý luận đã nói 

trong kinh điển biến thành tƣ tƣởng của bản thân, là kiến giải. Tất cả những giáo huấn 

trong kinh luận trở thành sinh hoạt hành vi của chúng ta. Quí vị thực sự đạt đƣợc lợi 

ích, đây gọi là văn! Cho nên sau khi nghe có tín, giải, hạnh, cuối cùng là chứng. Quí vị 

có thể hành, quí vị chắc chắn sẽ có chứng. Chứng là gì? Đem văn, tín, giải viên dung 

thành một thể, tự lợi lợi tha, công đức không thể nghĩ bàn, thập phƣơng chƣ Phật vô 

lƣợng kiếp cũng nói không hết. Họ muốn tán thán công đức của quí vị cũng tán thán 

không hết. Vì sao vậy? Xứng tánh rồi. 

Dạy học của Cổ thánh tiên hiền không phân biệt cổ kim, không phân biệt khu vực. Đây 

là chân lý mà ngƣời thế gian nói. Chân lý siêu việt thời gian không gian, vạn cổ thƣờng 

tân. Nó dạy chúng ta trở về với tự tánh. Học kinh giáo Đại thừa  chúng ta cùng nhau 

học tập, chƣ vị đều đã biết chúng tôi từng làm rất nhiều lần báo cáo, ngay các nhà khoa 

học cũng đã chứng minh rồi. Vũ trụ từ đâu mà có, vạn vật từ đâu mà có, sinh mệnh từ 

đâu mà có, ta từ đâu mà có? Trong Kinh Hoa Nghiêm giảng rất rõ ràng, rất thấu đáo. 

Chúng ta cuối cùng đi về đâu? Cuối cùng vẫn là trở về tự tánh. Quí vị xem, từ tự tánh 

lƣu xuất ra, cuối cùng vẫn là trở về với tự tánh. Trở về tự tánh gọi là viên mãn thành 

Phật. Diệu giác vị trong Kinh Hoa Nghiêm, Diệu giác chính là trở về với tự tánh rồi. 

Cho nên nó không có thời gian, nó không có không gian. Không có không gian, khắp 

pháp giới hƣ không giới tất cả chúng sanh đều có thể tiếp thu, đều hoan hỷ. Không có 

thời gian, không có quá khứ, không có vị lai. Chân lý! Những thứ thế gian không tránh 

khỏi bị thời gian không gian đào thải, không tránh đƣợc. Cho nên nó không phải là thật, 

nó là giả. Những thứ của thánh nhân là thật, nó không phải là giả. 

Quí vị nói xem những thứ Nho gia nói, đây là Thánh nhân nói, ngũ luân có thể không 

cần sao? Phụ tử hữu thân, phu phụ hữu biệt, quân thân hữu nghĩa, trƣởng ấu hữu tự, 

bằng hữu hữu tín. Điều này có thể không cần sao? Không cần nữa. Đây là những thứ 

cũ,  thứ  cũ  đều  phải  phá  hoại  nó,  hiện  tại  cần  khoa  học,  cần  những  thứ  mới,  thứ  cũ 

không cần nữa. Không cần thì nhƣ thế nào? Phụ tử bất thân, huynh đệ bất hòa, quân 

thần tức là lãnh đạo và ngƣời bị lãnh đạo không có nghĩa, chỉ có lợi hại. Đối xử giữa 

ngƣời và ngƣời là vì điều gì? Chính là lợi hại. Có lợi thì cùng với nhau, không có lợi 

thì nhanh chóng phân khai, tức là kẻ địch, đối đầu. Quí vị thích thế giới nhƣ vậy không? 

Ngũ thƣờng không cần nữa. Ngũ thƣờng là gì? nhân nghĩa lễ trí tín, không cần nữa. 

Nhân là gì? Là yêu thƣơng ngƣời. Hiện tại không có tâm  yêu thƣơng ngƣời nữa, họ 

không yêu bản thân mình, làm sao mà họ yêu thƣơng ngƣời khác? Yêu thƣơng không 

còn nữa. Có đƣợc là gì? Thù hận, oán trách. Quí vị xem chúng ta đi máy bay, bay lên 

không trung, nhìn thấy dƣới đất đều là mây mù dày đặc. Đó là thứ gì? Oán khí. Đó là 

oán khí của chúng sanh. Lễ, không còn lịch sự nữa, không nói lễ phép nữa, cũng không 

nói đến trí, hoàn toàn làm việc theo cảm tính, làm việc theo phiền não, không có uy tín, 

ngày ngày gạt ngƣời, gạt mình gạt ngƣời. Nhân nghĩa lễ trí tin có gì không tốt đâu? Quí 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              722/21 

vị hiện tại phủ định tất cả, quí vị đƣợc  gì tốt? Quí vị sống là cuộc sống gì? Tứ duy bát 

đức đều không cần nữa. Cho nên xã hội này thiên tai đến rồi. Các nhà khoa học tuyên 

bố cho chúng ta, trên trái đất này thêm 50 năm nữa, trên trái đất không thích hợp cho 

nhân loại tồn tại. Đây là ý gì? Đó chính là đại tai nạn, ngày cuối của trái đất tận thế, 

ngày cuối của nhân loại. Không cần luân lý, không cần đạo đức, hoàn toàn trái ngƣợc 

với tự tánh thì ngày tận thế sẽ hiện tiền thôi. Cho nên ý nghĩa của chữ “văn” này rất sâu 

rất sâu. 

Vậy  nên  ngƣời  “văn  danh”,  đời  này  cho  dù  không  thể  vãng  sanh,  đời  sau  cũng  sẽ 

thƣờng tu phạm hạnh thù thắng vậy. Tổng kết này tổng kết rất hay. Trong đời này cho 

dù không thể vãng sanh, quí vị chƣa gặp đƣợc duyên thù thắng này, không biết lợi ích 

của niệm Phật vãng sanh, đời sau nhất định là tu phạm hạnh thù thắng, tức là niệm Phật  

cầu sanh Tịnh Độ. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 227 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 20.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 280, hàng thứ ba từ dƣới đếm lên, chúng ta bắt đầu xem từ 

nguyên văn. 



“Ngã tác Phật thời, quốc trung vô bất thiện danh”. Câu này là nguyện thứ 28- 

quốc vô bất thiện nguyện. “Sở hữu chúng sanh sanh ngã quốc giả, giai đồng nhất tâm, 

trú ƣ định tụ”. Đây là nguyện thứ 29- trú chánh định chúng nguyện. “Vĩnh ly nhiệt não, 

tâm đắc thanh lƣơng, sở thọ khoái lạc, do nhƣ lậu tận tỳ khƣu”. Đây là nguyện thứ 30-

lạc nhƣ lậu tận nguyện. Câu cuối cùng: “Nhƣợc khởi tƣởng niệm, tham kế thân giả, bất 

thủ chánh giác”. Đây là “bất tham kế thân nguyện”. Trong chƣơng này có bốn nguyện. 

“Tùng hữu chƣơng” phía bên phải chƣơng này, “nguyện thứ 28 đến nguyện thứ 38”, 

ứng niệm thọ cúng. “Vị nhiếp bỉ độ chúng sanh nguyện”. Đều là Phật A Di Đà, nhiếp 

thọ chúng sanh Thế giới Cực Lạc. Trong mấy nguyện này, chúng ta có thể nhìn thấy 

Thế giới Cực Lạc, tình hình sinh hoạt của cƣ dân nơi đó, biểu thị thọ dụng công đức 

của chúng sanh trong Thế giới Cực Lạc. 

“Hữu chƣơng”, chƣơng trƣớc tổng cộng đầy đủ bốn nguyện, vừa rồi chúng ta đã đọc 

qua. Ở đây chúng ta lặp lại một lần nữa. 

“Quốc trung vô bất thiện danh”, là nguyện thứ 28 nƣớc không có điều bất thiện. Trú 

nơi các định trở lên, đây là nguyện thứ 29 trú nơi các chánh định. Cũng nhƣ Lậu tận tỳ 

kheo trở lên là nguyện thứ 30 lạc nhƣ lậu tận. Cuối cùng, nếu khởi tƣởng niệm, ngƣời 

tham  kế  thân, thì  tôi  chƣa  thành  chánh  giác,  đây  là  nguyện  thứ  31  bất  tham  kế  thân. 

Bốn chữ “bất thủ chánh giác” là tổng kết của bốn nguyện. Bốn nguyện này nếu không 

thành  tựu,  Phật  A  Di  Đà  sẽ  không  thủ  chánh  giác.  Chánh  giác  chính  là  chúng  ta  nói 

Ngài chƣa thành Phật. Hiện tại Ngài ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, thành Phật đã 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              723/21 

mƣời kiếp rồi. Nói cách khác, bốn nguyện trên đây ngài đều thực hiện đƣợc rồi, không 

có nguyện nào là nguyện suông. Dƣới đây Hoàng Niệm Lão giới thiệu cho chúng ta. 

Mỗi một nguyện đều giới thiệu cho chúng ta. Nguyện thứ 28 quốc vô bất thiện. Trong 

nƣớc Cực lạc còn không có tên các việc bất thiện, hà huống có sự thật bất thiện? Câu 

này là nói tóm lại. Ở Thế giới Cực Lạc không nghe đến tên của bất thiện. Thí dụ thế 

gian chúng ta đây nói: bất trung, bất hiếu, bất nhân, bất nghĩa, đây đều là tên của việc 

bất thiện. Tham lam, tật đố, oán hận, đây cũng là tên của bất thiện. Thế giới Cực Lạc 

ngay cả những danh ngôn này đều không nghe đến, đƣơng nhiên càng không có những 

sự việc bất thiện phát sanh. Hơn nữa, Ngài có thể duy trì đến mƣời kiếp. Phật A Di Đà 

thành  Phật  đến  nay  đã  mƣời  kiếp.  Về  sau  có  thể  bị  biến  chất  hay  không?  Có  thể  bị 

giống nhƣ thế giới chúng ta chăng? Ví dụ nhƣ trong lịch sử Trung Quốc nói là ba đời, 

Hạ Thƣơng Chu, những đế vƣơng khai quốc này tốt biết bao. Cuộc sống nhân dân cũng 

rất tốt, xã hội an định. Nhƣng đến cuối đời, sau khi cuối đời, do vì dạy học bị sơ suất, 

nhân dân tham lam hƣởng thụ, dần dần phong khí liền trở nên xấu, cuối cùng đến mất 

nƣớc.  Thƣơng  Thang  sáu  trăm  năm  thì  mất  nƣớc.  Nhà  Chu  hơn  800  năm  cũng  mất 

nƣớc. Thế giới Cực Lạc sẽ có ngày nhƣ vậy hay không? Phật ở trong kinh điển nói với 

chúng ta: Thế giới Cực Lạc vĩnh viễn  không có ngày suy thoái. Nguyên nhân là gì? 

Chúng ta nghĩ thử xem, sẽ có thể hiểu đƣợc, có thể tiếp thu đƣợc. Đó là nơi Chƣ Phật 

Nhƣ Lai dạy học, dạy học không có ngày nào gián đoạn, nơi đó gọi là Cực lạc. Lạc ở 

đâu? Niềm vui đó là gì? Niềm vui của thế gian chúng ta là hƣởng thụ ngũ dục lục trần. 

Vừa đúng thế giới đó ngũ dục lục trần hoàn toàn không có. Chẳng những không có sự 

việc này, danh xƣng ngũ dục lục trần cũng không có, danh tự cũng không có, đó đều là 

tên bất thiện. Từ đây chúng ta thể hội đƣợc an vui ở nơi đó, cũng giống nhƣ Khổng phu 

tử trong Luận Ngữ đã nói: “học nhi thời tập chi, bất diệc duyệt hồ”, niềm vui ở đây là 

học là thƣờng luyện tập. Trong kinh Đại thừa đã nói: pháp hỉ sung mãn, thƣờng sanh 

tâm hoan hỷ. Đó là không có khoảnh khắc nào xa rời pháp. Đây là Phật pháp, không có 

khoảnh khắc nào xa rời đạo. Thế gian chúng ta tuy có pháp, có đạo, trong một ngày 24 

tiếng đồng hồ, nó không thể liên tục không gián đoạn. Huống là chúng sanh trong cõi 

pháp tánh, cõi pháp tánh là Cõi Thật báo trang nghiêm, mỗi mỗi đều là ngƣời đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Trong thế giới chúng ta nói đều thành Phật rồi. Làm gì có 

sai  lầm!  Trong  Tứ  Thánh  pháp  giới  đã  không  có  ác  niệm,  hà  huống  Cõi  Thật  báo. 

Huống là  cõi  Đồng  cƣ, cõi  phƣơng  tiện của  Thế giới  Cực  Lạc, đƣợc  oai  thần  của 48 

nguyện của Phật A Di Đà gia trì, mỗi mỗi đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Tuy bản thân 

chƣa chứng đắc, nhƣng Phật lực gia trì, trí tuệ, thần thông, đạo lực của A Duy Việt Trí 

Bồ Tát, ngƣời vãng sanh mỗi mỗi đều đầy đủ. Ngay cả cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ 

phẩm vãng sanh cũng không ngoại lệ. Chúng ta hiểu rõ rồi, chúng ta thể hội đƣợc rồi, 

đây là tên phù hợp với thực tế, thực sự gọi là Thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc này 

là pháp hỷ sung mãn, hoàn toàn khác với thế giới của chúng ta. Trong bốn nguyện này, 

đầu tiên nói với chúng ta, thế giới này không nghe thấy tên của việc bất thiện, sau đó 

lại nói với chúng ta, ngƣời ở thế giới này đều là trú trong các chánh định. Chánh định 

này chính là minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ. Lạc của họ là “lạc nhƣ vô lậu”, lậu 

tận này không phải là A la hán. A la hán là Tiểu thừa lậu tận. Đại thừa A la hán là ai? 

Bồ Tát pháp vân địa. Thập địa Bồ Tát là Đại thừa A la hán. Sự an vui đó cũng giống 

nhƣ sự hƣởng thụ của thập địa Bồ Tát. Điều này chúng ta không thể nào lãnh hội đƣợc. 

Cuối cùng là khích lệ chúng ta. 

Nguyện “bất tham kế thân”, lục đạo phàm phu nơi chúng ta đây, khó nhất là phá đƣợc 

cái cửa này, tức là thân kiến. Khởi tâm động niệm đều là vì cái thân này mà lo nghĩ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              724/21 

Đây  gọi  là  tạo  nghiệp.  Ngƣời  ở  Thế  giới  Cực  Lạc  quên  thân  này  một  cách  triệt  để. 

Điểm này chúng ta rất rõ ràng. Tại thế giới này của chúng ta, Tiểu thừa thân kiến đã 

phá đƣợc rồi. Bắt đầu phá, Tiểu thừa sơ quả. Phá rốt ráo thì sẽ không còn sanh những ý 

niệm  này  nữa, không  có ý  niệm  “ngã”  này  nữa, là  A  la  hán. Nếu  nhƣ  chúng  ta dùng 

cảnh giới Kinh Kim Cang để nói, nửa bộ trƣớc của Kinh Kim Cang: vô ngã tƣớng, vô 

nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng, là mới phá, cảnh giới của Tu đà 

hoàn. Nửa bộ sau của Kinh Kim Cang là phá tứ kiến: vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô 

chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng, là cảnh giới A la hán trở lên. Đây cũng là nói với 

chúng  ta  thực  sự  tu  hành  từ  đâu  mà  tu?  Từ  phá  thân  kiến.  Nguyện  này  là  nhắc  nhở 

chúng  ta,  Thế  giới  Cực  Lạc  không  thể  có  ngƣời  có  thân  kiến,  cho  nên  nó  vĩnh  viễn 

không có tên bất thiện, đạo lý chính là đây vậy. Ở Thế giới Cực Lạc tìm không ra một 

ngƣời tự tƣ tự lợi, không có hạng ngƣời này. Tâm của họ và những điều nói trên đề 

kinh đều là thanh tịnh bình đẳng giác, viên mãn đầy đủ, cảnh giới của pháp vân địa. 

Chúng ta xem tiếp đoạn chú giải dƣới đây. Nguyện thứ 28. Chúng ta xem tiếp. “Long 

Thọ đại sĩ viết: bỉ tôn Phật sát”, bỉ tôn Phật sát chính là Thế giới Cực Lạc của Phật A 

Di Đà, “vô ác danh”, quí vị không nghe thấy tiếng ác, “diệc vô nữ nhân”, quí vị ở nơi 

đó nhìn  thấy  đƣợc  mỗi  một  ngƣời  thân  tƣớng  hoàn  toàn  tƣơng  đồng  với  Phật,  trong 

kinh nói đều là 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp. Tổ sƣ ở trong chú giải nói với chúng ta, đây là 

điều Thế Tôn năm xƣa tại thế, tại Ấn độ tùy thuận thế đế mà nói, lời này nói rất có lý. 

Vì sao vậy? Nếu nhƣ là cảnh giới của thập địa Bồ Tát, thì đƣơng nhiên là thân có vô 

lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp. Báo thân Nhƣ Lai thông thƣờng trong kinh 

Đại thừa nói rất nhiều. Không có ác đạo, ác đạo không nghe nói đến. Giống nhƣ cõi 

súc  sanh, tu  la,  la  sát,  những  danh  từ  này  ở  nơi  đó  không  nghe  nói  đến, không  nghe 

thấy. Ngạ quỷ, địa ngục càng không nghe đến. “Nãi chí vô hữu chƣ thú ác tri thức”. Ác 

tri thức là ngƣời bất thiện. Trong lục đạo trong mỗi một cõi đều có ngƣời bất thiện. Ở 

Thế giới Tây phƣơng Cực Lạc chƣa từng nghe nói đến. Biểu thị cho Thế giới Cực Lạc 

không có ngƣời bất thiện vậy, tên còn chƣa có đƣơng nhiên không có sự thật. Đây là 

một thế giới thuần thiện thuần tịnh. Thuần tịnh thuần thiện, chƣ vị nghĩ nghĩ xem, đây 

là phƣớc báo lớn biết bao! Con ngƣời không những không có đau bệnh, phiền não nhẹ 

cũng không có nữa, con ngƣời lìa đƣợc khổ rồi. Quốc độ, núi sông đất đai, thế gian 

chúng ta thƣờng nghe nói đến tai nạn, hạn hán, gió bão, động đất, sóng thần, Thế giới 

Cực Lạc không có. Những danh tự này quí vị vĩnh viễn không nghe đến. Chúng ta nên 

biết, chúng ta nếu không tu phƣớc, làm sao có thể đến đƣợc nơi phúc địa lớn nhƣ vậy? 

Đây là ngƣời đại phƣớc báo, mới có thể sanh đến một nơi nhƣ vậy. Ngạn ngữ cổ nói 

với chúng ta: ngƣời phƣớc ở đất phƣớc, đất phƣớc ngƣời phƣớc ở. Đây là phƣớc báo số 

một trong thế gian và xuất thế gian. Phƣớc báo số một là ngƣời nào? Đối với Phật A Di 

Đà, đối với Thế  giới Cực Lạc, thật tin, thật nguyện, thật niệm Phật, hạng ngƣời này 

chính là ngƣời phƣớc báo số một của thế gian xuất thế gian, tức là ngƣời thuần tịnh 

thuần thiện. Khắp pháp giới hƣ không giới tất cả quốc độ chƣ Phật, về lý mà nói Phật 

Phật đạo đồng, về sự mà nói vẫn còn có sai biệt nho nhỏ. Thực sự đến mức không tìm 

thấy mảy may thiếu sót nào, chỉ có Thế giới Cực Lạc. Cho nên chƣ Phật tán thán đối 

với  Phật  A  Di  Đà, điều  này  trong  kinh  có,  tán  thán  Phật  A  Di  Đà  là  “Phật  trung  chi 

vƣơng, quang trung cực tôn”, đây không phải là giả. Bày ra trƣớc mắt chúng ta, một 

môi trƣờng sinh sống nhƣ vậy, chúng ta có muốn đi hay không? Muốn đi phải thật làm! 

Trên nguyên tắc nguyên lý chung mà nói, Kinh Hoa Nghiêm Phật giảng rất hay, khắp 

pháp  giới  hƣ  không  giới  bao  gồm  cả  Thế  giới  Cực  Lạc,  cũng  bao  gồm  thế  giới  của 

chúng ta, từ đâu mà có? Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến, đây là nói với chúng ta về 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              725/21 

lý, về lý nói thông đƣợc, thì về sự chúng ta tin tƣởng rồi. Vậy nên Thế giới Cực Lạc là 

bản thân tâm thanh tịnh đã biến hiện ra, là tâm thanh tịnh của Phật A Di Đà biến hiện 

ra, cũng là tâm thanh tịnh của bản thân chúng ta biến hiện ra rồi. Chúng ta mê thất tự 

tánh lâu quá, hiện tại biết đƣợc sự việc này, nhƣng làm thế nào khôi phục thanh tịnh, 

bản  thân  không  thể  nào,  Phật  A  Di  Đà  làm  tăng  thƣợng  duyên  cho  chúng  ta,  giúp 

chúng ta khôi phục thanh tịnh. Ngài dùng phƣơng pháp gì để giúp đỡ chúng ta? Chính 

là 48 nguyện, phƣơng pháp cụ thể. 48 nguyện là Phật A Di Đà đích thân nói ra. Cho 

nên trong nguyện văn này mỗi một “ta”, “lúc ta làm Phật”, chữ “ta” đó là Phật A Di Đà 

tự xƣng, không phải là ngƣời khác. Phật Thích Ca Mâu Ni chuyển thuật cho chúng ta, 

chúng ta mới biết đƣợc. 

Lý hiểu đƣợc rồi, tín tâm của chúng ta liền đƣợc kiến lập. Chúng ta thực sự có tín tâm, 

có thể vãng sanh Thế giới Cực Lạc, có thể trở về với cõi pháp tánh của mình. Ta ngƣời 

không hai, chúng sanh Phật không hai. Đây đều là nói nguyên lý cho chúng ta. 

Lại Vãng Sanh Luận nói: “Tịnh Độ quả báo li nhị chủng cơ hiềm quá”. Quá là lỗi lầm, 

nên biết. Một là thể, hai là danh. Thể có ba loại, một là hàng nhị thừa, hai là nữ nhân, 

ba là ngƣời các căn không đủ, không có ba lỗi này, gọi là “li thể cơ hiềm”. Danh cũng 

có ba loại, phi đản vô tam thể, cho đến không nghe đến ba loại danh xƣng nhị thừa, nữ 

nhân, các căn không đủ,  gọi là li danh cơ hiềm. 

“Thƣợng luận trung” chính là tên cơ hiềm mà trong vãng sanh luận đã nói, tức là trong 

nguyện  văn  này  đã  nói  “bất  thiện  danh”, tên  bất  thiện  không  có. Chúng  ta  ở  đây  nói 

Nhị thừa, tam thừa, ngũ thừa Phật Pháp, đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc chỉ có một 

thừa, tức giống nhƣ trongkinh Pháp Hoa có nói: duy có pháp nhất thừa, không hai cũng 

không ba, trừ Phật phƣơng tiện nói. Phật Thích Ca Mâu Ni giảng cho chúng ta nhị thừa, 

tam thừa, phƣơng tiện thuyết thôi. Cũng tức là nói ở thế gian chúng ta có, Thế giới Cực 

Lạc  không  có,  chỉ  có  nhất  thừa  pháp.  Nhất  thừa  pháp  chính  là  nhất  Phật  thừa,  mỗi 

ngƣời đều thành Phật. Vậy là dần dần làm cho chúng ta nhận thức về Thế giới Cực Lạc, 

quen thuộc rồi. 

Lại Sớ Sao viết: “Thứ đƣợc nghe qua tai duy chỉ có vạn đức hồng danh của chƣ Phật 

Nhƣ Lai, cùng các danh hiệu của Bồ Tát Thanh văn và chƣ thiên thiện nhân. Chƣa từng 

có tên của ba đƣờng ác đƣợc nghe qua. Tai không nghe đến tên việc ác, nên nói không 

có tên bất thiện vậy”. Ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc đƣợc nhĩ căn thanh tịnh, mỗi 

ngày quí vị nghe đƣợc đều là thứ làm cho quí vị hoan hỷ. Đều là thanh tịnh bình đẳng 

giác. Thứ trái ngƣợc với thanh tịnh bình đẳng giác, quí vị có muốn nghe cũng không 

nghe thấy, đều không có. Thế giới này tốt biết bao. 

Dƣới đây nói, lại nhƣ Kinh A Di Đà viết: “quốc độ Phật đây, tên các đƣờng ác còn 

chƣa có hà huống có thật”. Câu nói này là nói, Thế giới Cực Lạc không có ba đƣờng ác, 

cũng không có la sát, cũng không có a tu la. Những tên bất thiện này tất cả đều không 

nghe đến,  hà huống là  có  sự  thật.  Nhƣng  Thế  giới  Cực  Lạc  có  các loài  chim  thuyết 

pháp. Các loài chim  này  ở đâu mà có? các loài chim này đều là Phật A Di Đà muốn 

cho pháp âm đƣợc tuyên truyền mà biến hóa ra. Các loài chim này, là đồ chơi mà Phật 

A Di Đà biến hóa ra. Không phải là thật. Phật A Di Đà là ai? Các loài chim chính là 

Phật A Di Đà. Phật A Di Đà biến loài chim này ra để thuyết pháp cho quí vị. Quí vị 

thích chim chóc, thì đùa chơi với nó. Ngài liền biến ra loài này để thuyết pháp cho quí 

vị. Nó không phải là súc sanh thật sự, nó là Phật. Trong đây, Ngẫu Ích đại sƣ nói rất 

hay! “Linh Phong đại sƣ”- chính là Ngẫu Ích đại sƣ “có diệu giải hơn đối với việc này”, 

diệu giải này tôi cũng thể hội đƣợc rồi. Di Đà Yếu Giải  viết: vấn, dùng phƣơng thức 

hỏi đáp “các loài bạch hạc, không phải là đƣờng ác sao?”, đây là hỏi. Đáp: đã không 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              726/21 

phải tội báo, tức mỗi một danh tự đều hiển bày công đức Nhƣ Lai. Nói là rốt ráo bạch 

hạc, không có gì không phải là tánh đức mỹ xƣng, há lại là ác danh sao! Nơi này nói 

thiện  danh,  ác  danh.  Nó  đƣợc  xem  xét  từ  nơi  nào?  Điều  này  chúng  ta  có  thể  vừa 

chuyển trở lại, đối với cách nhìn của tất cả chúng sanh trong lục đạo, sự sai khác của 

chúng sanh và Phật ở nơi mê ngộ. Sau khi giác ngộ họ chính là Phật, mê rồi là chúng 

sanh. Lúc bạch hạc này mê thì nó là bạch hạc, cõi súc sanh. Nó giác ngộ rồi, nó thành 

Phật. Nó thành Phật thì không có gì sai biệt so với mƣời phƣơng chƣ Phật. Phật vì sao 

lại hiện thân bạch hạc vậy? Phật không có thân tƣớng, vĩnh viễn giống nhƣ trong kinh 

Lăng Nghiêm đã nói: “tùy chúng sanh tâm,  ứng sở tri lƣợng”, chúng sanh yêu thích 

bạch  hạc, Ngài  liền  hiện  tƣớng bạch  hạc  để  thuyết  pháp  cho  quí  vị. Yêu  thích  tƣớng 

nhân thiên, liền hiện tƣớng nhân thiên thuyết pháp cho quí vị. Bồ Tát Quán Thế Âm 

ứng thân 32 tƣớng, không có thân tƣớng nhất định nào. Cho nên có thể hiện vô lƣợng 

tƣớng.  Chúng  ta  không  thể  hiện  vô  lƣợng  tƣớng.  Vấn  đề  là  do  đâu?  Chúng  ta  chấp 

trƣớc thân này là ta. Nếu nhƣ quí vị không chấp trƣớc thân này là ta, quí vị cũng có thể 

hiện vô lƣợng tƣớng, quí vị nhất định nhƣ thế này là ta, thay đổi hình dáng thì không 

phải là ta nữa. Vậy quí vị liền không thể nào hiện đƣợc. Đạo lý ở đây vậy. Quí vị từ 

đây nếu nhƣ có thể lãnh hội, khế nhập vào đƣợc, sau đó quí vị liền hiểu đƣợc, cỏ cây 

hoa lá, núi sông đất đai, có thứ gì không phải tƣớng pháp thân rốt ráo. Điều này không 

kỳ quái chút nào. 

Chúng ta xem xuống đoạn dƣới, trên đây trích dẫn đó là văn tự yếu giải, trƣớc tác của 

Ngẫu Ích đại sƣ, đoạn dƣới là Niệm Lão giải thích cho chúng ta. Nghĩa của nó nhƣ sau, 

kinh nói: nƣớc đó thƣờng có các loại chim kỳ diệu nhiều màu sắc, đây là trong Kinh A 

Di Đà  nói, nêu ra ví dụ này, có các loài chim bạch hạc, khổng tƣớc, anh vũ, xá lợi, ca 


lăng tần già, cộng mạng. “Cố hoặc vấn viết”, thực sự có một số ngƣời mới học, chƣa 

khế nhập cảnh giới, họ sẽ hỏi, Thế giới Cực Lạc đã có những loài chim này, những loài 

chim  này  không  phải  là  ác  báo,  không  phải  đều  là  cõi  súc  sanh  sao?  Sẽ  khởi  những 

nghi hoặc này, sẽ cho rằng đây là cõi súc sanh. Yếu Giải đáp rằng, kinh nói: Ngƣơi chớ 

cho  rằng  đây  là  chim,  thật  là  do  tội  báo  sanh  ra,  nó  không  phải  là  cõi  súc  sanh,  nó 

không phải là do tội báo sanh ra. “Bạch hạc đẳng”, đẳng chính là các loại chim khổng 

tƣớc, anh vũ, xá lợi, ca lăng tần già, cộng mạng. Đây là mấy loại mà trong kinh nhắc 

đến, bao gồm tất cả cõi súc sanh. Nó không phải là do tội báo sanh ra, vậy nó là giả 

danh, nó không phải là ác danh. Các loài chim đều do Nhƣ Lai tánh đức hiện ra, cho 

nên tên của nó “vẫn biểu thị cho Nhƣ Lai tánh đức”, vậy là trở thành mỹ hiệu, sao có 

thể coi là ác danh, đều là do một niệm của con ngƣời. Một niệm mê, quí vị có phân biệt, 

có chấp trƣớc, một niệm giác rồi, phân biệt chấp trƣớc không còn nữa. Ngày nay chúng 

ta tại thế giới này, đọc kinh Phật nghi hoặc rất nhiều, đến Thế giới Cực Lạc những nghi 

hoặc này đều không còn nữa. Vì sao vậy? Bởi vì quí vị đến Thế giới Cực Lạc, vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc của quí vị cũng không còn nữa, vẫn chƣa đoạn, nó không 

khởi tác dụng thôi. Vì sao không khởi tác dụng? Quí vị đƣợc 48 nguyện của Phật A Di 

Đà bổn nguyện oai đức gia trì. Vừa gia trì quí vị, quí vị liền trở thành A Duy Việt Trí 

Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ Tát không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, 

không chấp trƣớc. Nếu nhƣ quí vị vẫn còn khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, 

quí vị không phải ở Thế giới Cực Lạc. Ở Thế giới Cực Lạc không thể có những hiện 

tƣợng này. A Duy Việt Trí Bồ Tát tại thế gian chúng ta mà nói, trong thiền tông nói: đã 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Phật đây là Phật mà Thiên 

Thai đại sƣ đã nói phân chứng tức Phật. Trong Kinh Hoa Nghiêm  nói là viên giáo sơ 

trụ Bồ Tát, từ sơ trụ đến Đẳng giác, đây là 41 địa vị. 41 địa vị này tu hành ở đâu? Ở cõi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              727/21 

Thật báo. Thân họ chứng đắc là thân pháp tánh, cõi họ cƣ trú là cõi pháp tánh, là do 

Nhƣ Lai tánh đức hiển bày ra. Điều này nên biết. Cho nên sáu căn quí vị tiếp xúc đƣợc 

toàn  là  tự  tánh, đây  gọi  là  kiến  tánh.  Từ  đó  có  thể  biết  chúng  ta  thực  sự  xa  lìa  vọng 

tƣởng,  phân biệt,  chấp  trƣớc,  vọng tƣởng  chính  là khởi  tâm  động  niệm,  sáu  căn của 

chúng ta đang trong cảnh giới hiện tiền, thực sự làm đƣợc không khởi tâm, không động 

niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc, thì quí vị thành Phật rồi. Nhà Phật có câu nói: 

“buông dao mổ xuống, lập tức thành Phật”. Dao mổ là gì? Dao mổ chính là khởi tâm 

động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc,  vì  sao  gọi  là  dao  mổ?  Dao  mổ  là  công  cụ  tạo  ác 

nghiệp, giết  mổ  chúng  sanh, ăn  thịt  chúng  sanh, đây  là  dao  mổ, dao để cắt thịt  trong 

nhà  bếp,  đó  chính  là  dao  mổ.  Dùng  điều  này  để  làm  ví  dụ,  đó  là  công  cụ  phạm  tội. 

Chúng ta ở trong lục đạo phạm tội, phạm tội thế nào? Khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trƣớc, phạm tội ở đây vậy. Thứ này buông bỏ, không phải đã thành Phật rồi sao? 

Vậy nên không ăn thịt chúng sanh nữa. Không những không ăn thịt chúng sanh, ngay 

cả ý niệm ăn thịt chúng sanh cũng không có. Đây là điều ngƣời học Phật chúng ta có 

thể làm đƣợc. Nếu nhƣ quí vị ăn chay, ăn đƣợc bốn năm mƣơi năm quí vị không còn 

nghĩ đến nữa, ngửi đến những mùi đó còn cảm thấy ghê ghê, đều nhanh chóng bỏ đi, sẽ 

không khởi ý niệm đó. Nhƣ vậy dần dần dƣỡng thành thói quen rồi. Ngƣời ở Thế Giới 

Tây Phƣơng Cực Lạc, quí vị nghĩ xem, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, không 

khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trƣớc, cho nên những nghi 

vấn  này,  đều  là  những  phàm  phu  hiện  tại  chúng  ta  mới  học  Phật,  mới  học  Tịnh  Độ, 

không  tránh  đƣợc  có  những  loại  vọng  niệm  vọng  tƣởng  này,  nhƣng  vọng  niệm  này 

phải giải thích cho rõ ràng. Không giải thích rõ ràng chƣớng ngại họ, chƣớng ngại tín 

tâm của họ, chƣớng ngại trí tuệ của họ, chƣớng ngại họ vãng sanh, cho nên tác dụng 

của kinh giáo là giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín, đây là cảnh giới hiện tiền của chúng 

ta. Lúc công phu thành tựu rồi kinh giáo chứng minh cho chúng ta, chúng ta chứng đắc 

cảnh giới này là thật hay là giả, kinh giáo chứng minh. Quí vị thấy đƣợc Thế Giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc, quí vị thấy đƣợc Phật A Di Đà, nếu nhƣ giống với những điều nói 

trong Kinh Vô Lƣợng Thọ, thì là thật, không giả chút nào. Nếu nhƣ thấy đƣợc Phật A 

Di Đà, thấy đƣợc Thế giới Cực Lạc, khác với trong kinh nói, đó là giả, đó không phải 

là thật. 

Năm xƣa tôi giảng kinh ở Hongkong, cũng khoảng 30 năm trƣớc, pháp sƣ Sƣớng Hoài 

đƣa một quyển sách cho tôi xem, “Thế giới Cực Lạc du ký”, là một ngƣời xuất gia viết. 

Ông đến Thế giới Cực Lạc để tham quan, đi du ngoạn, Ông nói Thế giới Cực Lạc có 

ngƣời nữ, pháp sƣ Sƣớng Hoài cầm quyển sách này hỏi tôi, ông nói điều này không 

đúng, Thế giới Cực Lạc không có ngƣời nữ, ông ấy làm sao lại thấy ngƣời nữ. Ông đến 

hỏi tôi, tôi nói ông ấy đến không phải là Thế giới Cực Lạc thật, mà là giả. Vì sao vậy? 

Kinh là chứng minh, kinh điển có hai tác dụng, ngƣời chƣa khai ngộ là giúp chúng ta 

phá mê khai ngộ, lúc đã khai ngộ rồi thì giúp quí vị chứng quả. Cảnh giới mà quí vị 

chứng nhập, tƣơng ƣng với trong kinh nói thì đó là thật, đó là chính xác, không phải là 

sai lầm. Nếu nhƣ cảnh giới mà quí vị vào, đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đúng rồi, 

Thế giới Cực Lạc có ngƣời nữ. Vậy quí vị đi sai chỗ rồi, đó không phải là Thế giới Cực 

Lạc của Phật A Di Đà. Điều này không thể không biết. Cho nên ở Thế giới Cực Lạc 

sáu  căn  tiếp  xúc  với  sáu  cảnh  giới  bên ngoài,  tất  cả  đều gọi  là  kiến  tánh.  Lìa  tất  cả 

tƣớng liền thấy tất cả tánh, tánh tƣớng bất nhị, tánh tƣớng nhất nhƣ, không phải nói 

tƣớng không có nữa mới thấy tánh, không phải là ý nghĩa này. Tƣớng là duyên sanh 

duyên  diệt,  nhân  duyên  sanh  pháp,  tánh  là  bất  sanh  bất  diệt.  Bất  sanh  bất  diệt  chính 

ngay trong sanh diệt, quí vị nếu nhƣ trong sanh diệt thấy đƣợc bất sanh bất diệt, vậy là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              728/21 

đúng rồi. Xa lìa sanh diệt đi tìm bất sanh bất diệt, tìm không ra, không có đạo lý này. 

Cho nên quí vị phải biết. 

Chúng tôi giảng kinh nhiều năm nhƣ vậy, bởi vì dùng mạng internet, dùng truyền hình, 

cho nên chúng tôi thƣờng dùng màn hình ti vi để làm ví dụ, dùng màn hình ti vi làm ví 

dụ cho pháp tánh, trên màn hình hiện hiện tƣợng, âm thanh, sắc tƣớng, đây chính là tự 

tánh biến  ra  vạn pháp. Huệ  Năng  đại sƣ  nói:  “đâu  ngờ tự  tánh  năng sanh vạn  pháp”, 

vậy quí vị nên biết trên màn hình nhân vật và màn hình là một không phải hai. Quí vị 

làm thế nào để có thể ở nơi nhân vật này nhìn thấy đƣợc màn hình? Thấy đƣợc  màn 

hình chính là thấy đƣợc tự tánh. Nếu nhƣ mê nơi những hình ảnh, âm thanh của nhân 

vật, quí vị quên mất màn hình, vậy chính là mê. Cho nên đây là cùng một cảnh giới, ti 

vi không phải là một thứ xấu, nếu nhƣ thực sự biết xem, hiểu đƣợc đạo lý này, nếu biết 

xem, họ minh tâm kiến tánh, họ thành Phật. Xem truyền hình cũng có thể thành Phật. 

Nếu mê nơi truyền hình, vậy là quí vị phải đọa ba đƣờng ác thôi. Quí vị thực sự giác 

ngộ, không mê nữa, tánh tƣớng nhất nhƣ, tánh tƣớng bất nhị, hiểu đƣợc rồi, quí vị từ 

đây mà giác ngộ, sau đó trong cuộc sống hiện thực, cuộc sống hiện thực chính là sắc 

tƣớng, chính là pháp tƣớng, pháp tƣớng sanh diệt. Màn hình ở đâu? Màn hình không 

tách rời, màn hình là vĩnh hằng bất diệt. Nó không gọi là hƣ không. Hƣ không cũng là 

hình  tƣớng,  cũng  là  từ  tự  tánh  biến  hiện  ra.  Quí  vị  tại  nơi  này  giác  ngộ  đƣợc,  chúc 

mừng quí vị, quí vị kiến tánh, quí vị thành Phật rồi. Màn hình ti vi là một dẫn chứng, 

hƣớng dẫn quí vị vào cảnh giới, dẫn dắt quí vị nhập cảnh giới Phật. Đây không phải là 

nhị thừa, không phải Bồ Tát, là nhất Phật thừa. Biết đƣợc điều gì? Biết đƣợc sắc tƣớng 

trên màn hình là giả. Quí vị xem chúng ta tắt kênh truyền hình thì nó không có gì nữa, 

màn hình còn, kênh truyền hình mở ra, nó liền có lại. Hiện tại có rất nhiều truyền hình, 

có hơn 100 kênh, quí vị có thể tùy ý thay đổi, đó giống nhƣ chúng ta nơi thập pháp giới, 

giống nhƣ nói lục đạo luân hồi vậy. Phía trên 28 tầng trời, phía dƣới ngạ quỷ, súc sanh, 

địa ngục, vậy là không hiểu đƣợc có bao nhiêu cõi, đó đều là pháp sanh diệt, nhƣng tự 

tánh vĩnh viễn bất sanh bất diệt. Nó là năng hiện. Vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc 

năng biến. Nếu nhƣ chúng ta đều buông bỏ vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, thì hiện 

tƣớng này sẽ bất biến. Trong Cõi Thật báo trang nghiêm bất biến. Họ tuy bất biến, họ 

đồng thời có thể hằng thuận chúng sanh, có thể tùy hỷ công đức, có thể dùng 32 loại 

ứng thân, ứng thân khác nhau, đồng thời đồng xứ, đồng thời dị xứ, dị thời đồng xứ, 

năng hiện vô lƣợng vô biên sắc tƣớng, giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ. Nếu 

nhƣ chúng ta đem cuộc sống hiện thực, đều xem thành hình ảnh trên màn hình ti vi, thì 

đây là một phƣơng pháp tu hành rất tốt. Hình ảnh trên ti vi chúng ta biết có thể thƣởng 

thức, không thể có đạt đƣợc, quí vị không thể nào có đƣợc nó. Cùng một đạo lý nhƣ 

vậy, cuộc sống hiện thực của chúng ta có thể lấy dùng, có thể thọ dụng, có thể thƣởng 

thức,  không  đƣợc  khống  chế,  không  đƣợc  chiếm  hữu,  nó  không  thể  có  đƣợc,  sát  na 

sanh diệt, quí vị làm sao có thể có đƣợc? Cho nên phải coi nhân sinh tại thế, phải coi 

nhƣ hình ảnh trên ti vi vậy, là giả, không phải là thật, cái gì cũng đƣợc, ngƣời ngƣời 

đều là ngƣời tốt, việc việc đều là việc lành, chỉ cần quí vị không chấp trƣớc, không 

phân  biệt,  không  chấp  trƣớc,  không  có  ai  không  phải  là  ngƣời  tốt,  không  có  việc  gì 

không phải là việc lành. Họ ở đó biểu diễn, diễn kịch, diễn vai chính diện, kịch hay, 

diễn cho tốt. Diễn vai phản diện, diễn A tỳ địa ngục, cũng diễn cho tốt, diễn cho thật 

giống.  Quí  vị  vƣợt  ra  khỏi  phạm  vi  của  nó,  đứng  ngoài  cuộc,  quí  vị  làm  ngƣời  xem 

kịch, quí vị không phải là ngƣời diễn kịch. Mê rồi thì làm sao? Mê rồi thì chạy đến đó 

mà diễn kịch. Vậy thì rất khổ. Giác ngộ, giác ngộ rồi liền trở thành ngƣời xem kịch, 

không phải là diễn kịch nữa. Cho nên chƣ Phật Bồ Tát là ngƣời đứng bên ngoài xem 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              729/21 

kịch, lục đạo chúng sanh là ngƣời biểu diễn trên vũ đài. Ngày ngày xem ti vi, phải hiểu 

đƣợc nên xem nhƣ vậy, quí vị liền biết xem rồi! Tổ sƣ thƣờng nói, biết không! Quí vị 

xem ti vi quí vị biết xem không? Biết, biết thì khai ngộ, không biết thì mê lầm. Làm 

ngƣời cũng là đạo lý nhƣ vậy. Cùng đạo lý nhƣ vậy, quí vị biết không! Ngƣời biết làm 

ngƣời thì thành Phật, không biết làm ngƣời, làm việc luân hồi, làm việc lục đạo luân 

hồi. Vậy là sai rồi. Then chốt là do nơi giác hay mê, không do nơi các việc khác. 

Chúng ta xem đoạn dƣới lão cƣ sĩ trích dẫn, lại Quán Kinh viết: “Nhƣ ý châu vƣơng, 

dũng xuất kim sắc vi diệu quang minh, kỳ quang hóa vi bách bảo sắc điểu”. Đây là một 

đoạn  trong  Kinh  Quán  Vô  Lƣợng  Thọ  Phật,  Thế  giới  Cực  Lạc  có  vậy.  “Cho  thấy  y 

chánh của Cực lạc”, y báo là hoàn cảnh, chánh báo là Bồ Tát, là Phật Bồ Tát. “Đều là 

trang nghiêm của Nhƣ Lai quả giác”, Phật A Di Đà biến hóa sở tác, các loài chim này 

đều là Phật A Di Đà biến hóa tạo tác ra, cõi đó một sắc một hƣơng một trần một danh 

đều  là  trung  đạo,  trung  đạo  này  là  tự  tánh.  Đều  là  toàn  thể  đại  dụng  của  pháp  giới 

không thể nghĩ bàn, điều này nên biết. Phật A Di Đà vì sao phải làm những biến hóa 

này? Bởi vì Bồ Tát ở Thế giới Cực Lạc là đến từ mƣời phƣơng thế giới, đến từ lục đạo 

luân hồi. Trong lục đạo mỗi một cõi đều có, có cõi trời, có cõi ngƣời, có cõi Tu la, có 

cõi  la  sát,  có  cõi  súc  sanh, có  cõi  ngạ  quỷ,  có  cõi  địa  ngục, cõi  nào  cũng  có.  Những 

ngƣời này đến Thế giới Cực Lạc tập khí chƣa đoạn, phiền não vì sao không thể sanh 

khởi? Bởi vì Thế giới Cực Lạc không có ác duyên. Trong A lại ya của họ ác tâm sở, 

chủng tử ác không thể khởi hiện hành. Chúng ta biết chủng tử bắt buộc phải có duyên 

mới có thể hiện hành. Nó không có duyên, cho nên nó không khởi tác dụng. Nhƣng tập 

khí làm thế nào để giúp họ hóa giải đƣợc tập khí? Cho nên mới có nhiều biến hóa tạo 

tác nhƣ vậy. Những loại biến hóa này mỗi ngƣời sau khi tiếp xúc đƣợc cảm xúc không 

giống nhau. Cũng  giống nhƣ thế giới  của  chúng ta vậy, chúng  ta du ngoạn sơn thủy, 

mƣời ngƣời cùng ở một chỗ tham quan du lịch, mỗi ngƣời cảm xúc không tƣơng đồng. 

Trong Phật Pháp nói căn tánh của họ không giống nhau, tập khí phiền não không tƣơng 

đồng, ở nhân gian chúng ta cũng nói tố chất của họ không giống nhau, trình độ văn hóa 

khác nhau, sở thích mỗi ngƣời khác nhau, cảm thọ không tƣơng đồng. Đây nói là linh 

cảm,  đặc  biệt  là  các  nhà  nghệ  thuật.  Nhƣng  linh  cảm  của  nhà  nghệ  thuật,  mƣời  nhà 

nghệ thuật, mỗi ngƣời linh cảm cũng đều khác nhau. Ở Thế giới Cực Lạc cũng rất tự 

nhiên  mà  hiển  thị  ra,  chính  là  đạo  lý  này  vậy.  Thế  nên  chúng  ta  nên  biết  là  y  chánh 

trang nghiêm của Thế giới Cực Lạc đều là Phật A Di Đà biến hóa tạo ra. Chúng ta đến 

đó, cũng tiếp thu sự biến hóa sở tác của Phật A Di Đà. Phật A Di Đà biến hóa nhƣ thế 

nào? Chính là 48 nguyện đang biến hóa, 48 nguyện tuy chỉ nói 48 điều, y theo kinh này 

của chúng ta thực sự đang nói 24 nguyện, nhƣng 24 nguyện triển khai ra là vô lƣợng 

vô biên! Giống nhƣ trong Phật Pháp thƣờng nói: thanh văn 3000 oai nghi, từ đâu mà có? 

Từ Thập thiện nghiệp đạo mà có, Thập thiện nghiệp đạo có mƣời điều, triển khai ra là 

3000 điều, Bồ Tát càng nhiều hơn. Bồ Tát Đại thừa tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Từ đâu 

mà  có?  Cũng  là  thập  thiện. Bồ  Tát  Đại  thừa  triển  khai  thập  thiện  thành  tám  vạn  bốn 

ngàn tế hạnh, vậy chúng ta hiểu đƣợc rồi. 48 nguyện của Phật A Di Đà cũng đƣợc, 24 

nguyện  cũng  đƣợc,  ở  Thế  giới  Cực  Lạc  triển  khai  là  vô  lƣợng  vô  biên  tế  hạnh.  Đây 

chính là Phật A Di Đà biến hóa sở tác. Đây chính là Phật A Di Đà gia trì y chánh trang 

nghiêm của Thế giới Cực Lạc. Chúng ta từ điểm này để lãnh hội, nghi hoặc liền đƣợc 

đoạn trừ. Nó có đạo lý trong đó! Lời này không phải tùy tiện mà nói. Dùng lời hiện tại 

nói là nó có căn cứ khoa học, nó phù hợp với khái niệm logic, không loạn tí nào.  Cho 

nên là toàn thể đại dụng của pháp giới không thể nghĩ bàn. Pháp giới này chính là tự 

tánh. Tự tánh tánh đức toàn thể đức dụng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              730/21 

Cho nên nƣớc này mỗi một danh tự đều hiển Nhƣ Lai tánh đức. Nhƣ Lai tánh đức và 

tánh đức của bản thân là một không phải hai. Nhƣ Lai chứng khắp pháp giới, chiếu 

triệt nguồn tâm, công đức rốt ráo. Một chân thật tất cả chân thật, một rốt ráo tất cả rốt 

ráo. Lại dùng giả danh để hiển bày thật pháp, nên cõi đó mỗi một danh tự đều là rốt ráo. 

Rốt ráo chính là tự tánh biến hiện ra. Tự tánh biến hóa ra, đó chính là tánh đức khởi tác 

dụng.  Cổ  đức  có  ví  dụ.  Thí  nhƣ  dùng  vàng  để  làm  đồ  vật,  mỗi  đồ  vật  đều  là  vàng, 

chúng ta dùng vàng ròng đúc một pho tƣợng Phật bằng vàng, quí vị thấy nó là Phật. 

Tôi lại dùng vàng đó đúc một con bạch hạc, thì Phật trở thành bạch hạc rồi. Thể không 

thay đổi, tƣớng thay đổi, thể không bị thay đổi, thể vẫn là vàng. Vàng đại biểu cho rốt 

ráo. Đúc tƣợng Phật, rốt ráo tƣợng Phật, rốt ráo Phật. Đúc bạch hạc, rốt ráo bạch hạc. 

Tôi đúc cho nó một cái bảo tháp, thì rốt ráo bảo tháp, tôi đúc cho nó một cái cây, thì rốt 

ráo là cây, đây là gốc cây. Núi sông đất đai, cỏ cây hoa lá, tất cả vạn pháp, không có 

thứ gì không rốt ráo. Huệ Năng đại sƣ  nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, vạn 

pháp này là y báo chánh báo trang nghiêm của thập pháp giới, còn hơn thế, có thể nói 

khắp pháp giới hƣ không giới, không sót một pháp nào, toàn là tự tánh biến hiện ra. 

Cộng mạng chi điểu là rốt ráo cộng mạng chi điểu, các loài chim này đều là Nhƣ Lai 

tánh đức hiển thị ra. Nên tên của nó cũng đều là mỹ xƣng của tánh đức, chứ không phải 

là ác danh vậy, không phải là tên ác, ý nghĩa này rất hay! Chúng ta hiểu đƣợc rồi, phải 

chăng đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc mới thấy đƣợc? Không nhất định. Chúng ta 

hiện tiền thấy đƣợc, tức là thấy đƣợc Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Chỉ cần đem tâm 

niệm của chúng ta điều chỉnh trở lại là đƣợc. 

Thiền sƣ Trung Phong trong Tam Thời Hệ Niệm nói rất hay: tâm ta chính là Phật A Di 

Đà, Phật A Di Đà chính là tâm ta. Nơi này là Tịnh Độ, Tịnh Độ là nơi này. Tâm thái 

chúng ta vừa điều chỉnh, phải điều chỉnh thế nào, để chúng ta đến Thế giới Cực Lạc? 

Đến ngày nào đó, chúng ta nhìn thấy đƣợc, tất cả những cảnh quan mà sáu căn nhìn 

thấy đƣợc toàn là Phật A Di Đà. Chúc mừng quí vị, quí vị đã đến Thế giới Cực Lạc rồi. 

Quí vị nhìn thấy tất cả mọi ngƣời là Phật A Di Đà biến hóa ra, là thật không phải giả. 

Nhìn thấy tất cả động vật, cỏ cây hoa lá núi sông đất đai, tất cả những hiện tƣợng đều 

là Phật A Di Đà biến hóa tạo tác ra, chúng ta cung kính lễ bái, xƣng tán cảm ơn. Quí vị 

thực sự thấy đƣợc Thế giới Cực Lạc, Thế giới Cực Lạc chính ngay trƣớc mắt. Cho nên 

lìa vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc là đúng. Có vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, vừa 

rồi  chúng  ta  nói  những  thứ  này  là  tạo  nghiệp.  Có  những  thứ  này  quí  vị  làm  sao  mà 

không  tạo  nghiệp  đƣợc?  Khởi  tâm  động  niệm  là  tạo  nghiệp,  phân  biệt  là  tạo  nghiệp, 

chấp trƣớc là tạo nghiệp, toàn là tạo nghiệp. Tạo nghiệp gì? Tạo nghiệp lục đạo luân 

hồi. Không chấp trƣớc nữa, không tạo nghiệp luân hồi nữa, quí vị tạo nghiệp tứ thánh 

pháp  giới,  còn  có  tứ  thánh  pháp  giới.  Không  tạo  nghiệp  luân  hồi,  vẫn  là  tạo  nghiệp. 

Không phân biệt nữa, công phu nâng cao rồi, là Bồ Tát, không còn phân biệt nữa. Trú 

tại  hai  tầng  trên  của  thập  pháp  giới,  Phật  và  Bồ  Tát  trong  thập  pháp  giới,  chƣa  kiến 

tánh, chƣa ra khỏi thập pháp giới. Tuy là Phật, Thiên Thai đại sƣ gọi là tƣơng tự tức 

Phật. Tuy là Bồ Tát trong kinh giáo Đại thừa nói quí vị là quyền giáo Bồ Tát. Vì sao 

vậy? Vì quí vị vẫn còn có khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm buông bỏ rồi. Quí 

vị là chân Phật, quí vị không phải là giả nữa. Lúc này cõi Thật báo trang nghiêm hiện 

tiền. Quí vị ngay đây thấy đƣợc Thế giới Cực Lạc. Quí vị ngay đây thấy đƣợc Phật A 

Di Đà. Bồ Tát Đại Thế Chí nói rất hay: nhớ Phật niệm Phật, hiện tại tƣơng lai nhất 

định thấy Phật. Họ dùng phƣơng pháp này, chính là chúng ta đã nói nhớ Phật, trong 

tâm chỉ có Phật A Di Đà. Trong miệng chỉ có A Di Đà Phật. Phật A Di Đà là tối thiện, 

thuần tịnh thuần thiện. Tâm, khẩu thuần tịnh thuần thiện rồi, sở hành của thân quí vị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              731/21 

đƣơng nhiên là thuần tịnh thuần thiện. Sự việc này không ai có thể chƣớng ngại đƣợc. 

Điều này chƣ vị đồng học nên biết. Chỉ có bản thân chƣớng ngại bản thân thôi, yêu ma 

quỷ quái chƣớng ngại không nổi. Oán thân trái chủ cũng chƣớng ngại không nổi. Yêu 

ma  quỷ  quái,  oán  thân  trái  chủ  có  thể  chƣớng  ngại  ai?  Chƣớng  ngại  ngƣời  có  vọng 

tƣởng phân biệt chấp trƣớc. Họ chƣớng ngại ngƣời đó. Quí vị buông bỏ vọng tƣởng 

phân biệt chấp trƣớc thì không thể nào chƣớng ngại quí vị đƣợc. Tất cả những chƣớng 

ngại, quí  vị  tỉ  mỉ  mà  suy  nghĩ  toàn  là  thế  duyên,  là  trong  lục  đạo.  Sau  khi  buông  bỏ 

những thứ này, bản thân quí vị không còn chƣớng ngại nữa. Tất cả những chƣớng ngại, 

nghiệp chƣớng tự nhiên đƣợc tiêu trừ. Vì sao vậy? Trong tự tánh không có. Quí vị kiến 

tánh rồi, trong tự tánh không có nữa. Cho nên đó đều là giả, đều là không phải sự thật. 

Nhƣng nếu nhƣ quí vị nhận giả làm chân, nó sẽ thật có, nó thực sự gây phiền phức. 

Cũng giống nhƣ ác mộng vậy, nó thật có. Thực sự giác ngộ, tỉnh ngộ trở lại rồi, không 

còn nữa. “Mộng lý minh minh hữu lục thú, giác hậu không không vô đại thiên”. Sau 

khi giác ngộ chính là cõi Thật báo, sau khi giác ngộ rồi chính là cảnh giới của chƣ Phật. 

Nguyện thứ 28 quốc vô bất thiện nguyện. Chúng ta xem tiếp xuống dƣới, nguyện thứ 

29, trú chánh định tụ nguyện. Hiện tiền cho chúng tôi cảm nhận sâu sắc nhất là ngƣời 

hiện nay tâm tình thô tháo, không định! Ngƣời học Phật thƣờng thƣờng viết những bài 

cho tôi xem, viết những vấn đề đến hỏi tôi, chữ viết rất láu, điều này vào thời đại của 

chúng tôi, khi còn trẻ chƣa từng nhìn thấy. Nói cách khác, không nói thời gian lâu quá, 

năm mƣơi năm trƣớc, bốn mƣơi năm, năm mƣơi năm trƣớc, chúng tôi trong xã hội qua 

lại với ngƣời ta, viết vài chữ cũng rất quy củ. Thông thƣờng chúng tôi nhìn thấy chữ 

hành khải, gọi là hành thƣ, không phải là hoàn toàn chữ viết thảo. Hiện tại chúng tôi 

nhìn thấy mọi ngƣời lúc viết chữ viết rất láu, việc này nói lên điều gì? Tâm họ không 

định, vọng niệm của họ nhiều, phiền não của họ nặng, có thể từ đây mà thấy đƣợc. Nói 

chuyện nhiều, vọng niệm nhiều, tâm không định. Đây là chƣớng ngại rất lớn. Ngƣời có 

chƣớng ngại nhƣ vậy, đọc sách không tốt, sách đọc không vào đƣợc, cho nên hiện tại 

học sinh đi học ở trƣờng, mục đích là ở chỗ nào? Mục đích là thi cử, ứng phó với thi cử. 

Chỉ  cần  thi  cử  đạt  yêu  cầu,  văn  bằng  tốt  nghiệp  lấy  đƣợc  rồi  là  đƣợc.  Văn  bằng  lấy 

đƣợc rồi mà không học đƣợc gì. Thầy giáo dạy học sinh nhƣ thế nào? Thầy giáo không 

dạy nữa. Vì sao vậy? Quí vị muốn dạy học sinh là kết oán thù với học sinh, nói không 

chừng học sinh giết luôn quí vị, không dám đắc tội với học sinh, học sinh không nghe 

lời nữa. Thầy giáo cần là những gì? Thầy giáo cần là lƣơng bổng, phải sống qua ngày, 

ai ai cũng lợi. Học sinh kiếm văn bằng, thầy giáo kiếm tiền lƣơng, mỗi ngƣời cần một 

thứ. Cho nên mọi ngƣời đều không có trách nhiệm. 

Tôi sau khi xuất gia rồi cũng dạy học mấy năm, tôi dạy ở trƣờng năm năm, thực sự là 

nhƣ vậy. Nhƣng lúc đó so với hiện tại còn tốt hơn nhiều. Lúc đó học trò nếu làm bài 

tập, viết chữ cũng rất quy cũ. Nếu quí vị viết thảo nhƣ hiện nay, thầy giáo có thể không 

sửa bài tập cho quí vị, trả bài lại cho quí vị viết lại. Viết không ngay ngắn, không đọc. 

Hiện tại trở thành phổ biến nhƣ vậy. Xã hội này làm sao mà không loạn đƣợc! Lúc tôi 

học  triết  học  với  thầy  Phƣơng,  sáu  mƣơi  năm  trƣớc,  lúc  đó  thầy  Phƣơng  nói  với  tôi, 

ông nói: hiện tại trƣờng học, thầy giáo không giống thầy giáo, học trò không giống học 

trò. Tôi lúc đó viết thƣ cho Thầy, viết một bài luận đƣa cho Thầy xem. Mục đích là 

muốn học dự thính môn học của thầy ở trƣờng. Thầy đem tình hình ở trƣờng nói cho 

tôi nghe, thầy nói nếu anh đến trƣờng nghe giảng, anh sẽ thất vọng nhiều lắm. Lời này 

có ý gì vậy? Lẽ nào thầy Phƣơng đi dạy ở trƣờng, tôi đi nghe lại rất thất vọng sao? Rất 

có thể. Hiện nay càng không cần nói nữa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              732/21 

Tôi  hiện  tại  vẫn  là  giáo  sƣ  của  đại  học  Queensland  Úc  Châu, giáo  sƣ  vinh  dự,  thỉnh 

thoảng cũng có một lần lúc đến trƣờng, trƣờng học sắp xếp cho tôi một tiết học, lên lớp 

cho học sinh một giờ. Giáo sƣ sắp xếp giờ cho tôi nói với tôi, ông nói: pháp sƣ à, ngài 

nên biết hiện nay học trò lên lớp, nhẫn nại chỉ đƣợc mƣời lăm phút thôi, sau mƣời lăm 

phút  liền không  nhẫn  nại đƣợc nữa, tâm  để  đâu đâu  rồi, có  thể  nói là  kể  chuyện, nói 

chuyện phiếm, mọi ngƣời cùng vui vẻ, hiện tại là tình hình nhƣ vậy. Đến lớp học vừa 

nhìn thấy quả nhiên không sai. Sau mƣời phút quí vị thấy học sinh tâm tình lơ đễnh rồi, 

mắt không nhìn thầy giáo nữa, nhìn ngoài cửa sổ, tai cũng nghe âm thanh bên ngoài. 

Chúng ta liền hiểu đƣợc phong cách ngày một đi xuống, trình độ dạy học đã xuống rất 

thấp  rồi.  Vậy  làm  sao  mà  dạy?  Điều  này  mới  là  việc  thực  sự  đáng  lo  lắng.  Thời  đại 

chúng  ta  xã  hội  loạn  rồi,  thế  hệ  sau  càng  loạn  hơn  nữa.  Phải  vãn  cứu  nhƣ  thế  nào? 

Không nghĩ ra phƣơng pháp. Nghĩ lui nghĩ tới duy chỉ có giáo dục tôn giáo có thể cứu 

đƣợc xã hội. Nhiều năm nhƣ vậy tôi nói rất nhiều rồi, khắp nơi đều đang tuyên dƣơng, 

ngƣời thực sự nghe hiểu không nhiều. Có, không phải là không có. Ngƣời thực sự nghe 

hiểu là số rất ít. Cho nên bất cứ một quốc gia khu vực nào, muốn cho khu vực này khôi 

phục an định bình thƣờng, hòa hợp, phồn vinh, hạnh phúc, không nƣơng vào tôn giáo 

là điều chắc chắn không làm đƣợc. Cho nên ngày nay đoàn kết tôn giáo là một việc vô 

cùng quan trọng, khích lệ tôn giáo phải trở về với giáo dục, nên biết tôn giáo vốn đều 

là theo đuổi công tác giáo dục xã hội, nó không phải là mê tín. Tôn giáo nếu nhƣ bỏ 

qua giáo dục, hoàn toàn làm những nghi thức tôn giáo, vậy là bị ngƣời ta cho rằng là 

mê tín. Cho nên tôn giáo phải trở về giáo dục, đặc biệt là Phật Giáo.  Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế, giảng kinh dạy học 49 năm, lúc đó không có nghi thức tôn 

giáo, chỉ là lúc lễ thầy giáo, hành lễ nghi thức tam quy y, vô cùng đơn giản, mấy phút 

thôi, đơn giản mà long trọng. Chúng ta xem trong kinh điển của tất cả tôn giáo, rất coi 

trọng luân lý, đạo đức, nhân quả. Lại hƣớng thƣợng đi lên nữa, đó chính là triết học và 

khoa học. Năm khoa mục này thực sự mà nói đều giảng đến tận thiện tận mỹ rồi. Nếu 

nhƣ mỗi tôn giáo đều có thể ra sức đề xƣớng, xã hội có thể trở về an định hòa hợp, 

phồn vinh thịnh vƣợng. Đây là việc mà chúng ta kỳ vọng. 

Vậy chúng ta nghĩ xem, nhìn thấy trong quyển kinh này nói về Thế giới Cực Lạc. Đây 

là điều chúng ta nên hƣớng tới. Thế giới này sẽ tốt đẹp biết bao! Hƣớng đến tức là phát 

tâm để đến. Cách đi nhƣ thế nào? Y giáo tu hành. Then chốt là toàn bộ đều buông bỏ 

đƣợc. Thực sự buông bỏ đƣợc vấn đề của quí vị liền đƣợc giải quyết. Điều kiện để đi 

rất đơn giản. Thật tin, không có mảy may hoài nghi nào. Biết đƣợc điều gì? Tâm hiện 

thức biến. Đây không phải là giả. Thực sự phát nguyện nhất tâm niệm Phật, không có 

ai không thành công. Đại sƣ Thiện Đạo nói rất hay, vạn ngƣời tu vạn ngƣời vãng sanh, 

không sót một ngƣời nào. Vấn đề là quí vị có muốn đi hay không. Là thật hay là giả? 

Thực sự muốn đi thì họ đi đƣợc rồi. 

Chúng ta thấy nguyện thứ 29:  tất cả chúng sanh, sanh đến nƣớc ta, đều đồng một tâm, 

trú nơi định tụ. Đây là kinh văn. Chú ý câu nói thứ nhất “tất cả chúng sanh, sanh đến 

nƣớc ta”, ý nghĩa này không phải xem họ đến từ cõi nào, từ cõi ngƣời vãng sanh, từ cõi 

trời vãng sanh, cõi súc sanh vãng sanh, cõi ngạ quỷ vãng sanh, cõi địa ngục vãng sanh, 

tu la la sát vãng sanh, bất luận là từ cõi nào, ngƣời đã đến Thế giới Cực Lạc chƣa đến 

Thế  giới  Cực  Lạc  không  phải  là  nhất  tâm,  mỗi  ngƣời  một  tâm.  Cho  nên  lục  đạo  rất 

phức tạp, tâm bất đồng, niệm cũng sẽ bất đồng, hành vi cũng sẽ khác nhau. Nhƣng đến 

Thế giới Cực Lạc đều đồng một tâm. Nhất tâm này là chân tâm, vọng tâm không còn 

nữa. Vì sao vậy? Tâm chấp trƣớc không còn nữa, tâm phân biệt không còn nữa, khởi 

tâm động niệm không còn nữa, không phải là nhất tâm rồi sao? Đây là thật không phải 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              733/21 

giả. Tại thế gian này có tham sân si mạn nghi, đến Thế giới Cực Lạc thâm sân si mạn 

nghi hoàn toàn không còn nữa. Đó là kiến tƣ phiền não, tất cả đều đoạn hết rồi. Đoạn 

nhƣ vậy, là phục đoạn, không phải là diệt đoạn. Sự gia trì của oai thần bổn nguyện của 

Phật A Di Đà, Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc không còn ác duyên, cho nên quí vị có 

tập  khí  ác,  chủng  tử  ác,  nhất  định  không  hiện  hành,  tức  là  nó  không  khởi  tác  dụng. 

Hiện hành là gì? Hiện hành là nhất tâm hiện tiền, chân tâm hiện tiền. Họ không phải là 

vọng tâm, họ dùng chân tâm. Chân tâm chính là không chấp trƣớc, không có phân biệt. 

Trên kinh đề chúng ta nói không có chấp trƣớc, tâm thanh tịnh hiện tiền. Thanh tịnh là 

chân tâm. Huệ Năng đại sƣ minh tâm kiến tánh câu đầu tiên nói: “đâu ngờ tự tánh vốn 

tự thanh tịnh”, chính là tâm thanh tịnh hiện tiền. Phân biệt buông bỏ rồi, tâm bình đẳng 

hiện tiền, cao hơn tâm thanh tịnh một bậc. A la hán, Bích Chi Phật chứng đƣợc là tâm 

thanh tịnh. Họ đoạn kiến tƣ phiền não. Bồ Tát chứng đƣợc là tâm bình đẳng, họ không 

còn tâm phân biệt, tức là trần sa phiền não đoạn đƣợc rồi, không còn phân biệt nữa, họ 

đƣợc tâm bình đẳng. Cuối cùng có thể đoạn đƣợc vọng tƣởng, vọng tƣởng là khởi tâm 

động niệm, thì thành Phật rồi. Quí vị mới có thể thoát ly thập pháp giới, ngƣời đến Thế 

Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, đều là thoát ly đƣợc thập pháp giới rồi. Họ không những 

không có phân biệt chấp trƣớc, khởi tâm động niệm cũng không có. 

“Do vì nguyện vô sai biệt thứ năm”, đoạn trƣớc chúng ta đọc qua rồi, “sanh bỉ quốc 

giả”, tất cả những chúng sanh sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, hình là thân thể, 

thân thể không có sai biệt, là giống nhau, mạo là tƣớng mạo, cũng không có sai biệt, 

“đều đồng một loại”, hoàn toàn tƣơng đồng với tƣớng của Phật A Di Đà. Ngày nay 

chúng  ta  thấy,  rất  nhiều  ngƣời  vẽ  họa  đồ  biến  tƣớng  của  Thế  giới  Cực  Lạc,  vẽ  đều 

không giống. Vì sao vậy? Vì tƣợng Phật A Di Đà vẽ đặc biệt lớn, Bồ Tát nhỏ hơn một 

chút, ngƣời vãng sanh đến càng nhỏ hơn chút nữa. Không giống, đều khác với trong 

kinh đã nói. Cho nên chúng ta thờ Tây Phƣơng Tam Thánh là cúng nhƣ thế nào? Chƣ 

vị ở đây nhìn thấy Phật đƣờng chúng ta thờ Tây Phƣơng Tam Thánh cùng một tƣớng, 

Bồ Tát Quan Âm, Bồ Tát Thế Chí và Phật A Di Đà đều giống nhau, không phân biệt 

đƣợc. Vãng sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc và Phật A Di Đà cũng là cùng 

một  tƣớng,  cũng  phân  không  ra  đƣợc.  Phàm  phu  không  phân  ra  đƣợc,  họ  phân  biệt 

đƣợc. Nhất định không nhận lầm ngƣời. Họ có trí tuệ, họ không có phiền não, tâm địa 

thanh tịnh, tâm linh của họ có cảm có ứng, có cảm thông, sẽ không nhận lầm ngƣời. 

“Hình đã tƣơng đồng, tâm cũng giống vậy, tâm đều đồng nhất, trú nơi định tụ”. Họ làm 

sao mà không định đƣợc? Đây gọi là cực lạc.            Thế giới Cực Lạc từ đâu mà đến? 

Chính là từ đây  mà  đến. Đạo lý này chúng ta không những phải hiểu, phải thật hiểu, 

mà phải thực sự thể hội đƣợc. Vì sao vậy? Trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta 

mới có thể đƣợc lợi ích. Chúng ta dần dần nhìn thế giới này một cách rõ ràng, thấy rõ 

ràng rồi sau này phải thế nào? Thấy rõ ràng rồi, không còn so đo nữa, không nên để nó 

ở trong lòng. Chúng ta liền ở trong 12 thời, từ sáng đến tối trong tâm chỉ có A Di Đà 

Phật. Nhƣ vậy có thể làm việc không? Cái gì cũng không nghĩ nữa, cái gì cũng không 

học nữa, có thể làm việc không? Có thể. Việc gì cũng có thể làm. Vì sao vậy? Trí tuệ, 

thần  thông,  đức  năng  của  Phật  A  Di  Đà  liền  gia  trì  cho  quí  vị.  Quí  vị  sẽ  không  làm 

hỏng  việc  nữa.  Quí  vị  phải  tin  tƣởng,  quí  vị  không  tin  tƣởng  thì  không  đƣợc.  Sự  tin 

tƣởng này có y cứ lý luận, không phải là tùy tiện mà tin tƣởng. Trong kinh này đã nói 

về những đạo lý này rất rõ ràng. Quí vị có thể tƣơng ƣng với tánh đức, quí vị sẽ làm sai 

sự việc sao? Không tƣơng ƣng với tự tánh, thông minh hơn nữa cũng làm sai sự việc. 

Vì  sao  vậy?  Đó  là  vọng  tâm. Đó  là  8  thức, 51  tâm  sở, rất  phức  tạp, chân  tâm  không 

phức tạp, nhất tâm. Cho nên chúng ta đem tâm quy hƣớng về Phật A Di Đà, cũng là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              734/21 

nhất tâm. Tuy không phải thực sự là chân tâm nhƣng rất gần với chân tâm. Vãng sanh 

liền có thể chứng đắc. 

Định tụ, là chỉ chánh định tụ, là một trong tam tụ, trong Phật Pháp nói tam tụ tức là ba 

loại. 

Chúng ta xem chú giải dƣới đây. Tam tụ bao gồm tất cả chúng sanh. “Tụ” nghĩa là tụ 

loại.  Cũng  tức  là  tất  cả  chúng  sanh  phân  làm  ba  loại,  trong  kinh  Phật  nói  là  tam  tụ. 

Thuyết tam tụ thông cả Đại thừa Tiểu thừa, nghĩa của nó khác nhau. Cách nói thứ nhất. 

Một  là  chánh  định  tụ,  nhất  định  là  ngƣời  chứng  ngộ.  Ngƣời  thuộc  loại  này  tâm  địa 

thanh tịnh. Chắc chắn sẽ khai ngộ, chắc chắn sẽ chứng quả. Họ có thể buông bỏ vọng 

tƣởng chấp trƣớc, họ học Phật tiến bộ rất nhanh. 

Học tập, cổ nhân dạy học rất coi trọng điểm này, “đạo dạy học, quí nơi chuyên”,  bắt 

đầu dạy từ trẻ em. Trung Quốc ngày xƣa giáo dục cắm rễ là mẫu thân phụ trách. Mẫu 

thân ân đức rất lớn. Không những có ân sinh thành, gốc của quí vị là bà giúp quí vị 

cắm xuống, tức là ba tuổi trở về trƣớc. Mẫu thân là tấm gƣơng của con trẻ. Nếu nhƣ 

làm đƣợc tấm gƣơng tốt cho con cái thấy, đây không phải là ngôn giáo, là thân giáo. 

Ngƣời làm mẹ khởi tâm động niệm, nói năng hành động đều phải nhƣ lý nhƣ pháp. Trẻ 

con  tƣơng  lai  lớn  lên  sẽ  dễ  dạy.  Bảy  tuổi  đi  học,  thầy  giáo  làm  gƣơng  cho  chúng. 

Những  thứ  cần  học,  học  từng  thứ  từng  thứ,  không  đƣợc  đồng  thời  học  hai  thứ,  đây 

chính là “đạo dạy học, quí nơi chuyên”. Vì sao vậy? Dạy một thứ, tâm họ sẽ định, họ 

chỉ nghĩ một thứ đó. Họ học rất nhẹ nhàng, rất vui vẻ, không có áp lực. Quí vị nói xem 

đồng thời bảo họ học mấy môn, họ liền phân tâm, tinh thần ý chí của họ không thể tập 

trung.  Đó  không  phải  là  nhất  tâm  nữa,  họ  sẽ  rất  giỏi  về  phân  biệt  chấp  trƣớc,  làm 

những việc này. Những thứ này không phải là thứ tốt đẹp, phải buông bỏ nó. Hiện tại 

không những không buông bỏ, còn muốn tăng cƣờng. Hi vọng quí vị phân biệt thêm, 

chấp trƣớc nhiều thêm. Quí vị xem đây không phải là sự việc phiền phức lớn rồi sao! 

Cho nên hiện tại dạy học tƣơng phản với ngày xƣa. Ngƣời hiện tại phê bình cổ nhân, 

nói ngày xƣa chế độ phong kiến, bóc lột nhân dân, họ chƣa học qua sách cổ, đọc sách 

cổ rồi quí vị sẽ hiểu đƣợc, hiểu đƣợc điều gì? Chế độ là thứ cứng nhắc, nó không phải 

là sống động. Chế độ là pháp luật, pháp lệnh điều chƣơng. Nếu nhƣ ngƣời là ngƣời tốt, 

chế độ nhƣ thế nào họ đều làm việc tốt. Ngƣời không phải là ngƣời tốt, chế độ có tốt 

hơn nữa họ vẫn làm việc xấu. Cho nên cổ nhân trƣớc hết họ phải làm ngƣời cho tốt, 

ngƣời chỉ cần làm tốt rồi, chế độ gì cũng là chế độ tốt. Lòng ngƣời nếu hƣ rồi, tham 

sân si mạn tổn ngƣời lợi mình, chế độ có tốt bao nhiêu đến tay họ, họ liền dùng chế độ 

đó làm việc tự tƣ tự lợi. Cho nên cổ nhân nói pháp là gốc để trị vậy. Quản lý việc của 

đại chúng, pháp là thứ căn bản. Ngƣời là gốc của pháp, ngƣời là nguồn gốc của pháp. 

Gốc nếu nhƣ không tốt, vậy là cái thân đó cũng không ích lợi gì. Cho nên ngƣời xƣa 

coi trọng con ngƣời. Có ngƣời mới có pháp. Không có ngƣời thì pháp đều là giả, không 

phải là thật. Thế nên giáo dục rất quan trọng rồi. Giáo dục hiện tại và ngày xƣa hoàn 

toàn trái ngƣợc với nhau. Hiện tại con ngƣời nói rất hay, lấy ngƣời làm gốc, nhƣng họ 

giáo dục lại không lấy ngƣời làm gốc. Giáo dục lấy ngƣời làm gốc vậy  mới tốt. Con 

ngƣời nếu nhƣ tự tƣ tự lợi thì đó cũng là họ làm gốc. Ngạn ngữ nói: ngƣời không tự tƣ, 

trời tru đất diệt. Năm xƣa tôi ở Honkong, Hà Thủ Tín đến phỏng vấn tôi, ông là ngƣời 

chủ trì của đài truyền hình Á Thị, nêu ra vấn đề này hỏi tôi. Lúc đó nói với ông ấy, tôi 

nói câu nói này là sai lầm, không phải là đúng đắn. Ông ấy nói sai nhƣ thế nào? Tôi nói 

Khổng Lão phu tử không có tự tƣ, trời cũng không tru ông ấy, đất cũng không diệt ông 

ấy. Phật Thích Ca Mâu Ni không có tự tƣ, niệm niệm đều là vì ngƣời khác, ông trời 

không tru Ngài, đất cũng không diệt Ngài. Tôi nói thêm một đời tôi cũng không có tự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              735/21 

tƣ, trời cũng không tru tôi, đất cũng không diệt tôi, còn cho tôi thêm phƣớc thêm thọ. 

Quan niệm này là sai trái vậy! 

Giáo  dục  của  Thánh  hiền  là  khởi  tâm  động  niệm  dạy  chúng  ta  phải  nghĩ  cho  ngƣời 

khác, không nên nghĩ cho bản thân mình. Tâm nhƣ vậy chính là lí niệm trung tâm của 

thế giới hòa bình, gia đình hòa thuận. Con ngƣời đều vì tự tƣ, đều vì bản thân, thì gia 

đình quí vị sẽ bất hòa. Mỗi ngƣời đều vì bản thân, thì gia đình làm sao có thể hòa hợp 

đƣợc?  Vấn  đề  hiện  tại  thực  sự  nghiêm  trọng.  Hai  vợ  chồng  đều  có  quyền  riêng  tƣ, 

chồng có bao nhiêu tiền, vợ không biết, vợ có bao nhiêu tiền chồng cũng không biết, 

gia đình nhƣ vậy có thể hòa thuận đƣợc sao? Lợi hại trƣớc mắt, hai ngƣời liền chia tay 

thôi. Bất hòa rồi! Vợ chồng còn có tƣ tâm, quí vị nói xem còn có cách gì nữa? Vấn đề 

này  rất  nghiêm  trọng,  đều  là  xuất  phát  từ  giáo  dục.  Hiện  tại  có  thể  nói  một  chút  lời 

chân thật, làm một chút việc tốt, vẫn là trong tôn giáo. Quí vị xem ngƣời thế gian cho 

rằng tôn giáo là mê tín. Cho nên xã hội này làm sao mà không động loạn đƣợc. Phải 

hóa giải những động loạn này thì khó khăn biết bao. Động loạn chính là lòng ngƣời bất 

định. Lòng ngƣời định rồi, động loạn này tự nhiên đƣợc hóa giải. 

Loại thứ hai là, tà định tụ. Ngƣời cuối cùng không chứng ngộ đƣợc, họ cũng có định, 

nhƣng mục tiêu, phƣơng hƣớng của họ là vì tự tƣ tự lợi. Họ không phải là vì đại chúng. 

Họ làm sao mà có định? Họ là vì một tập đoàn lợi ích. Đó chính là tà định tụ. 

Ngày xƣa những đế vƣơng, nếu nhƣ họ là chánh định tụ, quốc gia của họ nhất định 

hƣng thịnh, nhất định lớn mạnh. Vì sao vậy? Quốc vƣơng ngày ngày vì nhân dân mà lo 

nghĩ, ngày ngày nghĩ đến việc giúp đỡ nhân dân giải trừ đau khổ, giúp đỡ họ lìa khổ 

đƣợc vui. Kiểu quân vƣơng này nhất định đƣợc nhân dân yêu mến. Vì thế quốc gia của 

họ  nhất  định  cƣờng  thịnh.    Đế  vƣơng  cuối  triều  đại,  hoàn  toàn  nói  về  hƣởng  thụ  cá 

nhân, không để ý đến sống chết của nhân dân. Nhân dân nhất định khởi nghĩa lật đổ, 

họ liền nƣớc mất nhà tan, gọi là tà định tụ. Ví dụ này rất rõ ràng, rất dễ dàng thể hội 

đƣợc. 

Loại thứ ba là bất định tụ, có duyên thì chứng ngộ, vô duyên thì họ không chứng ngộ 

đƣợc. Đây là ngƣời bất định tụ. Bất định tụ chiếm đại đa số. Họ gặp đƣợc thiện duyên 

họ sẽ là ngƣời thiện, họ gặp phải ác duyên họ sẽ trở thành ngƣời ác, nên nói rằng gần 

mực thì đen gần đèn thì rạng. Nếu nhƣ xã hội này giáo hóa nếp sống cho tốt, có giáo 

dục thánh hiền, những bất định tụ này đều trở thành ngƣời tốt. Nếu nhƣ giáo hóa không 

đáng, thì xã hội này đều biến thành ngƣời xấu. Giáo dục xã hội hiện tại ai đang làm vậy? 

Truyền thông đang làm. Cho nên quí vị phải hiểu đƣợc xã hội này, quí vị xem truyền 

hình đang diễn là những gì? Mạng internet truyền bá những gì, báo chí tạp chí đang 

đăng tải những gì, quí vị sẽ hiểu đƣợc tất cả. 

Đài  Loan  trƣớc  đây  đề  xƣớng  phục  hƣng  văn  hóa  truyền  thống,  có  ngƣời  hỏi  thầy 

Phƣơng phải bắt đầu  từ  đâu?  Thầy  Phƣơng nói với những  ngƣời  này:  Đầu  tiên  phải 

đem truyền hình và những truyền bá của vô tuyến điện, tất cả đều dừng lại hết, báo chí 

phải  đóng  cửa,  tạp  chí  phải  ngăn  cấm.  Ngƣời  ta  nói  nhƣ  vậy  không  đƣợc,  điều  này 

không làm đƣợc.  Thầy Phƣơng cƣời cƣời nói: những thứ này ngày ngày đang phá hoại 

văn hóa truyền thống, chỉ cần những thứ này còn, văn hóa truyền thống không thể nào 

phục hƣng đƣợc. Thầy nói thật là hay! 

Chúng ta học văn hóa truyền thống còn có thể đạt đƣợc một chút lợi ích, nguyên nhân 

là gì? Họ có quyền cởi mở, chúng ta có quyền không tiếp thu. Truyền hình quí vị ngày 

ngày đều mở, tôi không xem. Tôi mấy mƣơi năm rồi không xem ti vi, không nghe đài 

phát thanh, cũng mấy  mƣơi năm rồi không xem báo chí, không xem tạp chí. Tôi có 

quyền không xem. Quí vị ngày ngày xem những thứ này, quí vị có thể không bị ảnh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              736/21 

hƣởng đƣợc sao? Cổ nhân nói rất hay: “biết nhiều chuyện thì phiền não nhiều”. Quí vị 

ngày ngày xem những thứ này, quí vị làm sao mà không sanh phiền não đƣợc? Quí vị 

làm  sao  mà  có  thể  đắc  đƣợc  chánh  định  tụ?  Tất  cả  đều  cự  tuyệt  không  xem  nữa,  tôi 

ngày ngày xem kinh Phật, ngoài kinh Phật ra không xem gì khác, nhƣ vậy tâm mới có 

thể định lại đƣợc, không bị truyền nhiễm. Nếu nhƣ ngày ngày xem những thứ đó, tiếp 

xúc những thứ đó, thì quí vị bị loạn lâu rồi, chẳng những không thể vãng sanh, ngay cả 

kinh điển giáo nghĩa cũng không hiểu, xem cũng xem không hiểu. Vì sao vậy? Nhân 

tâm loạn rồi, tâm cung kính không còn nữa, không có tâm cung kính tuy có nghe giảng, 

tuy có đọc kinh, cũng rất khó đạt đƣợc lợi ích. Tâm họ để đâu đâu, họ không thể hấp 

thu. Cho dù có niệm Phật, một tràng hạt 108 tiếng danh hiệu Phật, họ cũng niệm không 

nổi.  Họ  niệm  mấy  tiếng  liền  quên  mất,  lại  nghĩ  những  thứ  khác,  một  tràng  hạt  cũng 

niệm không xong, thì một ngày làm sao mà niệm đƣợc mấy vạn tiếng? 

Lão cƣ sĩ Hoàng NiệmTổ lúc vãng sanh, nửa năm đó, ông nói với tôi, ông mỗi ngày 

niệm 140.000 tiếng danh hiệu Phật. Đó là gì? Chánh định tụ. Niệm Phật đạt đỉnh điểm 

rồi, những tạp niệm đều niệm đi hết. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 228 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 21.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 283, hàng thứ sáu, bắt đầu xem từ câu “nhị giả” của 

đoạn đó. 



Nhị giả, Hội sớ viết:  “định tụ, nói cho đủ là chánh định tụ, cũng nói bất thối 

chuyển, chính là Bồ Tát A Bệ Bạt Trí vậy. Vì sao gọi là chánh định? Tất cả chúng sanh 

tuy căn tánh muôn vàn sai khác, theo loại mà tụ lại, không ra ngoài ba loại, lấy ắt đọa 

lục  thú  làm  tà  định,  lấy  thăng  trầm  tùy  duyên  làm  bất  định,  lấy  định  đến  bồ  đề  làm 

chánh định”. Đây là ba câu, cách nói thứ hai vậy. Ở đây Niệm Lão nêu ra cho chúng ta 

ba cách nói, đây là cách nói thứ hai. Đây là nguyện thứ 29 nguyện trú chánh định tụ: 

“tất cả chúng sanh sanh đến nƣớc ta đều đồng một tâm, trú nơi định tụ”. Nguyện này 

vô cùng quan trọng. Vì sao Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc đƣợc Di Đà bổn nguyện gia 

trì đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát? Ở đây nói rất rõ ràng. Tất cả chúng sanh trong thập 

pháp giới, trong thập pháp giới không có ngƣời đắc đƣợc chánh định. Lục đạo phàm 

phu là tà định, không phải không có định, họ có tu định, tứ thiền bát định chính là ví dụ 

rất  hay.  Nhân  gian,  ba  đƣờng,  cũng  có  ngƣời  đem  tâm  chuyên  chú  vào  một  chỗ,  đó 

cũng là định. Giống nhƣ nhân gian này chúng ta thƣờng thấy, cổ nhân chuyên tâm nơi 

công danh đó cũng là định, nhƣng không ra khỏi lục đạo luân hồi, là tà định. Có ngƣời 

chuyên tâm kinh doanh buôn bán, tức là nhất tâm truy cầu giàu có, một đời truy cầu lợi 

dƣỡng, một đời truy cầu danh vọng, điều này từ xƣa đến nay trong nƣớc nƣớc ngoài 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              737/21 

đều có. Khoa học kỹ thuật cũng phải tinh chuyên, không chuyên tâm thì không đƣợc. 

Chuyên tâm chính là định, một lòng một dạ nơi công việc đó. 



Tà định, tà định là gì? Nói một cách đơn giản là vì chính  mình. Chấp trƣớc 

thân là mình, đều là vì tự tƣ tự lợi, danh văn lợi dƣỡng, ngũ dục lục trần, không phải 

đều là vì điều này sao? Những thứ này chỉ ở trong lục đạo mới có, ngoài lục đạo không 

có. Tứ thánh pháp giới thì tự tƣ tự lợi không còn nữa. Vì sao vậy? Vì họ phá đƣợc ngã 

chấp rồi. Không phải là thân kiến, ngã chấp đã phá đƣợc rồi. Phá thân kiến là Tu đà 

hoàn, phá ngã chấp là A la hán. Cho nên chúng ta hiểu đƣợc, trong Tứ thánh pháp giới 

ngã  chấp  không  còn  nữa,  có  pháp  chấp.  Đây  là  hai  loại  chấp  trƣớc,  họ  còn  có  pháp 

chấp. Cho nên họ không ra khỏi thập pháp giới. Pháp chấp nếu phá rồi thì ra khỏi thập 

pháp giới. Ngã chấp phá đƣợc rồi thì ra khỏi lục đạo. Pháp chấp phá rồi thì ra khỏi thập 

pháp  giới. Điều  này  phải  biết. Hai  loại  chấp  trƣớc đều không đƣợc  có. Đây  gọi  là  tà 

định tụ. Chƣa ra khỏi thập pháp giới vẫn còn là tà định, chƣa đƣợc tính là chánh định. 

Chánh định là gì? Chánh định là thú hƣớng đại bồ đề. Thú hƣớng đại Niết bàn, đây 

là chánh định. Trong giai đoạn hiện tiền của chúng ta mà nói, chúng ta thực sự là một 

tâm  một ý, chuyên cầu Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, tâm  này là chánh định tụ. Vì 

sao vậy? Sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc nhất định chứng vô thƣợng chánh 

giác, tức là thành Phật, nhất định thành Phật. Hiện tại chúng ta nói, tâm chúng ta rốt 

cuộc là định ở đâu? Cũng tức là nói chúng ta trong một đời này, chúng ta muốn đi theo 

con đƣờng nào? Thập pháp giới là thập đạo, mƣời con đƣờng bày ra trƣớc mắt quí vị, 

cõi trời, cõi ngƣời, hƣớng lên trên là cõi Thanh Văn, cõi Duyên Giác, cõi Bồ Tát, cõi 

Phật. Chúng ta đi theo con đƣờng nào? Cầu sanh Tây Phƣơng Tịnh Độ, con đƣờng họ 

đi là Phật đạo, cùng một con đƣờng với Phật A Di Đà. Kinh này chúng ta tuy chƣa đọc 

xong, mới đọc đến phẩm thứ sáu. Bởi vì năm xƣa có bản gốc của Kinh Hoa Nghiêm, 

cho nên đối với Kinh Vô Lƣợng Thọ có trình độ ngộ nhập tƣơng đối khá, chúng ta hiểu 

đƣợc  một  chân  tƣớng  sự  thật,  Phật  A  Di  Đà  trong  khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới  là 

“quang trung cực tôn, Phật trung chi vƣơng”, vô thƣợng bồ đề của vô thƣợng bồ đề. Sự 

hiểu biết này không dễ dàng gì. Quí vị chƣa có đƣợc nhận thức này, quí vị không biết 

chân tƣớng sự thật. Quí vị sẽ để sự việc này vụt qua trƣớc mắt, nhƣ thế là thật đáng tiếc. 

Đích thực là “bách thiên vạn kiếp nan tao ngộ”. Mục tiêu này nhận thức rõ ràng rồi, 

phƣơng hƣớng làm rõ ràng rồi, không còn mê hoặc. Chúc mừng quí vị, không phải là 

tôi chúc mừng quí vị, mƣời phƣơng chƣ Phật chúc mừng quí vị. Vì sao vậy? Vì quí vị 

sắp thành Phật rồi. Nhƣng then chốt thì sao? Then chốt là quí vị phải trú chánh định tụ 

mới đƣợc, đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc không có vấn đề gì. Đó là thật là chánh 

định tụ. Chúng ta ngày nay chánh định này, chính là một lòng cầu tây phƣơng Tịnh Độ, 

một lòng muốn gặp Phật A Di Đà, ngoài điều này ra không có niệm thứ hai nữa. Tất cả 

pháp  thế  gian  buông  bỏ  không  chấp  trƣớc  nữa,  Phật  Pháp  cũng  buông  bỏ  rồi,  trong 

Kinh Kim Cang, đức Thế Tôn nói với chúng ta: “pháp còn phải xả, hà huống phi pháp”, 

pháp đó là Phật Pháp. Tất cả pháp mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong 49 năm, tất 

cả đều buông bỏ hết, chỉ định trên một pháp này- Kinh Đại Thừa Vô Lƣợng Thọ, chỉ 

định nơi một câu Nam mô A Di Đà Phật, chúng ta sẽ thành công. Vì sao vậy? Điều này 

cổ đức nói, đều là Tổ sƣ Đại đức nói, tất cả pháp đức Thế Tôn nói trong 49 năm, đều 

có thể quy về Kinh Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm giống nhƣ biển lớn, tất cả pháp ví 

nhƣ là sông rạch, tất cả đều chảy về biển lớn, đều quy về biển lớn, nhƣng Kinh Hoa 

Nghiêm  đến cuối cùng lại quy về vô lƣợng thọ, thập đại nguyện vƣơng quy về Cực lạc. 

Chúng  ta  chỉ  cần  tỉ mỉ  quan  sát, thiện  tài  đồng  tử  53  lần  tham  học, quí vị  sẽ  hiểu  rõ 

đƣợc. Cho nên chỉ cần nắm đƣợc bộ kinh này, nắm đƣợc một câu danh hiệu này, nói 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              738/21 

cho quí vị biết nghiệp chƣớng gì cũng tiêu trừ đƣợc, tai nạn gì cũng hóa giải đƣợc. Vì 

sao vậy? Vì quí vị có đƣợc bổn nguyện oai thần của Phật A Di Đà gia trì. Lúc nào vậy? 

Chính ngay hiện tại. Tâm quí vị vừa phát quí vị liền đạt đƣợc, tâm quí vị liền an ổn, 

định đƣợc rồi. Tâm quí vị vẫn là bất an, vẫn là bất định, quí vị chƣa phát nguyện. Tôi 

phát rồi, quí vị phát đó là giả, không phải thật. Nếu nhƣ quí vị phát nguyện là thật, chắc 

chắn  quí  vị  sẽ  buông  bỏ  đƣợc.  Thực  sự  phát  nguyện  là  nhƣ  thế  nào?  Thực  sự  phát 

nguyện  là  hiện  tại  tâm  định  rồi,  tôi  không  lo  lắng,  không  bồi  hồi,  tôi  không  còn  mê 

hoặc nữa. Việc trƣớc hết là quí vị nhìn thấu sanh tử rồi, quí vị không có sanh tử nữa. 

Phật A Di Đà bất cứ lúc nào cũng tiếp dẫn tôi. Bất cứ lúc nào tôi cũng có thể vãng sanh. 

Phật A Di Đà chƣa đến, vì sao chƣa đến? Việc này không liên quan đến thọ mạng tôi 

còn  hay  không.  Tôi  ở  thế  gian  này  vẫn  còn  nhiệm  vụ.  Nhiệm  vụ  gì  vậy?  Đem  Tịnh 

Tông biểu pháp cho mọi ngƣời thấy. Làm cho mọi ngƣời sanh khởi chánh tín, làm cho 

mọi ngƣời phát nguyện, học nhƣ tôi niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Đây chính là nói tôi 

ở trong thế giới này vẫn còn một số ngƣời hữu duyên. Ngƣời hữu duyên là gì? Họ tin 

tƣởng tôi, là ngƣời hữu duyên. Tôi đến Thế giới Cực Lạc thì nên đem những ngƣời hữu 

duyên  này  dẫn  họ  đi  hết,  chính  là  sự  việc  nhƣ  vậy.  Nếu  nhƣ  không  còn  duyên  nữa, 

không còn duyên nữa thì Phật liền đến tiếp dẫn tôi, lập tức hoan hỉ mà đi rồi, đạt đƣợc 

Phật A Di Đà gia trì, làm đệ tử của Phật A Di Đà thật là vinh dự. Vì sao vậy? Mƣời 

phƣơng chƣ Phật hộ niệm quí vị, tất cả thiện thần bảo hộ quí vị, đây là sự thật. Đây là 

điểm tốt thực sự của việc niệm Phật, hiện tại đã có đƣợc rồi, không phải là tƣơng lai. 

Nhƣng tâm quí vị nếu trú chánh định, định ngay trên sáu chữ hồng danh, định tại bộ 

Kinh Vô Lƣợng Thọ này, quí vị mới có thể đạt đƣợc. Quí vị vẫn còn thế gian ba tâm 

hai ý, hoặc là trong Phật Pháp, tám vạn bốn ngàn pháp môn còn ba tâm hai ý, tất cả đều 

chƣớng ngại. Cho nên Phật trong Bát nhã hội dạy chúng ta xả, dạy chúng ta buông bỏ, 

từ bi đến cực điểm! Nên nhớ pháp còn phải xả hà huống phi pháp. Vì sao vậy? Tất cả 

pháp  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  nói  trong  49  năm,  đều  là  pháp  phƣơng  tiện.  Điều  này 

chúng tôi bao nhiêu năm nay giảng kinh, đều đã nói với chƣ vị rồi. Pháp chân thật thì 

sao? Pháp chân thật không nói ra đƣợc, “ngôn ngữ đạo đoạn, tâm hành xứ diệt”. Có thể 

nói ra đƣợc toàn là pháp phƣơng tiện. Cho nên biết nghe, nghe ý trong lời Phật dạy. 

Quí vị biết nghe điều này. Cổ nhân nói là “âm ngoài dây đàn”, nghe âm nhạc phải nghe 

đƣợc âm ngoài dây đàn. Đó gọi là biết nghe. Pháp chân thật chính là tự tánh. 

Trong bộ kinh này nói ba sự thật. “Chân thật chi tế”, đó là pháp chân thật của sự 

chân thật, chân thật trong chân thật, là bản tánh, tự tánh. Tất cả pháp đều không tách 

rời tự tánh. Quí vị nếu ở nơi pháp phƣơng tiện này, ở trong đó để nhận biết đƣợc pháp 

chân thật. Lại nói cho chúng ta lợi ích chân thật, “huệ dĩ chân thật chi lợi”, điểm này 

không giả chút nào. Lợi ích chân thật là gì? Giúp quí vị một đời thành Phật. Một đời 

không thể thành Phật, đây không phải là pháp chân thật. Pháp chân thật chắc chắn giúp 

chúng  ta  một  đời  thành  Phật. Công  đức  chân  thật, cho  nên  hi vọng  chúng  ta  hiện  tại 

phải đem tâm trú tại chánh định tụ. Chánh định tụ hiện tiền chính là chân tín, thực sự 

muốn  vãng  sanh.  Thật  niệm  câu  A  Di  Đà  Phật  này,  niệm  A  Di  Đà  Phật  nhất  định 

không có hoài nghi, nhất định không có tạp niệm. Đây là đại sự lớn nhất trong đời tôi. 

Tất  cả  mọi  lúc,  tất  cả  mọi  nơi,  hi  vọng  danh  hiệu  Phật  không  đƣợc  gián  đoạn,  niệm 

ngay hiện tại, nỗ lực phải đem danh hiệu Phật liên kết lại, không làm cho nó gián đoạn. 

Vì sao vậy? Ở đây nhìn thấy chúng ta có phải là chánh định không. Chúng ta thực sự là 

định nơi danh hiệu Phật. 

Tụng kinh là ý nghĩa gì? Mỗi ngày công phu sáng, bắt đầu của một ngày trƣớc hết 

tụng một bộ kinh, nghĩa là trở về với chánh định. Bởi vì buổi tối ngủ nghỉ, ngủ nghỉ ý 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              739/21 

thức của bản thân không thể làm chủ, tập khí phiền não trong A lại ya khởi hiện hành, 

nằm mơ thấy lung tung, sau khi tỉnh lại, tâm đang tán loạn. Tụng một bộ kinh tâm liền 

định lại. Tụng kinh là ý nghĩa này  chứ không phải là ý nghĩa nào khác. Sau khi tâm 

định thì danh hiệu Phật mới hữu dụng. Tâm không định, Phật hiệu không hữu dụng. 

Trong danh hiệu Phật có xen tạp, có nghi hoặc. Vậy Phật hiệu đó không hữu dụng nữa. 

Tụng Kinh Vô Lƣợng Thọ rất tốt, tụng Kinh A Di Đà cũng rất tốt. Nếu nhƣ Kinh Vô 

Lƣợng Thọ chê nó dài quá, mất thời gian, chúng ta chỉ tụng phẩm thứ sáu, chỉ tụng một 

phẩm này. Thời khóa chiều chúng ta tụng phẩm 32 đến phẩm 37. Mấy phẩm này nói về 

điều gì? Giảng đoạn ác tu thiện, giảng cải tà quy chánh, chính là trì giới niệm Phật. Lúc 

tụng đoạn kinh văn này, nghiêm túc phản tỉnh, ngày hôm nay có làm sai trái gì không, 

có  thì  sửa  đổi,  không  có  thì  khích  lệ  thêm.  Đây  là  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  hƣớng  dẫn 

chúng ta tu pháp sám hối, đa phần là nói về sự, bộ phận khác đa phần là nói về lý. Lý 

phải  rõ  ràng,  sự  phải  nghiêm  túc  mà  tu.  Cho  nên  chánh  định  tụ  cũng  gọi  bất  thoái 

chuyển. Câu sau thêm rất hay, chính là A Duy Việt Trí Bồ Tát vậy. Bất thoái chuyển, 

Tiểu thừa sơ quả sẽ bất thoái chuyển, vị bất thoái. Bồ Tát trong thập pháp giới, hành 

bất thoái, đó không phải là ý nghĩa này. Ở đây nói trú chánh định tụ là Bồ Tát A Duy 

Việt Trí. Đó là gì? Pháp thân Bồ Tát, không phải là Bồ Tát thông thƣờng, đã siêu việt 

thập pháp giới rồi. A Duy Việt Trí chính là siêu việt thập pháp giới, họ đƣợc niệm bất 

thoái. Cho nên gọi là viên chứng tam bất thoái: niệm bất thoái, hành bất thoái, vị bất 

thoái. 

Dƣới đây giải thích cho chúng ta cái gì gọi là chánh định. Tất cả chúng sanh căn 

tánh muôn ngàn sai biệt, Phật đem nó quy nạp về cũng không ngoài ba loại. Loại thứ 

nhất, nhất định là làm việc luân hồi. Đây gọi là tà định. Đây không phải là chánh định. 

Tà  và  chánh  này  lấy  tự  tánh  làm  tiêu  chuẩn. Chánh  định  nhất  định  là  minh  tâm  kiến 

tánh,  kiến  tánh  thành  Phật.  Đây  là  mục  tiêu  tu  học  của  chúng  ta.  Tu  học  Phật  Pháp 

không  phải  làm  việc  danh  văn  lợi  dƣỡng.  Điểm  này  nhất  định  phải  biết.  Ngƣời  học 

Phật nếu làm việc danh văn lợi dƣỡng thì đáng thƣơng quá. Đem chiêu bài Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni,  Phật  A  Di  Đà,  đây  là  biển  hiệu  chữ  vàng.  Làm  những  việc  gì?  Lừa  gạt 

chúng sanh, lừa gạt tín đồ. Lời tôi nói khó nghe, nhƣng là nói lời chân thật với quí vị. 

Quả báo ở đâu? A tỳ địa ngục. Nói cho hay lên là hộ trì chánh Pháp, làm những việc gì? 

Tháp miếu kiên cố, xây chùa chiền giống nhƣ hoàng cung vậy, cái này trang nghiêm 

hơn cái kia, mọi ngƣời ở đó mà thi thố với nhau. Phật Thích Ca Mâu Ni một đời ngay 

cả ngôi nhà tranh cũng  không có. Ngài dạy chúng ta nhƣ thế nào? Ấn Quang Đại sƣ 

khuyên răn chúng ta, đây là ngƣời hiện đại. Ngài vãng sanh đến nay cũng hơn 60 năm 

rồi,  cho  nên  là  ngƣời  hiện  đại,  nói  với  chúng  ta,  ngƣời  thực  sự  tu  hành,  đây  là  Tịnh 

Tông, Tổ sƣ Tịnh Tông, có thể xây một đạo tràng, xây lớn chừng nào? Đạo tràng nhỏ 

thôi. Dung nạp khoảng 20 ngƣời là đủ rồi. Ngƣời thực sự tu hành chí đồng đạo hợp ở 

cùng với nhau, không quá hai mƣơi ngƣời. Lời giáo huấn của Ấn Quang Đại sƣ. Đây là 

điều hiện tại chúng ta biết đƣợc. Ngài là Tây phƣơng Đại Thế Chí Bồ Tát tái lai, vậy 

mà có thể nói sai sao? 20 ngƣời cƣ trú một nhà tranh nhỏ là đủ rồi. Vì sao vậy? Duy trì 

rất dễ dàng. Không cần phải ra ngoài hóa duyên. Quí vị có hai ba ngƣời hộ pháp, hộ trì 

quí vị là đủ rồi. Quí vị là ngƣời thực sự tu hành, ngƣời muốn hộ trì quí vị sẽ rất nhiều, 

tâm quí vị không phải là định rồi sao? Quí vị xây đạo tràng lớn, ngày ngày nghĩ đến 

việc chi phí lớn nhƣ vậy, tiền đi đâu mà tìm? Đành phải gạt tín đồ, cho nên tâm không 

chánh, tâm của họ làm gì còn trên đạo? Tâm họ không thanh tịnh nữa. Hạng ngƣời này 

là tà định tụ. Nghĩ đủ cách để lừa gạt tín đồ, chuyển tiền bạc tín đồ khó khăn kiếm 

đƣợc về mình, còn phải cung kính cùng dƣờng quí vị, quí vị đem đi tạo nghiệp. Hiện 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              740/21 

tại vẫn có, có không ít ngƣời tôi biết trong nƣớc nƣớc ngoài đều có, đem danh hiệu của 

tôi đi gạt ngƣời khác. Tôi đã thanh minh đến mấy lần, hi vọng mọi ngƣời không nên 

mắc lừa, không nên bị gạt. Tôi hi vọng mọi ngƣời không nên đem vàng bạc đến cúng 

dƣờng tôi, tôi không cần thứ gì cả. Hiện tại tuổi tác lớn nhƣ vậy, quí vị nên biết tôi mỗi 

ngày đều đang nghĩ Phật A Di Đà nhanh chóng đến đón tôi đi. Tôi hôm nay chƣa đi, 

hôm  nay  vẫn  còn  việc,  kinh  giảng  chƣa  xong,  vậy  đợi  ngày  mai,  ngày  mai  chƣa  đi, 

đƣợc, giảng thêm một ngày nữa. Tôi ngày ngày đều mong chờ, tôi không có ý lƣu lại 

thế gian này. Tôi phải xây đạo tràng để làm gì? Chƣ vị nhất định phải hiểu. Đem danh 

nghĩa  tôi  đi  xây  đạo  tràng  gì  đó,  trong  đó  còn  giữ  lại  một  cái  phòng,  thất  phƣơng 

trƣợng, bảo tôi đến ở, đều là gạt ngƣời, không có ai là thật cả. Quí vị nghĩ xem, tôi có 

thể đến đó ở sao? Tôi đến ở thì họ phát tài rồi, tôi sẽ không đến ở. Vì sao vậy? Họ có 

đạo, tôi đến ở, họ không có đạo, họ không muốn cầu vãng sanh, họ chỉ biết kiếm danh 

văn lợi dƣỡng, làm việc tự tƣ tự lợi. Rất nhiều đồng tu tốt, đều là đệ tử nhà Phật rất 

lƣơng thiện, đừng để những ngƣời đó lừa gạt. Đem danh nghĩa của tôi, chụp với tôi 

một tấm ảnh, quí vị xem ngƣời ta đến chỗ tôi, muốn chụp ảnh với tôi, tôi có thể nói từ 

chối sao? Điều này không thể đƣợc. Điều đó không thể làm căn cứ. Nói tôi viết vài chữ, 

rất nhiều ngƣời tìm tôi xin viết vài chữ, lƣu lại làm kỷ niệm, tôi cũng không thể không 

viết. Họ đem những thứ này làm bằng chứng rồi có thể lừa gạt ngƣời khác. Tín đồ Phật 

Giáo dễ bị lừa quá! Cho nên hôm nay giảng về tà định tụ, tôi nói với mọi ngƣời, ngƣời 

tâm hành bất chính rất nhiều rất nhiều, thậm chí ở bên cạnh tôi, theo tôi rất nhiều năm 

cũng biến chất nữa. Vì sao vậy? Bên trong phiền não nặng. Họ tự tƣ tự lợi chƣa buông 

bỏ đƣợc, thân kiến chƣa phá. Bên ngoài xã hội này sức mạnh mê hoặc lớn biết bao. Họ 

có thể vƣợt qua đƣợc sao? Cho nên sau khi rời bỏ tôi, cũng đem danh nghĩa của tôi đi 

khắp nơi gạt ngƣời, tôi tha thứ cho họ, tôi thƣơng cảm họ, tôi thông cảm họ không phải 

là thánh nhân, họ là phàm phu. Phàm phu không thắng đƣợc mê hoặc. 

Ngày nay thế giới này, mê hoặc của tài sắc danh thực thùy, của ngũ dục lục trần, so 

với thời của Ấn Quang đại sƣ còn vƣợt qua cả hơn cả trăm lần! Tôi ngay trong đời này, 

học Phật 60 năm, giảng kinh 53 năm, có thể tránh đƣợc những mê hoặc này, bí quyết là 

gì? Bí quyết là ngày ngày đọc kinh, ngày ngày giảng kinh. Giảng kinh là khuyên ngƣời 

khác,  quan  trọng  nhất  là  khuyên  bản  thân,  khuyên  ngƣời  khác  ba  phần,  khuyên  bản 

thân bảy phần. Nơi nào có duyên thì đến đó, không nơi cố định lang thang khắp nơi. Vì 

sao vậy? Phật Thích Ca Mâu Ni, Tổ sƣ thứ nhất của chúng ta là ngƣời lang thang, Ngài 

một đời lang thang. Tôi còn đỡ hơn Ngài một chút, bất cứ lang thang đến đâu vẫn có 

một cái phòng để ở. Phật Thích Ca Mâu Ni đều ở dƣới gốc cây, Ngài còn không cần 

đến phòng, ăn uống mỗi ngày đều ra ngoài khất thực. Chúng ta hiện tại ăn uống còn có 

ngƣời cúng dƣờng, không cần ra ngoài khất thực, đã tốt hơn thời Thế Tôn rất nhiều rồi, 

không thể quá đáng quá, quá đáng thì có lỗi với Phật Thích Ca Mâu Ni, cũng có lỗi với 

tứ chúng đồng tu. 

Hiện tại tôi ngoài việc cầu vãng sanh thì không có ý niệm nào khác. Nếu nhƣ nói 

quan tâm, đích thực tôi rất quan tâm nhân tài Phật Pháp của chúng ta, đây là điều khi 

tôi ở trên giảng tòa thƣờng nói với mọi ngƣời, bồi dƣỡng nhân tài phải bản thân phát 

tâm. Tất cả những nhân tài kiệt xuất từ xƣa đến nay đều là bản thân thành tựu, không 

nói thầy giáo giỏi nào đó dẫn dắt mà đƣợc, không có. Thầy giáo chỉ là chỉ điểm, chỉ 

đƣờng, đƣờng phải bản thân quí vị tự đi, đƣờng chỉ cho quí vị rồi, quí vị không đi, quí 

vị  vĩnh  viễn  không  đạt  đƣợc  mục  tiêu.  Thầy  giáo  của  tôi  chỉ  cho  tôi  con  đƣờng,  tức 

ngày đầu tiên gặp mặt hai tiếng đồng hồ. Tôi học triết học với thầy Phƣơng, biết đƣợc 

sự thù thắng của Phật Pháp, nhận biết Phật Giáo, nó không phải là tôn giáo, nó là một 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              741/21 

môn đại học vấn. Tôi gặp đại sƣ Chƣơng Gia, xin thọ giáo với Ngài rằng: Phật Pháp có 

bí  quyết  gì,  làm  cho  con  nhanh  chóng  có  thể  khế  nhập  đƣợc?  Ngài  nói  với  tôi:  Có! 

Nhìn cho thấu, buông bỏ đƣợc. Đây là chỉ cho tôi một con đƣờng. Nhìn thấu là trí tuệ, 

buông bỏ là  công  phu. Công phu  không phải  quí  vị  mỗi  ngày  tụng kinh  nhiều  ít, lạy 

Phật nhiều ít, niệm mấy vạn câu danh hiệu Phật. Không phải điều này, mà là buông bỏ. 

Thầy giáo nói với tôi công phu là quí vị buông bỏ nhiều ít. Đây là công phu thật, ngoài 

ra đều là hình thức. Thầy giáo nói: Phật Pháp trọng thực chất, không trọng hình thức. 

Nhìn thấu là trí tuệ. Trí tuệ từ đâu mà có? từ buông bỏ mà có. Tất cả đều buông bỏ, tâm 

thanh tịnh, tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, tâm tạp loạn sanh phiền não. Tâm tự tƣ tự lợi, 

tâm tham, sân si mạn sinh phiền não, tâm danh lợi sinh phiền não, tâm thanh tịnh sinh 

trí tuệ. Quí vị muốn trí tuệ hay là muốn phiền não? Rất đơn giản, muốn trí tuệ, vậy tôi 

phải  có  tâm  thanh  tịnh.  Tôi  đem  những  thứ  phiền  não  này,  những  thứ  lộn  xộn  này 

buông bỏ hết, điều này rất quan trọng. Cổ nhân nói một câu nói rất hay: biết việc ít thì 

phiền não ít, biết nhiều ngƣời thị phi nhiều. Biết nhiều ngƣời quá thì thị phi nhiều, biết 

nhiều việc quá phiền não cũng nhiều. Quí vị mỗi ngày xem ti vi, mỗi ngày đọc báo chí, 

mỗi ngày tiếp xúc với rất nhiều tin tức, quí vị làm sao mà không sanh phiền não đƣợc? 

Tôi phiền não ít hơn quí vị. Vì sao vậy? Quí vị tìm phiền não, tôi không tìm phiền não. 

Tôi  không  xem  ti  vi,  tôi  không  đọc  báo  chí,  một  năm  tiết  kiệm  đƣợc  không  ít  tiền, 

không tốn khoản chi tiêu này. Tôi đối với sự việc trong thế gian này, tôi không hi vọng 

mình  biết.  Ngày  ngày  tôi  xem  đƣợc  đều  là  thiên  hạ  thái  bình,  đều  vô  cùng  hoan  hỷ. 

Ngƣời ta hỏi tôi hôm nay nhƣ thế nào? Hôm nay xã hội rất an định, không có việc gì cả. 

Địa phƣơng nơi tôi cƣ trú, tôi có thể nhìn thấy đƣợc, có thể nghe thấy đƣợc, nơi này 

không có việc gì, rất tốt, rất bình thƣờng. Một ngày có thể sinh hoạt trong môi trƣờng 

nhƣ vậy, đây gọi là cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn, một ngày hạnh phúc mỹ mãn, ngày 

ngày đều nhƣ vậy, vậy thì quí vị sẽ hạnh phúc mỹ mãn cả đời rồi. Ngày ngày đọc kinh, 

cùng sinh hoạt với Phật Bồ Tát, quí vị xem quí vị an vui biết bao! Nếu nhƣ mỗi ngày 

sinh phiền não, đó là bất định tụ và tà định tụ, họ sống cùng với yêu ma quỷ quái, quí 

vị có thể không đọa lạc đƣợc sao? Nghĩ đến không đọa lạc cũng là điều không thể rồi. 

Quí  vị  tu  hành  không  khỏi  bị  nhân  sự  thử  thách,  môi  trƣờng  mê  hoặc,  quí  vị  không 

thắng nổi. Bản thân hiểu không thắng đƣợc, thì tôi tránh đi, tôi liền rút lui, cố gắng tiếp 

xúc ít. Đây chính là trí tuệ. Có đƣợc định công này, có đƣợc trí tuệ này, ngăn cản đƣợc 

là điều có thể. Không có trí tuệ, không có định công, thì thêm một việc không bằng bớt 

một việc, bớt một việc không bằng không việc gì. Loại trí tuệ này có thể bảo hộ đƣợc 

bản thân. 

Nếu nhƣ muốn phát tâm hộ trì chánh pháp, thực sự vì tiếp nối tuyệt học của bậc 

Thánh, vì khai thái bình cho muôn đời, đây là tâm Bồ Tát. Đây chính là tâm đại bồ đề 

mà nhà Phật nói. Phát tâm này Tịnh nghiệp tam phƣớc dạy cho chúng ta. Đây là thực 

sự  phát  tâm  để  cứu  thế, Bồ  Tát phát  tâm,  đầu  tiên  quí vị nên  làm  thế  nào?  Thâm  tín 

nhân quả. Quí vị thực sự tin nhân quả. Quí vị sẽ không dám khởi ác niệm, không dám 

làm  việc  xấu.  Vì  sao  vậy?  Báo  ứng  ở  sau  đó.  Phật  không  dạy  trì  giới, dạy  quí  vị  tin 

nhân quả. Nhân quả còn lợi hại hơn cả trì giới luật. Quí vị cũng nghĩ thử xem khởi tâm 

động niệm, nói năng tạo tác, tƣơng lai trong ba đƣờng ác là tƣơng ƣng với đƣờng nào. 

“Đọc tụng Đại thừa”, sau đó quí vị mới có thể hoằng pháp lợi sanh. “Khuyến tấn hành 

giả” chính là hoằng pháp lợi sanh. Không tin tƣởng nhân quả, đó là chúng sanh trong 

ba đƣờng ác. Có định là tà định tụ, không phải là bất định tụ. Cổ nhân đối với nhân quả 

rất coi trọng, Tịnh nghiệp tam phƣớc điều này quí vị liền hiểu đƣợc. Phật đối với sự 

việc này cũng rất coi trọng, còn quan trọng hơn giới luật. Đọc tụng đại thừa trong đây 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              742/21 

phải nói cho rõ, trong kinh đại thừa chọn một bộ không nên chọn nhiều, xem căn tánh 

của bản thân, trình độ của bản thân, không thể chọn sâu sắc quá, quá sâu sắc quí vị rất 

khó để lý giải, quí vị phải chọn một môn. Nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu, 

đây là bí quyết Tổ sƣ đại đức dạy chúng ta. Mất bao lâu? Học tập một bộ kinh ít nhất 

cũng mƣời năm. Cổ nhân nói “mƣời năm đèn sách, một bƣớc thành danh”. Đây là đệ tử 

Phật chân chính, nhất định phải tu khổ hạnh. Khổ hạnh đối với bản thân mà nói điều tốt 

rất nhiều. Tuyệt đối không cầu cúng dƣờng vật chất. 

Duyên  của  tôi  rất  thù  thắng,  thầy  giáo  làm  gƣơng  cho  tôi,  tôi  học  kinh  giáo  với 

thầy  Lý  mƣời  năm.  Thời  gian này  không  gián  đoạn, thời gian  này  không  ngắn. Thầy 

giáo một ngày ăn một bữa, ăn một bữa trƣa. Cuộc sống vô cùng đơn giản, sinh hoạt phí 

một tháng, chúng tôi lúc đó sống cùng nhau, chỉ hai đồng tiền Đài loan là sinh hoạt phí 

cho  một  ngày. Tôi  học với  thầy, tôi tuổi trẻ  ăn nhiều  hơn thầy, tôi cũng  ăn  một  bữa, 

nhƣng một bữa của tôi phải ba đồng, thầy một bữa hai đồng là đủ rồi, có sánh với thầy 

nhƣ thế nào cũng không thể sánh đƣợc. Thầy một đời nhƣ vậy! Lúc còn tại thế, chúng 

tôi thấy thầy áo quần mặc hằng ngày tuy áo quần cũ, những sạch sẽ chỉnh tề. Sau khi 

Thầy vãng sanh, đến phòng của thầy tỉ mỉ xem mới biết trong đó áo trong quần ngắn 

đều là miếng vá, mỗi đôi tất đều là tất vá, không có đôi nào là mới, không có, toàn là 

chắp vá, vá rất nhiều, đều là tự vá lấy. Tín đồ của thầy không ít, ở Đài Loan không có 

ai có thể sánh bằng Thầy. Liên hữu của liên xã Đài Trung, lúc tôi đến Đài trung, Đài 

trung đã mở đƣợc mƣời năm rồi, tín đồ lúc đó là 200.000 ngƣời. Tôi ở đó với Thầy 

mƣời năm, lúc tôi rời đi tức là năm thứ 20, Đài trung liên xã 20 năm, liên hữu tăng 

thêm đến 500.000 ngƣời, không có ai không yêu thích thầy giáo, không kính trọng thầy 

giáo, tặng y phục cho thầy giáo, ngƣời tặng đó đi rồi, thầy giáo liền đem những y phục 

đó tặng cho một số ngƣời nghèo khó, bản thân thầy không mặc. Bản thân thầy có thu 

nhập, thu nhập rất khá, vào thời đó, mỗi tháng thầy thu nhập khoảng hơn 400 đồng tiền. 

Quí vị xem sinh hoạt phí một tháng chỉ 60 đồng tiền, toàn bộ đem đi bố thí, làm việc 

tốt. Thầy giáo làm tấm gƣơng tốt cho chúng tôi thấy, một đời ở ngôi nhà nhỏ, rất nhỏ. 

Nhà nhỏ dễ dàng dọn dẹp, dễ dàng thu xếp. Ở một mình, không có ai chăm sóc thầy cả, 

thầy không cần. Đến 95 tuổi trở về sau thầy có hai học viên, hai học viên này là hai chị 

em phát tâm chăm sóc thầy giáo, mới miễn cƣỡng chấp nhận, 95 tuổi rồi. Trƣớc năm 

95  tuổi,  giặt  áo  quần,  nấu  cơm,  quét  dọn  nhà  cửa,  đều  tự  mình  làm,  thầy  giáo  làm 

gƣơng cho tôi. 

Trên kinh điển chúng ta nhìn thấy phƣơng thức sinh hoạt của Phật Thích Ca Mâu 

Ni,  tôi  theo  thầy  giáo  mƣời  năm  rồi,  tôi  thấy  đƣợc  cuộc  sống  của  Thầy,  thầy  không 

phải  là  giả,  thực  sự  học  Phật,  buông  bỏ  tất  cả,  hoằng  pháp  lợi  sanh,  tất  cả  đều  tùy 

duyên, không có duyên này, không nên phan duyên. Có duyên này phải nghiêm túc mà 

trân quý, làm cho đàng hoàng, làm cho đạt đƣợc thành tích. Nhƣ vậy là đúng rồi. 

Trong thời đại này vì sao Ấn Quang Đại sƣ dạy chúng ta xây dựng đạo tràng nhỏ? 

Thực sự chính là nhà tranh nhỏ, nhân số không vƣợt qua 20 ngƣời, đóng cửa lại niệm 

Phật tấn tu. Cũng giống nhƣ Trung Quốc ngày xƣa, đại sƣ Huệ Viễn thời Đông Tấn. 

Đây là Tông Tịnh Độ Trung Quốc vị tổ sƣ đầu tiên. Ngài ở Lô Sơn, Giang Tây Lô Sơn 

xây niệm Phật đƣờng Đông Lâm. Lúc đó chí đồng đạo hợp 123 ngƣời, họ cùng nhau 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Nơi họ ở có một con suối nhỏ gọi là suối Hổ, đây chính 

là giới hạn của Ngài, ngƣời tu hành ở trong đó không vƣợt qua giới hạn này, không đi 

ra bên ngoài, không tiếp xúc với bên ngoài, mỗi ngƣời đều thành tựu. Chúng ta ngày 

nay xây đạo tràng, xây đạo tràng nhƣ vậy, cũng phải kiết giới một phạm vi nhỏ. Ấn 

Quang Đại sƣ quy định không vƣợt qua hai mƣơi ngƣời, vậy là đúng rồi. Đó là đạo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              743/21 

tràng tu hành thực sự của chúng ta. Cho nên xây dựng đạo tràng mà xây lớn thì lòng 

ngƣời thay đổi, vốn vẫn còn một chút đạo tâm. Đạo tràng khi lớn lên rồi, đạo tâm đó 

liền trở thành tâm danh lợi. Bây giờ đạo là gì? Tiền là đạo, danh lợi là đạo. Họ đi trên 

con đƣờng danh lợi, đạo đó chính là đạo ngạ quỷ, đạo súc sanh, đạo địa ngục. Họ là 

kiểu đạo tràng đó, chúng ta phải hiểu cho rõ ràng. Còn nữa đạo tràng lớn quá, xây dựng 

huy hoàng quá, rất nhiều ngƣời phát tâm đến đó để xuất gia. Mục đích xuất gia ở đâu? 

Đi hƣởng phƣớc. Thế gian này cuộc sống khổ quá. Phòng ốc lớn nhƣ vậy ở thì thoải 

mái biết bao! Họ không phải là vì tu hành, họ vì hƣởng phƣớc, vì tạo nghiệp, còn có 

những  tâm  không  tốt,  tƣơng  lai  muốn  chiếm  lấy  đạo  tràng  này,  đạo  tràng  đấu  tranh, 

tranh danh đoạt lợi, sự việc này lúc tôi còn trẻ đã thấy qua rồi. Thời đó ở Đài Loan tôi 

thƣờng  đi  ra  ngoài  giảng  kinh,  có  một  chùa  nọ  mời  tôi  giảng  kinh.  Tôi  ở  đó  giảng 

khoảng nửa tháng, cảm thấy không đúng lắm, đạo tràng này mới xây dựng là đạo tràng 

của nữ chúng, ngƣời xuất gia ở trong đó tôi cũng quen biết, rất quen thân với tôi, cho 

nên họ đến mời tôi giảng kinh, giảng nửa tháng sau trong họ cãi vả nhau. Cãi vã những 

gì? Phân phối chức vụ không đồng đều. Bởi vì xây đạo tràng, những đồ đệ nhỏ hơn vị 

tỳ kheo ni lớn tuổi, ra ngoài hóa duyên, hóa duyên đƣơng nhiên có ngƣời hóa duyên 

đƣợc nhiều, có ngƣời hóa duyên đƣợc ít, khi trở về, ngƣời hóa duyên đƣợc nhiều họ 

tranh thủ, họ muốn làm quản lý, họ muốn làm duy na, muốn làm tri khách, muốn giành 

những điều này. Lúc giành còn đánh nhau. Tôi về đến Đài Trung đem sự việc này nói 

với thầy giáo, thầy giáo nói, thôi đƣợc rồi, đừng đi nữa. Tôi nói, kinh còn chƣa giảng 

xong.  Không  sao,  kinh  giảng  chƣa  xong  cũng  là  việc  thƣờng  thấy  thôi.  Chỉ  cần  đạo 

tràng không nhƣ pháp thì nhanh chóng rời đi. Tôi liền đi khỏi. Bộ kinh đó tôi giảng 

đƣợc khoảng một phần ba. Chúng ta tin rằng hiện tại đạo tràng phần lớn đều là tình 

hình nhƣ vậy. Họ không phải đang làm việc đạo, đấu đá lẫn nhau, tranh quyền đoạt lợi, 

lừa gạt tín đồ, lừa gạt Phật Bồ Tát. Quí vị nói xem có nguy quá không? Cho nên Tịnh 

nghiệp  tam  phƣớc  sau  khi  phát  tâm  bồ  đề  phải  nhanh  chóng  tin  sâu  nhân  quả.  Họ 

không tin nhân quả. Họ tin nhân quả thì sẽ giống nhƣ tôi vậy rồi, không dám xây đạo 

tràng. Vì sao vậy? Bởi vì chúng ta nghĩ đến 20 ngƣời sống cùng nhau, cũng sẽ tranh 

danh đoạt lợi. Vậy thì phiền phức lớn lắm! Bản thân đƣợc thanh tịnh vẫn là học theo 

Phật Thích Ca Mâu Ni là tốt, sống đƣợc thanh tịnh, không quản việc gì. Cho nên các 

đồng học phải nhớ kỹ, tôi một đời chƣa từng ngửa tay xin ngƣời khác tiền bao giờ, tự 

động  đƣa đến  cúng dƣờng.  Ngày  xƣa,  chúng tôi  ở  Đài  Bắc còn có thƣ viện, lúc đó, 

quản trƣởng cũng rất tốt, hỏi quí vị, tiền này ở đâu mà có? Ngƣời nhà quí vị có biết hay 

không? Có một ngƣời nói tiền mà họ tặng hình nhƣ lúc đó tặng 500.000, con số không 

nhỏ, từ đâu mà có? Ông ấy nói mƣợn đem đến. Có phải trả tiền lãi suất không? Phải trả 

tiền lãi, còn phải vay nặng lãi. Quản trƣởng Hàn rất tốt, nói: nhanh chóng trả lại, lập 

tức đem về. Đạo tràng của chúng tôi không thể chấp nhận loại tiền nhƣ vậy. Làm việc 

tốt,  quí  vị  một  đồng  tiền,  hai  đồng  tiền  đều  là  công  đức  vô  lƣợng.  Lúc  quí  vị  dùng 

phƣơng thức này, quí vị có lỗi, quí vị không có công đức, đạo lý quí vị nên hiểu, tâm 

quí vị mới thanh tịnh đƣợc, quí vị mới không suy nghĩ lung tung. Cho nên nhân quả 

đích thực rất quan trọng. Kinh Phật giảng rất rõ ràng. Mấy năm trƣớc, tôi tìm mấy vị 

đồng học tra Đại tạng kinh, ở trong kinh luận Phật Thích Ca Mâu Ni có nói đến nhân 

quả địa ngục, những kinh văn này đều tra hết, để biên thành một quyển sách, chúng tôi 

in ra rồi, lƣu thông với số lƣợng rất lớn, gọi là chƣ kinh, tổng cộng là 25 bộ kinh, Chƣ 

Kinh Phật Thuyết Địa Ngục Tập Yếu, giảng rõ hơn đạo giáo nhiều. Năm xƣa vẽ bức 

địa ngục biến tƣớng đồ này là y theo Ngọc Lịch Bảo Sao của đạo giáo làm cơ sở để vẽ 

ra, vì thế tôi mới nghĩ ra trong kinh Phật nhất định có, liền sao chép nó ra, sau này nếu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              744/21 

có duyên, lúc có ngƣời vẽ sẽ, đem địa ngục biến tƣớng đồ của kinh Phật, có thể vẽ ra 

một bức, là do Phật nói. Thực sự hiểu đƣợc nghiệp nhân quả báo, không dám làm việc 

xấu,  nhân  sinh  khổ  đoản,  mấy  mƣơi  năm  cái  khảy  móng  tay  đã  qua  mất  rồi,  tạo  tác 

những ác nghiệp này tƣơng lai phải chịu khổ báo là điều không đáng. Quí vị thực sự 

hiểu rồi, thực sự rõ ràng rồi, không những việc ác không dám làm, ác niệm cũng không 

sanh khởi. Khởi ý niệm vì sao không niệm Phật A Di Đà? Phật A Di Đà phƣớc báo vô 

lƣợng. Quí vị niệm ngũ dục lục trần là tội nghiệp vô lƣợng, sự việc nhƣ vậy làm sao 

mà dám làm đƣợc? Trái với sự việc luân lý đạo đức nhất định không thể làm, trái với 

luân lý đạo đức, nghiệp đó gọi là dẫn nghiệp, dẫn dắt quí vị đến tam đồ. Quí vị tạo tất 

cả những thiện ác, đó là mãn nghiệp. Quí vị đến đƣờng nào quí vị hƣởng phƣớc, hay là 

đi chịu tội. Cho nên điều này không thể không hiểu biết rõ ràng. Hi vọng các đồng học 

không nên bị lừa. Học Phật cần có trí tuệ. Ngƣời có trí tuệ sẽ không bị ngƣời ta lừa gạt, 

không thể mê hoặc, điều này quan trọng hơn bất cứ điều gì. Bản thân chúng ta thì càng 

quan trọng hơn, thời thời khắc khắc kiểm điểm bản thân. 

Thực sự, ngày xƣa đƣờng chủ của niệm Phật  đƣờng có một khẩu đầu thiền, thời 

thời khắc khắc nhắc nhở mọi ngƣời, buông bỏ thế giới thân tâm, nhất tâm chuyên niệm, 

thời thời khắc khắc nghe đƣợc câu nói này, quan trọng! Niệm câu A Di Đà Phật này, 

phƣớc báo đó là vô lƣợng vô biên, không gì sánh bằng. Vì sao phải có những ý niệm 

khác? Ý niệm gì đều không thể so sánh với A Di Đà Phật đƣợc. Điều này nên biết. Quí 

vị xem mấy năm gần đây, tôi gặp một số đồng học trong nƣớc đến Hongkong thăm tôi, 

đều  mắc  những  bệnh  nặng,  bị  ung  thƣ  bệnh  không  thể  trị,  bác  sĩ  đều  tuyên  bố,  thọ 

mạng họ chỉ có hai ba tháng nữa thôi, đều là ngƣời nhƣ vậy, họ đến thăm tôi, đã hai ba 

năm rồi, không có việc gì xảy ra nữa, bệnh lành rồi. Nhờ vào điều gì? Chính là một câu 

Phật hiệu. Họ làm sao mà niệm cho lành vậy? Bởi vì bản thân họ biết ở tại thế gian này 

họ không còn bao nhiêu ngày nữa, ra sức niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Đâu ngờ họ vẫn 

còn thọ mạng, thọ mạng của họ chƣa hết nên họ niệm lành luôn. Thọ mạng đến rồi thì 

họ thực sự vãng sanh. Cho nên họ ra sức niệm Phật. Thọ mạng đến rồi thế gian này tất 

cả đều buông bỏ, không buông bỏ cũng không đƣợc, không mang đi đƣợc. Từ nơi này 

mà giác ngộ, vậy nên họ thật niệm. Chúng ta phải học pháp sƣ Ấn Quang, pháp sƣ Ấn 

Quang mỗi ngày đem chữ tử đội trƣớc trán, Ngài đóng cửa, mỗi ngày lạy Phật, niệm 

Phật. Ngẩng đầu nhìn thấy chữ tử rất lớn. Núi Linh Nham tôi đã từng thấy phòng nhập 

thất của Ngài, một cái bàn vuông thờ một tƣợng Phật nhỏ. Tƣợng Phật A Di Đà, phía 

sau viết một chữ lớn, ngày ngày nghĩ đến việc ta sắp chết rồi, lúc này quí vị nghĩ xem 

mình nên làm những việc gì? Còn có những vƣớng bận sao? Còn có những âu lo gì sao? 

Thực sự vạn duyên buông bỏ, Phật hiệu đó liền đắc lực thôi. Phật hiệu đó là chánh định 

tụ. 

Ngƣời thế gian tà định tụ không ít, rất nhiều, nhất định làm việc lục đạo luân hồi. 

Ngƣời bất định tụ cũng không ít, đó là tùy duyên, gặp đƣợc thiện duyên họ liền học tốt, 

gặp  phải  duyên  bất  thiện  học  xấu.  Nhƣng  xã  hội  hiện  tại  thiện  duyên  ở  đâu?  Thiện 

duyên tìm không ra, toàn học hƣ thôi. Ngƣời thực sự chánh định tụ ít quá, chánh định ít 

quá. Nếu nhƣ không phải ngày ngày nghe kinh, thì làm gì có chánh định? Duy chỉ có 

ngày ngày nghe kinh hơn nữa kinh chỉ nghe một bộ, chỉ nghe một loại này. 

Tôi năm xƣa tại Mỹ, có một vị đồng học hỏi tôi, ông ấy nói: thƣa pháp sƣ Tịnh 

không, ngài một đời học Phật, đọc kinh, giảng kinh, nếu nhƣ nói là ý của bản thân Ngài, 

Ngài đọc bộ kinh nào? Ông ấy nói trong Đại Tạng Kinh chỉ có thể chọn một bộ, Ngài 

chọn bộ kinh nào? Lúc đó bản hội tập Kinh Vô Lƣợng Thọ, tôi chƣa nhìn thấy, tôi nói 

với  ông  ấy:  tôi  sẽ  chọn  một  bộ  chính  là  Di  Đà  Kinh  Yếu  Giải  của  Ngẫu  Ích  đại  sƣ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              745/21 

Theo ý của tôi, tôi một đời chỉ giảng một bộ kinh này, từng lần từng lần chỉ giảng bộ 

kinh  này.  Nhƣng  duyên  khác  nhau,  chúng  sanh  mỗi  nơi  họ  thích  nghe  kinh  này,  họ 

thích  nghe  kinh khác,  đều đến  mời  tôi  giảng,  tôi liền hằng thuận  chúng sanh tùy  hỷ 

công đức. Cho nên cũng giảng có đến mấy mƣơi bộ. Có đến mấy mƣơi bộ kinh luận. 

Nếu  nhƣ  theo  ý  của  bản  thân  tôi,  tôi  chỉ  là  một  môn  thâm  nhập,  tôi  sẽ  không  giảng 

nhiều kinh nhƣ vậy. Cuối đời vốn đã nghĩ chuyên môn giảng Kinh Vô Lƣợng Thọ, cho 

nên  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ ngày  xƣa  giảng  qua  mƣời  lần.  Kinh  này  giảng nhiều nhất. 

Quản  trƣởng  Hàn  vãng  sanh, trƣớc  lúc  vãng  sanh  khoảng  hai  ngày  trên  giƣờng  bệnh 

cầu  tôi,  hi  vọng  tôi  giảng  một  lần  Kinh  Hoa  Nghiêm,  để  lại  cho  hậu  nhân  làm  tham 

khảo. Bà ấy nói đại kinh này nếu ngài không giảng e rằng không có ai giảng nữa. Tôi 

hứa  khả  rồi.  Cho  nên  sau  này  lúc  di  dân  đến  Singapore  bắt  đầu  giảng  bộ  kinh  này, 

giảng  mãi  không  gián  đoạn.  Mỗi  lần  đến  một  địa  phƣơng  tôi  đều  giảng  Kinh  Hoa 

Nghiêm,  giảng  hơn  4000  tiếng  đồng  hồ.  Lần  này  tôi  để  Kinh  Hoa  Nghiêm    xuống, 

Kinh  Hoa  Nghiêm    giảng  đến  phẩm  thập  trụ,  giảng  lại  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  bởi  vì 

thiên  tai,  rất  nhiều  ngƣời  trong  tâm  bất  an,  thiên  tai  nghiêm  trọng  này,  đặc  biệt  năm 

2012, tin tức này đã truyền ra rồi, chúng ta phải làm thế nào để đối phó với thiên tai 

này? Bộ kinh này có hiệu quả nhất. Đối với bản thân mà nói, có thể giúp đỡ bản thân 

mạnh khỏe trƣờng thọ, không sinh bệnh tật. Chỉ có niệm Phật. Hóa giải thiên tai nhất 

định hữu hiệu. Bởi vì trong kinh Phật nói “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, “cảnh tùy 

tâm chuyển”, trái đất mà chúng ta đang cƣ trú là hoàn cảnh, nó tùy theo tâm chúng ta 

mà chuyển. Tâm chúng ta nếu nhƣ chân thiện, thiện đến cực điểm là dừng nơi chí thiện. 

Một câu nam mô A Di Đà Phật chính là dừng nơi chí thiện. Quí vị chỉ cần thật tâm để 

niệm,  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  dạy  chúng  ta,  “đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tƣơng  tục”  là 

đƣợc rồi. Nếu quí vị dùng phƣơng pháp này để niệm, vậy là vô cùng linh nghiệm, đây 

thật  linh.  Đô  nhiếp  lục  căn  chính  là  ở  đây  nói  chánh  định  tụ. Sáu  căn  là  mắt  tai  mũi 

lƣỡi thân ý. Mắt thì những thứ thu về từ trong sắc trần không nhìn nữa. Tâm định rồi, 

quí vị nhìn thì tâm không định nữa. Tai từ trong âm thanh trở về lại không nghe nữa. Ý 

từ trong pháp trần thu về lại không nghĩ đến nữa. Đây chính là gì? Chúng ta nói vạn 

duyên buông bỏ. Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, đem Phật A Di Đà để ở trong tâm, 

khởi  tâm  động  niệm,  thời  thời  khắc  khắc,  ý  niệm  vừa  khởi  chính  là  A  Di  Đà  Phật, 

không có niệm thứ hai. Đó mới là thật linh. Vấn đề gì cũng giải quyết đƣợc. Có ngƣời 

thật làm, làm mƣời năm rồi, hiệu quả chúng ta nhìn thấy đƣợc. Không những bản thân 

là chánh định tụ, có phát thần thông. Thần thông cảm ứng đều hiện tiền, nhƣng không 

thể dùng thần thông cảm ứng dạy học. Vì sao vậy? Xã hội ngƣời ta nói quí vị là tà giáo, 

không thừa nhận quí vị là chánh pháp. Cho nên thần thông cảm ứng hiện tiền, không 

dùng thần thông, không dùng cảm ứng, mà dùng kinh giáo. Quí vị nói xem họ tự tại 

biết bao, họ an vui biết bao, hạnh phúc biết bao! Nhu cầu cuộc sống vô cùng đơn giản, 

biểu hiện ra mọi thứ đều không cầu xin ngƣời. 

Chúng ta đối phó với thiên tai này, giới khoa học đề xuất, họ có căn cứ, khoa học 

nói  với  chúng  ta  tƣơng  lai  vẫn  còn những  khủng hoảng  kinh  tế  nghiêm  trọng, khủng 

hoảng năng lƣợng. Đáng sợ nhất là khủng hoảng lƣơng thực. Hiện tại vì dùng thuốc trừ 

sâu, phân bón, đại địa bị nhiễm ô, thổ nhƣỡng có độc, những thứ này phiền phức lắm. 

Cho  nên  những  thứ  gì  là  ăn  uống  lành  mạnh?  Là  bản  thân  tự  trồng.  Chúng  tôi  ở  Úc 

châu năm nay bắt đầu trồng lƣơng thực, hi vọng chúng tôi có thể tự cấp tự túc. Chúng 

tôi trồng lúa, trồng tiểu mạch, trồng khoai tây, trộng đậu phụng. Những thứ này có thể 

làm  lƣơng  thực  chính.  Chúng  tôi  không  dùng  phân  bón,  không  dùng  thuốc  trừ  sâu. 

Chúng tôi làm thí nghiệm, chúng tôi đề xƣớng, chúng tôi dùng A Di Đà Phật để gieo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              746/21 

trồng. Tất cả những hoa màu, trái cây, những lúa gạo này, trong ruộng vƣờn, chúng tôi 

đều mở máy niệm Phật nho nhỏ, 24 tiếng đồng hồ mở máy không gián đoạn, ở trong 

ruộng vƣờn mở máy, không có thuốc trừ sâu, không có phân bón, làm rất thành công. 

Hoa  màu  của  chúng tôi  làm  đƣợc  mƣời  năm  rồi, làm  đƣợc  vô  cùng thành  công. Cho 

nên năm nay vì sợ khủng hoảng lƣơng thực, chúng tôi liền tự trồng lƣơng thực. Đây 

cũng là làm gƣơng cho nông dân thấy, nông dân nhìn thấy chúng tôi không cần phân 

bón, không cần thuốc trừ sâu, trồng hoa màu còn tốt hơn họ. Họ hoan hỷ đến học hỏi 

chúng tôi. Toàn bộ niệm A Di Đà Phật, toàn bộ dùng danh hiệu Phật để cày cấy. Một 

địa phƣơng sẽ ảnh hƣởng xung quanh, dần dần sẽ rộng khắp. Đến khi có một ngày hi 

vọng  toàn  thế  giới,  không  còn  dùng  những  thuốc  trừ  sâu,  phân  bón  hóa  học  nữa. 

Những trò chơi của khoa học tác dụng phụ của nó quá lớn, vẫn là những phƣơng thức 

canh tác nhà nông ngày xƣa tốt, đối với con ngƣời thực sự lợi ích. Vì thế ngƣời học 

Phật niệm niệm không nên quên Phật A Di Đà, niệm niệm phải nghĩ đến Thế Giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới. 

Ba là, căn cứ theo Khởi Tín Luận, phàm phu của thập tín trở về trƣớc, không tin 

nhân  quả  là  tà  định.  Tiêu  chuẩn  này  cũng  cao  lắm  rồi,  khác  với  hai  điều  trƣớc  đây 

nhiều, là tà định. “Thập trụ trở lên là chánh định”, điều này nói rất hay. Phàm phu từ 

thập  tín  về  trƣớc  không  tin  nhân  quả,  đây  là  tà  định.  Thập  trụ  trở  lên  là  chánh  định. 

“Ngƣời thập tín là bất định”, thập tín là bất định. “Đây vẫn là thuyết của thật giáo Đại 

thừa”,  trong  Khởi  Tín  Luận  nói  quả  vị  Bồ  Tát  thông  thƣờng  đều  là  nói  về  biệt  giáo. 

Biệt giáo thập tín trở về trƣớc thực sự là phàm phu. 

Thập trụ tƣơng đƣơng với viên giáo thập tín vị. Đây là chánh định. Viên giáo, tức 

Kinh Hoa Nghiêm nói thập tín vị. Biệt giáo là thập trụ, viên giáo là thập tín. Sơ tín vị 

đoạn 88 phẩm kiến hoặc, thất tín vị đoạn 81 phẩm tƣ hoặc, siêu việt lục đạo luân hồi, 

chứng quả A la hán. Bát tín vị là Bích chi Phật, cửu tín vị là Bồ Tát, thập tín là Phật. 

Nhƣng thập tín đây là Phật, Thiên Thai đại sƣ xƣng họ là tƣơng tự tức Phật, tƣơng tự 

tức Phật trong lục tức Phật. Đây là chánh định tụ. Đây đều là điều Đại thừa nói đến. 

Phẩm thứ 22 của kinh này nói, phẩm thứ 22 là quyết chứng cực quả, phẩm đề này, 

nếu có thiện nam tử thiện nữ nhân, hoặc đã sanh, hoặc đƣơng sanh- theo Đƣờng dịch, 

đều là trú nơi chánh định chi tụ, nhất định chứng đƣợc A nậu đa la tam miệu tam bồ đề, 

đây là điều đƣợc nói trong Kinh Vô Lƣợng Thọ. Thiện nam tử thiện nữ nhân, đã sanh 

là đã vãng sanh, đƣơng sanh là những ngƣời hiện tại phát tâm cầu vãng sanh. Quí vị 

hiện tại chƣa vãng sanh, còn chƣa vãng sanh những đã chánh định tụ rồi, tức là chúng 

ta vừa nói đến, tôi thực sự hiểu rõ rồi, hiểu thấu đáo rồi, hạ quyết tâm chọn lựa một con 

đƣờng,  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc.  Một  mục  tiêu  là  gặp  A  Di  Đà  Phật,  tôi  sẽ 

không đi đƣờng vòng nữa, tất cả việc khác đều buông bỏ hết. Tôi hiện tại đắc chánh 

định tụ rồi. Vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc quí vị nhất định chứng Vô thƣợng chánh 

đẳng chánh giác. Đây rõ ràng là đƣợc sanh nƣớc kia, liền nhập chánh định chi tụ, tất 

chứng quả đại niết bàn. Đây là điều chắc chắn, không có mảy may hoài nghi nào. Nên 

đại sƣ Thiện Đạo nói: Không đoạn phiền não đắc niết bàn, biểu thị cho đức an lạc tự 

nhiên. Ngày nay chúng ta tập khí phiền não thực sự là một phẩm cũng chƣa đoạn, đới 

nghiệp vãng sanh. Trong kinh thƣờng nói tất cả chúng sanh, hết thảy chúng sanh, đây 

là nói trong thập pháp giới. Phía trên bao gồm Phật Bồ Tát, phía dƣới bao gồm chúng 

sanh địa ngục, chỉ cần thực sự buông bỏ đƣợc, chân tín, chân nguyện, chân niệm Phật, 

nhất niệm tƣơng ƣng nhất niệm Phật, niệm niệm tƣơng ƣng niệm niệm Phật. Câu nói 

này  quan  trọng.  Trong  tâm  thật  có  Phật,  đó  chính  là  tƣơng  ƣng,  tâm  tƣơng  ƣng  với 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              747/21 

miệng,  trong  miệng  có  Phật  trong  tâm  vẫn  còn  nghĩ  những  việc  khác,  vậy  là  không 

tƣơng ƣng. Cho nên Bồ Tát Đại Thế Chí dạy chúng ta: “nhớ Phật niệm Phật”, nhớ là 

trong  tâm  có,  trong  tâm  có  Phật,  trong  miệng  cũng  niệm  Phật,  họ  đã  tƣơng  ƣng  rồi. 

Kinh là một bộ kinh, một bộ kinh còn chê dài quá, quí vị mỗi ngày chỉ tụng 48 nguyện 

của phẩm thứ sáu. Tụng 48 nguyện, nói cho quí vị biết, 48 nguyện này của Phật A Di 

Đà  gia trì  quí  vị  một  lần.  Trong  Mật tông  nói là  quán đảnh  một  lần.  Lời này  là  của 

Hoàng lão cƣ sĩ, chính là điều giảng trong kinh này. Ông là Kim cang thƣợng sƣ của 

Mật tông. Ông giải thích ý nghĩa của quán đảnh. Quán đảnh không phải là trƣớc mặt 

thƣợng sƣ lấy một chút nƣớc quán đảnh trên đầu quí vị, không phải là ý nghĩa này. Đó 

là hình thức, là biểu pháp. Ý nghĩa chân thực là gì? Quán là truyền trao, Phật Bồ Tát 

thầy giáo truyền trao cho quí vị. Đảnh là gì? Phật Pháp cao nhất, đại pháp vô thƣợng. 

Đó  là  gì?  Đại  pháp  vô  thƣợng  là  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  đại  pháp  vô  thƣợng  là  48 

nguyện, đại pháp vô thƣợng là một câu hồng danh, nam mô A Di Đà Phật, đây là đại 

pháp vô thƣợng, đem những thứ này truyền trao cho quí vị, quí vị tiếp thu vào rồi, quí 

vị  ngày  ngày  chịu  làm  theo, quí  vị  đọc  một  lần  chính  là  quán  đảnh  một  lần, thực  sự 

quán đảnh, không phải là giả. Quí vị mỗi ngày đem Kinh Vô Lƣợng Thọ đọc một lần, 

chính là chƣ Phật Nhƣ Lai, Phật A Di Đà và Chƣ Phật Nhƣ Lai quán đảnh cho quí vị 

một lần, quí vị làm sao mà không có trí tuệ đƣợc? Quí vị làm sao mà không kiết tƣờng 

đƣợc? Nếu nhƣ không có thời gian dài nhƣ vậy, công tác nhiều quá, quí vị mỗi ngày 

đọc 48 nguyện một lần, đọc phẩm thứ sáu một lần, cũng là Phật A Di Đà và chƣ Phật 

Bồ Tát quán đỉnh cho quí vị một lần, quí vị nếu nhƣ buông bỏ tất cả, mỗi câu danh hiệu 

Phật chính là một lần quán đảnh. Một câu danh hiệu Phật nam mô A Di Đà Phật, nam 

mô A Di Đà Phật không gián đoạn, từ sáng đến tối Phật đều quán đảnh cho quí vị, lý 

phải hiểu đƣợc, sự phải làm cho rõ ràng, quí vị mới hiểu đƣợc diệu pháp vô thƣợng này, 

mới hiểu đƣợc trong Phật Pháp Đại thừa, pháp môn này là đức thứ nhất, không có vƣợt 

hơn pháp môn này nữa, không tìm thấy nữa. Pháp môn này không thể không cảm tạ 

Phật A Di Đà. Không phải Phật A Di Đà từ bi vô cùng thì sẽ không có pháp môn này 

xuất hiện. Phật từ bi quá. Danh hiệu này là đức hiệu trong tự tánh, ý nghĩa của nó là vô 

lƣợng. A dịch ra ý nghĩa tiếng Trung là vô, Di Đà là lƣợng, trí tuệ vô lƣợng, đức năng 

vô lƣợng, vô lƣợng tài nghệ, vô lƣợng tƣớng hảo, là trong tự tánh quí vị vốn đã đầy đủ. 

Hiện tại chúng ta bản thân tập khí phiền não nặng quá, mê sâu quá, ngày nay hiểu đƣợc 

rồi, chỉ có cầu vãng sanh Tịnh Độ đến Thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà giúp chúng ta 

trở về với tự tánh, chính là ý nghĩa này vậy. Phƣơng pháp trở về với tự tánh bí quyết 

chính là “trú chánh định tụ”, chánh định tụ chính là Đại bát niết bàn, một niệm không 

sanh là chánh định tụ. Buông bỏ chấp trƣớc, buông bỏ phân biệt, buông bỏkhởi tâm 

động niệm, đây là chánh định tụ cứu cánh viên mãn. Câu này chính là  mƣời phƣơng 

tất cả Nhƣ Lai quả giác rốt ráo. Bởi vì họ đều trở về với tự tánh. Đẳng giác Bồ Tát vẫn 

chƣa viên mãn, tập khí vô thỉ vô mình chƣa đoạn hết, không viên mãn. Diệu giác là 

viên mãn. Câu này tất cả đều chỉ cho Diệu giác vị. Hai câu này đại sƣ Thiện Đạo giảng 

rất hay. 

Lại  Long  Thọ  đại  sĩ  nói:  “Lấy  nhân  duyên  tin  Phật  nguyện  sanh  Tịnh  Độ.  Khởi 

tâm  lập  đức,  tu  các  hạnh  nghiệp,  nhờ  nguyện  lực  Phật,  bèn  đƣợc  vãng  sanh”.  Nhờ 

nguyện lực Phật này chính là sự gia trì của 48 nguyện. Trên thực tế 48 nguyện mọi lúc 

mọi nơi đều gia trì. 48 nguyện giống nhƣ một mạng lƣới vậy, bao phủ khắp pháp giới 

hƣ không giới, không có chúng sanh nào không đƣợc gia trì đến. Ngài đều gia trì đến 

rồi. Hiện tại vấn đề ở đâu? Chúng ta có tiếp xúc hay không. Phật A Di Đà không có 

tâm thiên vị, gia trì bình đẳng, gia trì rộng khắp. Ngay cả chúng sanh địa ngục, chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              748/21 

sanh địa ngục A tỳ cũng không ngoại lệ. Chỉ cần quí vị chịu tiếp thu, thì đƣờng điện 

này  sẽ  nối  thông  đƣợc.  Quí  vị  không  chịu  tiếp  thu,  ngay  trƣớc  mặt  quí  vị  mà  quí  vị 

không có đƣợc. Bản thân chúng ta thật tin, thật nguyện, chịu niệm câu danh hiệu Phật 

này, liền đƣợc gia  trì, chứ  không  phải  nói  lúc tôi  ở đây  phát  tâm, Ngài  đặc biệt tiếp, 

không phải vậy, vốn đã gia trì rồi. 

Chúng ta ở trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của quốc sƣ Hiền Thủ, nhìn thấy 

ba loại chu biến, liền hiểu rõ đƣợc. Quí vị dùng ba loại chu biến này để giải thích sự 

gia trì của Di Đà hoằng nguyện, bèn hiểu rõ thôi. Niệm niệm chu biến pháp giới, niệm 

này chúng ta chỉ cho 48 nguyện. Niệm niệm chu biến pháp giới, tất cả mọi lúc mọi nơi, 

xuất sanh vô tận. Xuất sanh vô tận này là cảm ứng. Ngày nay cảm ứng này  ngƣợc trở 

lại rồi, Phật có cảm, chúng ta đi ứng. Bình thƣờng là chúng sanh có cảm, Phật có ứng, 

ngày nay là Phật A Di Đà có cảm, chúng ta phải ứng. Điều này kỳ diệu. Lúc Phật A Di 

Đà mở tấm lƣới này ra, đây là cảm của Ngài, chúng ta đi ứng. Chúng ta vừa ứng liền 

vãng  sanh.  Tấm  lƣới  này  lớn  thế  nào?  Hàm  dung  không  hữu.  Quí  vị  xem  nhƣ  vậy 

không vĩ đại sao? Hàm là bao hàm, hàm hƣ không, dung là dung nạp, dung vạn hữu, 

khắp pháp giới hƣ không giới đều ở trong 48 nguyện. Quí vị xem 48 nguyện này vĩ đại 

biết bao, cho nên Kinh Hoa Nghiêm đến cuối cùng quy về vô lƣợng thọ. Trong Kinh 

Hoa Nghiêm phƣơng pháp tu hành, Hoa Nghiêm tam muội quy về niệm Phật tam muội. 

Quí vị xem nhƣ vậy không vĩ đại sao? 

Trong Kinh Hoa Nghiêm  nói: một là tất cả, tất cả là một, chúng ta dùng Kinh Vô 

Lƣợng Thọ, thì một đó chính là một câu danh hiệu Phật. Một câu A Di Đà Phật, chính 

là tất cả pháp thế xuất thế gian, tất cả pháp thế xuất thế gian chính là một câu A Di Đà 

Phật  này, không sai  tí  nào.   Thế gian  là  gì?  Trái với  Phật  A  Di  Đà. Phật  Pháp là tùy 

thuận A Di Đà Phật. Thuận theo A Di Đà Phật là Phật Pháp, trái với A Di Đà Phật là 

pháp thế gian, đều là A Di Đà Phật, không có tách rời, thực sự không thể nghĩ bàn. Lời 

của Bồ Tát Long Thọ nói rất hay, tin Phật là nhân duyên, quí vị gặp đƣợc pháp môn 

Tịnh Độ, nguyện sanh Tịnh Độ, khởi tâm lập đức. Lập đức này là gì? Phát tâm bồ đề. 

Tâm  bồ  đề  là  gì?  Giác  mà  không  mê.  Dùng  giác  mà  không  mê  tu  các  hành  nghiệp, 

hành là hành vi. Khởi tâm động niệm là hành vi của ý. Ngôn ngữ là hành vi của miệng, 

tạo  tác  là  hành  vi  của  thân  thể.  Ba  nghiệp  thân  khẩu  ý,  tạo  tác  thì  gọi  là  nghiệp.  Ba 

nghiệp thân khẩu ý của chúng ta đều phải tùy thuận tánh đức. Đó chính là tu hành. Ba 

nghiệp thân khẩu ý toàn là A Di Đà Phật, tâm là A Di Đà Phật, niệm là A Di Đà Phật, 

hành vi là A Di Đà Phật. Điều này phải tu nhƣ thế nào? Nhìn tất cả mọi ngƣời đều là 

Phật A Di Đà, nhìn tất cả việc là Phật A Di Đà, nhìn tất cả vạn vật đều là Phật A Di Đà. 

Quí  vị  thành  công  rồi. Tâm  quí  vị  đến  thuần  tịnh  thuần  thiện rồi. Chứ  không phải là 

Phật A Di Đà ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, còn quí vị đều không phải là Phật A Di 

Đà. Vậy là không đƣợc rồi.  Vậy là trái ngƣợc với ba loại chu biến. Ba loại chu biến 

của Hoa Nghiêm hay, làm cho chúng ta biết thực sự một là tất cả, khắp pháp giới hƣ 

không  giới.  Cho  nên  chúng  ta  đối  với  tất  cả  chúng  sanh,  ngay  cả  sơn  hà  đại  địa  đều 

khởi tâm cung kính, tâm cảm ơn. Quí vị nói xem ngƣời nhƣ vậy họ có thể không vãng 

sanh đƣợc sao? Ngƣời nhƣ vậy Phật A Di Đà có thể không tôn kính đƣợc sao? Phật A 

Di Đà tôn kính, mƣời phƣơng tam thế tất cả chƣ Phật đều tôn kính quí vị. Vậy hộ pháp 

long thiên càng không cần nói nữa, hoan hỷ yêu mến. Cho nên nhờ nguyện lực Phật, 

liền đƣợc vãng sanh, chắc chắn vãng sanh. 

“Dùng Phật lực trú trì, tức nhập chánh định tụ của Đại thừa. Chánh định tụ tức là A 

bệ bạt trí bất thoái vị vậy”. Đây là một đoạn mà Bồ Tát Long Thọ nói. Đoạn này nói rất 

hay. Phật lực trú trì, Phật này là Phật A Di Đà. Quí vị vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              749/21 

quí vị và 48 nguyện đều tƣơng ƣng, mỗi một nguyện đều là ƣng vào trong tâm địa của 

bản thân quí vị. Cho nên tự nhiên liền nhập vào đại thừa chánh định tụ. Đại thừa chánh 

định tụ là gì? Chính là câu cuối cùng trong nguyện thứ 20- “đều là A Duy Việt Trí Bồ 

Tát”, chính là sự thật này vậy. Ba loại bất thoái chuyển, chúc mừng quí vị, quí vị đạt 

đƣợc cả rồi: vị bất thoái, hành bất thoái, niệm bất thoái. Quí vị và Thế giới Cực Lạc, 

Bồ Tát của Cõi Thật báo trang nghiêm không khác nhau, bất luận là trí tuệ, thần thông, 

đạo lực cho đến cảm ứng đạo giao với pháp giới hƣ không giới, đều hoàn toàn tƣơng 

đồng. Đây là tất cả pháp Thế Tôn giảng trong 49 năm, và chúng ta nói đến trong mƣời 

phƣơng Phật quốc đều không nói đến sự việc này. Chỉ có Thế giới Cực Lạc đặc thù, 

nơi này tiết lộ cho chúng ta một tin tức, đó chính là ngƣời niệm Phật chúng ta, tâm phải 

định trú. Nếu nhƣ ba tâm hai ý, vọng niệm dẫy đầy, vậy thì không đƣợc, tâm quí vị bất 

định.  Tâm  bất  định  cũng  có  thể  vãng  sanh.  Vậy  thì  xem  nhân  duyên  lúc  quí  vị  lâm 

chung có thiện duyên này hay không? Lúc lâm chung có ngƣời nhắc nhở quí vị, niệm 

cuối  cùng  của  quí  vị  là  A  Di  Đà  Phật,  vậy  thì  dựa  vào  điều  này.  Nếu  nhƣ  bản  thân 

chánh định tụ, không nhờ ngƣời khác, có hạng ngƣời nhƣ thế này không? Rất nhiều. 

Bản thân biết trƣớc giờ đi, hiểu đƣợc ngày nào đi. Hình nhƣ liên hệ với Phật A Di Đà 

rất tốt, lúc nào Ngài đến tiếp đón, lúc đó tôi đi, không nói cho ngƣời khác. Vì sao vậy? 

Nói cho ngƣời khác sẽ hƣớng theo hƣớng khác, sẽ chƣớng ngại quí vị. Chúng tôi nhìn 

thấy đến mấy ngƣời kiểu này, không nói cho ngƣời khác. Sau khi đi rồi ngƣời ta mới 

phát hiện, đứng mà đi, ngồi mà đi, tƣớng lành hiếm có. Trợ niệm, gặp phải những oan 

gia  trái  chủ,  lúc  trợ  niệm  còn  đi  khắp  nơi  rờ  rờ,  xem  ngƣơi  chỗ  nào  nóng,  chỗ  nào 

không nóng. Đó đều là phiền phức, làm cho quí vị sinh phiền não. Nếu nhƣ lúc này 

sinh phiền não, phiền phức lớn rồi, lập tức đi vào ba đƣờng ác. Trợ niệm đó không phải 

là trợ niệm quí vị đến Thế giới Cực Lạc, mà là giúp quí vị đến ba đƣờng ác. Những đạo 

lý này đều phải hiểu đƣợc. Phƣơng pháp an toàn nhất, phƣơng pháp tin cậy nhất, là dựa 

bản thân, không nên dựa vào ngƣời khác. Bí quyết chính là buông bỏ. Thực sự buông 

bỏ rồi, thực sự không quản nữa, có ngƣời quản, chúng ta phải cảm ơn họ, không nên 

quản gì nữa. 

Trong dấu ngoặc đơn dƣới đây, lại đại sƣ Thiện Đạo y theo lời nguyện và kinh văn 

bản Đƣờng dịch, nghĩa là đại sƣ Thiện Đạo căn cứ vào 48 nguyện, cho đến kinh văn 

trong Đƣờng dịch, nói rằng nguyện này cũng hiển thị đầy đủ mật nghĩa của hiện sanh 

bất thoái. Trong kinh văn “nhƣợc đƣơng sanh” tức chỉ cho ngƣời cầu vãng sanh cũng 

nhập chánh định tụ. Điều này tôi vừa mới nói. Quí vị xem đại sƣ Thiện Đạo cũng có 

cách nhìn nhƣ vậy, hiện tại đã nhập chánh định tụ rồi. Tôi thƣờng thƣờng khuyên mọi 

ngƣời, để Phật A Di Đà  ở trong lòng, tất cả những thứ khác đều buông bỏ hết. Đây 

chính là chánh định tụ. Hiện tại liền nhập chánh định tụ rồi. Đây là cách nói khác luận 

tƣờng tận về nguyện thứ hai mƣơi, trƣớc đó không có ai từng nói nhƣ vậy. 

Dƣới đây phẩm thứ 22 tức là “quyết chứng cực quả”. Trong phẩm này Niệm lão 

vẫn  có  những  bàn  luận  tƣờng  tận.  Vậy  nên  chúng  ta  phải  coi  trọng  hiện  tiền.  Bởi  vì 

nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của tu học Phật Pháp Đại thừa là tam học giới định tuệ. 

Nhờ giới đắc định, nhờ định khai tuệ. Chánh định tụ là định. Giới giúp chúng ta buông 

bỏ, trong giới điều đầu tiên chính là bố thí, bố thí chính là buông bỏ. Trong buông bỏ 

trƣớc hết chính là ngã kiến, thân kiến. Không nên chấp trƣớc thân này là ta. Bởi vì có 

chấp trƣớc thân là ta, nghiệp chƣớng của chúng ta rất nặng, nghiệp chƣớng tạo từ vô 

thỉ kiếp đến nay, nghiệp chƣớng sẽ nổ ra trên thân thể này. Quí vị xem hiện tại bất luận 

ở trong nƣớc hay nƣớc ngoài, oan thân trái chủ áp thân, sự việc này rất phổ biến. Họ vì 

sao sẽ áp thân? Bởi vì quí vị có thân. Quí vị chấp trƣớc thân này là quí vị, họ liền tìm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              750/21 

quí vị, nếu quí vị không chấp trƣớc thân này là quí vị, họ không tìm đến quí vị. Nếu 

nhƣ quí vị đem Phật A Di Đà để ở trong lòng, quí vị đã trở thành Phật rồi, oan thân trái 

chủ tìm đến quí vị là cầu quí vị siêu độ, cầu quí vị cứu họ, tuyệt đối không tổn hại quí 

vị. Trong tâm có thứ gì, chính là thứ đó. Trong tâm có Phật chính là Phật, trong tâm có 

Bồ  Tát  chính  là  Bồ  Tát,  trong  tâm  có  tham  chính  là  ngạ  quỷ,  trong  tâm  có  sân  hận 

chính là địa ngục, trong tâm có ngu si chính là súc sanh, trong tâm có ái đó là thiên 

nhân, dục giới thiên, tâm địa thanh tịnh là vô sắc giới thiên. Đây là thật không phải giả 

đâu. Cho nên Phật nói tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh. Câu nói này nói hết đƣợc rồi! Rất 

nhiều ngƣời biết, biết niệm, không hiểu đƣợc ý nghĩa, ý nghĩa này sâu sắc quá. Chúng 

ta từ sáng đến tối, ý niệm đó là thập pháp giới đều có. Quí vị xem quí vị niệm một câu 

A Di Đà Phật là pháp giới Phật. Niệm Quan Âm Bồ Tát là pháp giới Quan Âm Bồ Tát. 

Một lát sau lại khởi tâm tham là pháp giới ngạ quỷ. Từ sáng đến tối không biết trong 

thập  pháp  giới  quay  biết  bao  nhiêu  vòng  rồi.  Cuối  cùng,  sau  khi  sanh  mạng  này  kết 

thúc, đi đến cõi nào? Phải xem quí vị niệm cuối cùng đó là niệm gì, thì họ đi đến cõi đó. 

Chúng ta biết đƣợc sự việc này lợi hại, sự việc này là đại sự. Chúng ta nên làm thế nào 

để học tập, đem những pháp giới khác đều để sang một bên, không nên để tâm đến nó 

nữa. Chỉ chú trọng ở A Di Đà Phật. Tôi chọn Phật pháp giới hay là chọn A Di Đà Phật. 

Sự chọn lựa này là tuyệt đối chính xác. Sự chọn lựa này nhất định là trí tuệ, nhất định 

thành tựu. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





 

Tập 229 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 22.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 284, hàng thứ ba, nguyện thứ 30. 

“Vĩnh ly nhiệt não, tâm đắc thanh lƣơng, sở thọ khoái lạc, do nhƣ lậu tận tỳ kheo, 

thị vi lạc nhƣ lậu tận nguyện”. Nguyện này giải đáp cho chúng ta một vấn đề, Di Đà 

xƣng là Thế giới Cực Lạc. Cực lạc là gì? Nguyện này đã giải đáp cho chúng ta rồi, 

thực sự là tên phù hợp với thực tế. Vì sao vậy? Vì ở thế giới tha phƣơng không có. Đặc 

biệt  là  cõi  Phàm  thánh  đồng  cƣ  và  cõi  Phƣơng  tiện  hữu  dƣ.  Cõi  thật  báo  là  cõi  bình 

đẳng, chƣ Phật Nhƣ Lai đều gần nhƣ nhau, không có sai biệt gì lớn lắm. Duy chỉ có cõi 

Đồng cƣ sai biệt rất lớn. 

Dƣới đây Hoàng Niệm lão giải thích cho chúng ta. Vĩnh ly nhiệt não, nhiệt não là gì? 

Nhiệt não là sự bức bách của kịch khổ, thân nhiệt tâm não, nên gọi là nhiệt não. Nhiệt 

não chính là phiền não, kịch khổ là nỗi thống khổ rất lớn bức bách quí vị, đặc biệt là 

trong xã hội hiện tại. Hai chữ nhiệt não, hình dung con ngƣời hiện nay vô cùng thích 

đáng. Chúng ta thƣờng nghe nói không những ngƣời thành niên có, ngƣời vị thành niên 

cũng có, học sinh trung học mƣời mấy tuổi đã có, sinh viên đại học thì không cần phải 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              751/21 

nói nữa. Thậm chí ngay cả học sinh tiểu học ngày nay cũng đã có. Từ đâu để xem? Quí 

vị xem học sinh tiểu học tự sát, vì sao họ mà tự sát? Nhất định là gặp những nỗi khổ rất 

lớn. Sự thống khổ này làm cho trẻ em cũng cảm thấy sống không bằng chết, họ mới 

chọn cách nhƣ vậy. Đây là một sự việc lớn, không phải là việc nhỏ. Chúng ta nếu nhƣ 

đọc cổ thƣ, từ trong cổ thánh tiên hiền để xem, Trung Quốc ngày xƣa xƣng hoàng đế là 

Thánh  vƣơng,  mệnh  lệnh  của  hoàng  đế  là  Thánh  chỉ.  Thánh  nghĩa  là  gì?  Là  trí  tuệ, 

phẩm đức, học vấn của con ngƣời đạt đến trình độ đỉnh cao nhất, xƣng là thánh nhân, 

bậc kế đến xƣng là hiền nhân, xuống thêm một bậc nữa xƣng là quân tử. Thánh hiền 

quân tử, họ có những tâm gì? Niệm niệm trong tâm là tâm giúp tất cả chúng sanh hóa 

giải nhiệt não. Đây là Thánh nhân. Vì nhân dân giải trừ đau khổ, sẽ không gây phiền 

phức thêm cho nhân dân. 

Trên toàn thế giới mà nói, Trung Quốc Cổ thánh tiên hiền đặc biệt nhiều. Chúng ta từ 

trong lịch sử có thể nhìn thấy, một triều đại, lúc thành lập chính quyền triều đại, một 

nửa  thời  gian  đầu,  thông  thƣờng  khoảng  hai  ba  trăm  năm,  một  nửa  thời  gian  trƣớc, 

chúng ta lấy 300 năm làm tiêu chuẩn, 150 năm đầu chính trị thanh minh, có thể xứng 

đáng đƣợc xƣng là thái bình thịnh thế. Ngƣời Trung Quốc nói thái bình thịnh thế nhân 

dân hạnh phúc. Chính trị thanh minh đều là quan tốt, hoàng đế tốt, quan tốt. Nửa sau 

dần  dần  suy  mất,  nửa  sau  là  gì?  Con  cháu  của  những  ngƣời  lãnh  đạo  này,  từ  nhỏ  đã 

sống trong nhung lụa, không có ý thức lo lắng, dần dần dƣỡng thành tham muốn hƣởng 

thụ, thế là kiểu thƣơng yêu nhân dân, quan niệm luân lý đạo đức dần dần suy đồi, đến 

hoàng đế cuối triều, đó là suy vi đến không giống ai nữa, có thể nói là chỉ lo hƣởng thụ 

cho bản thân, không lo nhân dân sống chết. Đây là ép nhân dân phải tạo phản, phải làm 

cách mạng, lật đổ triều đại trƣớc đó, hoàng đế mới xuất hiện. Lúc hoàng đế mới xuất 

hiện nhất định tuân theo Cổ thánh tiên hiền, lý niệm trị quốc bình thiên hạ, nên lại một 

thời thịnh thế nữa xuất hiện. Điều này trong lịch sử chƣ vị đều có thể nhìn thấy. Quí vị 

thấy Mãn Thanh gần đây, Mãn Thanh hơn 270 năm, thịnh thế khoảng 150 năm. Thuận 

Trị đây là mới vào Trung Quốc kiến lập chính quyền, Khang Hi 61 năm, Ung Chính 13 

năm, Càn Long 60 năm, Gia Khánh vẫn coi nhƣ cũng khá, đều xem là thịnh thế. Gia 

Khánh trở về sau thì không đƣợc nữa rồi. Gia Khánh trở về sau quí vị xem Đạo Quang, 

Hàm  Phong,  Đồng  Trị,  đó  chính  là  triều  sau  không  bằng  triều  trƣớc.  Cuối  đời  Hàm 

Phong thái hậu Từ Hi chấp chính, sau khi Hàm Phong chết con trai là Đồng Trị rất nhỏ, 

thái hậu Từ Hi nhiếp chính, bà ta nắm quyền. Sau khi Đồng Trị chết, Đồng Trị không 

có con trai, cũng không cần nhận con thừa tự, lựa chọn điều gì? Lựa chọn anh em cùng 

hàng với ông ấy là Quang Tự, đây là gì? Thái hậu Từ Hy liền tự mình chấp chính, chọn 

một tiểu hoàng đế, đại quyền trong tay một mình bà ấy, nên lúc Từ hi chấp chính, quốc 

vận suy rồi, vô cùng rõ ràng. Thời kỳ thạnh thế, mấy vị đế vƣơng đời nhà Thanh giai 

đoạn đầu, đều là lễ thỉnh các chuyên gia học giả Nho, Thích, Đạo vào cung đình để lên 

lớp, dạy học. Hoàng đế dẫn dắt tần phi, văn võ đại thần ngày ngày tiếp thu giáo huấn 

của Nho, Thích, Đạo. Mãn Thanh là ngƣời  thiểu số vào làm chủ Trung Quốc, dân tộc 

thiểu  số.  Nhập  quan  chẳng  qua  cũng  là  quân  đội  hai  mƣơi  vạn  quân  thống  trị  Trung 

Quốc một khu vực rộng lớn nhƣ vậy, nhiều dân tộc nhƣ vậy, họ dựa vào điều gì? Dựa 

vào văn hóa truyền thống. Họ nói với nhân dân, lời Khổng Tử nói, lời Phật nói, lời 

Thánh nhân nói, ngƣời Trung Quốc liền nghe. Họ không nói là bản thân họ nói. Nếu 

nhƣ họ nói là bản thân mình nói ai mà nghe họ. Đây là đế vƣơng thông minh, đế vƣơng 

thật học. Thực sự nghiêm túc học tập có Ung Chính, Ung Chính đối với Nho, Thích, 

Đạo thực sự gọi là tinh thông, thật sự có công phu. Trong Phật Pháp cao tăng đại đức, 

ông và cao tăng đại đức sánh với nhau thì không hề kém cạnh. Tông môn giáo môn, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              752/21 

hiển mật viên dung, thực sự là rất vĩ đại! Chế độ này, chế độ này quá tốt. Từ Hi phế trừ 

hết, không còn mời những học giả này đến cung đình để dạy học nữa, phế trừ rồi. Từ 

Hi thái hậu gặp phải vấn đề thì hỏi ai? Hỏi quỷ thần, Từ Hi làm việc mê tín, trong cung 

đình bắt đầu dùng lên đồng viết chữ, làm những việc này. Sự việc lớn thì cầu cơ, do 

quỷ thần quyết định, nƣớc mất rồi. Sự việc này, năm xƣa thầy chúng tôi là Chƣơng Gia 

đại sƣ nói với tôi, tôi cũng vì nhìn thấy lên đồng viết chữ này trong lòng có hoài nghi, 

đó thực sự là Phật Bồ Tát sao? Tôi thỉnh giáo với thầy giáo, thầy giáo liền đem sự việc 

của Từ Hi Thái Hậu nói với tôi, thầy nói lên đồng viết chữ có linh không? Việc nhỏ thì 

linh, nhất định không phải Phật Bồ Tát, quỷ thần mạo xƣng Phật Bồ Tát tuyên truyền 

tin tức, việc nhỏ nói rất chuẩn, việc lớn họ cũng hồ đồ, họ cũng không biết. Cho nên 

Phật Pháp dùng dạy học, không dùng thần thông, dùng thần thông làm Phật sự yêu ma 

quỷ quái đều có thần thông, họ có thể dối ngƣời, ta là Bồ tát gì đó tái lai, Phật gì đó 

giáng thế, đó là giả. Cho nên Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế, một đời dạy học, 

30 tuổi  khai  ngộ, 79 tuổi viên  tịch, giảng kinh  hơn 300 hội, thuyết  pháp 49 năm. Có 

thần thông hay không? Có thần thông, không dùng thần thông làm Phật sự, tức là nói 

tuyệt đối không dùng  thần thông  để  dạy  ngƣời. Vì sao vậy? Yêu  ma  quỷ  quái họ  rời 

thần  thông,  họ  không  có  biện  pháp  gì  khác,  trí  tuệ  đức  hạnh  của  họ,  thậm  chí  còn 

không bằng một ngƣời quân tử. Có thiện tâm, nhờ điều này làm chút việc tốt, không 

tránh đƣợc có hậu di chứng. Cho nên đệ tử thực sự học Phật không thể không biết. Phật 

Pháp là giáo dục, không phải là tôn giáo. Quí vị xem Phật Thích Ca Mâu Ni một đời, 

giống nhƣ Khổng Tử của Trung Quốc vậy, dạy học. Khổng Tử chỉ dạy năm năm, Phật 

Thích Ca Mâu Ni dạy 49 năm, dạy không phân biệt, không phân quốc tịch, không phân 

dân tộc, không phân tôn giáo tín ngƣỡng, chỉ cần quí vị chịu đến học, Phật Thích Ca 

Mâu Ni đều dạy, dạy quí vị một cách bình đẳng, không nhận học phí, hoàn toàn là tình 

nguyện, đây là thầy giáo tốt nhất từ xƣa đến nay trong thế gian, là mô phạm điển hình 

trong các thầy giáo. Điều này chúng ta phải nhận thức cho rõ ràng. Xƣng Ngài là Phật, 

đây là ngƣời Ấn Độ xƣng hô một cách tôn kính nhất đối với thầy giáo, ngƣời Ấn độ 

xƣng là Phật Đà, cũng giống nhƣ ngƣời Trung Quốc xƣng là Thánh nhân vậy. Trong 

tập quán ngƣời Trung Quốc Khổng  phu tử, chỉ xƣng Ngài là phu tử, không xƣng Ngài 

là Khổng Thánh nhân. Khổng Thánh nhân là ngƣời đời sau tôn xƣng Ngài. Ngƣời Ấn 

độ xƣng là Phật đà, và ngƣời Trung Quốc xƣng Thánh nhân, ý nghĩa vô cùng gần gũi. 

Thánh là đối với sự lý đối với nhân sanh vũ trụ, thông đạt rõ ràng, đây gọi là Thánh. Ý 

nghĩa của Phật đà cũng là đối với vạn sự vạn vật của nhân sanh vũ trụ giác rồi, giác 

ngộ, không còn mê hoặc nữa. Xƣng Ngài là Phật đà, cho nên ý nghĩa rất gần nhau. Từ 

những cách xƣng hô này, chúng ta hoàn toàn hiểu rõ đƣợc, không xƣng Phật Thích Ca 

Mâu Ni là thần, không xƣng Ngài là thần, cũng không xƣng Ngài là thƣợng đế, cũng 

không  nói  Ngài  là  thiên  sứ.  Những  danh  hiệu  này  là  của  tôn  giáo,  trong  Phật  Giáo 

không có. Phật giáo, Phật đà là thánh nhân của ngƣời Trung Quốc. Bồ Tát ngƣời Trung 

Quốc  xƣng  là  hiền  nhân,  giác  ngộ  nhƣng  họ  chƣa  viên  mãn.  A  la  hán,  ngƣời  Trung 

Quốc xƣng là quân tử, có đức hạnh có học vấn, thực sự có thể yêu thƣơng ngƣời, có 

thể chủ động để giúp đỡ ngƣời khác. 

Cho nên khổ nạn, sự nhiệt não này, kịch khổ bức bách, dƣờng nhƣ mỗi thời đại đều có. 

Nhƣng hiện tại chúng ta sống trong thời đại này, những thống khổ mà nhân dân gặp 

phải, trong  lịch  sử  chƣa  từng  thấy  qua, trong  sách  sử  không  có  ghi  chép.  Thực  sự  là 

trong kinh Phật nói, kịch khổ bức bách, hình dung cho ngƣời hiện đại thì vô cùng thích 

hợp, thân nhiệt tâm não, trong tâm sinh phiền não, đây gọi là nhiệt não. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              753/21 

Kinh Pháp Hoa Phẩm Tín Giải viết: “Do vì ba khổ, ở trong sanh tử, chịu các nhiệt não”. 

Điều này đƣợc nói trong Kinh Pháp Hoa. Ba khổ, khổ nhiều lắm, vô lƣợng vô biên. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni trên phƣơng tiện dạy học, đem vô lƣợng khổ não này quy 

nạp thành ba loại lớn. Ba khổ chính là ba loại khổ lớn. Thứ nhất là khổ khổ, chữ khổ 

sau là danh từ, chữ trƣớc là động từ. Những thứ nào thuộc về khổ khổ? Phật lại đem nó 

quy nạp thành tám loại, trong kinh thƣờng nói “tám khổ nung nấu”. Tám khổ chính là 

khổ khổ của ba khổ, cho nên ba khổ nhiều hơn tám khổ, điều này nên biết, trong khổ 

khổ chia ra thành tám khổ: sanh lão bệnh tử, đây là bốn loại, đây là điều không ai có 

thể tránh khỏi. Sanh khổ, làm sao mà biết sanh khổ? Chỉ cần quí vị bình tĩnh tỉ mỉ để 

quan sát, trẻ con mới sinh thì nhƣ thế nào, trẻ con mới sinh khóc la đau đớn, con ngƣời 

chỉ có khổ mới khóc, họ không khổ họ liền cƣời ha ha, có đứa trẻ nào ra đời mà cƣời 

tƣơi đâu? Điều này không có. Từ đây quí vị có thể lãnh hội đƣợc sự ra đời là khổ biết 

bao! 

Ba loại khác chúng ta có thể nhìn thấy đƣợc già khổ, tuổi lớn rồi, không có ai chăm sóc, 

cuối đời bi thảm biết bao. Ngƣời Trung Quốc hiện tại cũng đáng thƣơng, ngày xƣa còn 

khá,  thời  xƣa  chú  trọng  hiếu  đạo,  con  cháu  cho  dù  bất  hiếu,  đối  với  cuộc  sống  của 

ngƣời già, vẫn còn chăm sóc tƣơng đối tốt, vì sợ xã hội phê bình, sợ tạo tội nghiệp, họ 

còn có sự kiêng dè. Hiện tại con ngƣời không nói chuyện hiếu đạo nữa, ngƣời hiện đại 

học theo ngƣời nƣớc ngoài, chƣ vị nên biết, ngƣời nƣớc ngoài trẻ con 16 tuổi coi nhƣ 

là thành niên, chúng độc lập rồi. Nếu chúng bỏ nhà ra đi, quí vị chớ có mà đi tìm chúng, 

phải tôn trọng, nó có nhân quyền. Nhân quyền là ngƣời nƣớc ngoài phát minh ra, ngƣời 

Trung  Quốc  không  có  cách  nói  này.  Lúc  chúng  tôi  sống  ở  nƣớc  ngoài,  ngƣời  Trung 

Quốc con cái họ bỏ nhà đi, báo cảnh sát, cảnh sát hỏi họ, con cái anh lớn chừng nào rồi? 

Họ nói 18 tuổi. 18 tuổi, mà anh còn đi tìm nó sao? 16 tuổi đã không cần tìm nữa rồi. Là 

pháp luật của nƣớc ngoài. Ngƣời nƣớc ngoài không có quan niệm về luân lý đạo đức, 

không hiểu cái gì là đạo hiếu, cha mẹ đối với con cái có trách nhiệm dƣỡng dục nó, đến 

thành niên, 16 tuổi, tự nó có thể mƣu sinh, trong nhà có thể không cần chăm sóc nữa. 

Có những đứa trẻ thực sự 16 tuổi bỏ nhà đi, suốt cuộc đời vĩnh viễn  không gặp mặt 

nữa, rất nhiều. Điều này Trung Quốc gọi là đại bất hiếu. Ở nƣớc ngoài không có danh 

từ này. Quí vị nghĩ thử xem một ngƣời ngay cả cha mẹ cũng không thƣơng yêu, thì họ 

có  thể  yêu  thƣơng  ai  nữa.  Hoàn  toàn  là  tự  tƣ  tự  lợi,  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  tổn 

ngƣời lợi mình. Nhƣ vậy xã hội có thể tốt đƣợc sao? Xã hội pháp luật điều văn định ra 

có nghiêm mật hơn nữa, thì cũng phạm tội vậy thôi. Cho nên ngƣời thông minh luồn 

qua kẻ hở của pháp luật, trốn tránh trách nhiệm pháp luật. Đây chính là giáo dục nhân 

quả  luân  lý  đạo  đức  không  còn  nữa.  Trong  xã  hội  xuất  hiện  những  hiện  tƣợng  này. 

Hiện tƣợng này trong thế giới ngày nay, xã hội trên toàn thế giới đều tồn tại một cách 

phổ biến, hơn nữa càng ngày càng nghiêm trọng. 

Phật ở trong kinh điển nói với chúng ta, tai nạn này từ đâu mà có? Là do nơi này, ngày 

nay nói là trên trái đất này, cƣ dân trên trái đất này tâm hành bất chánh, chiêu cảm đến 

quả báo. Tâm hành chúng ta bất chánh, có liên quan gì với sơn hà đại địa? Liên quan 

rất mật thiết. Trong kinh giáo Đại thừa thƣờng nói, cảnh tùy tâm chuyển. 

Mấy ngày trƣớc còn có một đồng tu hỏi tôi: có tin tƣởng phong thủy không? Tôi liền 

nói với ông ấy, phong thủy có, nhƣng tùy theo tâm ngƣời mà chuyển. Nơi này phong 

thủy tốt, nếu nhƣ nhân tâm bất thiện, họ ở đó ba năm thì phong thủy cũng xấu đi, trở 

thành xấu rồi. Nơi này phong thủy rất xấu, rất không tốt. Ngƣời này tốt quá, tâm địa 

lƣơng thiện, có phẩm đức cao thƣợng, họ ở đó ba năm, thì phong thủy không tốt đó 

cũng trở thành tốt, cảnh tùy tâm chuyển, chứ không phải con ngƣời chuyển theo phong 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              754/21 

thủy.  Sai  lầm,  làm  gì  có  đạo  lý  đó!  Quí  vị  hiểu  đƣợc  đạo  lý  này  rồi,  có  cần  đi  xem 

phong thủy không? Không cần nữa. Nghiêm túc mà tu tâm mình, tu hành vi của mình, 

bất luận quí vị ở nơi nào, đều là phong thủy tốt. Quí vị cũng sẽ không bị những ngƣời 

coi phong thủy kia lừa gạt nữa. Ngƣời coi phong thủy nếu nhƣ thực sự phong thủy tốt 

nhƣ vậy, vì sao họ không đi tìm một nơi phong thủy tốt, không đi hƣởng thụ giàu sang 

phú quý, đem thứ tốt giới thiệu cho quí vị, trên thế giới này còn có hạng ngƣời tốt nhƣ 

vậy sao? Cho nên quí vị tỉ mỉ mà nghĩ thử xem trong đó sơ hở rất nhiều. Đức Phật nói 

với chúng ta lời tốt đẹp “tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. Tâm tƣởng của ai? Tâm tƣởng 

của mình. Tâm thiện, thì không có gì không thiện, Thế giới Cực Lạc chính là cƣ dân 

nơi đó mỗi mỗi đều là thƣợng thiện nhân, không phải là ngƣời thiện bình thƣờng, đại 

thiện, thƣợng thiện, đều là ngƣời nhƣ vậy. Cho nên môi trƣờng y báo của nó tốt, núi 

sông đất đai của nó không có mảy may tai nạn nào. Nhân tâm, điểm này quan trọng 

hơn bất cứ điều gì. 

Trong tám khổ, ngoài sanh lão bệnh tử ra, còn có bốn loại, chúng ta nói năm sáu bảy 

tám. Loại thứ năm “cầu bất đắc khổ”, ngƣời thế gian đều có dục vọng, đều có sở cầu, 

cầu không đƣợc, không phải quí vị muốn cầu liền có, thứ quí vị có thể cầu đƣợc đều là 

trong mạng quí vị có, trong mạng không có, nhất định cầu không đƣợc. Nghĩa là làm 

cƣờng đạo cƣớp bóc của cải của ngƣời khác, làm kẻ cắp trộm cắp đƣợc đồ vật, đều là 

trong số mệnh họ có vậy. Trong số mạng không có, quí vị chƣa cầm đến tay đã bị cảnh 

sát tóm, đi tù rồi. Vì sao vậy? Số quí vị không có. Quí vị nghĩ xem, hà tất phải khổ 

nhọc dùng thủ đoạn bất chính này? Đó là sai lầm. Con ngƣời nếu tất cả đều tin tƣởng 

những nhân quả này sẽ không làm việc xấu. Cho nên giáo dục nhân quả rất quan trọng. 

Cổ nhân nói rất hay, luân lý đạo đức có thể dạy ngƣời xấu hổ khi làm ác, tôi làm những 

việc không tốt cảm thấy nhục nhã, sỉ nhục, không muốn làm việc xấu. Nhƣng nhân quả 

dạy ngƣời không dám làm việc xấu. Xã hội xƣa mấy ngàn năm chính là ba loại giáo 

dục luân lý, đạo đức và nhân quả, làm giáo dục phổ thế, vào thời đó. Tuy trƣờng học 

rất ít, ngƣời đi học không nhiều, nhƣng nhân gian nhận đƣợc sự giáo dục này một cách 

rộng rãi, trong sách cổ có. Đây là Thánh vƣơng, cổ thánh tiên vƣơng, “thần đạo thiết 

giáo, hóa dân thành tục”, đó là một phƣơng cách cao thƣợng. 

Quí vị xem ngƣời Trung Quốc, ở Hong Kong có thể nhìn thấy khắp nơi, từ đƣờng, tế tự 

thời Xuân thu, Tông thân hội rất nhiều, ở nƣớc ngoài rất nhiều. Mỗi năm đều có đến 

mấy lần cùng một họ, đó là ngƣời một nhà, mỗi năm đều có tụ hội mấy lần, đây là giáo 

dục  luân  lý.  Khổng  miếu  là  giáo  dục  đạo  đức.  Thần  miếu  đại  biểu  cho  thần  miếu  là 

miếu thành hoàng, đây là giáo dục nhân quả. Ở khu vực Hong Kong quí vị đi xem xem, 

quí vị đến ngoại ô, những nơi hẻo lánh, mỗi một thôn trang đều có miếu thổ địa, đều có 

miếu sơn thần. Những điều này dạy gì? Dạy nhân quả. Quí vị nhìn thấy nhiều ngƣời 

đến đó thắp hƣơng nhƣ vậy, đi ngang qua đó liền nhắc nhở bản thân: thiện có thiện báo, 

ác  có  ác  báo, không phải  không  báo,  mà  chƣa  đến  lúc.,  không  dám  làm  việc  ác  nữa, 

liền dạy ngƣời đƣợc tốt. 

Lại xem Trung Quốc, hiện tại nói là biểu diễn văn nghệ, nói hát nghệ thuật, quí vị nghe 

xem nội dung biểu diễn, diễn xƣớng đều có thể tuân thủ một câu nói của Khổng Tử: 

“tƣ vô tà”. Quan sát tỉ mỉ trung hiếu tiết nghĩa, thiện ác báo ứng, họ biểu diễn những 

thứ này, mỗi một năm biểu diễn niên tiết, ở nơi này có cử hành biểu diễn lễ chúc mừng, 

tế  tự  nhất  định  có  biểu  diễn.  Đây  là  gì?  Đây  chính  là  giáo  dục  toàn  dân,  dùng  nghệ 

thuật  để  giáo  dục,  cho  nên  những  biểu  diễn  nghệ  thuật  này  của  Trung  Quốc,  không 

phải hoàn toàn là giải trí, tinh thần quan trọng của nó ở nơi giáo hóa chúng sanh. Dùng 

phƣơng thức này làm cho toàn dân, những ngƣời không biết chữ, họ hiểu đƣợc luân lý, 


Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              755/21 

hiểu đƣợc đạo đức, hiểu đƣợc nhân quả, tâm địa đó thiện lƣơng. Biết yêu thƣơng ngƣời, 

biết giúp đỡ ngƣời khác, đặc biệt là ngƣời có khổ nạn, lúc gặp phải nhất định sẽ đƣa 

tay ra để giúp đỡ họ, đây là văn hóa truyền thống xƣa. Hiện tại chúng ta đem những 

thứ ƣu tú của mình vứt đi rồi, đi học những thứ bã đậu của ngƣời nƣớc ngoài, sai rồi! 

Nƣớc ngoài bây giờ đã đi vào ngõ cụt rồi, hiện tại học theo Trung Quốc, học theo Ấn 

độ. Học những gì? Học truyền thống cổ xƣa. Họ thật làm. Đích thực có một số ngƣời 

nƣớc ngoài hiểu biết về văn hóa truyền thống, vƣợt qua ngƣời Trung Quốc. Chúng tôi 

nhìn thấy họ đang học tập, cho nên đây là cầu bất đắc. 

Tiếp theo là “ái biết ly”, “oán tắng hội”, ngƣời thân yêu của quí vị không thể thƣờng 

thƣờng cùng nhau gặp mặt, những vật mà quí vị yêu thích cũng không thể ngày ngày 

nắm giữ trong tay, luôn luôn biệt ly. Oan gia đối đầu không thích ở chung với họ, ngày 

ngày gặp nhau, đây là hai loại lớn. Oán tắng hội là sự việc không muốn làm lại cứ gặp 

phải,  ngƣời  không  yêu  thích  lại  ngày  ngày  gặp  mặt,  cho  nên  không  phải  oan  gia  thì 

không gặp nhau. 

Cuối cùng là “ngũ ấm xí thạnh khổ”, điều này tƣơng đối khó hiểu, đây là nói về nhân 

quả. Ngũ ấm là nói về thân thể chúng ta, tinh thần và vật chất.  Nhục thân là sắc thân, 

dùng một sắc thân làm đại biểu, tiêu biểu cho vật chất. Thọ, tƣởng, hành, thức là tinh 

thần. Ngày nay nói là thân thể có áp lực, tinh thần có áp lực, đây chính là thuộc về ngũ 

ấm xí thạnh khổ. Tám loại lớn này đều thuộc về khổ khổ. 

Loại thứ hai gọi là “hoại khổ”, khổ khổ thì dục giới đều có. Dục giới còn có sáu tầng 

trời. Dục giới thiên nhân trong cảm thọ của họ vẫn còn có khổ, có tám khổ, tất cả đều 

có. Càng hƣớng lên trên, thọ khổ càng nhẹ nhàng hơn chúng ta. Đây là sáu tầng trời. 

Sáu tầng trời đi lên nữa là sắc giới thiên. Sắc giới thiên tài sắc danh thực thùy họ buông 

bỏ rồi, cho nên khổ khổ không còn nữa. Họ không có khổ khổ. Nhƣng họ có hoại khổ, 

họ có hành khổ, hai loại khổ này họ có. Trên kinh điển nói với chúng ta, thiên nhân ở 

cõi dục giới là hóa sanh, họ không phải là thai sanh, cho nên họ không có sanh khổ. 

Đích thực họ không già, họ không sinh bệnh. Quí vị xem khổ sanh lão bệnh họ không 

có, nhƣng họ có tử khổ. Thọ mạng họ đến, trƣớc ngày chết bảy ngày họ cảm thấy đau 

khổ,  thân  thể  không  dễ  chịu.  Chỉ  có  bảy  ngày  mạng  của  họ  không  còn  nữa.  Mệnh 

chung họ không thể hƣớng thƣợng đi lên, họ đọa lạc đi xuống. Nếu nhƣ công phu của 

họ,  không  ngừng  nâng  cao,  hƣớng  thƣợng  đi  lên,  họ  sẽ  không  có  khổ  này,  họ  liền 

không có chết. Họ đi lên! Sơ thiền lên đến nhị thiền, nhị thiền lên đến tam thiền. Vậy là 

không có tử khổ. Phàm có năm tƣớng suy hiện ra, khổ này đều đọa lạc đi xuống. Tứ 

Không  thiên  ngay  cả  hoại  khổ  cũng  không  có,  nhƣng  họ  có  hành  khổ.  Hành  là  gì? 

Không thể vĩnh hằng trú tại đó. Họ vẫn có thọ mạng. Lúc thọ mạng đến nhất định đọa 

lạc đi xuống. Bởi vì họ đã đến thiên đỉnh rồi, đi lên nữa cũng không đƣợc. Lúc này sau 

khi  định  công  mất  đi,  nghiệp  chƣớng  liền  hiện  tiền, vô thỉ  kiếp  đến  nay,  nghiệp  bất 

thiện đã từng làm đều hiện tiền. Quả báo bất thiện nghiệp dẫn dắt quí vị đến tam đồ lục 

đạo, làm những việc này, cho nên đây gọi là ba khổ: khổ khổ, hoại khổ, hành khổ, ba 

loại khổ này. 

Ở trong sanh tử, sanh tử này chính là lục đạo luân hồi. Trong luân hồi chịu các nhiệt 

não. Nhiệt não này thông thƣờng chuyên môn hình dung địa ngục. Trong địa ngục có 

địa ngục bát nhiệt, địa ngục bát hàn, đa số là dùng trong những việc này. Phật ở đây 

nói với chúng ta lục đạo đều là khổ. Cho nên ngƣời thực sự thông minh, nên biết cách 

vĩnh viễn  xa lìa lục đạo, vậy là đúng rồi. 

Dƣới đây nói, trong nƣớc Cực lạc này, không có các khổ, chỉ thọ các lạc, nên vĩnh ly 

nhiệt não. Đây là cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ Thế giới Cực Lạc. Phật ở trong kinh nói 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              756/21 

với chúng ta, chỉ thọ các lạc, chỉ có lạc không có khổ. Thế giới Cực Lạc ngay cả danh 

từ khổ cũng không nghe thấy. Làm gì có thật khổ! Vì sao không có? Khổ lạc là quả báo, 

phiền não tập khí tất cả tâm hành bất thiện là nhân. Thế giới Cực Lạc không có ngƣời 

có niệm ác, không có ngƣời tạo nghiệp ác. Cho nên thế giới đó, tất cả những khổ báo 

quí vị đều không nhìn thấy, cũng chƣa từng có ai nói qua. Vậy nên vĩnh ly nhiệt não. 

Dƣới đây giải thích cho chúng ta từ “thanh lƣơng”, thanh tịnh mát mẻ, tƣơng phản với 

nhiệt não. Đây là Thế giới Cực Lạc thiên nhân họ cảm thọ đƣợc, vĩnh viễn là thanh tịnh 

mát  mẻ,  vô  cùng  thích  hợp  với  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  con  ngƣời,  môi  trƣờng  sinh 

sống môi trƣờng tu học tốt đẹp nhất, trong kinh điển, chúng ta nhìn thấy giáo huấn của 

Phật Thích Ca Mâu Ni. Thế giới đó không ở trên trái đất chúng ta, là ở một tinh cầu 

khác. Đích thực có một nơi nhƣ vậy. Chúng ta đọc Kinh Hoa Nghiêm, phẩm Hoa Tạng 

Thế Giới, phẩm Thế Giới Thành Tựu. Hai phẩm kinh văn này, là vật lý học thái không 

của Phật giáo giảng cho chúng ta về vũ trụ, nguyên khởi của vũ trụ, hoạt động của vũ 

trụ, tình hình của vũ trụ quá khứ, hiện tại, vị lai, nói rất rõ ràng, không thua gì các nhà 

thiên văn học ngày nay, các nhà vật lý thái không, không thua gì họ cả. Biết đƣợc trên 

rất nhiều tinh cầu đều có sinh vật cao cấp, có sinh vật còn thông minh hơn con ngƣời 

chúng ta. Chúng ta không thể sánh với họ, huống gì nói đến bậc cao, cao là A la hán 

trở lên, cao nhất là Phật Bồ Tát. Những ngƣời này cũng đều là tu thành, trên kinh nói 

rất hay: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, trong cao cấp đó Phật là đến đỉnh cao nhất. 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta mỗi một chúng sanh vốn là Phật. Hiện tại vì 

sao biến thành nhƣ vậy? Mê thất tự tánh. Trên Kinh Hoa Nghiêm tiết lộ một tin tức, 

nói rất hay: Chỉ vì vọng tƣởng chấp trƣớc mà không thể chứng đắc. Vậy chúng ta biết 

đƣợc, nếu nhƣ chúng ta có thể buông  bỏ vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, quí vị liền 

chứng đắc đƣợc. Buông  bỏ chấp trƣớc liền chứng A la hán, buông bỏ phân biệt quí vị 

liền  chứng  Bồ  Tát,  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm  quí  vị  liền  thành  Phật.  Ngày  nay 

chúng  ta  cả ba  thứ  đều  chƣa  buông bỏ, khởi  tâm  động niệm  phân  biệt  chấp trƣớc vô 

cùng nghiêm trọng, buông bỏ là đúng rồi. Ba thứ chƣa buông bỏ đƣợc quí vị chính là 

lục  đạo  phàm  phu.  Quí  vị  không  ra  khỏi  lục  đạo  luân  hồi.  Cho  nên  Phật  hƣớng  dẫn 

chúng ta tu hành, tu hành là sửa đổi hành vi, khởi tâm động niệm là hành vi của tâm, 

ngôn  ngữ  là  hành  vi  của  miệng,  tạo  tác  là  hành  vi  của  thân.  Hành  vi  nhiều  hơn  nữa 

không ra khỏi ba loại lớn là thân miệng ý. Hành vi sai trái đem nó tu sửa trở lại gọi là 

tu hành. Ý nghĩa của tu hành này rất sâu, rất rộng. Tiêu chuẩn tu hành chính là tự tánh. 

Tự tánh chính là tâm thanh tịnh, chính là trong quyển sách này nửa sau của  kinh đề  đã 

nói: “thanh tịnh bình đẳng giác”, đây là tiêu chuẩn tu hành, làm thế nào để trong cuộc 

sống  hằng  ngày,  duy  trì  đƣợc  tâm  thanh  tịnh  của  bản  thân.  Thanh  tịnh  tức  không  có 

nhiễm ô. Nhiệt não là nhiễm ô, tự tƣ tự lợi là nhiễm ô, danh văn lợi dƣỡng là nhiễm ô, 

ngũ dục lục trần là nhiễm ô, tham sân si mạn là nhiễm ô. Những thứ này buông bỏ hết, 

tâm thanh tịnh của quí vị sẽ hiện tiền. Nhiệt não sanh nhiệt não, tâm thanh tịnh sanh trí 

tuệ, không sanh nhiệt não. Tâm bình đẳng, Bồ Tát chứng đắc đƣợc, so với tâm thanh 

tịnh cao hơn một bậc, Bồ Tát chứng đƣợc. Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh đó là 

Phật  mới chứng đƣợc, đây là tự tánh của chúng ta. Đây là tâm thanh tịnh thực sự, là 

tánh đức, trở về với tánh đức, đó là viên mãn rồi, là thực sự tu hành. Tu hành không 

quan tâm quí vị đọc kinh nhiều hay ít, niệm danh hiệu Phật nhiều hay ít, mỗi ngày dập 

đầu bao nhiêu lạy, không phải do những thứ này, những thứ đó là hình thức. Điều thực 

sự quan trọng, thanh tịnh bình đẳng giác, thực sự tu hành, tâm của chúng ta mỗi năm 

càng thanh tịnh hơn, mỗi năm càng bình đẳng hơn, điều này quan trọng. Phật Pháp coi 

trọng thực chất, không coi trọng hình thức. Hình thức là biểu diễn cho ngƣời khác xem. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              757/21 

Vì sao vậy? tiếp dẫn đại chúng. Phật Pháp là sƣ đạo. Có ngƣời thầy giáo nào dám nói, 

học vấn của tôi tốt, đạo đức tốt, quí vị nên học theo tôi. Ở Trung Quốc từ xƣa đến nay 

không  có  ai  dám  nói  lời  này.  Nhƣ  vậy  cuồng  vọng  quá,  khoa  trƣơng  quá,  ngƣời  học 

vấn đạo đức càng cao càng khiêm tốn. Quí vị đọc sách cổ quí vị thấy Khổng Tử khiêm 

tốn biết bao. Quí vị xem trong kinh Phật đức Phật Thích Ca Mâu Ni khiêm tốn biết bao. 

Nhìn  thấy  ăn  xin  đều  cung  kính  đến  nhƣ  vậy.  Gặp  phụ  nữ,  gặp  trẻ  em  đều  vô  cùng 

cung  kính,  tôn  trọng  ngƣời  khác,  thầy  giáo  tốt  nhƣ  vậy  ngƣời  ta  không  biết,  dùng 

phƣơng pháp gì để giới thiệu? Chúng ta liền dùng những hình thức này để giới thiệu, 

khen ngợi đối với thầy giáo, làm cho mọi ngƣời sau khi nghe rồi cảm động. Ồ có thầy 

giáo tốt nhƣ vậy sao, chúng ta đến thân cận họ. Đây là một chiêu thức chiêu sinh vậy. 

Hình  thức  là  ý  nghĩa  này  vậy.  Hình  thức  không  phải  là  tự  lợi,  là  lợi  tha.  Nhƣng  bản 

thân quí vị nếu nhƣ không tu tốt, quí vị biểu diễn, biểu diễn cũng không giống. Hiện tại 

sự biểu diễn này rất nhiều. Quí vị xem thông thƣờng dân chúng đối với điều này, mê 

tín. Đây là gì? Họ biểu diễn không giống. Quí vị thực sự biểu diễn giống, cảm động 

ngƣời khác, biểu diễn nếu làm cho ngƣời khác phản cảm, bản thân thật chất chƣa làm 

đƣợc,  chỉ  giả  bộ  vậy  thôi  thì  giả  bộ  cũng  không  giống.  Cho  nên  những  đạo  lý  này 

chúng ta đều nên hiểu rõ. 

“Đại Trí Độ Luận Nhị Thập Nhị”, quyển thứ 22, trong đó có một đoạn nhƣ thế này, nói: 

“nhân  đại  nhiệt  muộn,  đƣợc  vào  trong  hồ  mát  mẽ,  mát  lạnh  trở  lại  không  còn  nhiệt 

não”. Đây là từ trên thí dụ mà nói. Một ngƣời gặp phải thiêu đốt, giống nhƣ ngày hè, 

nhiệt độ cao quá, hơn 40 độ trở lên, con ngƣời chịu không nổi, có thể có đƣợc một cái 

hồ mát mẻ, bƣớc xuống hồ vào ngâm mát trong đó, vậy thì rất dễ chịu, có thể giải trừ 

đƣợc nóng bức. Phật dùng điều này để làm thí dụ. “Hồ thanh lƣơng, ví dụ cho Niết 

bàn”, niết bàn ví nhƣ hồ thanh lƣơng. “Nay ngƣời vãng sanh nhập vào cõi đó, hồ đại 

thanh lƣơng đó, nên đều tâm đƣợc thanh lƣơng”. Dùng điều này để ví dụ. Thế giới Cực 

Lạc, ngƣời ở Thế giới Cực Lạc tâm thanh tịnh. Nhân tâm bình đẳng, nhân tâm giác mà 

không mê, cho nên hiện tƣợng nhiệt não tại Thế giới Cực Lạc hoàn toàn không có. Con 

ngƣời nếu nhƣ vãng sanh Thế giới Cực Lạc ví nhƣ đƣợc vào hồ mát mẻ vậy, dùng điều 

này làm ví dụ, đây là điều chúng ta rất dễ dàng thể hội đƣợc. 

“Lậu tận tỳ kheo”. Lậu là đại danh từ chỉ cho phiền não, ngày xƣa hiện tại cũng không 

ngoại lệ, ngày xƣa có một ví dụ, thí nhƣ ly trà này của chúng tôi, ly trà này đựng trà, 

đựng thức uống, nếu nhƣ phía dƣới bị hƣ hỏng, thì quí vị đựng đồ gì nó đều chảy, đều 

bị chảy hết. Phật nói tâm chúng ta cũng giống nhƣ cái ly đựng nƣớc vậy, hiện tại có 

phiền não, phiền não chính là lỗ thủng, những công đức mà quí vị tu đƣợc đều lọt hết, 

đây thật là phiền não, công đức không giữ đƣợc. Từ đâu mà lọt mất? Từ tham sân si 

mạn  nghi  mà  lọt  mất, có  năm  lỗ  thủng. Năm  thứ  này  là  năm  lỗ  thủng  lớn, còn  có  lỗ 

thủng nhỏ nữa. Oán hận não nộ phiền là lỗ nhỏ, đựng một tí đồ cũng lọt hết. Ví dụ này 

của  Phật  thật  là  hay.  Vậy  phải  làm  sao?  Chúng  ta  phải  trám  những  lỗ  thủng  này  lại. 

Công đức chúng ta tu đƣợc liền có thể bảo tồn. Cho nên lậu là đại danh từ phiền não. 

Phiền  não  căn  bản  là  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi.  Tùy  phiền  não  oán  hận  não  nộ  phiền. 

Những  thứ  này  là  bình  thƣờng  không  thể  có.  Nhƣng  phiền  não  này  đã  sanh  rễ  trong 

tâm mình rồi, bất cứ lúc nào cũng có thể phát tác. Lúc nó phát tác, quí vị phải có tâm 

cảnh  giác  cao  độ,  quí  vị  mới  có  thể  ngăn  ngừa.  Cổ  đức  thƣờng  khuyên  răn  chúng  ta 

“không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. Niệm là gì? Chính là những phiền não này, 

nó khởi lên không sợ, quí vị phải giác ngộ cho nhanh. Giác ngộ gì? Chuyển nó trở lại. 

Ngƣời tu pháp môn Tịnh Độ thì dùng một câu Phật hiệu. Tham tâm khởi lên,  lập tức 

liền phát giác, A Di Đà Phật liền thay thế cho nó. Làm cho những tâm tham không thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              758/21 

tiếp tục tăng trƣởng, ý niệm này lập tức liền tiêu mất. Sự việc không thuận tâm, tâm 

sân nhuế khởi lên, niệm này vừa mới khởi, niệm thứ hai liền nam mô A Di Đà Phật, đè 

lên  tâm  sân  nhuế,  đây  gọi  là  thực  sự  tu  hành.  Ngƣời  niệm  Phật  nhƣ  vậy  là  thật  biết 

niệm. Quí vị xem niệm niệm đều dập phiền não xuống, dập lâu rồi tự nhiên liền không 

còn  nữa.  Ngƣời  không  biết  niệm  Phật,  trong  miệng  niệm  Phật,  trong  tâm  còn  sanh 

phiền  não,  đó  là  không  biết  niệm,  họ  không  dập  xuống  đƣợc,  để  cho  phiền  não  phá 

hoại toàn bộ công phu niệm Phật của quí vị. Cho nên công phu niệm Phật không đắc 

lực. Đạo lý chính là đây vậy. Từ đó có thể biết, tu hành thực sự là phải đoạn phiền não 

trƣớc, sau đó công phu tu hành liền đắc lực. Dùng phƣơng pháp gì để dập phiền não? 

Vẫn là dùng biện pháp mà Đức Phật dạy cho chúng ta, biện pháp Phật dạy rất nhiều, 

tám  vạn  bốn  ngàn  tế  hạnh,  đó  đều  là  phƣơng  pháp,  trong  vô  lƣợng  phƣơng  pháp  đó 

thực sự mà nói, phƣơng pháp thù thắng nhất, phƣơng pháp đơn giản nhất, phƣơng pháp 

thực dụng nhất, không gì bằng một câu danh hiệu. Bất luận là phiền não gì khởi hiện 

hành, khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, bất luận là sự việc gì, chỉ cần niệm 

vừa mới khởi, niệm thứ hai chính là A Di Đà Phật. Điều này tốt, một mặt có thể đè bẹp 

đƣợc phiền não, mặt khác kết nối đƣợc với con đƣờng của A Di Đà Phật, nhất hƣớng 

chuyên niệm, cầu sanh Tịnh Độ, sợi dây này đã kết nối đƣợc rồi. Đây là phƣơng pháp 

tu học vô cùng thù thắng. 

Lậu tận tỳ kheo, chữ lậu này, dƣới đây nói là trì lậu, tức là một tên khác của phiền não. 

Trong kinh Phật thƣờng dùng chữ này để làm tiêu biểu. 

“Phiền não hiện hành”, hiện là hiện tại, hành là hành động, hiện nay chúng ta thƣờng 

nói là phát tác. Hiện tại phiền não quí vị phát tác rồi, tham, sân, si, mạn phát tác rồi, 

oán hận não nộ phiền phát tác rồi, làm cho tâm liên tục, tản mạn không ngừng, nên gọi 

là lậu. Lúc phiền não này phát tác, nó từng cái từng cái nối tiếp nhau, nên gọi là “liên 

chú”. 

Đoạn này nói về tâm chính là ý niệm. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, một cái khảy 

móng tay có 32 ức trăm ngàn niệm, niệm niệm thành hình, hình đều có thức, lời này là 

chân thật. Hiện tại các nhà lƣợng tử vật lý học chứng minh rồi. Khoa học, khoa học tối 

cao chứng minh sự việc này là thật, không phải là giả. Niệm đầu tiên phiền não khởi 

lên rồi, niệm thứ hai lại là phiền não, niệm thứ ba vẫn là phiền não nối tiếp phát sanh, 

vậy thì phiền phức rồi! Quí vị nên biết một khảy móng tay, ví dụ nhƣ niệm tham, có 

bao nhiêu niệm tham? 32 ức trăm ngàn niệm. Đơn vị là trăm ngàn, bách thiên là một 

trăm ngàn, đổi cách tính theo cách nói của ngƣời Trung Quốc là 320 triệu, quí vị xem 

một cái búng tay, phiền não của quí vị là 320 triệu, một giây đồng hồ, một giây chúng 

ta khảy nhanh thì đƣợc mấy lần? Tôi tin có ngƣời có thể khảy đƣợc năm lần, một giây 

đồng hồ. Nếu nhƣ một giây khảy năm lần vậy thì bao nhiêu niệm? 1600 triệu, trong 

một giây 1600 triệu vọng niệm. Vọng niệm này toàn là tham. Thứ này lợi hại biết bao! 

Tham,  sân  nhuế,  ngu  si,  ngạo  mạn,  hoài  nghi,  năm  phiền  não  lớn.  Sự  hoài  nghi  này 

chuyên môn đối với thánh giáo, hoài nghi đối với Thánh hiền nhân, hoài nghi đối với 

Phật Bồ Tát. Vậy là quí vị cũng hết cách rồi. Dùng tâm hoài nghi để mà học tập, quí vị 

không đạt đƣợc gì cả. Pháp thế xuất thế gian phải dùng tâm thái nhƣ thế nào, quí vị 

mới có thể  thực sự  cầu đƣợc? Chân thành cung kính. Vì sao vậy? Cổ thánh tiên hiền 

truyền lại là tâm pháp, từ trong tự tánh mà lƣu xuất ra. Nếu nhƣ quí vị không chân tâm, 

quí vị làm sao có thể tƣơng ƣng với họ? Quí vị không tiếp thu đƣợc, họ dùng chân tâm, 

ta dùng vọng tâm, hai tâm này khác nhau, vọng tâm làm sao có thể biết những thứ ở 

trong chân tâm? Chân tâm biết đƣợc vọng tâm, vọng tâm không biết đƣợc chân tâm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              759/21 

Lúc  tôi  mới  học  Phật,  thầy  giáo  khích  lệ  thế  hệ  tuổi  trẻ  chúng  tôi, phải  phát  đại  tâm 

hoằng  pháp  lợi  sanh  tục  Phật  huệ  mạng,  điều  này  và  cổ  nhân  nói  “vị  vãng  thánh  kế 

tuyệt  học, vị  thiên  hạ  khai  thái  bình”  là  cùng  một  ý  nghĩa, tục  Phật huệ  mạng  hoằng 

pháp lợi sanh là cùng một ý nghĩa. Nói rất đơn giả, làm thì không phải là việc dễ dàng. 

Thầy giáo sau khi khích lệ phân tích giảng giải cho chúng tôi nghe. Thầy nói chúng ta 

không  bàn  về  Phật  Pháp,  bàn  về  pháp  thế  gian.  Quí  vị  không  thông  đạt  về  pháp  thế 

gian thì quí vị không thể cứu thế. Pháp thế gian không nói những điều khác, chỉ đơn 

thuần  nói  một  bộ  sách  của  Trung  Quốc. Niên  hiệu  Càn  Long  biên  tập  Tứ  Khố  Toàn 

Thƣ, đây là một bộ tùng thƣ của Trung Quốc. Quí vị một đời có thể học đƣợc không? 

Chúng tôi nghe xong đều sững ngƣời. Quí vị nếu học không thông, quí vị có thể làm 

đƣợc “kế tuyệt học” sao? Quí vị có thể làm đƣợc “tục Phật huệ mạng” sao? Sự thật này 

bày ra trƣớc mắt. Đại Tạng Kinh trong Phật Pháp, học Phật phải thông Phật Pháp, phải 

thông thế pháp. Thông Phật Pháp khế lý, thông thế pháp là khế cơ. Pháp thế xuất thế 

gian  đều  phải  thông  điều  này  mới  đƣợc,  chúng  ta  suy  nghĩ  xem  thực  sự  không  làm 

đƣợc.  Thầy  giáo nói  là sự  thật, đích  thực  là làm  không đƣợc,  làm  không  đƣợc  cũng 

phải  làm.  Dùng  phƣơng  pháp  gì  để  làm?  Thầy  giáo  truyền  cho  tôi  một  phƣơng  pháp 

gồm bốn chữ, “chí thành cảm thông”, thông là pháp thế xuất thế gian đều phải thông. 

Dùng phƣơng pháp gì để thông? Cảm ứng. Cầu cảm ứng. Dùng điều gì để cầu? Thành, 

chân thành. Chân thành đến cực điểm liền cảm thông đƣợc. Đây là điều đầu tiên quí vị 

phải đầy  đủ  đƣợc tâm  thái nhƣ  vậy, chân  thành đến  cực  điểm. Phƣơng pháp, tổ tông 

chúng ta nói: “đạo dạy học, quí ở chuyên”, Phật Pháp, Tổ sƣ đại đức đã nói, “nhất môn 

thâm  nhập,  trƣờng  thời  huân  tu”,  đây  là  phƣơng  pháp,  dùng  tâm  chân  thành,  dùng 

phƣơng pháp này ta học một bộ kinh, một môn thâm nhập. Bộ kinh này học bao lâu? 

Học đến cảm thông là đƣợc. Phải thực sự học đến cảm thông, cho nên  một  môn này 

quí vị ngày ngày đọc nó, kiên nhẫn miệt mài, một tâm một ý, trong tâm ngoài kinh này 

ra không có thứ gì nữa, không can thiệp gì cả, trong tâm chỉ có một bộ Kinh Vô Lƣợng 

Thọ này. Ngƣời trung căn, đó không phải nói là ngƣời thƣợng thƣợng căn, ngƣời căn 

tánh bậc  trung, khoảng ba năm, năm  năm  họ liền đắc định. Đắc  định  là gì?  Chính  là 

tâm thanh tịnh hiện tiền. Quí vị xem năm ba năm tập trung vào một thứ, họ không nghĩ 

thứ gì khác, tâm liền thanh tịnh, tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, sáu bảy năm họ khai ngộ 

rồi, không thể đại triệt đại ngộ, họ cũng là đại ngộ. Đại ngộ là tình hình gì? Chƣa từng 

tiếp  xúc  qua  họ  vừa  thấy  đã  hiểu  rõ,  vừa  nghe  đã  rõ  ràng,  vừa  tiếp  xúc  đã  rõ  ràng, 

thông rồi, cho nên một kinh thông tất cả kinh đều thông. 

Trung Quốc từ xƣa đến nay dùng biện pháp này, hiện nay không dùng nữa, hiện nay 

học theo ngƣời nƣớc ngoài. Ngƣời nƣớc ngoài rất kém cỏi, điều này nên biết. Không 

phải nói ngƣời nƣớc ngoài cái gì cũng tốt, vậy là quí vị sai lầm lớn rồi. Tôi từng xem 

Tam Dân Chủ Nghĩa của Tôn Trung Sơn tiên sinh, năm ngoái xem, tôi thấy ông ấy nói 

một câu rất hay. Tôi chƣa từng nghe ai nói một câu quan trọng nhƣ vậy. Nói gì? Tôn 

Trung Sơn trong dân tộc chủ nghĩa mục thứ tƣ nói, dân tộc chủ nghĩa ông giảng sáu bài, 

trong bài thứ tƣ nói một đoạn nhƣ vầy: nói ngƣời nƣớc ngoài mạnh mẽ hơn ngƣời xƣa 

chỉ có hai điều, một là cơ khí, một là khoa học kỹ thuật. Những điều khác đều không 

bằng ngƣời xƣa, đặc biệt là chính trị triết học, họ phải học hỏi với  ngƣời xƣa. Lời này 

quan trọng biết bao! Nói không sai chút nào. Chúng ta học theo họ tức là học hai thứ 

này  là  đƣợc  rồi, học  cơ khí  của họ,  học khoa học kỹ  thuật của họ, không  thể  nói  là 

nƣớc ngoài thứ gì cũng tốt, nƣớc ta cái gì cũng không đƣợc, vậy là xong, vậy là chúng 

ta gặp nạn rồi. Hiện tại thực sự là tác dụng phụ lớn quá. Tôn tiên sinh nói hai câu này, 

thực sự phải đi khắp nơi tuyên thuyết nó, nói với mọi ngƣời, ông ở nƣớc ngoài sống rất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              760/21 

lâu, lúc còn trẻ du học ở nƣớc ngoài, ông hiểu đƣợc, ông không phải là nói năng bậy bạ, 

dân tộc chúng ta một trăm năm lại đây gặp nhiều khổ nạn nhƣ vậy, nguyên nhân là gì? 

Trƣớc đây tiên sinh Hồ Thu Nguyên nói rất hay, nhân tố thứ nhất làm mất lòng tự tin 

dân tộc, đối với những thứ của lão tổ tông hoàn toàn không tin tƣởng. Điều này là sai 

lầm.  Điều  này  quí  vị  phải  chịu  khổ  nạn,  hiện  tại  khoa  học  kỹ  thuật  của  ngƣời  nƣớc 

ngoài đi đến cuối con đƣờng rồi. Họ không có cách gì, họ đến nƣớc ta để tìm, tìm trong 

cổ tịch Trung Quốc, tìm đến Ấn độ. Cho nên hiện tại họ chăm chỉ học tập, hiệu quả tôi 

cảm thấy tốt hơn ngƣời Trung Quốc. Tôi rất khâm phục họ, họ thật làm. 

Cho  nên  Hán học, hiện tại chúng ta nhìn thấy, ở  nƣớc ngoài dần dần  hƣng thịnh  rồi. 

Điều này chúng ta nên cảm tạ tiến sĩ Thang Ân Tỷ ngƣời Anh. Vào thập niên 70 nói 

một câu nhƣ vậy: muốn giải quyết những vấn đề xã hội của thế kỷ 21, đây là vấn đề xã 

hội  của  toàn  thế  giới,  chỉ  có  học  thuyết  Khổng  Mạnh  và  Phật  Pháp  Đại  thừa.  Học 

thuyết  Khổng  Mạnh  và  Phật  Pháp  Đại  thừa  đều  ở  Trung  Quốc.  Ấn  độ  là  nơi  phát 

nguồn của Phật Giáo, nhƣng Phật Giáo tại Ấn độ diệt vong đã một ngàn năm rồi. Hiện 

tại Phật Giáo Ấn độ là từ Trung Quốc truyền qua. Kinh điển Phật Giáo bảo tồn hoàn 

chỉnh nhất là Đại Tạng Kinh  phiên dịch bằng Trung văn, là quốc bảo, điều này quan 

trọng biết bao! Chúng ta hiện tại quan trọng nhất là phải khôi phục tâm tự tin đối với 

dân tộc. 

Tôi  đối  với  việc  phiên  dịch  kinh  điển  năm  xƣa  có  hoài  nghi.  Lúc  đó  thầy  giáo  giới 

thiệu Phật Giáo cho tôi. Bởi vì tôi tuổi trẻ đi học ở trƣờng đƣợc thầy giáo khuyên dạy, 

cho rằng tôn giáo đều là mê tín, đặc biệt là Phật Giáo. Đem Phật Giáo xem thành đa 

thần  giáo,  đa  thần  giáo  trong  tôn  giáo  thuộc  về  tôn  giáo  cấp  thấp.  Cho  nên  xƣa  nay 

chƣa từng có ý nguyện đi tiếp xúc với nó. Tôi học triết học với thầy giáo, thầy giảng 

cho  tôi  một  bộ  triết  học  khái  luận.  Chƣơng  cuối  cùng  là  Phật  kinh  triết  học.  Tôi  rất 

ngạc nhiên. Phật là tôn giáo, là mê tín thì làm sao mà có triết học đƣợc? Thầy giáo nói 

với tôi: “Anh trẻ tuổi, anh không biết đó thôi, đức Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết 

học vĩ đại nhất trên thế giới. Triết học kinh Phật là đỉnh cao nhất của triết học thế giới. 

Học Phật là sự hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời”. Nhƣ vậy mới làm cho những ngộ 

nhận của tôi trƣớc đây, sai lầm đã đƣợc cải chính trở lại. Trong quá trình học tập, có 

một lần tôi nhắc đến vấn đề phiên dịch. Tôi nêu một ví dụ, cổ văn phiên dịch thành văn 

bạch thoại, có thể đem nguyên nghĩa dịch ra đƣợc không? Dịch không ra đƣợc, mƣời 

ngƣời phiên dịch mƣời kiểu khác nhau, không có ai có thể phiên dịch ra nguyên vị của 

nó. Tôi nói vậy kinh Phật chắc chắn cũng là nhƣ vậy. Trung văn phiên dịch có thể bảo 

đảm đƣợc nguyên vị nguyên thủy không? Đồng thời tôi lại cảm thấy một sự việc vô 

cùng  kỳ  quái,  năm  xƣa  kinh  điển  tiếng  Phạn  truyền  đến  Trung  Quốc  nhiều  nhƣ  vậy, 

phân  lƣợng  lớn  nhƣ  vậy,  vì  sao  ngoài  phiên  dịch  thành  Trung  văn  ra,  những  thứ 

nguyên  văn  Phạn  văn  đều  không  còn  nữa,  ở  Trung  Quốc  thất  truyền  rồi,  không  tìm 

thấy bộ nào cả. Đây nguyên nhân là gì? Thầy giáo nói với tôi, vấn đề thứ nhất nói với 

tôi là: ngƣời Trung Quốc có phƣớc báo, tổ tông có đức, đây là điều mà trên toàn thế 

giới tìm không ra đất nƣớc thứ hai. Chúng ta tin tƣởng, Trung Quốc có năm ngàn năm 

lịch sử, từ trong ghi chép của sử sách, đức hạnh của lão tổ tông không khác gì Phật Bồ 

Tát. Quí vị thấy họ nói ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy bát đức, rất vĩ đại! Vạn cổ thƣờng 

tân, vĩnh hằng bất biến. Cho nên vấn đều đầu tiên là tổ tông có đức. Ngƣời dịch kinh 

không phải là ngƣời thông thƣờng, đều là ngƣời khai ngộ, đều là ngƣời chứng quả. Tri 

kiến của họ và tri kiến của Phật Bồ Tát, dƣờng nhƣ rất tƣơng ƣng, rất gần gũi. Ngƣời 

hiện tại phiên dịch, phiên dịch một thiên cổ văn của ngƣời ta, tâm tình của quí vị khác 

họ, cảnh  giới khác  với  họ, cho  nên quí  vị  không  dịch  ra  đƣợc.  Quí  vị  chỉ  phiên dịch 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              761/21 

những văn tự, quí vị không dịch ra đƣợc tinh thần của họ. Điều này nói rất có lý. Thậm 

chí nói  trong  những  pháp  sƣ  dịch  kinh  này  có  rất  nhiều  ngƣời  là  Phật  Bồ  Tát  tái  lai. 

Đây là điều ngƣời xƣa đặc biệt có phƣớc báo. 

Vấn đề thứ hai trả lời càng vi diệu hơn, thầy giáo cƣời với tôi. Thầy nói ngƣời thời xƣa 

và hiện tại không giống nhau. Ngƣời xƣa là ngƣời tự hào nhất trên toàn thế giới, tự hào 

đến  mức  độ  nào?  Phạn  văn  dịch  thành  Hoa  văn  không  những  ý  nghĩa  nguyên  gốc 

không sai chút nào, hơn nữa văn chƣơng của họ còn hoa mỹ hơn cả tiếng Phạn. Nói 

cách khác, dùng Hoa văn là đƣợc rồi, không cần thiết phải dùng Phạn văn nữa. Sự khí 

khái nhƣ vậy đó! Có đâu giống nhƣ ngƣời hiện tại, một chút tín tâm cũng không có. 

Tôi nghĩ lời của thầy giáo  có lý. 

Hoài  nghi,  lúc  quí  vị  đọc  kinh  Phật  không  đạt  đƣợc  lợi  ích,  quí  vị  không  nhìn  thấy 

đƣợc ý vị của nó. Quí vị ở trong một câu kinh văn, quí vị thấy một ý nghĩa chứ không 

thấy đƣợc vô lƣợng nghĩa. Thực sự mà nói, quí vị dùng tâm thanh tịnh, tâm chân thành, 

quí vị nhìn nó mỗi một chữ,  mỗi  một câu đều là vô lƣợng nghĩa. Đạo lý này rất đơn 

giản, không phải là khó hiểu. Đạo lý là gì? Tâm tâm tƣơng ấn. Đó vẫn là nói buông bỏ. 

Quí vị nếu nhƣ buông bỏ vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, vừa rồi nói, quí vị buông 

bỏ chấp trƣớc chính là A la hán. Quí vị là cảnh giới A la hán. Quí vị buông bỏ  phân 

biệt, quí  vị  là  cảnh  giới  Bồ  Tát. Quí vị buông  bỏ  khởi  tâm  động niệm  quí  vị  là  cảnh 

giới Phật. Cảnh giới của Phật xem những thứ của Phật, có lý gì lại không hiểu đƣợc. 

Chúng ta hiện tại vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, tập khí phiền não, không buông 

bỏ chút nào, quí vị làm sao mà xem cho hiểu đƣợc? Phật Bồ Tát đến nói với quí vị, quí 

vị cũng nghe không hiểu. 

Trên thực tế trong giảng đƣờng dạy học, chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, một ngƣời thầy 

giáo lên lớp cho chúng ta, ba mƣơi mấy học viên cùng nhau nghe giảng, mỗi một học 

sinh hiểu đƣợc đều khác nhau. Ai có thể lí giải hoàn toàn ý nghĩa của thầy giáo? Ngƣời 

mà tâm chân thành nhất, ngƣời nhất tâm chuyên chú, họ lĩnh ngộ nhiều nhất, họ lĩnh 

ngộ chính xác nhất. Ngƣời tâm để đâu đâu thì họ lĩnh ngộ không đƣợc, thậm chí nghe 

mà nhƣ không nghe. Nghe giảng còn nghĩ những việc khác, tâm không chú ý. Quí vị 

hỏi họ nghe đƣợc gì? Họ không biết, thực sự nghe mà không nghe, khác nhau lắm. Cho 

nên  học  gì  cũng  do  nơi  hai  chữ  thành  kính.  Thành  kính  phải  hằng  ngày  mà  dƣỡng 

thành.  Đối  với  tất  cả  mọi  ngƣời  chân  thành  cung  kính,  đối  với  tất  cả  sự  chân  thành 

cung  kính.  Không  phải  nói  tôi  cung  kính  đối  với  Cổ  thánh  tiên  hiền,  tôi  không  cung 

kính đối với cha mẹ thầy giáo hiện tại. Vậy là không đƣợc, vậy quí vị là giả, quí vị 

chƣa học đƣợc gì, một là tất cả, tất cả là một. Tôi cung kính đối với Phật, tôi cung kính 

đối với tất cả chúng sanh giống nhƣ đối với Phật vậy, quí vị học đƣợc rồi. Quí vị mới 

nghe hiểu đƣợc, quí vị mới biết nhìn cho rõ ràng. Trong đây không có bí mật, không có 

bí quyết gì, ngay niệm Phật cũng không ngoại lệ. Quí vị xem trong kinh dạy chúng ta 

niệm  Phật  nhƣ  thế  nào?  Nhất  tâm  chuyên  niệm,  điều  này  trong  kinh  văn  nói  là  nhất 

hƣớng  chuyên  niệm,  “nhất”  đó  là  nhất  tâm,  hƣớng  là  phƣơng  hƣớng,  nhất  tâm  một 

phƣơng hƣớng. Quí vị tu Tịnh Độ một phƣơng hƣớng chính là Thế Giới Tây Phƣơng 

Cực Lạc, một mục tiêu chính là Phật A Di Đà. Tôi đến Thế giới Cực Lạc để làm gì? 

Thân cận Phật A Di Đà. Nƣơng Phật A Di Đà làm thầy giáo học tập theo Ngài. Thực 

sự phát tâm làm đệ tử Di Đà, vậy những điều Phật A Di Đà giảng, quí vị làm sao mà 

không hiểu đƣợc! 

Đoạn kinh văn này chính là thiên này, thiên  Phát Đại Thệ Nguyện Đệ Lục. Thiên này 

hoàn toàn là tự bản thân Phật A Di Đà nói. Phật Thích Ca Mâu Ni chuyển thuật cho 

chúng  ta.  Bộ  kinh  này  là  hội  tập  của  năm  loại  nguyên  dịch, hội  tập  không  đơn  giản. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              762/21 

Triều nhà Tống cƣ sĩ Vƣơng Long Thƣ hội tập lần thứ nhất. Những đại đức các triều 

đại nói có tỳ vết. Tuy có tỳ vết nhƣng không có ai có thể làm một bộ tốt hơn ông ấy 

nữa. Cho nên bộ kinh của ông ấy lƣợng lƣu thông rất lớn. Trong Long Tạng cũng sƣu 

tập của ông. Lần thứ hai chính là Thanh triều niên hiệu Hàm Phong, Ngụy Mặc Thâm 

hội tập lần thứ hai, lần này tiến bộ hơn lần thứ nhất. Nhƣng vẫn là tốt mà thiếu sót. Dân 

quốc sơ niên, khoảng trƣớc sau Dân quốc năm thứ 20, Hạ Liên Cƣ cƣ sĩ hội tập lần thứ 

ba,  thời  gian  hội  tập  và  ngày  xƣa  khác  nhau.  Ông  dùng  thời  gian  mƣời  năm,  hội  tập 

hoàn thành dùng ba năm, nhập thất. Chân thành một lòng một dạ theo đuổi công việc, 

ba năm bản thảo hoàn thành, bảy năm hiệu đính mƣời lần, hoàn thành bản cố định này. 

Đích thực Dân quốc sơ niên những đại đức này tán thán là tận thiện tận mỹ. Mạt pháp 

chín ngàn năm, Tịnh Độ thành tựu, có lẽ là bộ kinh này vậy. Cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ là 

học sinh của ông, phụng mệnh thầy giáo, làm thành chú giải này, cũng là toàn tâm toàn 

lực, chân thành đến cực điểm. Làm sao biết đƣợc? Hoàn cảnh ở Trung Quốc đại lục, 

ông có thể đạt đƣợc 193 loại sách tƣ liệu tham khảo này, chúng từ đâu mà có? Tôi đến 

Bắc Kinh để thăm, nhìn trên giá sách chất tƣ liệu, tôi giật cả mình. Nhiều thứ nhƣ vậy 

ông ở đâu mà có vậy? Cảm ứng không thể nghĩ bàn, một lòng muốn cầu liền có Phật 

Bồ Tát đem chúng đến, giúp cho ông hoàn thành chú giải này. Con ngƣời chỉ cần nhất 

tâm để mong cầu, thực sự mong muốn đƣợc. Nhƣ tôi gần đây nghĩ đến hai bộ sách, 

thực sự nghĩ đến đã có đƣợc rồi. Khó lòng mà có đƣợc. Một bộ là Quần Thƣ Trị Yếu, 

thời Đƣờng Thái Tông biên tập, sau đời Đƣờng bị thất truyền, hai mƣơi lăm quyển sử 

trong Đƣờng Thƣ không có, tên cũng không còn nữa. Tống sử vào đời Nguyên Minh 

Thanh đều không còn nữa, trong Tứ khố cũng không có thu thập. Ngƣời Nhật bản lấy 

đi rồi. Nhà Đƣờng chƣa có kỹ thuật in ấn, sách đời Đƣờng đều viết bằng tay. Đƣơng 

nhiên số lƣợng rất ít. Ngƣời Nhật bản đem đi hết. Nghe nói niên hiệu Gia Khánh, đời 

Càn Long về sau, Nhật bản dâng cống phẩm cho hoàng đế Trung Quốc, tức là tặng lễ 

vật, trong đó có một quyển sách, ngƣời Trung Quốc mới biết, Dân quốc sơ niên dƣờng 

nhƣ Nhật bản truyền đến Trung Quốc sách này không quá mƣời bộ, cho nên số lƣợng ít 

quá,  ngƣời  biết  đến  không  nhiều.  Nhà  sách  Thƣơng  Vụ  in  qua  hai  lần.  Một  lần  là 

nguyên bản của Nhật bản, một lần là sắp chữ in, bản in sắp chữ. Tôi nghĩ số lƣợng của 

nó cũng không quá một ngàn bản, hơn 80 năm trƣớc. Trong tâm chúng tôi nghĩ sự việc 

của  hơn  80  năm  trƣớc,  đặc  biệt  Trung  Quốc  trải  qua  đại  cách  mạng  văn  hóa,  đây  là 

sách cũ, phá tứ cựu, không phải đã đốt hết rồi sao. Điều này không thể có, vậy mà có 

đƣợc hai bộ rồi, một là Quần Thƣ Trị Yếu, hai là Quốc Học Trị Yếu. Quốc Học Trị 

Yếu là gì? Là tinh hoa của Tứ Khố Toàn Thƣ, quí vị xem Tứ Khố Toàn Thƣ lớn nhƣ 

vậy, đọc thế nào đƣợc? Phải bắt tay từ đâu? Dân quốc sơ niên những học giả này, thực 

sự họ có đức hạnh, có học vấn, tâm đại từ bi, yêu thƣơng ngƣời đời sau, đem kinh, sử, 

tử, tập của Tứ Khố Toàn Thƣ, những thứ quan trọng ghi chép trở lại thành một bộ sách. 

Quí vị xem nguyên bản, hiện tại in bản bìa cứng 1500 tập, nó đƣợc biên tập xong 8 tập, 

đây là tinh hoa của Tứ Khố. Quí vị đọc tập này, quí vị sẽ hiểu biết về Tứ khố, sẽ có 

cảm tình, sẽ sản sinh hứng thú, sau đó quí vị chuyên nghiên cứu bộ phận nào, quí vị sẽ 

đi tìm trong Tứ Khố Toàn Thƣ, thực sự có thể chuyên nghiên cứu, một môn thâm nhập, 

sau mƣời năm đều là chuyên gia, là trở thành nhà Hán học hàng đầu trên thế giới. Vậy 

là công đức vô lƣợng vô biên rồi. Không có bộ sách này phải bắt tay từ đâu? Thực sự 

là không có cách gì cả. 

Tôi năm xƣa nghĩ đến, cũng chính là muốn làm một việc này, tìm vài vị giáo sƣ dạy 

văn sử đã về hƣu, mời họ trong Tứ khố xem những gì có liên quan đến xã hội hiện đại 

có thể dùng đƣợc, đối với  tu thân tề gia,  trị quốc, những thứ này, đem  những văn tự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              763/21 

này chép ra, làm ra, tôi cũng bỏ ra một số tiền, bỏ ra khoảng năm sáu mƣơi ngàn nhân 

dân tệ, lúc đem đến dùng không thích hợp. Cho nên, những bản thảo này tôi đều để ở 

Úc Châu, không ngờ ngƣời thời Dân quốc sơ niên, cách nghĩ của tôi họ đã làm ra đƣợc 

rồi, tôi nhìn thấy vô cùng, vô cùng hoan hỷ. Bộ sách này thế mà đã tìm ra rồi. Bản này 

Dân  quốc  năm  thứ  19  xuất  bản.  Nhƣng  trƣớc  khi  xuất  bản,  họ  biên  tập  bộ  sách  này 

dùng công phu mƣời năm, lúc biên tập tôi còn chƣa xuất thế. Biên thành công rồi, tôi 

thấy họ viết lời tựa, lời tựa đó là năm Đinh Mão, tôi ra đời năm đó, năm đó ra đời nó 

mới hoàn thành,  lại bốn năm sau mới xuất bản. Những thứ này có thể giúp đỡ văn hóa 

truyền  thống  xƣa  phục  hƣng,  không  có  những  thứ  này  thì  không  đƣợc.  Bộ  sách  này, 

công đức của những ngƣời này rất lớn. Nếu theo Phật Pháp nói, đó đều là Phật Bồ Tát 

tái lai. Biết đƣợc Trung Quốc có lần kiếp nạn này, làm thế nào để đem những văn hóa 

truyền thống này, văn hóa toàn nhân loại này có thể tiếp tục lâu dài. Họ cho chúng ta 

một chiếc chìa khóa. Tiến sĩ Thang Ân Tỷ nói giải quyết vấn đề thế kỷ 21, vấn đề của 

toàn  xã  hội  thế  giới  phải  nhờ  vào  học  thuyết  Khổng  Mạnh,  bộ  sách  mà  Đƣờng  Thái 

Tông biên tập này. Bộ sách này có lẽ nên tặng cho toàn thế giới, mỗi một quốc gia để 

học tập. Cho nên có ngƣời nói thế kỷ 21 là thế kỷ của ngƣời  xƣa, tức là thế kỷ của nền 

văn hóa xƣa. Nền văn hóa xƣa cứu giúp toàn thế giới, không phải là chính trị, không 

phải là quân sự, không phải là khoa học kỹ thuật, cũng không phải là kinh tế mậu dịch, 

không phải vậy, là văn hóa của xƣa. Cho nên Hán học phải làm cho nó hƣng khởi trên 

toàn thế giới. Hai bộ sách này tôi có đƣợc rồi, tôi đem tặng nó cho nhà sách Thế Giới ở 

Đài Loan. Tôi yêu cầu họ mỗi bộ in ra mƣời ngàn bộ. Mƣời ngàn bộ này tôi tặng cho 

mỗi một quốc gia, thƣ viện của trƣờng đại học nƣớc đó. Hiện tại rất nhiều trƣờng đại 

học đã mở khoa Hán học, chọn Hán học làm môn học bắt buộc. Đây chính là văn hóa 

xƣa giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21. Văn hóa không có giới hạn quốc gia, không 

có  giới  hạn  dân  tộc,  đây  là  trí  tuệ, phƣơng  pháp,  kinh  nghiệm  của  tổ  tông  năm  ngàn 

năm,  bao  gồm  cả  thành  quả  trƣờng  trị  cửu  an  trong  năm  ngàn  năm  này.  Điều  này 

không giả dối tí nào. Giống nhƣ chúng ta không để cho phiền não phát tác, chúng ta 

phải để cho trí tuệ phát tác, Phật Pháp Đại thừa là trí tuệ, văn hóa truyền thống là trí tuệ, 

có thể nói là trí tuệ rốt ráo viên mãn. Bởi vì trong trí tuệ đó có phƣơng pháp, có kinh 

nghiệm,  có  hiệu  quả.  Đƣờng  Thái  Tông  y  theo  bộ  sách  này,  thành  tựu  chính  trị  của 

niên hiệu Trinh Quán. Sau đó, có chính trị của Đƣờng Minh Hoàng vào nửa đầu của 

niên hiệu Khai Nguyên, đều nƣơng vào bộ sách này. Trong lịch sử đời nhà Đƣờng có 

những thành tích tốt nhƣ vậy, cống hiến của bộ sách này vô cùng lớn. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới. “Lại sáu căn môn ngày đêm lƣu xuất phiền não, nên gọi 

là lậu”, đây là đem chữ lậu này giải thích cho chúng ta rất rõ ràng, rất thấu đáo. Mắt 

nhìn  cảnh  giới bên ngoài, bị  ảnh hƣởng  đến sắc tƣớng, tai nghe  âm  thanh bên ngoài, 

mũi  ngửi  mùi  hƣơng,  lƣỡi  nếm  vị, cho đến ý biết pháp,  trong  tâm  sẽ  nghĩ, họ  có tƣ 

tƣởng, đây chính là bị hoàn cảnh xã hội hiện tiền làm ảnh hƣởng. Ngày đêm lƣu xuất 

phiền não, nghĩ đến là gì? Hoàn toàn trái ngƣợc với tánh đức gọi là lậu. Phong khí xã 

hội không tốt, vì thế hiện nay mọi ngƣời rất nhiều ngƣời hƣớng đến dân chủ. Thực sự 

mà nói, tôi không tin tƣởng dân chủ, tôi tin tƣởng hoàng đế. Quí vị chớ nên thấy tôi 

dƣờng nhƣ lạc hậu, thủ cựu, tôi cảm thấy hoàng đế tốt hơn tổng thống. Quí vị đọc sách 

cổ quí vị sẽ hiểu đƣợc. Vì sao vậy?  Hoàng đế đó thực sự là muốn nhân dân hạnh phúc. 

Họ tạo phúc cho nhân dân. Họ không tạo phúc là gì? Ngƣời khác sẽ làm cách mạng để 

lật đổ họ. Họ liền nhà tan nƣớc mất. Cho nên họ bồi dƣỡng ngƣời nối tiếp cho họ, họ 

dùng hết tâm tƣ. Quí vị xem lập thái tử, nghĩ đến điều này quí vị liền hiểu đƣợc. Ba 

ngƣời thầy giáo của Thái Tử, ba vị thầy giáo này, thái sƣ, thái phó, thái bảo, ba ngƣời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              764/21 

thầy giáo của vị thái tử này, thái bảo là ngƣời dạy họ làm thế nào để bảo dƣỡng thân 

thể, tức là ngày nay chúng ta nói giáo dục vệ sinh sức khỏe, quản điều này, quản đạo 

dƣỡng sinh. Thái phó là ngƣời dạy luân lý đạo đức. Thái sƣ là dạy về những học vấn trị 

quốc bình thiên hạ. Ba vị thầy giáo này, đều là những ngƣời ƣu tú nhất của quốc gia, có 

đức hạnh, có học vấn, có sở trƣờng, mời ba ngƣời này. Quí vị xem loại cơ duyên này 

tốt biết bao, từ nhỏ đã đƣợc giáo dục rồi. Ngoài ba ngƣời thầy ra, còn có ba vị huấn 

luyện khác, ngƣời huấn luyện giúp ba vị thầy giáo này, đến sống cùng với thái tử, ngày 

ngày đốc thúc thái tử, thái tử không thể lƣời biếng. Đó gọi là thiếu sƣ, thiếu phó, thiếu 

bảo. Hiện tại chúng ta nói huấn luyện viên, là ngƣời đi theo thái tử, phải đốc thúc họ, 

phải  học  tập  với  họ,  nuôi  dƣỡng  họ  thành  tựu,  làm  cho  thái  tử  trƣớc  khi  thành  niên, 

những thứ họ nhìn đƣợc, nghe đƣợc, tiếp xúc đƣợc đều là đúng đắn, không có bất cứ tà 

vạy nào. Dẫn dắt thái tử học, những vị đại thần này, con cháu của họ chọn ra những 

ngƣời ƣu tú nhất cùng học hành với thái tử. Đây là gì? Bồi dƣỡng ngƣời kế thừa tiếp 

theo.  Hoàng  đế  sau  này  sẽ  có  ngƣời  nối  ngôi.  Dụng  tâm  đào  tạo  nhƣ  vậy,  nếu  nhƣ 

những ngƣời kế vị này đều chịu tiếp thu lời giáo huấn của thầy giáo, họ sẽ là hoàng đế 

tốt. Thực sự đã tận trung có trách nhiệm, toàn tâm toàn ý phục vụ cho nhân dân. Con 

ngƣời nhờ dạy mà thành ngƣời. 

Hiện tại bầu chọn ra một vị tổng thống, họ chƣa từng đƣợc giáo dục nhƣ vậy, cho nên 

quí  vị  phải  hiểu  đƣợc  những  chế  độ  ngày  xƣa,  quí  vị  sẽ  hiểu  đƣợc  điều  tốt  thực  sự, 

không thể không khâm phục, không có tƣ tâm. Hoàng đế có tƣ tâm, quốc gia sẽ diệt 

vong, chắc chắn sẽ bị ngƣời khác lật đổ. Nhân dân đều là ngƣời trung thực, đều muốn 

sống  bình  an  qua  ngày,  không  ai  muốn  tạo  phản.  Ngƣời  lãnh  đạo  làm  những  việc 

không  ra  gì  mới  tạo  phản.  Có  thể  nhẫn  nhìn  đƣợc  họ  đều  ra  sức  nhẫn  nhịn,  vì  vậy 

không nên làm ra những việc khiến cho ngƣời ta không thể nhẫn chịu, vậy thì quốc gia 

sẽ mất thôi, đó là Ông vua mất nƣớc. Mỗi một triều đại có thể kéo dài, 250 năm đến 

300 năm, nó có đạo lý của nó trong đó. 

Quí vị xem ngƣời xƣa thời nhà Thƣơng, Thƣơng Chu Hạ, Thƣơng Thang cách chúng 

ta 3800 năm, 3800 năm trƣớc đời nhà Thƣơng, 3200 năm trƣớc là nhà Chu, chính là 

Chu Văn Vƣơng, hoàng đế nhƣ vậy thì không khác gì Phật Bồ Tát cả, khởi tâm động 

niệm toàn là vì hạnh phúc của nhân dân. Nhân dân làm sai việc gì hoàng đế sẽ làm sao, 

đây là Nghiêu Thuấn Vũ Thang, “tội do nơi tôi”, bá tánh không có tội, tội do tôi. Vì 

sao tội  do  nơi tôi?  Tôi không dạy  cho  tốt, tôi không làm  gƣơng  tốt  cho họ. Có  trách 

nhiệm biết bao, hết mình với công việc. Vậy nên quí vị sau khi đọc sách cổ, quí vị mới 

hiểu đƣợc cổ thánh tiên hiền, quí vị không thể không khâm phục, không phải là ngƣời 

thông thƣờng. Điều này không thể không biết. Ngày nay chúng ta nếu nhƣ phê bình họ, 

là sai rồi. Chế độ, pháp luật đó nó linh động, những thứ đó, cổ nhân chúng ta nói rất 

hay, những thứ đó không thể độc lập, tức là pháp không thể độc lập. 

Có đƣợc ngƣời này thì tồn tại, đó chính là gì? Có ngƣời tốt đến chế pháp, thánh hiền 

quân tử, pháp này tốt, nó có thể thông hành vô ngại. Không có đƣợc ngƣời đó, xã hội 

liền động loạn, tức bị phế. Pháp là giả thôi, ngƣời chế pháp họ không tuân thủ pháp đó, 

vậy thì có ích gì? Cho nên lập hiến pháp có tốt đến đâu, tham ô phạm tội thịnh hạnh thì 

cũng vậy. Cho nên ngƣời xƣa từ xƣa đến nay họ coi trọng con ngƣời, không coi trọng 

pháp. Pháp tuy là đầu mối để trị quốc, hiến pháp của quốc gia là đại pháp, là đầu mối 

để trị nƣớc, con ngƣời là nguồn gốc của pháp, pháp đó có thể khởi tác dụng hay không, 

căn nguyên nơi con ngƣời. Cho nên ngƣời xƣa từ xƣa đến nay xếp giáo dục vào hàng 

thứ nhất. Đây là thời của Nghiêu, có lẽ vào hơn 4500 năm trƣớc, thời đại của Nghiêu 

Thuấn  đó,  chính  thức  quốc  gia  thành  lập  quan  viên,  gọi  là  tƣ  đồ,  quản  về  giáo  dục. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              765/21 

Dạy những gì? Dạy luân lý, dậy đạo đức, dạy nhân quả. Tức là nói phải dạy quí vị làm 

ngƣời tốt, ngƣời tốt mới có thể làm việc tốt đƣợc. Pháp luật đơn giản không liên quan 

đến một chút gì cả. Họ có thể làm đƣợc việc tốt, nếu nhƣ không phải là ngƣời tốt, pháp 

luật định ra có nghiêm mật bao nhiêu họ vẫn làm việc xấu nhƣ thƣờng. Vậy nên từ xƣa 

đến nay là lấy con ngƣời làm gốc. Ngƣời này là thánh hiền quân tử, lấy điều này làm 

tiêu chuẩn, cho nên chính trị của ngƣời xƣa là chính trị gì? Chính trị hiền nhân, chính 

trị Thánh hiền. Ngƣời lãnh đạo là lãnh đạo thánh hiền, xã hội là xã hội thánh hiền. Vậy 

là đúng rồi! Quí vị không đọc sách cổ thì không biết đƣợc, đọc sách cổ mới hiểu đƣợc, 

văn hóa truyền thống đƣợc cứu, toàn thế giới sẽ đƣợc cứu. Văn hóa truyền thống diệt 

vong, thế giới này sẽ tận thế rồi. Đây là sự thật, không sai trái chút nào. Vì sao vậy? 

Ngƣời tốt không còn nữa, thế giới này sẽ hủy diệt. Vì vậy ngày nay chúng ta đọc kinh, 

nhìn thấy những đoạn kinh văn này, cảm khái vô hạn. Làm thế nào để tận tâm tận lực 

giúp đỡ? Nghĩ nửa năm nhƣ vậy nên nghĩ đến hai quyển sách này, thế mà có đƣợc rồi. 

Tôi nói có lẽ Trung Quốc sẽ đƣợc cứu rồi. Thế giới này sẽ không đi đến ngày tận thế. 

Vì sao vậy? Nó đã xuất hiện rồi, sự xuất hiện đó, chúng ta phải toàn tâm toàn lực phát 

huy  nó  rộng khắp, phải tặng nó  đến  mỗi  một  quốc  gia, mỗi  một  chính  phủ, chúng ta 

phải tặng nó đi. Chúng tôi còn muốn tìm cách để giảng giải, tìm một nhóm thầy giáo, 

nhóm thầy giáo này đều là Bồ Tát, để cho họ đến học tập giảng giải, sau khi giảng giải 

chúng tôi ở trên mạng internet, trên truyền hình vệ tinh truyền bá ra khắp thế giới, làm 

cho ngƣời trên toàn thế giới đều có thể đọc đƣợc bộ sách này. Làm cho ngƣời trên toàn 

thế giới nghiêm túc để học tập hoa văn. Đây chính là thế kỷ 21 là thế kỷ của ngƣời xƣa. 

Tôi tin mọi ngƣời đều hoan nghênh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 230 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 23.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 284, hàng thứ sáu từ dƣới đếm lên, bắt đầu xem từ hàng 

thứ hai. 

Lại các căn môn ngày đêm lƣu xuất phiền não nên gọi là lậu. Ngƣời dùng Thánh trí 

để đoạn tận phiền não này, xƣng là lậu tận. Chúng ta tiếp tục đoạn hôm qua, đã học đến 

cƣ dân ở  nơi Thế giới Cực Lạc, cảm thọ an lạc cũng nhƣ Lậu tận tỳ kheo. Lậu tận là gì? 

Ở đây chúng ta học tiếp. “Nhãn đẳng lục môn” chính là sáu căn mắt tai mũi lƣỡi thân ý. 

Mắt tai mũi lƣỡi thân là năm căn bên ngoài. Ý chính là ý niệm, khởi tâm động niệm 

đây là ý căn, hợp lại xƣng là sáu căn. Sáu căn đích thực là ngày đêm lƣu xuất phiền não. 

Mắt thấy sắc, mang theo tham sân si mạn của chúng ta, đây đều là phiền não. Tai nghe 

âm thanh, mũi ngửi mùi, lƣỡi nếm vị, có thể nói là sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu 

trần bên ngoài, đều đem đến cho chúng ta phiền não, dƣỡng thành tập khí cho chúng ta, 

cho nên gọi là lƣu xuất phiền não. Trong Phật Pháp dùng chữ lậu này để tiêu biểu cho 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              766/21 

nó. Trƣớc đây báo cáo với chƣ vị rồi, lậu chính là một thứ đồ đựng giống nhƣ tách trà 

vậy, nếu nhƣ phía dƣới bị hƣ tổn, có lỗ thủng, nó liền mất đi tác dụng của nó, chúng ta 

đựng nƣớc vào nó liền chảy mất. Phiền não này cũng giống nhƣ lỗ thủng của sáu căn, 

làm cho công đức tự tánh của chúng ta toàn chảy hết, lấy ý nghĩa này vậy. Cho nên 

phiền  não  chúng  ta  nhận  biết  nó  rồi,  mới  biết  đƣợc  những  thứ  này  nguy  hại  đối  với 

chúng ta nhiều quá. Trong tự tánh chúng ta có trí tuệ viên mãn, nó bị chảy ra từ đây. 

Có đức năng viên mãn, có tƣớng hảo viên mãn, đều từ lỗ thủng này mà lọt ra. Đây gọi 

là lậu. 

Câu dƣới đây nói “thánh trí giả”, thánh nhân, ngƣời có trí tuệ, họ sẽ đoạn hết những 

phiền não này, thông  thƣờng  chúng ta nói  buông bỏ, không  còn dùng những  thứ  này 

nữa, có thể đoạn tận phiền não, đó gọi là vô lậu. Lậu hết rồi, chính là vô lậu. 

Trí  giả  này  là  ai?  Tiểu  thánh  trí  giả  là  A  la  hán.  Ở  đây  nói  „trí‟  đƣợc  thêm  sau  chữ 

thánh, đó không phải là A la hán. A la hán xƣng là tiểu Thánh. Trong pháp Đại thừa 

nói pháp thân, bát nhã, giải thoát gọi là ba đức. A la hán chỉ chứng giải thoát cục hạn, 

pháp  thân  chƣa  chứng  đắc,  trí  tuệ  chƣa  chứng  đắc.  Cho  nên  là  tiểu  Thánh.  Sau  chữ 

Thánh thêm chữ trí, đây là đại trí. 

Đại Thánh là ngƣời thế nào? Là Pháp thân Bồ Tát, xƣng là đại thánh. Vì sao vậy? Họ 

không những kiến tƣ phiền não đoạn rồi, trần sa phiền não, vô minh phiền não tất cả 

đều đoạn hết. Thực sự là lậu tận, là chỉ cho hạng ngƣời này. Thực sự chuyển phiền não 

thành bồ đề, chúng ta phàm phu trong lục đạo rất đáng thƣơng, trong cuộc sống hằng 

ngày đích thực câu nói này nói rất hay, sáu chữ này, “ngày đêm lƣu xuất phiền não”, 

cho  nên  trí  tuệ  không  khai  mở  đƣợc.  Đức  năng,  tƣớng  hảo  đều  không  thể  hiện  tiền. 

Nếu nhƣ thực sự hiểu rõ chân tƣớng sự thật, chúng ta sẽ tự tàm quý, cảm thấy có lỗi 

với bản thân, đem tánh đức của bản thân tốt nhƣ vậy, làm cho mất hết đi. Mất hết, đó là 

ví dụ, kỳ thực là chƣớng ngại, chƣớng ngại mà không còn khởi tác dụng nữa. 

Trong sáu thần thông năm thông trƣớc có hữu lậu thông, chỉ có lậu tận thông là vô lậu 

thông. Tiền  ngũ  thông  là  thiên  nhãn, thiên  nhĩ, tha tâm, túc  mạng, còn  có  một  thứ là 

thần  túc  thông.  Thần  túc  là  phi  hành  biến  hóa,  giống  nhƣ  Tôn  Ngộ  Không  nói  trong 

Tây du ký vậy, năm loại thần thông đều đầy đủ. Ông ấy không có thần thông thứ sáu. 

Cho  nên  ông  ấy  không  thể  xƣng  là  thánh  nhân,  tự  xƣng  là  tề  thiên  đại  thánh,  ngƣời 

khác  không  thừa  nhận.  Đó  là  bản  thân  ông  ta  tự  phong  bản  thân,  ngƣời  khác  không 

thừa nhận. Chứng tỏ trƣớc Tiểu thừa A na hàm, tam quả, sơ quả, nhị quả, tam quả, họ 

đạt đƣợc là thần thông hữu lậu, duy chỉ có chứng đắc quả A la hán. Đây mới đắc lậu 

tận thông. Kiến tƣ phiền não đoạn tận, siêu việt lục đạo luân hồi. Đây là vô lậu thông. 

Tỳ kheo phiền não đã đoạn tận, xƣng họ là lậu tận tỳ kheo, tức A la hán, cho nên A la 

hán mới xƣng là lậu tận tỳ kheo, phía trƣớc A la hán đều không thể xƣng là lậu tận, đều 

là thần thông hữu lậu. “Pháp Tạng Bồ Tát nguyện bỉ quốc chúng sanh”, hi vọng tất cả 

chúng sanh ở Thế giới Cực Lạc “thọ lạc vô cực”. Vô cực chính là không có giới hạn. 

Bất luận là từ trên thời gian mà nói, hay từ mỗi phƣơng tiện thân tâm để nói, nhất định 

không có cảm thọ những điều khổ. Có khổ có nạn, Thế giới Cực Lạc không có những 

sự việc này. Hơn nữa cảm thọ an lạc tâm không bị nhiễm trƣớc nhƣ A la hán, đoạn tận 

các lậu. Đây là nói cõi phàm thánh đồng cƣ, Thế giới Cực Lạc chuyên môn nói vãng 

sanh trong cõi phàm thánh đồng cƣ, gọi là đới nghiệp vãng sanh. Thực sự là nhất phẩm 

phiền não còn chƣa đoạn đƣợc, nhƣng những ngƣời này ở Thế giới Cực Lạc có đƣợc 

những hƣởng thụ tƣơng đƣơng với A la hán. Đây là điều rất đáng cho chúng ta tƣ duy. 

A  la  hán, lạc  mà  họ  hƣởng  thụ đƣợc  rốt  cuộc  là  lạc  nhƣ  thế nào?  Mấy  câu  dƣới  đây 

hình dung, quí vị xem, “đối với cảm thọ khoái lạc không nhiễm trƣớc”. Chúng ta ngày 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              767/21 

nay cảm thọ khoái lạc có nhiễm có trƣớc. Nhiễm trƣớc này là phiền não, trong lạc xen 

tạp phiền não, cho nên cổ nhân nói “lạc cực sanh bi”, hƣởng thụ của ngƣời  ở Thế Giới 

Tây Phƣơng Cực Lạc, sẽ không sanh bi, sẽ không biến thành bi ai. So với thế giới của 

chúng ta điểm này rất khác, thế giới của chúng ta hƣởng lạc quá đà, chắc chắn bi ai 

xuất hiện. Thí nhƣ quí vị ăn thức ăn, rất vui! Ăn một bát rất vui, vẫn còn muốn ăn thêm 

một bát, nếu nhƣ bảo quí vị ăn không ngừng, ăn hai mƣơi bát, ba mƣơi bát, vậy thì tội 

nghiệp quí vị, quí  vị  khổ  rồi. Cho nên  lạc  đến  cuối  cùng  nó  liền trở thành  bi  ai, Thế 

giới Cực Lạc không nhƣ vậy, họ nhất định sẽ không có chuyện sinh bi ai. Đây là đạo lý 

gì? Từ trên một nguyên lý tổng, chúng ta có thể hiểu rõ đƣợc, ngƣời ở Thế Giới Tây 

Phƣơng Cực Lạc, ngày ngày tiếp thu sự giáo huấn của Phật A Di Đà, còn tiếp thu sự 

gia trì của mƣời phƣơng chƣ Phật, phƣớc báo này lớn quá, cho nên trong tâm của họ, là 

sanh  trí  tuệ  không  sanh  phiền  não.  Niệm  niệm  đều  tƣơng  ƣng  với  tánh  đức,  đƣơng 

nhiên họ biết tất cả những hiện tƣợng không phải là thật, “phàm có hình tƣớng đều là 

hƣ vọng”. Chỉ cần đối với tƣớng của tất cả cảnh giới không chấp trƣớc, không phân 

biệt, khổ lạc nhị biên đều bất khả đắc. Đây mới gọi là chân lạc! Cho nên “Nhƣ A la hán 

đoạn  tân  các  lậu”,  các  lậu  này  là  kiến  tƣ  phiền  não.  “Không  chấp  trƣớc  đối với  các 

pháp thế gian”, không còn chấp trƣớc nữa, không còn chấp tƣớng nữa. Chúng ta biết 

đƣợc tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh, trong tâm chỉ cần không chấp trƣớc, hiện tƣợng 

không có chƣớng ngại. 

Chúng ta thấy câu chuyện Phật sống Kim Sơn, lão pháp sƣ Lạc Quán tôi đã từng gặp 

mặt Ngài, Ngài và Phật sống Kim Sơn từng sống cùng nhau bốn tháng, nhìn thấy pháp 

sƣ Kim Sơn có một lần ăn cơm chung với mọi ngƣời, tín đồ rất yêu mến Ngài, rất nhiệt 

tâm, mỗi ngƣời đơm cho Ngài một bát cơm dâng lên ngài, ngài rất hoan hỷ, lập tức liền 

ăn hết. Quí vị xem ngƣời cúng dƣờng vui vẻ biết bao! Kết quả mọi ngƣời cùng nhau 

đến  cúng dƣờng,  trong  chốc  lát  ăn  đến  hai  mƣơi  bát  cơm.  Pháp  sƣ  Lạc  Quán  ở  bên 

cạnh nói quí vị không thể hại pháp sƣ, quí vị làm sao có thể để cho ngài ăn nhiều nhƣ 

vậy? Phật sống nói với pháp sƣ Lạc Quán: bất tăng bất giảm. Không việc gì! Lo lắng gì 

chứ? Không sao. Ở đây nói lên điều gì? Ngài hiểu đƣợc đạo lý này. Ăn nhiều hơn nữa 

cũng nhƣ không ăn. Mƣời ngày nữa tháng không ăn cơm cũng nhƣ ăn rồi. Điều này kỳ 

diệu  vô  cùng.  Ngài  liền  đến  cảnh  giới  này.  Phàm  phu  chúng  ta  xem  ra,  cảm  thấy  rất 

kinh ngạc, rất ly kỳ, đối với Ngài là việc rất bình thƣờng. Đây chính là tất cả pháp từ 

tâm tƣởng sanh. Ngài không chấp trƣớc tƣớng, chúng ta đã chấp tƣớng rồi. 

Không chấp không trƣớc nên nói nhƣ Lậu tận tỳ kheo. Điều này ví dụ cho thọ lạc mà 

không có tƣởng lạc. Khổ lạc hai bên đều không chấp trƣớc, đây mới gọi là chân lạc. 

Bởi vì khổ lạc là tƣơng đối, đó không phải là chân lạc. Lìa khỏi tƣơng đối, chính là lìa 

khỏi đối lập, mới thực sự là đắc lạc. Cho nên lạc của chƣ Phật Bồ Tát, phàm phu chúng 

ta không biết đƣợc. Trƣớc nay chƣa hề có kinh nghiệm này, chúng ta nói lạc, chúng ta 

đều cho rằng rất khoái lạc, lạc của khổ lạc, chúng ta nghĩ đến điều này mất rồi. Nghĩ 

nhƣ thế nào cũng không nghĩ đến đƣợc cảnh giới của Phật Bồ Tát. Điều này đối với 

Phật Pháp Đại thừa, cũng phải thâm nhập vào một ít, mới có thể lãnh hội đƣợc, mới có 

thể rõ ràng đƣợc, không phải là lạc của khổ lạc thế gian chúng ta, thế gian khổ lạc họ 

toàn không có nữa. 

Đại sƣ Nghĩa Tịch “gọi đây là nguyện thọ lạc vô nhiễm”, điều này nói rất hay, thọ lạc 

vô nhiễm. Thọ  khổ thì sao?  Cũng vô nhiễm. Không  động tâm, không khởi tâm  động 

niệm, đây chính là chân lạc. Pháp sƣ Cảnh Hƣng nói “thọ lạc vô thất nguyện”, điều này 

cũng rất tốt. Ở đây chúng ta cũng nói lạc, lạc qua đi thì không có nữa, mất đi rồi. Mà 

lạc  của chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  đó là vĩnh  viễn  không bị  mất  đi, giống  nhƣ nƣớc suối vậy 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              768/21 

không  ngừng  phu  ra  bên  ngoài.  Khoái  lạc  đó  ngƣời  thế  gian  cũng  có  cảnh  giới  này, 

giống nhƣ Khổng Tử trong Luận Ngữ câu đầu tiên nói với chúng ta “học nhi thời tập 

chi bất diệc duyệt hồ”, duyệt đó chính là lạc, hỉ duyệt. Hỉ duyệt này từ đâu mà có? Là 

từ trong nội tâm mà lƣu xuất ra bên ngoài, vĩnh viễn chảy không hết. Tin tƣởng niềm 

vui đó, nó không có điểm dừng, không bao giờ hết đƣợc. Không giống nhƣ thế gian lúc 

hoan lạc, sau khi giải tán thì lạc không còn nữa, tức đoạn mất rồi. Vĩnh viễn khoái lạc, 

pháp hỉ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ, chính là đạo lý này vậy. Cho nên lạc này 

không phải kích thích  từ  bên ngoài  đến, mà  là  công phu nội chứng. Hỉ duyệt  là tánh 

đức, tánh đức của tự tánh nó không ngừng chảy ra bên ngoài. Là hiện tƣợng nhƣ vậy. 

Cho nên thọ lạc không mất đều là ý nghĩa này vậy. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới đây. “Nguyện thứ 31 bất tham kế thân”. Nguyện này là 

điều chúng ta thƣờng nói, thƣờng thƣờng nhắc đến, vô cùng quan trọng. 

“Vô khởi tƣởng niệm, tham kế thân giả”, Bồ Tát kiến tánh gọi là pháp thân đại sĩ, vĩnh 

viễn sẽ không khởi ý niệm, tôi còn có thân, tuyệt đối không có ý niệm này. Giống nhƣ 

Kinh  Kim  Cang đã nói, nửa bộ  sau của Kinh  Kim  Cang nói:  “vô  ngã kiến, vô nhân 

kiến,  vô  chúng  sanh  kiến,  vô  thọ  giả  kiến”.  Kiến  này  là  gì?  Kiến  chính  là  ý  niệm. 

Những  ý  niệm  này  phàm  phu  có,  Bồ  Tát  nhất  định  không  có.  Ngay  cả  ý  niệm  cũng 

không có, họ làm sao mà chấp trƣớc thân này là tôi đƣợc! Ngã là gì? Phật ở trong kinh 

giáo Đại thừa từng dạy chúng ta: Pháp thân Bồ Tát đã chứng đắc ba đức viên  mãn: 

pháp  thân  đức,  bát  nhã  đức,  giải  thoát  đức.  Trong  đó  mỗi  một  loại,  đều  có  bốn  đức 

thƣờng lạc ngã tịnh, có ngã! Trong pháp thân có ngã, trong Bát nhã cũng có ngã, trong 

giải thoát vẫn có ngã. Ngã này không phải là khái niệm ngã mà chúng ta thƣờng nói. 

Trong kinh Đại thừa nói ngã nghĩa là gì? Nghĩa là chủ tể. Nó có hai ý nghĩa chủ yếu. 

Thứ nhất là chủ tể, thứ hai là tự tại. Nếu nhƣ dùng hai ý nghĩa này để xem, thân thể 

chúng ta sẽ không phải là ngã nữa. Vì sao vậy? Vì nó không làm chủ đƣợc, cũng không 

tự tại. Nếu nhƣ thực sự làm chủ đƣợc, năm nào cũng 18 thôi thì tốt biết mấy! Nó dần 

dần già đi, điều này không làm chủ đƣợc, ngã không có. Nếu tự tại, mỗi ngày ăn cơm 

đáng ghét quá, rất phiền phức. Tôi không ăn cơm thì tốt biết bao! Thân thể vĩnh viễn 

mạnh khỏe, vĩnh viễn an vui, không cần phải ăn uống. Có ngƣời làm đƣợc đấy, sắc giới 

thiên họ làm đƣợc rồi. Đây là đắc thiền định. Tứ thiền bát định họ không cần ăn uống 

nữa, tài sắc danh thực thùy họ đều không cần nữa, tự tại rồi! Nhƣng họ vẫn không làm 

chủ đƣợc, họ không giữ đƣợc tuổi thanh xuân, vẫn còn có sanh tử luân hồi. Cho nên 

cũng không thể nói thật là có ngã. Nhƣng pháp thân Bồ Tát là thực sự có. Họ thực sự 

có thể làm chủ tể. Thực sự đạt đại tự tại. Pháp thân Bồ Tát sáu căn tiếp xúc với cảnh 

giới sáu  trần không khởi tâm, không động  niệm, không phân biệt, không  chấp  trƣớc, 

thật sự thực hành. Cho nên ở đây nói ra, sanh đến Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc, cho 

dù là đại chúng trong cõi Phàm Thánh Đồng Cƣ đều không có khái niệm về thân. Điều 

này thật khó! Không khác gì với Pháp thân Bồ Tát. Quay trở lại nói phàm phu tu hành, 

đây là nói đến chúng ta. Chúng ta tu hành rất khó khăn để thành tựu, chính là một câu 

danh hiệu Phật cũng niệm không đƣợc. Nguyên nhân là gì? Hai câu nói này nói rất hay, 

“đa đọa thân kiến”, phàm phu tu hành phần nhiều đọa do thân kiến. Chúng ta đọa lạc 

do luôn luôn nghĩ đến thân thể của chính mình, thân thể phải bảo dƣỡng nó cho tốt, 

phải chăm sóc nó cho tốt, đem việc chăm sóc thân thể, bảo dƣỡng thân thể xếp lên vị 

trí số một, những thứ khác là thứ hai, cho nên sự tu hành này của chúng ta không thể 

thành tựu. Tu hành nếu muốn thành tựu, quí vị giống nhƣ tu Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Lạc, thực sự muốn tƣơng lai chúng ta biết trƣớc giờ đi, vãng sanh tự tại, vậy phải tu 

nhƣ thế nào? Phải buông bỏ thân thể, không thể nghĩ đến thân thể nữa. Thân thể là thứ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              769/21 

phụ  thuộc,  không  nên  để  tâm  đến  nó.  Không  để  ý  đến  nó  thân  thể  này  sẽ  càng  ngày 

càng tốt. Vì sao vậy? Nó trở về với tự nhiên rồi. Tự nhiên mới mạnh khỏe nhất. Quí vị 

ngày ngày bồi bổ nó, nó liền dƣỡng thành một thói quen, không bồi bổ nó, nó liền sinh 

bệnh, nó liền phải dựa vào điều này của quí vị. Lúc quí vị đem sự nƣơng tựa này đoạn 

mất, nó không cần nữa, ngƣợc lại nó sẽ mạnh khỏe. Đạo lý này chúng ta nên hiểu. Cho 

nên đức Phật dạy đệ tử, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, không nên cố ý để 

chăm sóc nó. Trong cuộc sống hằng ngày tùy duyên là tốt, tùy duyên an vui biết bao! 

Không nên so đo làm gì. 

Tâm thanh tịnh không thể tiếp nhận vi rút gây bệnh. Chúng ta ngày nay trong y học nói 

là sức miễn dịch, sức miễn dịch là gì? Tâm thanh tịnh là sức miễn dịch. Tâm địa thanh 

tịnh nó  sẽ  không  cảm  nhiễm.  Tâm  đại  từ  bi  có  thể  hóa  giải tất  cả  vi  rút. Quí  vị  xem 

thanh  tịnh  từ  bi  là  đƣợc!  Trên  đây  phải  dùng  công  phu.  Không  nên  trong  cuộc  sống 

mong cầu đƣợc ở mọi ngƣời, bớt đƣợc biết bao nhiêu việc! 

Phật Thích Ca Mâu Ni năm xƣa tại thế, quí vị xem những ngƣời đi theo Phật Thích Ca 

Mâu Ni, thƣờng có đệ tử đi theo 1250 ngƣời, họ sống cuộc sống nhƣ thế nào? Cuộc 

sống dã ngoại, cuộc sống rày đây mai đó. Ban đêm nằm ngủ dƣới gốc cây, ngồi thiền. 

Bên trên không có che chắn, không sợ gió thổi mƣa chan, nắng chiếu, ngài không sợ. 

Ngày xƣa là cuộc sống nhƣ vậy. Ăn cơm thì đi khất thực, quí vị cho gì thì ăn nấy, vô 

cùng  hoan  hỷ.  Ngài  cũng  không  sinh  bệnh.  Đây  là  gì?  Trở  về  tự  nhiên  rồi.  Tâm  của 

chúng  ta trở  về  tự  nhiên, thân  thể  tự  nhiên  cũng  hợp  với đại tự  nhiên  thành  một  thể. 

Quan trọng nhất là tâm, ý niệm! Tâm không trở về, thân sẽ không thể trở về, tâm trở về 

rồi,  thân  cũng  liền  trở  về.  Đƣợc  đại  tự  tại!  Cho  nên  mạnh  khỏe  nhất  là  tự  nhiên.  Tự 

nhiên chính là đạo. Trong Phật Pháp tự nhiên chính là Phật. Ngƣời Trung Quốc nói đạo, 

nói đến cực điểm, đạo là gì? đạo là quy luật tự nhiên. Hợp với qui luật tự nhiên thành 

một. Đó là mạnh khỏe nhất. Tự nhiên có sinh hay không? Có. Quí vị chớ nên đi chấp 

trƣớc nó. Đây mới gọi là đạo dƣỡng sinh. 

Dƣới đây nói, thân kiến là số một trong kiến hoặc, kiến hoặc chƣa đoạn, tức không thể 

nhập vào dòng Thánh. Câu nói này cũng là điều chúng ta thƣờng nhắc đến. Kiến hoặc, 

hoặc là gì? là mê hoặc. Kiến là kiến giải. Ngày nay chúng ta nói là cách nhìn. Tƣơng 

đƣơng với kiến hoặc còn có tƣ hoặc. Tƣ là tƣ tƣởng, cách nghĩ của quí vị, hoặc là mê 

hoặc. Nói cách khác, quí vị nghĩ sai. Kiến hoặc thì sao? Là quí vị nhìn sai. Quí vị coi 

thân thể là chính mình, đây là điều sai lầm đầu tiên trong cách nhìn của quí vị, gọi là 

kiến hoặc chi thủ. Điều này không đoạn, quí vị không thể nhập vào dòng Thánh, tức 

không thể trở thành Thánh nhân. Nói cách khác, đây là điểm giao giới giữa phàm thánh. 

Đột phá đƣợc cánh cửa này, quí vị chính là Thánh nhân. Thánh nhân gì? Theo Tiểu 

thừa chính là quả vị Tu đà hoàn. Đại thừa thì sao? Trong Kinh Hoa Nghiêm  nói Sơ tín 

vị Bồ Tát trong thập tín, quí vị thực sự là đệ tử Phật. Thập tín ví nhƣ tiểu học, quí vị là 

lớp một của tiểu học. Tuy là tiểu tiểu thừa, họ không phải là phàm phu. Họ không xa 

lìa lục đạo, nhƣng họ nhất định không đọa ba đƣờng ác. Họ đƣợc bảo chứng tuyệt đối 

không đọa ba đƣờng ác. Tu hành trong lục đạo, cõi trời cõi ngƣời bảy lần tới lui, nhất 

định chứng quả A la hán. Họ liền siêu việt lục đạo luân hồi. Giống nhƣ quí vị vào học 

tiểu học, sáu năm nhất định tiểu học sẽ tốt nghiệp đƣợc. Từ đó có thể biết thân kiến này 

phiền phức biết  bao. Thân kiến  nếu  nhƣ  không buông bỏ, chúng  ta vĩnh  viễn   không 

thể tiến vào lớp một tiểu học. Vậy có thể tốt nghiệp đƣợc sao? Tốt nghiệp tiểu học là A 

la hán. Tốt nghiệp đại học là thành Phật rồi. Tiểu học chƣa tốt nghiệp đƣợc, làm sao có 

thể học đại học? Đây là chƣớng ngại nghiêm trọng nhất trong việc học Phật của chúng 

ta. Rất ít ngƣời có thể đột phá đƣợc chƣớng ngại này. Chƣớng ngại này đột phá đƣợc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              770/21 

rồi, quí vị ở trên đạo bồ đề sẽ thuận buồm xuôi gió, chƣớng ngại sẽ ít đi. Hơn nữa Chƣ 

Phật Nhƣ Lai gia trì đối với quí vị, quí vị đều có thể tiếp thu. Phật rất từ bi, gia trì rộng 

khắp. Chúng ta nói 48 nguyện của Phật A Di Đà, 48 nguyện là gia trì rộng khắp tất cả 

chúng  sanh khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới, chúng  ta đều  đang trong  quá  trình  gia  trì. 

Nhƣng chúng ta không đạt đƣợc lợi ích của sự gia trì, tức là gia trì chúng ta không tiếp 

thu đƣợc. Ngày ngày đang gia trì, trƣớc nay chƣa hề gián đoạn, chỉ là chƣa hấp thu 

đƣợc nó. Vì sao không thể hấp thu? Chính là chƣớng ngại này vậy. Vì thế chƣớng ngại 

này sau khi trừ đƣợc, chúng ta liền có thể đƣợc Phật lực gia trì. Ngƣời thế gian chúng 

ta nói Phật Bồ Tát gia hộ. Đây là thật không phải giả. 

“Nếu không vào dòng Thánh, ắt phải trầm luân sanh tử, muốn ra cũng không biết khi 

nào ra đƣợc”. Câu nói này là cảm thán! Tiểu tiểu Thánh quí vị không thể chứng đắc. 

Quí vị chắc chắn ở trong lục đạo còn tiếp tục làm việc luân hồi. Lúc nào quí vị mới có 

thể xa lìa lục đạo? Khó nói lắm, rất khó rất khó. 

Dƣới đây mấy câu nói nói rất hay, nói rất rõ ràng: Ngƣời tham luyến thân này, cho là 

có thân ta mà tham trƣớc lo cho nó. Đây là hiện tƣợng của ngƣời bình thƣờng. Tham 

kế thân là gì? Chấp trƣớc thân này là ta. Đối với thân này khởi tâm tham luyến. Ngày 

ngày vì thân này mà nghĩ làm thế nào để bảo dƣỡng thân thể. Làm thế nào để thân thể 

này  sống  cho  dễ  chịu  nhất,  tự  tại  nhất,  chỉ  nghĩ  những  thứ  này,  để  cho  thân  thể  đi 

hƣởng thụ. Đây chính là tạo nghiệp. Ngày ngày thích ăn thức ăn ngon, sát hại tất cả 

chúng sanh, vì ai? Vì cái lƣỡi. Chúng ta thƣờng nói, lƣỡi chỉ có ba tấc, hƣơng vị đến cổ 

họng  đi xuống  thì  không biết gì  nữa. Chỉ vì cái  lƣỡi nó tham  muốn  vị  ngon, tạo biết 

bao  nhiêu  là  tội  nghiệp!  Sau  khi  thực  sự  hiểu  rõ  rồi,  liền  hiểu  đƣợc  lợi  bất  cập  hại. 

Muốn vừa lòng dục vọng về mắt của chúng ta, nếu đi xem những thứ sắc đẹp. Muốn 

vừa lòng với dục vọng về tai phải đi nghe âm thanh hay. Tự cho rằng nghe hay. Thân 

thể mỗi một bộ phận, quí vị phải đi làm hài lòng dục vọng của nó, tạo nghiệp này nhiều 

lắm, tạo nghiệp nặng lắm rồi. Nghiệp tạo ra tƣơng lai đều có báo ứng. Không phải tạo 

rồi thì không sao cả, sau khi tạo rồi thì phiền phức nhiều, ghê gớm lắm! Quí vị phải ở 

trong lục đạo tam đồ để chịu quả báo. Nếu nhƣ thực sự hiểu đƣợc, đức Phật dạy chúng 

ta “phàm có hình tƣớng đều là hƣ vọng”. Sáu căn, sáu trần, sáu thức, tất cả đều là hƣ 

vọng,  đều  không  phải  là  thật.  Thực  sự  thông  đạt  hiểu  rõ  rồi,  chúng  ta  liền  buông  bỏ 

đƣợc, buông bỏ đƣợc đại tự tại! Buông bỏ khai mở trí tuệ chân thật, tự tánh, trí tuệ bát 

nhã hiện tiền. Không những vấn đề của bản thân giải quyết đƣợc rồi. Bản thân đƣợc đại 

tự tại, cũng có thể giúp đỡ ngƣời khác giải quyết vấn đề. Giống nhƣ đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni vậy, vấn đề của bản thân ngài giải quyết rồi, trong số đệ tử của ngài, trong kinh 

chúng ta có thể đọc đƣợc 1255 ngƣời, đều là đại A la hán. Vấn đề đó giải quyết rồi, 

không phải A la hán phổ thông. A la hán phổ thông là Tiểu thừa. Đại A la hán là A la 

hán Đại thừa. Thập địa Bồ Tát xƣng là đại A la hán. Trên thập địa là Đẳng giác, lên 

trên nữa là Phật quả viên mãn rốt ráo, cách viên mãn rốt ráo hai cấp bậc. Bồ Tát 52 thứ 

bậc, họ coi nhƣ đạt đến đỉnh cao nhất. Đây là đại A la hán. Cho nên họ có trí tuệ, có 

năng lực, có thần thông, có đức hạnh, có thể giúp đỡ chúng sanh khổ nạn chúng ta. 

Vậy những chúng sanh khổ nạn chúng ta, vì sao vẫn còn học chƣa đƣợc? Không thể 

trách họ, họ không có lỗi. Ba nghiệp thân khẩu ý đều không có lỗi gì. Phải trách bản 

thân chúng ta, bản thân chúng ta không chịu học tập cho nghiêm túc. Tôi rất chăm chỉ, 

tôi rất nỗ lực học tập, vì sao nói tôi không nghiêm túc học tập? Thánh hiền thế xuất thế 

gian, đều nói với chúng ta, tâm thái học tập quan trọng nhất, Ấn Quang Đại sƣ nói rất 

hay,  một  phần  thành  kính  đƣợc  một  phần  lợi  ích,  mƣời  phần  thành  kính  đƣợc  mƣời 

phần lợi ích, nghĩ xem chúng ta có thành kính hay không, có kính hay không? Thành là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              771/21 

nói bên trong, nội tâm, kính là bên ngoài, biểu hiện bên ngoài. Hai thứ đều không có. 

Vì sao gọi là thành? Tiên sinh Tằng Quốc Phiên nói rất hay. Trong cuốn ghi chép của 

ông  ấy,  định  nghĩa  đối  với  chữ  thành  và  Phật  Pháp  nói  rất  giống  nhau.  “Một  niệm 

không sanh là thành”. Trong Kinh A Di Đà nói nhất tâm bất loạn, nhất tâm đó là thành. 

Chúng ta đã làm đƣợc hay chƣa? Chúng ta là ba tâm hai ý, làm gì có thành? Từ sáng 

đến  tối  vọng  tƣởng,  vọng  niệm  dẫy  đầy,  không  thành!  Bên  trong  không  thành,  bên 

ngoài sẽ không có cung kính. Cho nên Phật Bồ Tát đích thân đến dạy, chúng ta cũng 

không đạt đƣợc lợi ích. Phật Bồ Tát khuyên nhủ chúng ta, đó là dƣỡng phần rất tốt, bản 

thân chúng ta tiếp thu không đƣợc. Lỗi lầm chính tại nơi đây vậy. 

Trong Kinh Vô Lƣợng Thọ, đức Phật hƣớng dẫn chúng ta “phát bồ đề tâm nhất hƣớng 

chuyên  niệm”. Phát tâm  bồ đề là thành, nhất  hƣớng  chuyên  niệm  là  kính, làm  không 

đƣợc. Ngƣời hiện tại nhìn thấy cổ nhân, nói những thứ này không tin tƣởng, tin tƣởng 

bản thân, tin tƣởng bản thân nổ lực một đời, chƣa khai ngộ, vẫn còn là mê hoặc điên 

đảo. Nếu nhƣ quí vị tin tƣởng Phật Bồ Tát, mƣời năm nhất định có thành tựu. Thành 

tựu gì? Đắc định, khai ngộ. Đắc định khai ngộ, thần thông nhất định hiện tiền. Thiên 

nhãn khai mở, quí vị có thể nhìn thấy thứ mà ngƣời thông thƣờng không nhìn thấy. Đột 

phá tầng không gian, quí vị có thể nghe đƣợc những tin tức mà ngƣời thƣờng không 

nghe đƣợc, sẽ có những giúp đỡ lớn đối với quí vị. Ngƣời phá thân kiến, hai năng lực 

này liền khôi phục đƣợc. Sáu thần thông là bản năng của mỗi bản thân chúng ta, bản 

thân tất cả đều có, không kỳ quái chút nào cả. Mà là gì? Kiến tƣ phiền não chƣớng ngại 

mất rồi. Quí vị có tập khí phiền não, năng lực của quí vị không thể hiện tiền. Năng lực 

không phải mất đi, mà là có chƣớng ngại, nó không khởi tác dụng. Chỉ cần buông bỏ 

chƣớng ngại tác dụng liền hiện tiền. Cho nên kinh sách không thể không đọc, không 

đọc thì không biết đƣợc, sau khi đọc rồi hiểu rõ, sau khi hiểu rồi y giáo tu hành. Tu 

hành là gì? Tu hành chính là buông bỏ, chính là nhìn thấu. Nhìn thấu là trí tuệ, buông 

bỏ  là  công  phu.  Buông  bỏ  thuộc  về  thiền  định,  là  tâm  thanh  tịnh,  là  tâm  bình  đẳng. 

Nhìn thấu là đại triệt đại ngộ, mãi cho đến minh tâm kiến tánh. 

Hiện nay hiện tƣợng vật chất các nhà khoa học nói với chúng ta, cũng giống nhƣ điều 

Phật nói vậy. Chúng ta hiện nay biết đƣợc rồi. Đối với lời Phật dạy chúng ta sanh khởi, 

gọi là tăng trƣởng tín tâm. Tín tâm tăng trƣởng rất nhiều. Nhƣng vẫn chƣa đến nơi. Vì 

sao vậy?  Chƣa đƣợc lợi ích. Thực  sự  có  lợi  ích, chính là  thực  sự  nếm  đƣợc  pháp  vị. 

Đây mới tính là đƣợc lợi ích. Chúng ta chƣa nếm đƣợc lợi ích này, chỉ nghe nói. Nghe 

nói thứ này ngon, chƣa nếm đƣợc đến miệng thì chƣa biết mùi vị là gì. Đó gọi là pháp 

vị! Các nhà khoa học nói với chúng ta thế gian này căn bản là không có vật chất tồn tại, 

thân là vật chất! Vật chất rốt cuộc là thứ gì? Đây là cận đại các nhà lƣợng tử lực học, 

họ nhìn thấy rồi, thực sự nhìn thấy bản chất của vật chất, hóa ra là ý niệm. Chính là ý 

niệm của chúng ta, hiện tƣợng ý niệm tích lũy. Điều này và những gì trong kinh Bồ Tát 

Di Lặc nói chính là một sự việc. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta một khảy móng tay, 

thời gian một khảy móng tay rất ngắn, có 320 triệu ý niệm. Một ý niệm dài ngắn? Một 

ý niệm là một phần 320 triệu của cái khảy móng tay. Đó là một khảy móng tay. Vậy 

chúng  ta  tính  cái  khảy  móng  tay  nhanh  hơn  một  chút,  chúng  ta  tính  giây  trƣớc,  một 

giây tôi tin có ngƣời có thể búng năm lần, vậy năm lần chính là 1600 triệu lần một giây. 

Quí vị trong một giây nhìn thấy hiện tƣợng vật chất là tƣớng liên tục của 1600 triệu lần 

tích lũy. Cũng giống nhƣ chúng ta xem trên màn hình ti vi vậy, màn hình của phim ảnh, 

một  giây  là  24  tấm  hình  phim,  một  giây  là  24  hình  ảnh  gốc,  chúng  ta  đã  cảm  thấy 

dƣờng nhƣ là thật vậy. Hiện tại Phật nói với chúng ta, hiện tƣợng hiện tiền của chúng 

ta, hiện tƣợng vật chất, một giây là 1600 triệu, chúng ta dùng ảnh phim để ví dụ, 1600 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              772/21 

triệu tấm ảnh phim. Mỗi một ý niệm đều là độc lập. Cho nên không thể gọi là tƣớng 

tƣơng tục, liên tục không phải là tƣơng tục. Tƣơng tục là niệm trƣớc và niệm sau là 

tƣơng đồng, ở đây không tƣơng đồng. Thực sự giống nhƣ ảnh phim điện ảnh vậy, mỗi 

tấm đều khác nhau, chỉ là tốc độ nhanh quá, chúng ta cảm thấy hình nhƣ là thật vậy. 

Phật Bồ Tát nhìn thấu rồi, nhìn thấy chân tƣớng, nói với chúng ta “phàm có hình tƣớng 

đều là hƣ vọng”, đã là hƣ vọng thì quí vị  không thể chấp trƣớc nó. Quí vị chấp trƣớc 

nó thì không có ý nghĩa gì cả, quí vị nhất định đạt không đƣợc nó. Thân thể này chúng 

ta có đƣợc nó không? Không có đƣợc. Quí vị cũng không thể nói nó không có. Quí vị 

nói nó có là sai, nói nó không có cũng sai. Những thứ này là một thứ giả, trong Phật 

Pháp nói rất rõ ràng, thứ giả hữu ích. Quí vị nếu nhƣ hiểu đƣợc, mƣợn giả tu chân. Nếu 

nhƣ lợi dụng công cụ giả này trong cuộc đời tôi mà tu thành, tìm ra đƣợc tự tánh chân 

thật, trở về với tự tánh, đúng rồi. Trở về với tự tánh là khó, thực sự rất khó. Vậy  tôi 

mƣợn cái thân thể giả tạm này, tôi một lòng một dạ cầu sanh Tây Phƣơng Tịnh Độ, cầu 

đƣợc tây phƣơng Tịnh Độ và minh tâm kiến tánh không khác gì nhau. Điều này làm 

đƣợc! Cho nên chúng ta phải dùng thân thể này để làm gì? Niệm Phật, nhớ Phật, chính 

là tƣởng Phật. Phải lợi dụng thân thể này để nghĩ đến Phật, để niệm Phật. Lợi dụng 

thân thể này để lạy Phật. 

Phật A Di Đà ở đâu?  Câu nói này rất quan trọng!  Cảnh giới mà sáu căn tôi sáu tiếp 

xúc đƣợc toàn là Phật A Di Đà. Quí vị có thể không thành công đƣợc sao? Quí vị có 

thể không vãng sanh đƣợc sao? Khắp pháp giới hƣ không giới tất cả các pháp, đều là 

Phật A Di Đà biến hiện ra. Đây là thật không phải giả. Phật A Di Đà là gì? Phật A Di 

Đà là tự tánh! Quí vị xem Lục tổ Huệ Năng đại sƣ nói câu cuối cùng trong lúc khai ngộ, 

“đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, tự tánh chính là Phật A Di Đà. Vạn pháp từ đâu 

mà có? Tự tánh biến hiện ra. Cho nên tất cả vạn pháp chính là tự tánh, chính là Phật A 

Di Đà, sự nhận biết này quí vị nếu nhƣ khẳng định rồi, chân thành bên trong đó đã hiện 

ra. Sự cung kính bên ngoài biểu hiện ra đƣợc. Đó chính là Ấn Quang Đại sƣ nói “mƣời 

phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích”, không có tâm thành kính quí vị xem chúng 

ta khổ cực biết bao, dùng biết bao thời gian mà lợi ích thực tế thì không có đƣợc. Đây 

là gì? Cổ nhân nói: dùng tâm sai rồi. Trong kinh dạy chúng ta rất hay. Chúng ta ngày 

ngày đọc, đọc không hiểu đƣợc, nghe không hiểu đƣợc. Nhất hƣớng chuyên niệm! Cổ 

nhân dạy  chúng  ta tu  học  một  môn  thâm  nhập. Chúng  ta  học phức tạp  quá, học  loạn 

quá,  ý  chí  không  thể  tập  trung.  Dùng  công  phu  một  đời  mà  không  đƣợc  gì.  Đời  này 

luống qua rồi. Ngƣời biết dụng tâm, tu pháp môn Tịnh Độ, chúng ta nhìn thấy rất nhiều, 

rất nhiều, ba năm thành công. Thấy những ghi chép trong Tịnh Độ Thánh Hiền Ký Lục, 

cổ  nhân,  Viễn  công  đại  sƣ  kiến  lập  Đông  Lâm  niệm  Phật  đƣờng  bắt  đầu  đến  nay, 

khoảng  hơn  1700  năm,  thực  sự  phát  tâm  bồ  đề  nhất  hƣớng  chuyên  niệm,  tất  cả  đều 

vãng sanh hết. Đến Thế giới Cực Lạc đi làm Phật rồi. Học nhiều quá, học tạp quá, vẫn 

ở trong lục đạo làm việc luân hồi. Vẫn đang tham luyến tự thân, vẫn đang làm những 

việc này, điều này có thể thành tựu đƣợc sao? 

Dƣới đây Hội Sớ nói: “ƣ tự thân vọng chấp”, chấp trƣớc này là hƣ vọng. Những ý niệm 

có  thể  chấp  trƣớc  đó  là  vọng  niệm.  Thân  thể  mà  bị  chấp  trƣớc  đó  là  vọng  thân,  đều 

không phải là thật. Nên thực sự mà nói với quí vị năng sở đều là hƣ vọng. 

“Kế” là kế hoạch, tính toán. “Ái tắng vi thuận”, đây là nêu ra mấy ví dụ. Từ sự tƣớng 

mà  nói  quí  vị  sẽ  dễ  dàng  hiểu  đƣợc.  Yêu  thân  thể  này  hay  là  ghét  bỏ  thân  thể  này, 

thuận theo thân thể này hoặc là nghịch với thân thể này, đây nói ra mấy ví dụ đều thuộc 

về tính toán, gọi là tham kế, gọi là ngã chấp vậy. Điều này trong kinh Phật nói là ngã 

chấp.  Phàm  phu  vọng  lấy  bản  thân  là  ngã,  tham  chấp  tính  toán,  yêu  thƣơng  quá  độ, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              773/21 

thuận theo sanh ái, trái liền sân giận, đủ loại phân biệt tham trƣớc, toàn là rơi vào phiền 

não. Toàn là phiền não. Khởi tâm động niệm là phiền não, phân biệt là phiền não, chấp 

trƣớc là phiền não. Chúng ta trong đời này sinh sống trong cảnh giới nào? Trong cảnh 

duyên  phiền  não.  Quí  vị  nếu  nhƣ  không  nhận  rõ  ràng,  quí  vị  không  quay  đầu  đƣợc. 

Thực sự hiểu rõ ràng, hiểu thấu đáo, quay đầu rồi, quay đầu là bờ. Quay đầu chính là 

không làm những trò chơi này nữa. 

Ngày nay ngƣời thế gian chúng ta nói là trò chơi, không làm  việc trò chơi này nữa. 

Vừa quay đầu thì phàm phu biến thành Phật Bồ Tát, giác ngộ rồi, giác ngộ liền gọi là 

Phật Bồ Tát. Mê chấp chính là phàm phu. Trong Phật Pháp nói là hồi đầu thị ngạn. Bản 

thân quay đầu, quí vị mới có thể nhìn thấy chân tƣớng sự thật, quí vị mới có thể giúp 

đỡ ngƣời khác, pháp thế gian xuất thế gian đều không ngoại lệ. Giúp đỡ ngƣời khác là 

từ thân đến sơ. Giúp đỡ ngƣời nhà mình trƣớc, ngƣời nhà mình cũng chƣa độ đƣợc, quí 

vị làm sao có thể độ ngƣời khác? Nhất định là từ thân đến sơ. Cho nên một mình quí vị 

giác ngộ, quí vị chắc chắn sẽ dẫn dắt cả nhà quí vị đều giác ngộ. Cả nhà quí vị giác ngộ 

rồi, thân thích bạn bè, bà con làng xóm của quí vị đều học tập theo quí vị. 

Thân là một điển phạm gƣơng mẫu tốt của cá nhân, gia đình là gƣơng tốt cho các gia 

đình khác. Nhƣ vậy mới có thể giúp đỡ chúng sanh khổ nạn trong thế gian này. 

Hiện nay thiên tai bày ra trƣớc mắt rồi. Mấy ngày trƣớc có một học viên nói với tôi: 

Hiện nay trên thế giới này có một số nơi dịch bệnh đang phát sinh. Hơn nữa lại đang 

phát triển rộng ra. Tin tức truyền thông đƣa tin không nhiều, sợ nhiễu loạn lòng ngƣời. 

Những thiên  tai  này  đáng  sợ  hay  không? Rất  đáng  sợ. Nhƣng Phật  nói  với  chúng  ta, 

các nhà khoa học nói với chúng ta, không phải đáng sợ nhƣ chúng ta tƣởng, có cách để 

hóa giải. Các nhà khoa học nói với chúng ta, bỏ ác làm thiện, cải tà quy chánh, đoan 

chánh tâm niệm thì có thể hóa giải. Cách nói này giống với Phật Pháp nói vậy. Các nhà 

khoa học từ những nghiên cứu của họ, vật lý học đạt đƣợc kết luận này. Phật Pháp là 

chƣ Phật Bồ Tát từ trong thiền định, nhìn thấy chân tƣớng sự thật. Nói với chúng ta 

làm thế nào để hóa giải vấn đề. Cho nên chỉ cần tâm chánh tâm thiện lƣơng, thiên tai 

có lớn hơn nữa nó cũng tự nhiên sẽ đƣợc hóa giải. Những chúng sanh trong thế gian, 

nhục  nhãn  chúng  ta  không  thấy  đƣợc, những  thứ  không thấy  đƣợc, nhiều  hơn  những 

thứ thấy đƣợc không biết gấp bao nhiêu lần. 

Pháp  hội  Đông  Chí  ngày  hôm  qua  viên  mãn,  có  không  ít  đồng  tu  đều  có  cảm  ứng. 

Chúng sanh trong linh giới, chúng sanh trong cõi u minh thực sự có không phải là giả. 

Chúng ta nếu dùng tâm từ bi, tâm yêu thƣơng, cùng với họ dung thành một thể, chúng 

ta tu hành dẫn dắt họ cùng nhau khởi tu, giúp đỡ họ vãng sanh Thế giới Cực Lạc. Hàng 

chúng sanh này cũng cảm ân, cũng báo ân. Khu vực này có thiên tai họ liền hộ trì, đại 

thiên tai liền đƣợc hóa giải thành tiểu thiên tai, tiểu thiên tai trở thành không có thiên 

tai  nữa.  Nếu  nhƣ  chúng  ta  sơ  suất  họ,  xa  cách  với  họ,  hoặc  là  hủy  báng  họ,  vậy  thì 

phiền phức lớn rồi. Họ là phàm phu, họ không phải là thánh nhân. Họ đến báo oán, tiểu 

thiên tai họ sẽ làm cho nó trở thành đại thiên tai, họ có đƣợc năng lực này. Giống nhƣ 

nhân loại vậy, họ không phải luận ngƣời tốt, ngƣời xấu, chúng ta đối với họ tốt, chúng 

ta tôn trọng họ, họ cũng sẽ cảm ơn, lúc chúng ta có vấn đề họ cũng sẽ giúp đỡ. Tất cả 

chúng  sanh  trong lục  đạo đều  có hai  mặt  thiện  ác. Thiện tƣơng  ƣng  với  tánh  đức, ác 

không tƣơng ƣng với tánh đức. Cổ nhân nói: “nhân chi sơ tánh bản thiện”. Thiên địa 

quỷ thần này, những tiểu động vật này, bản tánh đều là thiện. Chỉ là tập tánh bất thiện 

mà thôi. Chúng ta phải xem bản tánh. Bản tánh là gì? Bản tánh đều là Phật. Trong Kinh 

Hoa Nghiêm nói rất nhiều: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Chúng ta thƣờng nghĩ đến 

câu nói này. Đối với tất cả chúng sanh, tâm chân thành cung kính đó liền sanh khởi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              774/21 

Chúng ta liền có thể câu thông với họ, liền có cảm ứng. Chúng ta thật lòng muốn giúp 

đỡ họ, họ cũng thật lòng giúp đỡ chúng ta. Nếu nhƣ chúng ta tự cho rằng thông minh, 

đó là mê tín, Phật nói đây là mê tín. Quỷ thần căn bản không có những thứ này, quí vị 

chịu  thiệt  nhiều  rồi.  Đến  lúc  mình  chết  đi  rồi  hối  hận  cũng  không  kịp.  Sau  khi  chết 

cùng một cõi với họ, sẽ hiểu rõ tất cả rồi. Những thứ của Thánh hiền nhân, sở dĩ xƣng 

là Thánh hiền, vì họ không hồ đồ, không mê tín. 

Ngày  nay  chúng  ta  tin  khoa  học,  khoa  học  có  chứng  cứ.  Ngày  xƣa  không  có  những 

thiết  bị  khoa  học,  nhƣng  họ  có  định  công,  định  công  cũng  có  chứng  cứ.  Một  ngƣời 

nhập  định,  họ  nhìn  thấy  cảnh  giới  này,  mƣời  ngƣời  nhập  định,  thì  chín  ngƣời  giống 

nhau,  cũng  nhìn  thấy  những  cảnh  giới  này.  Đó  chính  là  chứng  cứ.  Không  phải  một 

ngƣời nói mà tin đƣợc. Trong thế gian này tu tứ thiền bát định, đối với tình hình trong 

lục đạo sẽ nhìn thấy rõ ràng minh bạch. Cảnh giới trong định. Thời gian, không gian 

đều đột phá. Quí vị không tin tƣởng, quí vị y theo phƣơng pháp để tu, lúc tu đạt đƣợc 

rồi, quí vị liền thấy đƣợc, quí vị liền tin tƣởng. Ai tu ngƣời đó có thể đạt đƣợc. Quí vị 

không y theo phƣơng pháp này mà tu, quí vị không có đƣợc. Hơn nữa những định, thần 

thông nhỏ đó, không khó. 

Tôi  lúc  mới  học,  mới  xuất  gia  học  Phật,  lúc  mới  xuất  gia,  có  một  vị  đồng  tham  tốt, 

pháp sƣ Minh Diễn, cùng tuổi với tôi, thời gian kháng chiến chúng tôi từng học chung, 

sau này đến Đài Loan lại gặp nhau, cùng làm việc với nhau. Tôi xuất gia rồi, ông cũng 

bỏ việc, ông cũng xuất gia. Tôi học kinh giáo với thầy Lý, ông ấy đi học tập thần thông 

với một thƣợng sƣ Mật tông. Tôi hỏi ông ấy vì sao? Ông ấy nói giảng kinh vất vả quá, 

nói khô cả lƣỡi, ngƣời ta còn chƣa tin tƣởng. Ông nói tôi học thần thông, tôi vừa hiện 

thần thông ngƣời  ta  sẽ  tin tƣởng liền. Nghĩ thì  không  sai, nhƣng sau  này  ông  ấy  học 

thật rồi, lúc học hơn một năm rồi, ông đến nói với tôi, ông không còn chƣớng ngại đối 

với cõi u minh nữa, mỗi ngày buổi chiều lúc hoàng hôn, ông liền nhìn thấy trên đƣờng 

đi tới đi lui toàn là ma quỷ đi. Ban đêm đến lúc chín giờ, mƣời giờ tối đầy đƣờng đều 

là ma quỷ. Ông ấy nhìn thấy, ông cũng không sợ hãi. Ma và ngƣời cũng chẳng khác gì 

nhau. Ngƣời không thể chƣớng ngại ma, ma cũng không thể chƣớng ngại ngƣời. Ông 

đến nói với tôi những điều này. Ngƣời này nhất định không gạt tôi, là bạn thân, bạn 

học cũ mà. Tôi nói với ông ấy. Tôi nói tuy ông ngày ngày thấy ma, giao tiếp với ma 

quỷ, tôi không tin tƣởng, tôi nói: ông nói là lời bậy bạ. Ông hỏi vì sao? Tôi không nhìn 

thấy mà, ông nhìn thấy, tôi không nhìn thấy. Tôi nói, cũng không bằng tôi giảng kinh 

hay hơn. Tôi giảng kinh mọi ngƣời nghe, có ngƣời gật đầu, những lời ma quỷ của ông 

không có ai tin, trừ phi ngƣời công phu tu tập gần bằng nhƣ ông, lời ông nói họ cũng 

đã thấy đƣợc rồi,  họ mới tin đƣợc, đó chỉ là thiểu số ngƣời, đó không phải là đa số. 

Cho nên một số ngƣời đó tin tƣởng, tin tƣởng nhƣ thế nào? Hiện tại thế gian con ngƣời 

nói chung không tin tƣởng, nói ngƣơi nó lời xằng bậy, thêu dệt lời xằng. Không phải là 

cảnh giới của họ! Vì thế Phật Thích Ca Mâu Ni có thần thông hay không? Thần thông 

rất lớn. Nhƣng Ngài không dùng thần thông để làm Phật sự. Ngài dùng dạy học, giảng 

kinh  dạy  học, giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh nhìn  thấu buông bỏ. Thực  sự  buông bỏ liền 

đƣợc thần thông, năng lực khôi phục đƣợc rồi. Quí vị buông bỏ càng nhiều, năng lƣợng 

khôi phục sẽ càng lớn. Toàn là bản năng. Trí tuệ là tự tánh vốn có. Năng lực cũng là tự 

tánh vốn có. Thậm chí đối với tƣớng tốt, tất cả đều là tự tánh vốn đã tự đầy đủ rồi. Phật 

Pháp Đại thừa không gì khác chính là dạy chúng ta khai mở tự tánh. 

Hiện  tại  các  nhà  khoa  học  cũng  đề  xƣớng,  họ  nói  con  ngƣời  có  năng  lực  tiềm  tàng, 

tiềm lực. Nếu đem tiềm lực khai phát ra, năng lực đó sẽ rất vĩ đại. Điều này trong Phật 

Pháp rất bình thƣờng. Minh tâm kiến tánh chính là khai phát tánh đức. Dùng danh từ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              775/21 

hiện tại gọi là khai phát tánh đức. Trí tuệ, thần thông, đạo lực, tƣớng tốt của chúng ta 

và tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai không khác gì nhau. Buông bỏ thứ đầu tiên tức là buông bỏ 

ngã chấp, không nên chấp trƣớc ngã nữa. Chúng ta ngày nay tu Tịnh Độ, niệm niệm 

không thể  xa  rời  Phật  A  Di  Đà, niệm  niệm  không thể  xa  rời Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ, ít 

nhất không thể xa rời 48 nguyện, 48 nguyện ngày ngày phải đọc, dƣỡng thành một thói 

quen.  48  nguyện  là  ai?  Là  bản  thân.  Phật  Pháp  đại  thừa  nói  tìm  lại  chính  mình.  48 

nguyện nói đến chính là bản lai diện mục của bản thân chúng ta. Nghiệp chƣớng của 

chúng ta nặng quá, tập khí phiền não sâu quá, đoạn không đƣợc. Vậy thì phải chuyển 

hƣớng để cầu Phật A Di Đà, đến Thế giới Cực Lạc gặp đƣợc Phật A Di Đà, năng lực 

chúng ta đã khôi phục đƣợc rồi. Đây là pháp môn Tịnh Tông. 

Ngày nay chúng ta tiến bộ vô cùng chậm chạp, nguyên nhân là gì? Những sự việc vụn 

vặt của thế gian đều chƣa buông bỏ đƣợc. Cho nên công phu không đắc lực. Niệm Phật 

cũng  đƣợc,  đọc  kinh  cũng  đƣợc,  những  vọng  niệm  xen  tạp  nhiều  quá.  Đây  chính  là 

không thành không kính. Thành, không hoài nghi, không xen tạp là thành. Kính là biểu 

thị trên sự tƣớng, chính là không gián đoạn. Bồ Tát Đại Thế Chí nói với chúng ta “đô 

nhiếp lục căn, tịnh niệm tƣơng tục”. Đây là từ trên sự mà nói, đây là kính. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dƣới. 

Niệm lão trích dẫn trong Vãng Sanh Luận, Vãng Sanh Luận nói viễn ly ngã tâm tham 

trƣớc tự thân. Ngã tâm là mạt na thức. Đại sƣ Hiền Thủ trong Vọng Tận Hoàn Nguyên 

Quán nói khởi nguyên của vũ trụ. “Một niệm bất giác, mà có vô minh”, vô minh biến 

thành A lại ya. Vô minh bất giác sanh tam tế, chính là trở thành A lại ya rồi. Tam tế 

tƣớng của A lại ya, vũ trụ xuất hiện, nghiệp tƣớng của A lại ya chính là nhất niệm bất 

giác. Chuyển tƣớng của A lại ya chính là mạt na thức. Hiện tƣớng của A lại ya chính là 

cảnh  giới  tƣớng,  chính  là  vật  chất.  Thế  giới  của  vật  chất  xuất  hiện  rồi,  có  tinh  thần 

trƣớc, sau đó có vật chất. Hiện tại các nhà lƣợng tự học chứng minh rồi. Vật chất là ý 

niệm biến hiện ra. Ý niệm trong A lại ya xƣng là chuyển tƣớng. Đây là tam tế tƣớng, 

có nó trƣớc. Trong kinh điển pháp tƣớng nói với chúng ta, mạt na thức là bốn đại phiền 

não thƣờng theo nhau. Mạt na chỉ cần vừa khởi lên, nhất định là có bốn đại phiền não. 

Bốn đại phiền não, thứ nhất chính là ngã kiến. Ngã kiến chính là tự thân, có ý niệm này. 

Hoặc là nói ngã chấp, đều là một ý nghĩa. Thứ hai là ái kiến, ái là tham ái. Thứ ba là si 

kiến, là ngu si. Thứ tƣ là ngã mạn. Thông thƣờng danh từ trong kinh gọi là ngã kiến, 

ngã ái, ngã mạn, ngã si. Sau đó chính là ba độc tham sân si. Cho nên ba độc là sanh ra 

đã có. Từ đâu mà có? Từ trong tự tánh mà biến hiện ra. Điều này phải nên biết. Trong 

tự tánh là bốn đức kiến văn giác tri, biến thành điều gì, sau khi mê, kiến văn giác tri 

biến thành thọ, tƣởng, hành, thức. Biến chất rồi. Sau này thọ liền trở thành năm thức 

trƣớc. Tƣởng liền trở thành ý thức thứ sáu. Hành chính là chỉ cho mạt na này. Thức là 

nói A lại ya. Vũ trụ chính là từ đây mà phát sanh. Hiện tƣợng này đƣợc các nhà lƣợng 

tử lực học phát hiện rồi. Điều này thật là vĩ đại! Chúng tôi nhìn thấy những báo cáo của 

họ, những báo cáo khoa học, vô cùng hoan hỷ. Phật ở trong Đại kinh nói với chúng ta: 

phàm phu đều là dùng tƣ duy. Tƣ duy chính là ý thức thứ sáu. Công năng của ý thức 

thứ sáu vô cùng lớn. 51 tâm sở tƣơng ƣng với nó, dƣờng nhƣ không có thứ nào không 

tƣơng ƣng. Nó là tƣơng ƣng viên mãn. Phật nói: đối nội nó có thể duyên đến A lại ya. 

Đối ngoại có thể duyên đến hƣ không pháp giới. Khoa học hiện tại chứng minh đƣợc 

rồi. Lời này của Phật nói không sai tí nào. Nhƣng nó, Phật nói, nó duyên không đến tự 

tánh đƣợc. Chúng ta nhìn thấy báo cáo khoa học cũng là nhƣ vậy. Hiện tƣợng này từ 

đâu mà có? Các nhà khoa học nói trong không sinh có. Phật nói với chúng ta, không 

phải từ trong không sanh có, mà là tự tánh biến hiện ra. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              776/21 

Nghiên cứu hồng quán vũ trụ, báo cáo của họ nói, những thiết bị quan sát vũ trụ của 

khoa học, trên thực tế chỉ có thể nhìn đến 10% của toàn vũ trụ, ngoài ra 90% của vũ trụ 

không  nhìn  thấy  đƣợc,  duyên  không  đến  đƣợc  với  tự  tánh!  Trong  kinh  Phật  noi  với 

chúng  ta,  90%  vũ  trụ  mà  họ  không  nhìn  thấy  đó,  đi  đâu  rồi?  Trở  về  với  tự  tánh  rồi. 

Đẳng giác Bồ Tát hƣớng lên trên một bƣớc nữa, đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh chứng 

đƣợc Diệu giác vị, trở về với Thƣờng tịch quang. Trở về Thƣờng tịch quang  họ liền 

nhìn không thấy nữa. Thƣờng tịch quang  là tự tánh. Khoa học có thể đạt đến cảnh giới 

nhƣ vậy cũng không dễ dàng. Cho nên chúng ta có lý do tin tƣởng các nhà khoa học. 

Khoảng hai mƣơi năm đến ba mƣơi năm sau, họ khẳng định Phật Giáo là khoa học cao 

cấp. Bởi vì ngày nay trong khoa học và triết học vấn đề cuối cùng chƣa giải quyết đƣợc, 

đều ở trong Phật Pháp. Nhƣng đây là điều chắc chắn không thể dùng thiết bị khoa học 

mà quí vị có thể nhìn thấy đƣợc, thiết bị không nhìn thấy đƣợc. Làm thế nào để nhìn 

thấy? Buông bỏ vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc liền nhìn thấy đƣợc. Cho nên khoa 

học,  triết  học  và  Phật  Pháp  dung  hòa  thành  một  thể  rồi.  Sự  việc  này  có  lẽ  tôi  không 

nhìn thấy đƣợc, tôi tuổi tác lớn quá rồi, qua thêm hai mƣơi năm ba mƣơi năm nữa, vậy 

không  phải  là  tôi  phải  sống  đến  hơn  100  tuổi  sao?  Có  thể  tôi  không  nhìn  thấy  đƣợc. 

Nhƣng quí vị những học viên trẻ tuổi tƣơng lai đều có thể nhìn thấy. Lúc đó học Phật 

không phải là học tôn giáo nữa, mà là học khoa học. 

“Viễn ly ngã tâm tham trƣớc tự thân”,  tham trƣớc tự thân này đều bao gồm cả viễn ly 

ngã tâm ở trƣớc đó, viễn ly tham trƣớc tự thân. Viễn ly tâm vô an chúng sanh, viễn ly 

tâm cúng dƣờng cung kính tự thân, ba pháp này nên viễn ly, chúng chƣớng ngại tâm bồ 

đề, điều này nên biết. Đây là điều ở trong Vãng Sanh Luận chúng ta đã học tập qua, ba 

câu này rất quan trọng. Ngã tâm chính là tham trƣớc tự thân. Điều này nhất định phải 

viễn ly, biết đƣợc chân tƣớng sự thật, không còn tham luyến thân thể chính mình nữa. 

Đây là điều thứ nhất. 

Thứ hai là phải viễn ly tâm vô an chúng sanh. Nghĩa là gì? Phật Pháp, là phải làm cho 

tất  cả  chúng  sanh  đạt  đƣợc  an  ổn,  hòa  hợp,  khoái  lạc,  đây  là  Phật  Pháp.  Tâm  vô  an 

chúng sanh, không thể có! Tức là những việc chúng ta làm, khởi tâm động niệm, nói 

năng tạo tác, đều là đang chế tạo hỗn loạn, vậy là sai rồi. Chế tạo hỗn loạn, chế tạo 

phiền não, thứ nhất thân tâm chúng ta bất an, thứ hai là chƣớng ngại xã hội, làm cho xã 

hội đại chúng cũng không đƣợc an ổn. Đó chính là tạo nghiệp. 

Thứ ba là phải viễn ly tâm cúng dƣờng cung kính tự thân. Ngƣời hoằng pháp, hộ pháp 

này nhất định sẽ gặp đƣợc, nếu nhƣ nói tham trƣớc cúng dƣờng, cung kính, quí vị liền 

đọa lạc, quí vị liền thoái chuyển. Cho nên đối với tất cả những cúng dƣờng, ngƣời ta 

cung kính, chúng ta dùng tâm cung kính hồi đáp, lấy khiêm tốn mà đối với ngƣời. Đối 

với tất cả chúng sanh phải giống nhƣ đối với Phật Bồ Tát. Vậy công đức của chúng ta 

sẽ viên mãn. Bản thân hoằng pháp hộ pháp, đều cho rằng mình cao cao ở trên, sai rồi. 

Cho rằng bản thân mình làm bao nhiêu việc tốt, vừa có ý niệm này liền bị biến chất, 

liền không phải là việc tốt nữa. Vĩnh viễn  duy trì đƣợc nhƣ Bồ Tát, làm mà không làm, 

không  làm  mà  làm,  làm  việc  tốt  bao  nhiêu  cũng  giống  nhƣ  không  làm  vậy.  Tâm  là 

thanh tịnh, vậy là đúng rồi. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni làm gƣơng cho chúng ta, làm đƣợc thật tốt! chúng ta nên 

học tập. Phật đối với bất cứ ngƣời nào, nghèo cùng hạ tiện ăn xin Phật đối với họ cũng 

tôn trọng. Vì sao vậy? Ăn xin vốn cũng là Phật. Vì sao họ biến thành ăn xin? Là họ mê 

thất  tự  tánh,  họ  tạo  tác  ác  nghiệp,  cảm  thọ  quả  báo  nhƣ  vậy.  Ý  niệm  chúng  ta  vừa 

chuyển, họ thật sự là Phật Bồ Tát, thị hiện hình dáng ăn xin nhƣ vậy để cho chúng ta 

xem.  Cũng  giống  nhƣ  biểu  diễn  trên  sân  khấu  vậy.  Thị  hiện  một  ngƣời  ăn  xin  cho 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              777/21 

chúng ta xem, làm cho chúng ta nhìn thấy nghiệp nhân quả báo. Vì sao bị bần cùng? 

Trong đời quá khứ không có bố thí, keo kiệt, không chịu bố thí, không bố thí tài vật, 

không có bố thí pháp thì không có trí tuệ, không có bố thí tài thì nghèo cùng hạ tiện, 

không  bố  thí  vô  úy  thì  thân  thể  họ  không  tốt.  Thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy,  hiện  thân 

thuyết pháp, họ làm sao mà không phải là Phật Bồ Tát? Cho nên pháp thế gian này đều 

là giả! Chỉ xem quí vị dùng ý niệm gì để nhìn nó. Quí vị xem lúc vừa chuyển, dùng ý 

niệm của Phật để xem, không có gì không phải là Phật. Ngƣời ăn xin kia cũng là Phật, 

họ đến độ chúng sanh. Ngƣời biết nhìn đều hiểu rõ đƣợc. Ngƣời không biết nhìn họ là 

ngƣời rất đáng ghét, không nên để ý đến họ nữa. Ngƣời biết nhìn, đó là một vị Bồ Tát. 

Họ còn phải hỏi han họ, còn phải cúng dƣờng họ. Cúng dƣờng Phật mà! Cho nên tất cả 

pháp từ tâm tƣởng sanh. Chúng ta nghĩ Phật, toàn là Phật. Nghĩ là chúng sanh thì toàn 

là chúng sanh. Nghĩ là yêu ma quỷ quái thì toàn là yêu ma quỷ quái. Trên thực tế cái gì 

cũng  không  có.  Toàn  là  quí  vị  suy  nghĩ  lung  tung  mà  nghĩ  ra  thôi.  Nếu  nhƣ  quí  vị 

không nghĩ, không nghĩ thì cái gì cũng không có, “giác hậu không không vô đại thiên” 

mà. Phật nói thật là hay, tất cả pháp duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. Thức là vọng 

tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, nó ở đó mà khởi biến hóa. Quí vị nếu nhƣ nhìn rõ ràng 

rồi, nhìn thấu đáo rồi, tất cả đều là hƣ huyễn. Quí vị nghĩ đến Bồ Tát Di Lặc một khảy 

móng tay có 320 triệu ý niệm khởi, quí vị mới thực sự hiểu rõ Phật Thích Ca Mâu Ni 

trong Kinh Bát Nhã nói: “nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, đúng 

vậy. Trong không thể đƣợc quí vị nhất định phải nghĩ có đƣợc, vậy là hỏng, vậy là tạo 

nghiệp rồi. Không thể đƣợc thì buông bỏ là đƣợc rồi. Buông bỏ là đại tự tại. 

Hiện nay thế giới này, vì sao biến thành nhƣ vậy? Chính là mỗi một ngƣời đều vô cùng 

chấp trƣớc, đều cho rằng phải khống chế ngƣời khác, phải muốn đƣợc, đi kiếm nó. Sai 

rồi. Phật Bồ Tát không làm những việc ngốc nghếch này. Phật Bồ Tát tuyệt đối không 

có ý niệm khống chế, không có ý niệm chiếm hữu, cho nên họ đến đi tự do, đƣợc đại tự 

tại.  Họ  không  có  chƣớng  ngại.  Chƣớng  ngại  là  phát  sinh  ra  nhƣ  vậy.  Chúng  ta  hiểu 

đƣợc nguyên nhân này, thì phải tiêu trừ nguyên nhân, trở về với đại tự tại. 

Kết luận sau này của nó, ba pháp này nên viễn ly, vì nó chƣớng ngại tâm bồ đề. Ba thứ 

này  nếu  quí  vị  không  buông  bỏ,  nó  sẽ  chƣớng  đạo!  Tâm  bồ  đề  không  phát  ra  đƣợc. 

Tâm bồ đề phƣơng pháp đơn giản nhất là cầu sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc. Lúc 

quí  vị  tham  luyến  ba  pháp  trên  thì  quí  vị  không  vãng  sanh  đƣợc.  Tôi  muốn  đến  Thế 

Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  đó  là nguyện vọng. Tôi ở  đây  chƣa  buông bỏ  đƣợc, chƣa 

buông tự thân đƣợc, chƣa buông đƣợc tổn hại chúng sanh, tổn hại chúng sanh có hữu ý 

và vô ý, đều là tổn hại chúng sanh, đều đang gây thêm phiền phức cho chúng sanh. 

Trong tham lam cung kính cúng dƣờng, ngƣời ta cung kính tôi hoan hỷ, cúng dƣờng 

cũng hoan hỷ, nếu quí vị có ý niệm nhƣ vậy thì Thế giới Cực Lạc không đến đƣợc. 

Niệm  Phật  A  Di  Đà  không  tƣơng  ƣng  với  Phật  A  Di  Đà.  Cho  nên  vãng  sanh  trong 

Vãng Sanh Luận nói ba loại này phải viễn ly. Có những thứ này niệm Phật  sẽ không 

linh. 

Nên nói tham trƣớc tự thân, tâm vô an chúng sanh, tâm cúng dƣờng cung kính tự thân, 

ba  thứ  này  đều  chƣớng  ngại  tâm  bồ  đề, nên  phải  viễn  ly. Đây  là  Niệm  lão  dùng  văn 

bạch thoại để giải thích cho chúng ta. 

Bản kinh này dùng phát tâm bồ đề nhất hƣớng chuyên niệm làm tông. Tông là phƣơng 

pháp tu học chủ yếu. Đây là điều chủ yếu thứ nhất của Tịnh Tông. Quí vị phải phát tâm 

bồ đề. Ngẫu Ích đại sƣ trong Di Đà Kinh Yếu Giải nói với chúng ta, ngài nói rất hay, 

Ấn Quang Đại sƣ vô cùng tán thán. Vì sao vậy? Cổ nhân chƣa ai từng nói nhƣ vậy cả. 

Ngài nói với chúng ta một ngƣời thực sự phát tâm cầu sanh Thế Giới Tây Phƣơng Cực 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              778/21 

Lạc gặp Phật A Di Đà, tâm này chính là tâm vô thƣợng bồ đề, không cần giảng thêm 

chí thành tâm, thâm tâm, tâm hồi hƣớng phát nguyện gì nữa, không cần nói những thứ 

này nữa. Những thứ đó càng nói ngƣời ta càng mơ hồ. Ngƣời thực sự hiểu đƣợc kinh 

giáo nói với họ thì đƣợc, ngƣời không hiểu kinh giáo họ không hiểu, nghe không hiểu. 

Câu nói này Ngẫu Ích đại sƣ nói rất hay! Chúng ta không có ý niệm gì khác, ở thế gian 

này khổ quá, sống đủ rồi, tôi hiện tại một lòng một dạ chỉ nghĩ đến Thế giới Cực Lạc, 

chỉ muốn đến thân cận Phật A Di Đà. Ý niệm này chính là tâm vô thƣợng bồ đề. Hay 

lắm! Sau khi phát tâm này rồi, thật làm, nhất hƣớng chuyên niệm, tôi có một phƣơng 

hƣớng, có một mục tiêu, tôi chuyên niệm A Di Đà Phật, từ sáng đến tối tôi chỉ làm một 

việc nhƣ vậy, ngoài việc này ra sự việc gì cũng không có. Đây gọi là chuyên niệm. Tôi 

còn phải quản việc này việc kia, vậy là sai rồi. 

Những sự việc đó ai quản? hai ngƣời quản. Một là Bồ Tát quản, hai là phàm phu quản. 

Lúc Bồ Tát quản, trong tâm họ là A Di Đà Phật không gián đoạn, việc gì cũng quản, 

trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, không có sự việc khác. Sự việc khác là gì? Đó là phục 

vụ cho mọi ngƣời. Chăm sóc rất chu đáo. Phật hiệu của họ không có gián đoạn, đây là 

Bồ Tát. Phàm phu quản,  họ thứ gì cũng quản, quản đến nỗi tâm loạn động lên, A Di 

Đà Phật quên mất, một câu cũng niệm không ra đƣợc. Đó là phàm phu quản. Hai hạng 

ngƣời quản! Bản thân chúng ta phải biết. Cho nên thực sự công tác hộ pháp là bản thân 

họ tu thành công rồi, họ đến phục vụ cho đại chúng. Phục vụ cho đại chúng không trở 

ngại bản thân vãng sanh, tức là vãng sanh thực sự đã chắc chắn rồi, không bị trở ngại 

vãng sanh  nữa.  Đó  là  gì?  Thực sự  buông  bỏ  rồi!  Đối với bản thân  mà  nói  là  thực sự 

buông bỏ  rồi. Bản thân chƣa buông bỏ lúc này liền chƣớng ngại, liền sản sanh chƣớng 

ngại, chắc chắn chƣớng ngại quí vị vãng sanh, chắc chắn chƣớng ngại quí vị niệm Phật. 

Vậy quí vị phát tâm đó sẽ không hiện thực đƣợc. Phát tâm phải dùng hành để thực hiện. 

Hành quan trọng nhất là buông bỏ. Sau đó mới là niệm Phật. Không buông bỏ mà niệm 

Phật, công phu niệm Phật  này bị những xen tạp phá hoại mất. Cho nên buông bỏ trƣớc 

rồi mới niệm Phật. Điều này rất quan trọng. Niệm Phật là trí tuệ, huệ tâm. Buông bỏ là 

giới định. 

Nếu chƣớng ngại tâm bồ đề, tức không thể vãng sanh. Cho nên nguyện viết nếu khởi 

tƣởng niệm, tham kế thân này, không thủ chánh giác. Đây là Phật A Di Đà phát đại 

nguyện, ở Thế Giới Tây Phƣơng Cực Lạc tu hành, nếu nhƣ Ngài còn khởi niệm này, 

còn tham thân này, Ngài nói Ngài nguyện không thành Phật. Hiện tại Ngài thành Phật 

rồi,  chứng  tỏ  ở  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  nguyện  này  viên  mãn  rồi,  chứng  tỏ 

ngƣời  ở  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc  nhất  định  không  có  ai  khởi  tâm  động  niệm 

nghĩ đến thân của chính mình, nghĩ đến cái ngã này, không nghĩ đến nữa. Ngã trong 

bốn  tịnh  đức  của  thƣờng  lạc  ngã  tịnh,  là  đại  ngã,  không  phải  là  tiểu  ngã.  Ngã  là  gì? 

Khắp pháp giới hƣ không giới là ngã. Đây là thật, không phải là giả. 

Quí vị nghĩ đến Huệ Năng đại sƣ lúc khai ngộ câu cuối cùng ngài nói: “đâu ngờ tự tánh 

năng sanh vạn pháp”, tự tánh là ngã, năng sanh. Vạn pháp là ngã, sở sanh. Vậy pháp 

nào không phải là ta? Trong kinh Đại thừa thƣờng nói: “pháp pháp giai thị, pháp pháp 

nhƣ nhƣ”. Nhƣ là không có khác. Tánh nhƣ kỳ tƣớng, tƣớng nhƣ kỳ tánh. Sự nhƣ kỳ lý, 

lý nhƣ kỳ sự. Ngã lúc này là chắc chắn khắp pháp giới hƣ không giới là ta, không phải 

là chấp trƣớc thân này. Đây là Pháp thân Bồ Tát. Cho nên quí vị nhìn thấy họ có thân, 

pháp thân, không phải chỉ cho nhục thân này. Pháp thân là gì? Tất cả pháp là thân của 

ta. Khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới  là  thân  ta. Họ  ở  trên  tƣớng và  pháp  giới  dung  hòa 

thành một thể. Trên ý niệm và pháp tánh dung thành một thể. Tánh tƣớng là một không 

phải hai. Đây gọi là pháp tánh thân. Hoàn cảnh cƣ trú gọi là cõi pháp tánh. Thân và cõi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              779/21 

lại không hai. Toàn thể vũ trụ là một thể. Đây gọi là Pháp thân Bồ Tát. Địa vị của họ 

trong Kinh Hoa Nghiêm chính là sơ trụ trở lên. Thập trụ, thập hạnh, thập hồi hƣớng, 

thập địa, đẳng giác 41 vị thứ này, đây là 41 ngƣời ở cõi báo, cõi thật báo trang nghiêm, 

cho nên thƣờng lạc ngã tịnh đó là cảnh giới của họ, chúng ta nên hiểu rõ, phải hiểu cho 

rõ  ràng,  phải  hƣớng  đến,  phải  học  tập.  Khế  nhập  không  có  phƣơng  pháp  nào  khác, 

buông bỏ là khế nhập. Trên thực tế chƣớng ngại chính là chấp trƣớc, chính là phân biệt. 

Chấp trƣớc là kiến tƣ phiền não. Phân biệt là trần sa phiền não. Khởi tâm động niệm là 

vô minh phiền não. Ba thứ này buông bỏ rồi, tất cả chƣớng ngại đều không còn nữa. 

Chƣơng này chúng ta học đến đoạn này thôi. 

Chúng ta xem tiếp chƣơng dƣới đây. 

“Ngã tác Phật thời, sanh ngã quốc giả, thiện căn vô lƣợng, giai đắc kim cang na la diên 

thân, kiên cố chi lực”. Đây là nguyện thứ 32. “Thân đỉnh giai hữu, quang minh chiếu 

diệu,  thành  tựu  nhất  thiết  trí  tuệ,  hoạch  đắc  vô  biên  biện  tài”.  Đây  là  nguyện  thứ  33 

“Quang minh huệ biện nguyện”. Cuối cùng, “thiện đàm chƣ pháp bí yếu, thuyết kinh 

hành đạo, ngữ nhƣ chung thanh”. Đây là nguyện thứ 34. “Nhƣợc bất nhĩ giả, bất thủ 

chánh giác”. 

Chúng ta đọc chú giải của Niệm công. 

“Hựu chƣơng”, chƣơng bên phải này kinh văn có ba nguyện. “Sanh ngã quốc giả, thiện 

căn  vô  lƣợng”,  hai  câu  này  là  nói  chung.  Sanh  đến  Thế  Giới  Tây  Phƣơng  Cực  Lạc 

không những thiện căn đầy đủ, mà thiện căn vô lƣợng vô biên. 

Dƣới đây đây là nói riêng. Ngƣời có thiện căn, đây là giải thích cho chúng ta thế nào 

gọi là thiện căn. “Thiện của ba nghiệp thân khẩu ý ”, đây gọi là ba thiện căn. Thiện căn 

của thân, thiện  căn của  khẩu, thiện  căn  của  ý. Ý  là  ý niệm.  “Kiên bất  khả bạt”, chắc 

chắn không thể nhổ lên, cho nên gọi là căn. Ở đây tôi nhắc nhở mọi ngƣời, thiện căn 

cứu cánh viên mãn là gì? Chính là một câu A Di Đà Phật. Trong tâm có Phật A Di Đà, 

trong ý thiện căn kiên cố. Miệng niệm A Di Đà Phật, trong miệng có thiện căn. Thân 

hành hạnh của Phật A Di Đà, quí vị không phải là thân khẩu ý đều đầy đủ thiện căn rồi 

sao? Hơn nữa công đức của ba  thiện căn vô lƣợng vô biên. Không những tự độ, mà 

còn có thể độ tất cả chúng sanh. Nhƣng thiện căn này phải kiên cố. Kiên cố thế nào? 

Nhất định không bị cảnh giới bên ngoài làm cho nhiễu loạn. Không thể bị ngoại duyên 

xoay chuyển. Đây gọi là thiện căn kiên cố. Trong tâm tôi chỉ có A Di Đà Phật. Ngoài 

A Di Đà Phật ra không để bất cứ thứ gì trong lòng nữa. Đây thực sự là kiên cố. Trong 

tâm chỉ có Phật A Di Đà, còn thêm một vị Quán Thế Âm Bồ Tát, có đƣợc hay không? 

Không thể nói không đƣợc, nhƣng không bằng chỉ thuần một thứ. 

Tôi từng nhìn thấy phòng nhập thất của Ấn Quang Đại sƣ, tôi tham quan phòng nhập 

thất của ngài. Trong phòng nhập thất của Ngài Phật đƣờng chỉ có một chiếc bàn vuông, 

so với cái bàn tôi ngồi đây, của ngài là bàn vuông, của tôi đây bàn dài, không dài nhƣ 

thế này, hình vuông, chiếc bàn vuông nhỏ, chỉ cúng một đức Phật A Di Đà, không có 

tƣợng Phật nào khác nữa. Đây là chuyên! Không có Quan Âm, Thế Chí, chỉ có một 

đức Phật A Di Đà, trên núi Linh Nham Tô Châu, tôi nhìn thấy một cặp đèn chân đèn 

nến,  một  bát  nhang, một  cái  mõ,  một  chiếc  khánh  nhỏ,  chỉ  đơn  giản  nhƣ  vậy.  Trƣớc 

tƣợng đức Phật A Di Đà cúng một ly nƣớc. Sau tƣợng đức Phật A Di Đà, tổ sƣ viết 

một chữ lớn, chữ “tử”, dán sau tƣợng Phật, rất lớn, chữ đó lớn. Tôi đã thấy rồi, thực sự 

là chuyên nhất. Đó là chắc không thể nhổ lên. Quí vị ở đó nhìn thấy thiện căn của Tổ 

sƣ Ấn Quang, không những thâm sâu, mà còn vô lƣợng vô biên! Trong miệng từ sáng 

đến tối chỉ niệm A Di Đà Phật. Mỗi ngày lễ bái Phật A Di Đà. Phòng nhập thất của 

Ngài, phòng đó  rất nhỏ, không ra  ngoài, lạy  Phật  là vận  động,  thân lạy  Phật,  miệng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              780/21 

niệm Phật, tâm tƣởng Phật. Đây là làm gƣơng cho chúng ta, nói nguyện này chúng ta 

biết. Cũng có thể nói, nói là điển phạm tốt nhất cho chƣơng này. Ngài đã làm ra cho 

chúng ta xem. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 





Tập 231 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:24.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 285, bắt đầu xem kinh văn, hàng thứ tƣ từ dƣới đếm lên. 

“Ngã tác Phật thời, sanh ngã quốc giả, thiện căn vô lƣợng, gia đắc kim cang na la 

diên thân, kiên cố chi lực. Thân đỉnh giai hữu quang minh chiếu diệu, thành tựu nhất 

thiết trí tuệ, hoặc đắc vô biên biện tài, thiện đàm chƣ pháp bí yếu, thuyết kinh hành đạo, 

ngữ nhƣ chung thanh, nhƣợc bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác”. 

Hôm  qua  chúng  tôi  giảng  đến  phần  mở  đầu  của  đoạn  này,  hôm  nay  chúng  tôi 

giảng  tiếp, và đọc lại kinh văn một lần nữa. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm 

Lão: “Chƣơng bên phải”, trong chƣơng kinh văn này có ba nguyện. “Ngƣời sanh vào 

nƣớc ta, thiện căn vô lƣợng”, hai câu này là tổng kết, chính là nói ba việc ở dƣới, ba 

việc đều là vô lƣợng thiện căn. 

“Thiện căn nghĩa là thiện của ba nghiệp thân khẩu ý kiên cố không thể bạt trừ, 

cho nên gọi là căn”. Thiện vì sao gọi là căn? Ba điều thiện chính là thân khẩu ý, trên 

thực tế là thập thiện nghiệp đạo. Ba câu đầu tiên của thập thiện nghiệp đạo là không sát 

sanh, không trộm cắp, không tà dâm, đây là cái thiện của thân. Chữ “dâm” này, theo 

nghĩa hẹp là nói vấn đề giữa nam và nữ, theo nghĩa rộng nghĩa là tất cả mọi việc làm 

quá đáng đều gọi là dâm. Bất luận sự việc gì, dâm tức là quá đáng hiểu hai ý này, mới 

hiểu đƣợc hàm nghĩa của Phật pháp sâu rộng vô cùng. 

Khẩu nghiệp là không vọng ngữ, không lƣỡng thiệt, không ỷ ngữ. Ỷ ngữ là nói lời 

ngon  ngọt  gạt  ngƣời,  không  ác  khẩu,  ác  khẩu  là  nói  lời  rất  khó  nghe,  rất  dễ  đắc  tội 

ngƣời  khác,  có  câu:  “khẩu  là  cánh  cửa  của  họa  phƣớc”.  Bản  thân  vô  ý,  ngƣời  khác 

nghe là có ý, ghi hận trong lòng, oan oan tƣơng báo, đời đời kiếp kiếp không bao giờ 

dứt.  Khi  tạo  nghiệp  rất  dễ,  khi  thọ  báo  khổ  vô  cùng,  không  phải  Phật  pháp  nói  với 

chúng ta, làm sao chúng ta biết đƣợc! 

Ý có ba điều thiện chính là không tham, không sân, không si. 

Thập thiện có mƣời điều nhƣ thế, nếu giảng tƣờng tận mƣời điều này. A ha hán là 

tiểu thừa, giảng tƣờng tận mƣời điều này thành 3000 điều, gọi là 3000 oai nghi. Quý vị 

xem triển khai nó quả là vô lƣợng vô biên, quy nạp lại chỉ có mƣời điều này. Bồ Tát 

càng rộng hơn, Bồ Tát nói càng tỉ mỉ, càng tƣờng tận hơn, nói thành tám vạn bốn ngàn 

tế hạnh. Có nhƣ vậy thật ƣ? Không chỉ bao nhiêu đó, tám vạn bốn ngàn tế hạnh là quy 

nạp. Nếu nói đến viên mãn, tất cả Nhƣ Lai trong ba đời mƣời phƣơng đều nói, nói đến 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              781/21 

vô lƣợng kiếp cũng không nói hết. Lời này là thật, hiện nay chúng ta có thể lãnh hội, 

có thể hiểu. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ ràng, hết thảy chúng sanh khởi tâm động niệm 

đều thuộc ba loại chu biến, điều này quốc sƣ Hiền Thủ nói trong Hoàn Nguyên Quán. 

Chúng ta đã học hai lần Hoàn Nguyên Quán, đó là triết học cao cấp, khoa học cao cấp. 

Cho nên đối với Phật pháp, ngày nay chúng ta có lý do tin rằng, theo tôi khoảng hai ba 

mƣơi năm sau Phật pháp không phải tôn giáo. Tôn giáo diệt vong, không còn tồn tại ở 

thế gian, nhƣng Phật pháp tồn tại. Phật pháp là gì? Phật pháp là khoa học cao cấp, triết 

học cao cấp. 

Ngày nay kết luận mà các nhà khoa học nghiên cứu đạt đƣợc, hoàn toàn giống với 

Phật pháp đại thừa nói. Thế giới hồng quan, nghiên cứu vật lý hƣ không, nói đến biên 

tế  của vũ  trụ  giống  với  Phật  pháp  nói. Kết  luận  của  họ  nói  khoa  học  kỹ  thuật  có  thể 

quan sát đƣợc 10% của toàn vũ trụ, còn 90% không nhìn thấy. Chúng ta hiểu những gì 

họ nói, vì sao không thấy? Chúng ta biết, trong kinh Đức Phật nói nó trở về tự tánh. Tự 

tánh không phải vật chất, cũng không phải tinh thần, cho nên không thể thấy đƣợc nó. 

Dùng phƣơng pháp gì để kiến tánh? Buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc sẽ kiến 

tánh. Các nhà khoa học chƣa buông bỏ, hoàn toàn dùng đệ lục ý thức. 

Thế giới vi quan, họ thấy đƣợc A lại da, tam tế tƣớng của A lại da. Nghiệp tƣớng 

của A lại da, ngày nay khoa học gọi là định luật đàn hồi, chấn động. Nghiệp tƣớng của 

A lại da chính là động, nhất niệm bất giác là chấn động, chấn động cực kỳ vi tế. Mà tốc 

độ vô cùng nhanh, nghĩa là tần suất rất cao. Chuyển tƣớng của A lại da chính là năng 

biến, cảnh tƣớng của A lại da chính là sở biến, không dễ! Giới khoa học cận đại thành 

tựu điều này, hoàn toàn thực hiện những gì trong kinh Phật nói. 

Dùng ý thức quan sát hết thảy pháp thế xuất thế gian, Đức Phật nói bên ngoài có 

thể quan sát đƣợc biến pháp giới hƣ không giới, bên trong có thể quan sát đƣợc A lại 

da. Duy nhất không thể kiến tánh, vì nó là vọng tâm, vọng không thấy đƣợc chân. Tự 

tánh là chân tâm, chân có thể thấy vọng, vọng không thấy đƣợc chân. Cần phải buông 

bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, nó liền hiện tiền, thật sự hiện tiền. Các nhà khoa 

học đến đƣợc cảnh giới này, ranh giới thành Phật. Nếu họ quay đầu buông bỏ tất cả, 

lập tức minh tâm kiến tánh. 

Những  thành  tựu  của  khoa  học  hiện  nay,  giúp  ích  rất  lớn  cho  ngƣời  học  Phật 

chúng ta. Vì ngày xƣa chỉ có nhập định, nhập vào thiền định thâm sâu, đó không phải 

tứ thiền bát định, cũng không phải định trong mƣời pháp giới. Tứ thiền bát định là của 

lục đạo, thiền định xuất thế gian thông thƣờng là nói đến tứ thánh pháp giới: Thanh văn, 

Duyên giác, Bồ Tát, Phật, Phật của mƣời pháp giới. 

Định pháp thân Bồ Tát đạt đƣợc là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, nghĩa là 

khởi  tâm  động  niệm  đều  buông  bỏ  hết.  Không  khởi  tâm  không  động  niệm,  chúng  ta 

không thể lãnh hội đƣợc cảnh giới này. Cảnh giới không khởi tâm không động niệm là 

gì? Là cảnh giới của Pháp thân Bồ Tát. 

Hôm nay trong đoạn kinh văn này chúng ta đọc đƣợc 48 nguyện của Phật A Di 

Đà, 48 nguyện chính là cảnh giới không khởi tâm không động niệm. Chúng đã đọc, 

đọc nhƣng vẫn khởi tâm động niệm. Hay nói cách khác, ngày nay chúng ta đã đọc, chỉ 

biết  cái  vẻ  bên  ngoài  của  48  nguyện,  chƣa  tiếp  xúc  đến  cốt  lõi  của  48  nguyện.  Pháp 

thánh  hiền  của  thế  xuất  thế  gian,  đều  phải  hiểu  nguyên  lý  này,  không  có  tâm  chân 

thành, dù  Phật  Bồ  Tát  hay  thánh  nhân  đến  dạy, cũng  chỉ  đƣợc  vẻ  bên  ngoài-  thƣờng 

thức. Chúng ta không thể khế nhập, không thể đƣợc lợi ích. Muốn đạt đƣợc lợi ích của 

thánh hiền và Phật Bồ Tát, vậy thì phải buông bỏ. Ở trƣớc kinh này chúng ta thấy, đầu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              782/21 

tiên là buông bỏ thân kiến, trong kinh nói rất rõ ràng, là những gì hôm qua chúng ta 

đọc đƣợc.“Thân kiến đứng đầu trong các loại kiến hoặc, chƣa đoạn kiến hoặc là không 

thể  vào  dòng  thánh,  chắc  chắn  trầm  luân  sanh  tử,  không  có  ngày  ra  khỏi”.  Điều  này 

trong kinh nói rất rõ ràng, ta còn chấp trƣớc thân này là ta, không thể ra khỏi luân hồi 

lục đạo, không vào đƣợc cửa Phật. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật,  dù  công  phu  cao  đến  mấy,  học  tốt  đến  đâu,  thiên 

nhân tán thán, cũng chỉ là học sinh mẫu giáo của Phật giáo, chƣa vào lớp một. Ai vào 

đƣợc lớp một? Ngƣời đã buông bỏ thân kiến, không còn, nghĩa là đoạn tận năm loại 

kiến hoặc. Đoạn thân kiến và biên kiến, biên kiến là đối lập. Không đối lập với ngƣời, 

không đối lập với sự, không đối lập với tất cả vạn vật. Không có ý niệm đối lập là phá 

biên kiến, sau đó phá kiến thủ kiến, phá giới thủ kiến. Hai loại này chúng ta thƣờng gọi 

là thành kiến, ngƣời bây giờ gọi là quan niệm chủ quan: tôi cho rằng nhƣ thế nhƣ thế.... 

Thành kiến về nhân, Phật pháp gọi là giới thủ kiến, thành kiến về quả gọi là kiến 

thủ kiến. Không có thành kiến, nghĩa là không có ý kiến, không có ý kiến mới có thể 

tùy duyên, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, mới có chân trí tuệ. Nếu có thành 

kiến, thành kiến là phiền não, là chấp trƣớc, chấp trƣớc một cách kiên cố. Sau cùng còn 

có một điều, phàm những gì trái với tự tánh gọi là tà kiến. 

Đoạn tận tất cả năm loại kiến giải sai lầm này, mới vào cửa Phật, tiểu thừa chứng 

quả Tu đà hoàn, đại thừa trong Kinh Hoa Nghiêm thập tín vị Bồ Tát, ta là Bồ Tát sơ tín 

vị, lớp một tiểu học. Chúng ta thƣờng gọi là tiểu tiểu thánh, tiểu tiểu thánh cũng rất khó 

đƣợc. Tuy họ chƣa lìa luân hồi lục đạo, nhƣng tuyệt đối không đọa vào ba đƣờng ác. 

Vì sao vậy? Vì họ chứng đƣợc bất thoái đầu tiên là vị bất thoái, địa vị của họ không 

thoái chuyển. Họ chỉ ngày càng nâng cao địa vị, không còn bị thoái về sau. Đây mới 

gọi là thánh nhân, gọi là dòng thánh. Tiểu thừa sơ quả trở lên, đại thừa sơ tín vị Bồ Tát, 

đích thực là nhƣ thế, không sai chút nào. 

Trong Phật pháp có hai hạng ngƣời rất dễ thành tựu, là thƣợng trí và hạ ngu. Hàng 

thƣợng thƣợng căn nghe một biết mƣời, là ai? Đại sƣ Huệ Năng thời nhà Đƣờng, là 

hàng thƣợng thƣợng căn, không đƣợc học hành, Ngài vừa nghe liền đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh, lập tức siêu việt 41 quả vị Bồ Tát. Sau khi khai ngộ, ngài thông 

đạt tất cả, không có gì không biết. Tất cả kinh điển Đức Phật nói trong suốt 49 năm, chỉ 

cần  đọc  cho  ngài  nghe,  ngài  liền  giảng  giải  cho  ta  nghe.  Có  thể  đem  những  chƣớng 

ngại của ngƣời học bộ kinh này, giúp họ phá mê khai ngộ, giúp họ chứng quả. 

Đại sƣ Thiện Đạo nói rất có lý, chúng ta không đƣợc tự xem thƣờng mình. Chúng 

ta có thể thành Phật ngay trong đời này hay không, thành pháp thân Bồ Tát ngay trong 

đời này hay không? Đại sƣ Thiện Đạo nói: Đƣợc. Nhƣng có một điều kiện là “do gặp 

nhân duyên không giống nhau”, xem ta gặp duyên gì. Nếu gặp thƣợng thƣợng duyên, 

ta sẽ có thƣợng thƣợng thành tựu, gặp nhân duyên khác nhau, điều này nói rất hay! 

Phàm phu vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, có thể đạt đƣợc hoa khai kiến Phật, 

vừa vãng sanh là hoa khai kiến Phật, đó là địa vị gì? Là Hoa Nghiêm viên giáo sơ trụ 

trở  lên.  Nghĩa  là  nói  trong  đời  này  ta  có  thể  đạt  đƣợc  cảnh  giới  giống  nhƣ  ngài  Huệ 

Năng vậy, gặp duyên! Nhƣng họ dùng là Tịnh độ, sự thù thắng của Tịnh độ không ai 

có thể nói ra đƣợc, cho nên gọi là pháp khó tin. 

Cƣ sĩ Hoàng Niệm Lão là ngƣời bạn đạo rất tốt của chúng tôi, ông là Kim Cang 

thƣợng sƣ của Mật tông. Khi hai chúng tôi gặp nhau, ông nói với tôi từ khi thành lập 

nƣớc nhân dân cộng hòa đến nay_ông tu Mật tông, tu mật tông thành tựu chỉ có sáu 

ngƣời, nƣơng vào mật pháp thành tựu. Nƣơng vào Tịnh độ thành tựu, tuyệt đối không 

chỉ sáu vạn ngƣời, điều này đã nói rõ ràng tất cả. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              783/21 

Thầy của ông, cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ là Bồ Tát tái sanh, đã truyền pháp này cho ông, 

chúng ta đã gặp đƣợc nhân duyên thù thắng này. Nhƣng ngày nay chúng sanh nghiệp 

chƣớng sâu nặng, tuy là Phật Bồ Tát truyền pháp, cũng rất khó đƣợc lợi ích, nguyên 

nhân là gì? Vì nghiệp lực của mình quá nặng, nghiệp chƣớng nghiêm trọng nhất là gì? 

Là  bất  kính,  tức  là  bất  hiếu,  bất  kính,  vấn  đề  này  hiện  nay  phổ  biến  khắp  thế  giới, 

không ai dạy. Bất hiếu cha mẹ, bất kính sƣ trƣởng, điều đầu tiên của Tịnh Nghiệp Tam 

Phƣớc nói: “hiếu dƣỡng cha mẹ, phụng sự sƣ trƣởng”. Không phải thầy muốn ta kính 

trọng, thầy  giáo  đó  không  phải  thầy  giáo tốt. Không phải  thầy  muốn  ta  kính, kính  là 

tánh đức của mình, tánh đức của ta hiển lộ ra, nó tự nhiên vốn là nhƣ thế. Không những 

ta phải kính thầy, mà phải kính tất cả mọi ngƣời. Quý vị xem sách của Nho Giáo, mở 

Lễ Ký ra câu đầu tiên nói: “Khúc Lễ viết: vô bất kính”. Tất cả đều phải cung kính, đối 

với côn trùng kiến gián cũng phải cung kính, chúng ta phải chắp tay xƣng Bồ Tát. Cây 

cỏ hoa lá, sơn hà đại địa đều cung kính hết. 

Giáo hoàng của Thiên chúa giáo, mỗi lần đến nơi trƣớc đây chƣa từng đến, ông 

nằm xuống đất để hôn đại địa, chí kính đối với đại địa. Không có gì không cung kính, 

ông  đã  thể  hiện  ra  điều  này,  thành  kính  chính  là  cửa  vào  Phật.  Ngày  nay  chúng  ta 

không  tôn  trọng  kinh  giáo,  không  để  trong  mắt.  Phật  Bồ  Tát  đến  nói  ta  cũng  nghe 

không  hiểu,  những  gì  hiểu  đƣợc  chỉ  là  vỏ  bên  ngoài,  là  thƣờng  thức.  Không  có  tâm 

cung kính, hiện nay là hiện tƣợng phổ biến khắp thế giới, vì vậy địa cầu mới có thiên 

tai lớn, nguyên nhân là nhƣ vậy. Các bậc thánh hiền thế xuất thế gian dạy những gì? 

Không dạy gì khác ngoài dạy một chữ thành, một chữ kính. Đây là sự thật hoàn toàn 

chính xác. 

Tôi ở Đài Trung học giảng sƣ, học kinh điển. Đến Đài Trung vốn là muốn nghe 

kinh, học Phật pháp, không dám phát tâm học giảng kinh. Đây là sự nghiệp của thánh 


hiền nhân, chúng tôi không dám khởi ý niệm này. Thầy khuyên tôi rằng, hôm nay lớp 

giảng  sƣ  có  tiết  học,  lớp  giảng  sƣ  thầy  Lý  mở  có  hơn  20  học  viên, đều  là  học  giảng 

kinh. Một tuần chỉ có một tiết ba tiếng đồng hồ, không phải ngày nào cũng học, thầy 

không có nhiều thời gian. Cho nên một năm chỉ học khoảng hơn 40 tiết, khoảng 45 tiết, 

còn  những  ngày  lễ  tết  cũng  mất  rất  nhiều  thời  gian.  Trên  thực  tế  một  năm  chỉ  học 

khoảng 45 tiết, một tiết ba tiếng đồng hồ. 

Tôi đến Đài Trung thân cận thầy, lớp học đó mới mở một tháng, cho nên tôi chỉ 

thiếu bốn tiết đầu tiên không đƣợc nghe, tiết học thứ năm thầy muốn tôi tham dự. Thầy 

nói em cứ đến xem thử, tôi đồng ý, tôi đến ngồi ở sau cùng dự thính. Sau khi học xong 

tiết học đó, tôi nói với thầy em cũng muốn tham gia. Ban đầu rất lo sợ, không có lòng 

tự  tin,  không  ngờ  thấy  những  học  viên  trong  lớp_có  thể  nói  một  nửa  trình  độ  không 

bằng tôi. Họ đều có thể học, sao tôi không thể. Trong này ngƣời động viên chúng tôi 

lớn nhất là cƣ sĩ Lâm Khán Trị, bà đã 60 tuổi, tốt nghiệp tiểu học, cũng tham gia lớp 

học này. Chúng tôi mới 30 tuổi, tuổi tác bằng nửa bà, tôi mới 30 tuổi, tốt nghiệp cấp 

hai. Bà 60 tuổi, tốt nghiệp tiểu học, đều có gan tham gia lớp học này. Bà nói rất hay, 

pháp duyên thù thắng, điều này động viên rất lớn cho chúng tôi. 

Giống nhƣ cổ nhân nói, thiên hạ không có việc gì khó, chỉ sợ ngƣời có tâm. Hình 

ảnh cƣ sĩ Lâm Khán Trị là niềm khích lệ rất lớn cho tôi, thấy bà nhƣ thế tôi không còn 

gì để nói. Cho nên mới chính thức xin thầy tham gia lớp học này, tôi là học sinh ghi 

danh sau cùng trong lớp học này. Thầy chiếu theo báo danh trƣớc sau, tôi sắp sau cùng. 

Nhƣng trong lớp tâm cung kính của tôi đối với Phật pháp, đối với thầy hơn hẳn họ, cho 

nên thành tích cũng hơn mọi ngƣời. Điều này không phải là ta đọc nhiều hay học nhiều, 

không liên quan đến điều này. Chân thành, cung kính liên quan rất lớn đến điều này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              784/21 

Đây là nói đến căn, căn nói ở đây chúng ta không thể không biết. 

Bên dƣới đại sƣ La Thập nói: “Thiện tâm kiên cố”. Có thiện tâm nhất định có lời 

nói thiện, nhất định có hành  vi thiện, vì  thế thiện tâm  bao gồm  cả  thân  khẩu ý. “Sâu 

không  thể  bạt  trừ”,  đây  là  căn,  căn  này  có  nhân  trong  đời  quá  khứ,  gọi  là  túc  căn, 

nhƣng  có  quan hệ  rất  lớn  với đời này.  Đời này,  đời này  phải  bồi dƣỡng  từ nhỏ, bồi 

dƣỡng điều gì? Dƣỡng hiếu tâm, dƣỡng hiếu thuận cha mẹ, tôn kính trƣởng bối, điều 

này nuôi dƣỡng từ nhỏ. Đời trƣớc có túc căn, đời này phải bồi dƣỡng từ nhỏ, nhƣ vậy 

căn này quả thật sâu không thể bạt trừ. Chút thiện căn này của tôi cũng là bồi dƣỡng 

nhƣ  thế,  chúng  tôi  sanh  trƣởng  ở  nông  thôn,  mƣời  tuổi  mới  rời  xa  nông  thôn  đến  ở 

thành thị. Căn này đều là dƣỡng thành lúc ở nông thôn, ngƣời nông thôn rất ít đọc sách, 

nhƣng tâm địa đều rất lƣơng thiện thuần hậu, điều này ngƣời thành phố thua xa. Ngƣời 

thành phố đƣợc học hành thông minh khéo léo, nhƣng chúng ta nói đến thiện căn, thì 

sự thuần hậu của họ thua xa ngƣời nông thôn. 

Từ nhỏ chúng tôi không dám trái lệnh cha mẹ, không dám không tôn trọng ngƣời 

lớn, từ nhỏ đã tiếp thu sự quản giáo nghiêm khắc này. Khi chúng tôi còn nhỏ, ra bên 

ngoài chơi đùa làm sai chuyện gì, không chỉ cha mẹ trách phạt, cha mẹ không có đó thì 

ngƣời đi đƣờng, ngƣời đi qua đó nhìn thấy đều có thể la mắng chúng tôi, trẻ con chúng 

tôi đều rất cung kính ngoan ngoãn nghe lời. Cha mẹ thấy thế đến cảm ơn, xin lỗi ngƣời 

qua đƣờng đó. Từ đây quý vị có thể tƣởng tƣợng đƣợc nếp sống trong xã hội thời đó. 

Hiện  nay  trẻ  con  nhƣ  thế  nào?  Không  nghe  lời  cha  mẹ  dạy,  ngƣời  ngoài  càng 

không  cần  nói. Không  những  không  tiếp  thu, chúng  còn  phản kháng, trong  tình  hình 

này có dám dạy chăng? Không dám dạy. Thầy không dám dạy học sinh, vì sao vậy? Vì 

không muốn kết oán thù với học sinh. Chúng không muốn tiếp thu thì thôi, ta hà tất tự 

tìm phiền phức! Điều này thầy Lý nói với tôi. Lớp học kinh của chúng tôi có hai học 

viên, thầy  rất  khách  sáo  với  họ.  Chúng  tôi  đều  cảm  thấy  rất  kỳ  lạ,  không  biết  vì  sao 

thầy rất khách sáo với hai ngƣời này? Nhƣng cũng không hề hỏi thầy. Tuy vậy đối với 

những ngƣời nỗ lực học tập thầy có đánh có mắng, đối với hai ngƣời này lại rất khách 

sáo,  chúng  tôi  cảm  thấy  rất  kỳ  lạ.  Một  hôm  thầy  gọi  tôi  đến  phòng  nói  với  tôi,  hai 

ngƣời đó là đến nghe giảng, không phải đến học. Nếu nói lỗi của họ, mặt liền đỏ lên, 

ngƣời  nhƣ  vậy  không  nên  nói,  nói là  kết  oán,  lúc  này  tôi  mới  hiểu  ý thầy.  Cho  nên 

chúng tôi  mới  thật  sự  hiểu, cổ nhân nói một  phần  cung kính dạy  một  phần, hai phần 

cung kính dạy hai phần, mƣời phần cung kính dạy mƣời phần, không cung kính không 

thể dạy. Thầy  thấy  tâm  cung  kính  của  chúng  ta, biết ta  có  thể  tiếp  thu  bao nhiêu, thì 

dạy ta bấy nhiêu. Dạy nhiều ta không tiếp thu hết, trôi mất, còn nhƣ dạy ít thì có lỗi với 

quý vị, đây gọi là khế cơ. Quán cơ bằng cách nào? Hoàn toàn xem cách xử sự đối nhân 

tiếp vật, quý vị có mấy phần tâm cung kính. 

Khi  tôi  học  triết  học  với  thầy  Phƣơng,  tôi  chỉ  biết  thầy  là  một  giáo  thọ  rất  nổi 

tiếng,  là  ngƣời  cùng  quê,  đồng  hƣơng  của  chúng  tôi.  Ông  là  hậu  duệ  của  phái  Đồng 

thành, quê nhà chúng tôi thuộc phái Đồng thành, cách Đồng thành 25 cây số, rất gần 

nên nhận đồng hƣơng với thầy. Muốn đến dự thính giờ học của thầy, liền viết một lá 

thƣ và một bài văn gởi cho thầy xem. Thầy trả lời thƣ, hẹn tôi đến nhà thầy gặp. Hôm 

gặp mặt đã quyết định, không để tôi đến trƣờng dự thính, chủ nhật hàng tuần dạy cho 

tôi hai tiếng ở nhà thầy, dạy một tiết học hai tiếng. Tôi học triết học với thầy bằng cách 

này, nơi chiếc bàn tròn trong phòng khách nhỏ ở nhà Thầy, một thầy một trò, chúng tôi 

đã  học  nhƣ  thế.  Chúng  tôi  vốn  không  hề  quen  biết!  Sau  đó  suy  nghĩ  đây  là  nguyên 

nhân gì? Là nhờ sự cung kính. Tôi viết cho thầy lá thứ bằng chữ khải rất quy củ, và 

một bài văn hơn 2000 chữ, viết bằng bút lông rất nghiêm chỉnh, không có chữ nào viết 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              785/21 

láu, tôi nghĩ chắc là đó nguyên nhân. Thầy dạy học nhiều năm nhƣ thế, có thể chƣa 

thấy học sinh nào cung kính nhƣ vậy, cho nên đặc biệt dành thời gian để dạy tôi. Mãi 

đến lúc thầy qua đời, năm 1977 tôi giảng kinh ở HongKong, tôi nhận đƣợc tin tức thầy 

đã qua đời. Ba ngày sau tôi giảng kinh ở đây xong, liền trở về Đài Loan tham dự lễ 

truy điệu của thầy. Trong lễ truy điệu nghe Tần Lý Nghi báo cáo tôi mới biết, ông là 

thầy  của  Tƣởng  Giới  Thạch.  Nếu  tôi  biết  sớm  điều  này  chắc  không  dám  đến  gần, 

không dám thân cận ngƣời này. Tôi theo học với thầy hơn 20 năm, thầy chƣa từng nói 

đến  điều  này.  Gặp  mặt  không phải dạy  học  thì  cũng nói đến  những điều trong  cuộc 

sống hằng ngày. Cựu tổng thống và Tƣởng Kinh Quốc đều là học trò của thầy. Quý vị 

sẽ hiểu, thành kính quan trọng biết bao nhiêu. 

Tôi gặp đƣợc ba ngƣời thầy, họ đều đặc biệt dạy tôi, đại sƣ Chƣơng Gia cũng vậy. 

Tôi học Phật với đại sƣ Chƣơng Gia, đây là một trong tứ đại Lạt ma của Tạng truyền, 

đều là học trò của đại sƣ Tibetan. Tây Tạng có hai vị là Đạt lai và Ban thiền, Mông cổ 

có hai vị là Chƣơng Gia và Triết Bố Tôn Đan Ba. Bốn vị Lạt ma này, chỉ có một mình 

Chƣơng Gia ở Bắc Kinh, là thân phận quốc sƣ. Các đế vƣơng thời nhà Thanh đều học 

theo ông, bất kỳ vấn đề gì cũng đến thỉnh giáo. 

Đại sƣ Chƣơng Gia cũng dạy tôi nhƣ thế, một tuần hai tiếng, chủ nhật hàng tuần 

đều đến chỗ đại sƣ. Tôi học với ông ba năm, ông còn là ngƣời đặt nền tảng Phật pháp 

cho  tôi.  Tôi  xuất  gia  là  ông  mệnh  lệnh,  ông  dạy  tôi  xuất  gia,  dạy  tôi  học  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni. Tôi chính thức tiếp xúc Phật pháp, xem cuốn sách đầu tiên là đại sƣ 

Chƣơng Gia đƣa, truyện ký Đức Phật Thích Ca. Thích Ca Phổ và Thích Ca Phƣơng 

Chí trong Đại Tạng Kinh. Ông nói với tôi, học Phật trƣớc tiên phải nhận thức về Đức 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  học  tập  theo  ngài.  Nếu  không  biết  về  ngài,  ta  rất  dễ  đi  sai 

đƣờng, đi lệch lạc, chúng ta thƣờng nói là đi đƣờng vòng. 

Bởi  vậy  tôi  mới  biết  đƣợc,  Đức  Phật  vốn  là  một  vƣơng  tử,  thiếu  niên  đa  tài  đa 

nghệ lại hiếu học. 19 tuổi rời xa cung vàng điện ngọc để đi tham học, tất cả cao nhân 

của các tôn giáo và học thuật của Ấn độ đều đến thân cận, đúng là quảng học đa văn. 

Về sau chúng tôi thâm nhập kinh tạng mới biết, đây là Đức Phật làm gƣơng cho chúng 

ta  thấy, cho  ai thấy?  Cho  phần tử  tri  thức  đƣơng  thời  thấy, ngài  chuyên  để  cho  hạng 

ngƣời này thấy. Không phải quý vị quảng học đa văn ƣ? Tôi cũng quảng học đa văn, 

quý vị thấy tôi đã thành tựu nhƣ thế nào. Thành tựu ra sao? Đến sau cùng, ngài ngồi 

dƣới cội bồ đề, dƣới cây tất bát la, về sau gọi là cây bồ đề. Ngài buông bỏ tất cả những 

gì đã học trong suốt 12 năm qua, 19 tuổi bắt đầu học cho đến 30 tuổi, buông bỏ hết 

thảy những gì học đƣợc suốt 12 năm qua. Những thứ này là gì? Là sở tri chƣớng. Quý 

vị học nhiều thứ nhƣ thế là sở tri chƣớng. Buông bỏ phiền não chƣớng, buông bỏ sở tri 

chƣớng,  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.  Những  điều  đã  học  đƣợc  không  thể 

không buông bỏ. 

Tôi vừa mới nói với quý vị, các nhà khoa học rất đáng nể, họ dùng kỹ thuật máy 

móc  của  khoa  học,  quan  sát  đƣợc  biên  duyên  của  vũ  trụ,  quan  sát  đƣợc  lƣợng  tử. 

Lƣợng tử trong kinh Phật gọi là cực vi chi vi, nếu họ không buông bỏ thành tựu này thì 

không thể kiến tánh. Đó gọi là sở tri, sở tri chƣớng, chƣớng ngại ta minh tâm kiến tánh. 

Buông bỏ những thứ này, họ liền thành Phật. Họ đoạn phiền não chƣớng từ lâu, sở tri 

chƣớng khó đoạn. “Bát nhã vô tri, vô sở bất tri”, không phải học nhiều thứ thì biết tất 

cả, không phải. 

Lúc Khổng phu tử còn tại thế, có ngƣời nói ông có trí tuệ nhƣ thế, có biện tài nhƣ 

thế, nhất  định  ông  học  rất  nhiều  thứ, đọc  rất  nhiều  sách.  Không  tử  nói  không  có, tôi 

không học nhiều cũng không đọc nhiều: “Ngô đạo nhất dĩ quán chi”. Nhất ở đây nghĩa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              786/21 

là gì? Phật pháp gọi là nhất tâm, trong Kinh Di Đà gọi là nhất tâm bất loạn, trên thực tế 

chính là thành kính_chân thành, cung kính. Ngƣời ta hỏi gì, đều do trí tuệ trong tự tánh 

ứng đối, không phải học đƣợc. Tất cả pháp thế xuất thế gian đều do tự tánh biến hiện ra, 

khi đã kiến tánh có điều gì không biết, điều gì không thấu triệt? Kiến tánh là minh bạch 

hoàn toàn, nhất dĩ quán chi, nhất tâm quan trọng biết bao! 

Vì thế khi học tập ta chỉ nên học một bộ kinh, nhất môn thâm nhập, đó là phƣơng 

pháp. Chỉ có nhất mới tƣơng ƣng với nhất tâm, quá nhiều không tƣơng ƣng với nhất 

tâm. Quá nhiều biến thành tri thức, một môn trở thành trí tuệ, không giống nhau! 

Đức Phật mở ra tám vạn bốn ngàn pháp môn, không phải dạy ta học hết, nhƣ vậy 

thì học đến ngu ngƣời. Học nhƣ vậy là sai, không hiểu nghĩa chân thật của Nhƣ Lai. 

Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  là  nói  thế  gian  có  tám  vạn  ngƣời  căn  tánh  khác  nhau, 

nghĩa là nhƣ thế. Mỗi ngƣời mắc bệnh khác nhau, tùy bệnh cho thuốc, thuốc đến bệnh 

trừ, bệnh lành ngay. Bệnh mỗi ngƣời không giống nhau, phƣơng thuốc sao giống nhau 

đƣợc?  Đây  gọi  là  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  nếu 

muốn lành bệnh chỉ có thể dùng một loại thuốc là trị lành. Nếu dùng nhiều loại thuốc, 

đã mất mạng từ lâu, chết vì trúng độc. Phật pháp cũng là độc dƣợc, cần phải biết điều 

này. Học Phật nếu học sai pháp môn chính là độc dƣợc, đoạn mất pháp thân huệ mạng 

của mình, phải biết điều này. Nhƣ trong tiệm thuốc vậy, thuốc đều là thuốc tốt, nhƣng 

nếu uống hết thì chết là điều đƣơng nhiên. Quý vị đến tiệm thuốc bắc, tùy tiện mua ba 

bốn mƣơi loại về uống, thử xem có còn mạng chăng. Bởi vậy bác sĩ cho thuốc, ta bị 

bệnh gì nên dùng thuốc ra sao, không đƣợc dùng sai. Phân lƣợng phải thích hợp, không 

đƣợc ít cũng không đƣợc nhiều, chúng ta có thƣờng thức này. Phật pháp cũng nhƣ thế, 

là pháp dƣợc đối trị tập khí phiền não của chúng ta. Kinh Kim Cang nói rất hay: “Pháp 

môn bình đẳng, không có cao thấp”, những lời này đều là trƣớc đây đại sƣ Chƣơng Gia 

nói với tôi, không đƣợc coi nhẹ bất kỳ pháp môn nào. 

Chúng ta học Kinh Hoa Nghiêm, 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử. Pháp 

môn tu học của 53 vị thiện tri thức đều khác nhau, Thiện tài đối đãi bằng tâm nhƣ thế 

nào?  Tâm  chân  thành  cung  kính.  Pháp  môn nào  cũng nghe,  nhƣng  không phải pháp 

môn nào cũng học. Pháp môn nào cũng nghe nghĩa là sao? Pháp môn nào ta cũng biết. 

Thiện Tài học pháp môn gì? Pháp môn niệm Phật. Quý vị thấy ngài học với ngƣời thứ 

nhất, ngƣời đầu tiên ngƣời xƣa gọi là: “vào trƣớc làm chủ”. Ngƣời Ấn độ cũng nhƣ vậy, 

vào trƣớc làm chủ. Vị thiện tri thức đầu tiên là tỳ kheo Kiết Tƣờng Vân, Bát Thập Hoa 

Nghiêm gọi là tỳ kheo Đức Vân. Tu Ban châu tam muội, chuyên niệm Phật A Di Đà 

cầu  sanh  Tịnh  độ.  Tỳ  kheo  Kiết  Tƣờng  Vân  nói  pháp  cho  ngài,  nói  về  21  loại  pháp 

môn niệm Phật. Triển khai 21 loại pháp môn niệm Phật này, chính là tám vạn bốn ngàn 

pháp môn. Cho nên Kinh Hoa Nghiêm nói, một là tất cả, tất cả là  một, chủ bạn viên 

dung. 

Đối với pháp môn niệm Phật mà nói, niệm Phật là chủ, tám vạn bốn ngàn pháp 

môn là bạn. Thiền tông, thiền là chủ, pháp môn Tịnh độ là bạn. Cho nên chủ không có 

độc nhất, một trong hai, bất kỳ pháp môn nào đều có thể làm chủ, ngoài ra đều là bạn, 

chủ bạn là bình đẳng. Nhƣ khai hội vậy, chủ tịch chỉ có một, không phải là nhất định 

ngƣời nào đó làm chủ tịch. Thay đổi thƣờng xuyên, và thay đổi bất kỳ lúc nào. Mỗi 

ngƣời đều là chủ, mỗi ngƣời đều là bạn. Đây là sự vi diệu tột cùng của Phật pháp đại 

thừa, viên dung tự tại, viên dung vô ngại. Không thể không biết những đạo lý này. Nếu 

học chúng ta phải nỗ lực vun bồi thiện căn, không tu từ thiện căn, cho dù dùng nhiều 

thời gian, nhiều tinh thần cũng không có hiệu quả. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              787/21 

Chúng tôi học Phật bao nhiêu năm nay,  đi khắp các quốc gia trên thế giới, thấy 

những  ngƣời  học  Phật.  Tại  gia  không  thực  hành  Thập  Thiện  Nghiệp,  không  có  thiện 

căn, ngƣời xuất gia không thực hành Sa Di Luật Nghi. Quý vị hỏi vì sao ngày nay Phật 

giáo suy yếu nhƣ vậy? Nguyên nhân là không có nền tảng. Giống nhƣ cây cối vậy, rể 

bị hƣ hoại rồi. Tuy cây vẫn còn, nhƣng có thể ngã xuống bất kỳ lúc nào, vì gốc không 

vững chắc, phải làm sao đây? 

Những năm gần đây, tôi luôn đi khắp nơi khuyến khích, hy vọng mọi ngƣời coi 

trọng nền tảng. Tuyệt đối đừng phân biệt Đệ Tử quy là của Nho giáo, tôi học nó làm gì? 

Cảm Ứng Thiên là của Đạo Giáo, nhƣ vậy là sai lầm. Giáo lý đại thừa không có ta và 

ngƣời, có ta có ngƣời là có đối lập, đó là biên kiến, không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Chúng  ta  tu  Tịnh  độ,  nguyên  tắc  chỉ  đạo  cao  nhất  của  Tịnh  độ,  là  Tịnh  Nghiệp 

Tam Phƣớc trong Quán Kinh nói. Câu đầu tiên trong Tịnh Nghiệp Tam Phƣớc là hiếu 

dƣỡng cha mẹ, câu thứ hai phụng sự sƣ trƣởng. Làm thế nào thực hành hai câu này? 

Trong kinh điển tiểu thừa nói rất nhiều, phân lƣợng rất nhiều, ta có thời gian để xem 

chăng? Nho giáo đã quy nạp vấn đề này, 113 điều này chính là nền tảng của Phật giáo. 

Đệ Tử Quy chính là thực hành hiếu dƣỡng cha mẹ, phụng sự sƣ trƣởng, quý vị có thể 

không học ƣ? 

“Từ  tâm  bất  sát”,  thực  hành  ở  Cảm  Ứng  Thiên  của  Đạo  giáo,  trong  Cảm  Ứng 

Thiên nói hơn 190 vấn đề về quả báo thiện ác, giáo dục nhân quả. Đệ Tử Quy là giáo 

dục luân lý đạo đức, có nền tảng này, Thập Thiện Nghiệp ở sau sẽ thiết thực hơn, tiếp 

tục  tu  Thập  Thiện  Nghiệp.  Nếu  không  có  nền  tảng  của  Nho  và  Đạo,  không  thể  học 

đƣợc  Thập  Thiện  Nghiệp.  Học  nhƣ  thế  nào?  Học  tiểu  thừa,  đƣợc,  triển  khai  Thập 

Thiện Nghiệp là 3000 oai nghi, đại thừa triển khai là tám vạn bốn ngàn tế hạnh. Sau đó 

ta thử nghĩ lại, triển khai Đệ Tử Quy phải chăng là tám vạn bốn ngàn tế hạnh? Đúng 

vậy.  Triển  khai  Thái  Thƣợng  Cảm  Ứng  Thiên,  là  3000  oai  nghi  ƣ?  Đúng  thế,  trong 

Phật pháp một là tất cả, tất cả là một. Không nói một tức là cả, ngoại trừ Nho và Đạo 

giáo, không nói nhƣ vậy. Không những không nói nhƣ vậy, mà hết thảy Tôn giáo của 

thế gian đều không bài xích, vậy mới đúng. Tất cả pháp không lìa tự tánh. Cơ đốc giáo 

có lìa tự tánh chăng? Không có, Thiên chúa giáo cũng không lìa tự tánh. Phật không lìa 

tự tánh, ma cũng không lìa tự tánh. Trong giáo lý đại thừa không có Phật cũng không 

có ma, giác ngộ tức là Phật, mê chính là ma. Phật và ma là ai, ở đâu? Ở trong tâm ta, 

tâm ta nhất niệm giác là Phật xuất thế, nhất niệm mê ma liền đến. Chúng ta học Phật, 

muốn thành tựu ngay trong đời này, muốn vãng sanh ngay trong đời này, ta không thể 

không có nền tảng, tuyệt đối không đƣợc lơ là nền tảng giáo dục. 

Chúng ta xem tiếp bên dƣới. “Thiện có thể sanh diệu quả, sanh dƣ thiện, nên gọi 

là căn”. Thiện có thể sanh diệu quả, diệu quả tức là thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc 

thuần tịnh thuần thiện, tâm hiện thức biến, nó xuất hiện nhƣ thế. Nếu tâm ta bất thiện, 

hành vi bất thiện, làm sao đến đó đƣợc! 

Bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này, chính là Phật A Di Đà phƣơng tiện tiếp dẫn lục đạo 

chúng sanh trong tất cả cõi nƣớc Chƣ Phật, khắp biến pháp giới hƣ không giới. Phật 

dùng kinh này để dẫn dắt, chúng ta học kinh này phải suy nghĩ tƣờng tận. Trong kinh 

này nói, điều gì ta làm đƣợc, điều gì chƣa làm đƣợc? Kinh văn nào tƣơng ƣng với tâm 

hành chúng ta, kinh văn nào không tƣơng ƣng? Tƣơng ƣng thì duy trì, không tƣơng 

ƣng phải thay đổi, đây gọi là tu hành chơn chánh. 

“Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn”, cổ nhân chế giễu chúng ta, “hét khản cổ họng 

chỉ uổng công”. Phải biết rằng, miệng niệm  Di Đà tâm là Di  Đà, tâm phải thiện mới 

đƣợc.  Trong  tâm  không  có  Phật  Di  Đà,  miệng  niệm  Di  Đà  cũng  vô  ích,  không  thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              788/21 

không biết điều này. Tuy nói pháp môn này vạn ngƣời tu vạn ngƣời vãng sanh, không 

sai, đại sƣ Thiện Đạo nói nhƣ thế. 

Lúc tôi ở Đài Trung, thầy Lý nói với tôi, thầy không nói ai khác mà nói liên xã ở 

Đài Trung, liên hữu của chúng ta. Liên hữu rất nhiều, nhƣng thật sự vãng sanh chỉ hai 

ba phần vạn. Trong liên hữu, một vạn ngƣời niệm Phật chỉ có hai ba ngƣời vãng sanh. 

Nguyên nhân là gì? Thiện căn rất quan trọng. Có thiện căn không ai không vãng sanh, 

không  có  thiện  căn  thì  trong  đời  này  chỉ  trồng  hạt  giống  vào  A  lại  da  thức.  Có  lợi, 

không  phải  không  có  lợi,  nhƣng  đời  này  không  thể  vãng  sanh,  vẫn  tiếp  tục  trôi  lăn 

trong luân hồi, phải hiểu đạo lý này. 

Họ có thể sanh diệu quả, có thể sanh dƣ thiện, nghĩa là tất cả thiện pháp thế xuất 

thế  gian,  đều  từ  thiện  căn  sanh  ra.  Quý  vị  xem  thiện  căn  quan  trọng  biết  bao,  có  thể 

không tu ƣ? Trong giáo lý đại thừa nói về ba thiện căn, không tham, không sân, không 

si, ý này rất thâm sâu. Không những không tham pháp thế gian, cũng không tham pháp 

xuất thế gian. Là muốn ta đoạn căn bất thiện, không phải bắt ta đổi đối tƣợng, đổi đối 

tƣợng là sai. Nói cho quý vị biết, Phật không có pháp, Phật pháp là giả không phải thật. 

Tất cả pháp Phật nói gọi là pháp phƣơng tiện. Chân thật thì sao? Chân thật không nói 

ra  đƣợc, gọi là  “ngôn  ngữ đạo  đoạn,  tâm  hành xứ diệt”, đó  là  chân thật.  Nhƣng  thứ 

không thật này có thể dẫn dắt ta đến chân thật, cho nên cái giả này cũng rất hữu ích. 

Khi  hiểu  đƣợc  cái  giả  này  liền  buông  bỏ nó, chân  thật lập tức  hiện  ra. Không  buông 

đƣợc thì sao? Không buông đƣợc thì vĩnh viễn là giả. 

Không  phải  Kinh  Kim  Cang  nói  qua  sông  ƣ?  Gọi  là  Phiệt  dụ  giả.  Chúng  ta  nói 

phiệt, ngƣời ta không hiểu, là thuyền đó, qua sông bằng thuyền. Qua sông bằng thuyền, 

thuyền chính là Phật pháp, công cụ. Đến nơi ta phải lên bờ, cứ ở trên thuyền không nỡ 

bỏ  nó,  nhƣ  vậy  mãi  mãi  không  lên  bờ  đƣợc.  Đến  đƣợc  bờ,  thuyền  không  cần  nữa. 

“Pháp còn phải bỏ” xả bỏ, “huống gì phi pháp”, nhƣ vậy mới lên bờ đƣợc. Bởi thế Phật 

pháp sao có thể chấp trƣớc? Phật pháp sao có thể chiếm hữu? Không thể. 

Tôi  từng  gặp  ngƣời  đối  với  Phật  pháp  rất  chấp  trƣớc,  chấp  trƣớc  điều  gì?  Chấp 

trƣớc kinh sách, cất giữ kinh sách nhƣ của báu, phòng sách của ông ta không phải ai 

cũng vào đƣợc. Khi tôi đến thăm, ông ta mới mở ra cho tôi xem, cất giữ bản gỗ rất quý. 

Bản thời nhà Đƣờng, bản thời nhà Tống, bản quý. Sau khi vị này chết đi về đâu, quý vị 

có biết chăng? Làm sâu mọt trong sách. Ông tham ái số sách đó, không buông bỏ đƣợc, 

sau khi chết đầu thai làm con mọt trong sách, quý vị nói có đáng sợ chăng! 

Còn có ngƣời thích tƣợng Phật, ngày xƣa tƣợng Phật điêu khắc bằng gỗ, đều dùng 

chất liệu gỗ tốt, rồi giát vàng lên tƣợng Phật. Tƣợng Phật bị chuột gặm hƣ, chuột làm 

tổ trong tƣợng  Phật. Ngƣời sƣu  tầm  tƣợng  Phật,  ngƣời  yêu  thích tƣợng  Phật, sau  khi 

chết biến thành chuột trong bụng tƣợng Phật. Con ngƣời đầu thai vào cõi nào, ai quyết 

định? Là sự yêu thích của chính mình, chính là sự chấp trƣớc kiên cố của chính mình, 

họ đầu thai vào đó. 

Bởi vậy Đức Phật Thích Ca Mâu Ni rất cao siêu, khi ngài còn tại thế không kiến 

lập đạo tràng, cũng không thờ tƣợng Phật. Mỗi ngày ngủ dƣới gốc cây, nên nhớ mỗi 

gốc cây chỉ đƣợc ngủ một đêm, ngày thứ hai dọn đến nơi khác, sợ ta tham luyến gốc 

cây  này.  Tham  luyến  gốc  cây  này  rất  phiền  phức,  sau  khi  chết,  dƣới  gốc  cây  này  có 

kiến, chính là họ biến thành, thứ này rất đáng ghét! Đức Phật làm tấm gƣơng tốt cho 

chúng  ta,  phải  hiểu  dụng  ý  của  ngài,  hiểu  khổ  tâm  của  ngài.  Từ  chỗ  này  ta  lãnh  hội 

đƣợc từ bi vô tận của Phật, yêu thƣơng đối với thế nhân, thị hiện đối với thế nhân chu 

đáo vô cùng. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              789/21 

Tôi theo đại sƣ Chƣơng Gia ba năm, thầy thƣờng căn dặn phải học Phật, phải học 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, nhƣ vậy mới đúng. Ngài đã làm tấm gƣơng tốt nhất cho 

chúng ta, tuyên thuyết kinh điển về Tịnh độ cho chúng ta. Ngày nay chúng ta gặp đƣợc 

bản hội tập hoàn  mỹ nhất  mà  mấy ngàn năm, chúng ta  muốn đạt đƣợc, cuối cùng đã 

hoàn thành trong tay cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ. Có thể nói chúng ta là ngƣời đầu tiên đạt đƣợc, 

không hề đơn giản, đây là Phật Bồ Tát sắp xếp. 

Cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ là đệ tử truyền pháp của Hạ Liên Cƣ, cũng chỉ có một mình 

ông. Chúng tôi có duyên gặp đƣợc, có duyên thỉnh giáo. Ông lớn hơn tôi khoảng mƣời 

tuổi, tôi vốn tƣởng rằng ông không còn trẻ, không ngờ khi gặp mặt ông không già lắm, 

lớn hơn tôi 10 tuổi. Thầy Lý hơn tôi 39 tuổi, hơn tôi 30 tuổi là thuộc hàng tổ phụ. Đầu 

tiên tôi vốn tƣởng rằng cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ tuổi xấp xỉ với thầy Lý, rốt cuộc nhỏ hơn 

rất nhiều, khi gặp mặt mới biết. 

Bởi vậy năng sanh dƣ thiện, bên dƣới là nói cụ thể với chúng ta, diệu quả là gì? 

“Đều đƣợc sức kiên cố của kim cang na la diên thân”, đây là diệu quả. Sanh đến thế 

giới tây phƣơng Cực Lạc, là kim cƣơng na la diên thân. Thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng 

có vô lƣợng vẻ đẹp nhƣ ở trƣớc đã học, tuyệt đối không chỉ 32 tƣớng tốt 80 vẻ đẹp, 

thiện căn có thể sanh diệu quả. Cho nên ta nhất định phải hiểu, chúng ta ở thế gian này 

thọ mạng không dài, phải siêng năng nỗ lực tu thiện căn. Đến thế giới Cực Lạc là thiện 

quả  trang  nghiêm.  Nếu  ta  thật  sự  tu  là  nắm  chắc  chuyện  vãng  sanh,  rất  nhiều  ngƣời 

không chắc chắn vãng sanh. Cầu điều này giúp, cầu điều kia giúp đều không chắc chắn, 

cầu chính mình đáng tin nhất. Cầu chính mình việc gì? Khi vãng sanh tự tại, biết trƣớc 

giờ  chết, không  sanh  bệnh, đứng  vãng  sanh, ngồi  vãng  sanh. Ngƣời  giảng  kinh  vãng 

sanh trên bục giảng, giảng kinh xong cáo từ mọi ngƣời, tôi phải đi đây, tự tại biết bao! 

Cầu chính mình mới là đáng tin cậy nhất, dựa ngƣời khác không đáng tin. Trong kinh 

Đức Phật thƣờng nói, cha con lên núi mỗi ngƣời tự nỗ lực, không ai giúp đƣợc ai, đây 

là lời nói thật. Nhƣng niệm Phật lâm chung là nhân duyên, khi gặp chúng ta kết duyên 

với họ, giúp họ một tay. Họ có thiện căn chắc chắn vãng sanh, nếu không có thiện căn 

cũng trồng đƣợc thiện căn. Đời này không thể thành tựu, đời sau kiếp sau gặp đƣợc 

Tịnh độ họ sẽ thành tựu, tất cả đều là việc tốt, đây là nguyện thứ 32. 

Bên  dƣới  là  Hoàng  Niệm  Lão  giải  thích  cho  chúng  ta:  “Trích  dẫn  của  pháp  sƣ 

Cảnh  Hƣng,  gọi  là  nguyện  thân  đƣợc  kiên  cố”.  Kim  cang, tiếng  Phạn  là  bạt  chiết  la, 

hoặc là nói phạt chiết la, đây là dịch âm không giống nhau, nghĩa gần nhau. Đây là âm 

tiếng Phạn, dịch sang tiếng Trung nghĩa là kim cang. 

Trong quyển thứ năm của Tam Tạng Pháp Số nói: “Trong kim cứng nhất, cho nên 

gọi là kim cang”. Kim là kim loại, không phải chỉ vàng, là kim loại. Là vật cứng nhất 

trong kim loại, cang là cứng. Cứng nhất gọi là kim cang. Quyển 41 của Đại Tạng Pháp 

Số  nói:  “tiếng  Phạn  là  bạt  chiết  la,  tiếng  Hoa  gọi  là  kim  cang.  Bảo  này  xuất  phát  từ 

trong kim thuộc, màu sắc nhƣ tử anh, tôi luyện nhiều lần cũng không hƣ. Cứng và sắc 

vô cùng, có thể cắt ngọc, là vật hy hữu của thế gian, cho nên gọi là bảo”. Trong ngoặc 

đơn nói: “Tức đá kim cƣơng, thƣờng gọi là tán thạch”, đây là nhẫn kim cang, tán thạch. 

Độ  cứng  lớn  nhất.  Đây  là  một  loại  trong  bảo  thạch,  hiện  nay  là  thứ  trị  giá  cao  nhất 

trong loại châu bảo, nó rất cứng. Cho nên thông thƣờng dùng để cắt thủy tinh, cắt ngọc, 

dùng nó làm công cụ. 

Từ  điểm  này  khiến  ta  lãnh  hội  đƣợc,  ở  thế  giới  Cực  lạc,  thân  thể  chúng  ta  đạt 

đƣợc là thân kim cang bất hoại, đây là nói thể chất. Tƣớng hảo càng tốt đẹp không thể 

tả đƣợc, vô lƣợng quang, vô lƣợng thọ, đây là thân thể thật sự của chúng ta, kim cang 

bất hoại thân. Thân thể này của chúng ta rất yếu đuối, thân này từ đâu mà có? Từ phiền 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              790/21 

não, vọng tƣởng. Ở thế giới Cực Lạc thân tƣớng ta đạt đƣợc không phải từ vọng tƣởng, 

mà từ trong thanh tịnh bình đẳng giác hiển lộ ra. Đồng thời đƣợc 48 nguyện của Phật A 

Di Đà gia trì, thù thắng vô cùng, mƣời phƣơng thế giới không tìm thấy. 

Chúng ta hiểu đƣợc đạo lý này, hiểu rõ chân tƣớng sự thật, lòng cảm ân đối với 

Phật A Di Đà tự nhiên sanh khởi. Mới thật sự lãnh hội đƣợc, từ bi của Phật Di Đà đạt 

đến tột cùng. Cổ nhân nói: “Chỉ ƣ chí thiện”, bốn chữ này dùng ở thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc rất thích hợp, dùng ở nơi khác là lời tán thán, chƣa chắc là sự thật. Mọi sự vật 

ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, đều có thể nói là chỉ ƣ chí thiện. Thiện đến tột cùng, 

đến cứu cánh viên mãn. 

“Lại Kim cang là tên gọi tắt của chày kim cang”. Chày kim cang là binh khí, vũ 

khí. “Những thứ tay thần kim cang nắm”, Kinh Đại Nhật, Kinh Đại Nhật là kinh điển 

căn bản của Mật Tông, trong này có giải thích: “Phạt chiết la tức là chày kim cang, vốn 

là  binh  khí  của  Ấn  độ,  Mật  tông  lấy  nó  để  tƣợng  trƣng  trí  tuệ  sắc  bén”.  Câu  này  rất 

quan trọng, trong Phật pháp nhất định phải hiểu ý nghĩa biểu trƣng của nó, biểu trƣng 

điều gì? Biểu trƣng cho trí tuệ, trí tuệ giống nhƣ chày kim cang vậy, có thể phá tất cả 

binh khí, tất cả binh khí không thể phá hoại chày kim cang. Đây biểu thị điều gì? Tự 

tánh đầy đủ trí tuệ bát nhã, có thể đoạn tất cả phiền não của thế xuất thế gian. Thế gian 

này có phiền não, xuất thế gian nào có phiền não chăng? Có. Xuất thế gian, thế ở đây 

là lục đạo, sau khi ra khỏi lục đạo có Thanh văn pháp giới, Duyên giác pháp giới, Bồ 

Tát pháp giới, Phật pháp giới. Tứ pháp giới này gọi là xuất thế gian, họ có khởi tâm 

động niệm nhƣng không có chấp trƣớc, họ không có chấp trƣớc. Do đây có thể biết, 

chấp trƣớc là điều phiền phức nhất, không chấp trƣớc sẽ ra khỏi lục đạo, lục đạo không 

còn. Không có vọng tƣởng phân biệt, họ sẽ vƣợt thoát mƣời pháp giới, vƣợt thoát mƣời 

pháp giới mới gọi là viên mãn, mới gọi là cứu cánh viên mãn. Pháp giới đó gọi là nhất 

chân pháp giới, vì sao vậy? Vì nó vĩnh hằng bất biến, vì sao bất biến? Vì nó không có 

tâm ý thức. Đức Phật nói rất hay, có thể hiện cảnh giới là tâm, chân tâm, tự tánh. Cảnh 

giới do tâm tánh hiện nó không thay đổi, thay đổi là gì? Là phân biệt chấp trƣớc, có 

phân biệt chấp trƣớc sẽ thay đổi. Tứ thánh pháp giới trong mƣời pháp giới ít phân biệt 

chấp trƣớc, họ biến hóa không lớn. Trong lục đạo chấp trƣớc rất nghiêm trọng, cho nên 

biến  hóa  rất  lớn.  Mỗi  ý  niệm  đều  không  giống  nhau,  niệm  niệm  không  tƣơng  đồng, 

nhiễm  tịnh  và  thiện  ác  đều  hỗn  tạp  với  nhau.  Trong  thiện  có  ác,  trong  ác  có  thiện. 

Trong  tịnh  có nhiễm,  trong  nhiễm  có  tịnh.  Đây  là  hiện tƣợng trong luân hồi  lục đạo, 

không thể không biết điều này. 

Biết mới tâm bình khí hòa để đối đãi, không hề có chút nông nổi nào, hoàn toàn 

dùng  trí  tuệ,  không  dùng  phiền  não.  Dùng  phiền  não  tạo  tội  nghiệp,  dùng  trí  tuệ  độ 

phiền não, độ ai? Độ chính mình, ngƣời muốn độ chúng sanh trƣớc phải độ mình. Thân 

thể chúng ta là do chúng duyên hòa hợp mà sanh ra, là chúng sanh. Ý niệm chúng ta 

cũng là chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi, tất cả là chúng sanh. Đây là tƣợng trƣng 

kim cang, đa phần là tƣợng trƣng trí tuệ. Trƣớc đây chúng ta học Kinh Kim Cang nói 

rất rõ ràng, Kim Cang Bát Nhã. 

Bên  dƣới,  trong  Nhân  Vƣơng  Kinh  Niệm  Tụng  Nghi  Quỹ  thƣợng.  Thƣợng  là 

quyển thƣợng, nó có hai quyển thƣợng hạ. “Tay cầm chày kim cang”, đây chính là thần 

kim cang, trên tay cầm chày kim cang nghĩa là sao? Tƣợng trƣng chánh trí, không phải 

tà trí tuệ, tự tánh vốn đầy đủ trí tuệ bát nhã. Cho nên Phật pháp, nếu ta hiểu đƣợc sự 

cao siêu của nó thì không thể không khâm phục. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học, ngƣời hiện nay nói ngài hiểu nghệ thuật. Đây 

là Thế Tôn biểu hiện ra trí tuệ vô cùng thù thắng, trong Phật pháp gọi là biểu pháp, đặc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              791/21 

biệt là Mật tông, Mật tông là Thế Tôn đối với những tôn giáo cổ lão đƣơng thời của Ấn 

độ, một số thần minh mà họ sùng bái. Quý vị thấy Phật không phá hoại họ, không bài 

xích  họ,  ngài  đƣa  họ  vào  một  ý  nghĩa  đều  biến  thành  Phật  Bồ  Tát,  quả  là  cao  siêu. 

Đồng nghĩa nói ngài thu nhận tất cả, đều là ngƣời một nhà. 

Trong hiển giáo, rõ ràng nhất, quý vị đến đạo tràng Phật giáo, vừa bƣớc vào sơn 

môn đều nhìn thấy tứ đại Thiên Vƣơng. Tứ đại Thiên Vƣơng là trong tôn giáo ngày 

xƣa của Ấn độ, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã mời họ đến, mời đến làm gì? Để giúp 

ngài dạy học, mời họ làm thầy giáo. Đức Phật làm hiệu trƣởng, mời họ đến làm giáo 

viên, đặt trƣớc cửa lớn, tứ đại Kim Cang. Gọi là tứ đại Kim Cang, Kim cang chính là 

minh vƣơng. 

Phƣơng đông, Đức Phật đặt cho họ cái tên là Trì Quốc Thiên Vƣơng. Trì là bảo trì, 

quốc là quốc gia, biến thành thần thủ hộ của quốc gia. Họ dùng phƣơng pháp gì để thủ 

hộ? Trên tay họ cầm cây tỳ bà, tỳ bà là nhạc khí. Tƣợng trƣng điều gì? Tƣợng trƣng trí 

tuệ trung đạo. Quý vị xem dây đàn không căng đàn nó không kêu, quá căng nó lại đứt. 

Nhất định phải điều chỉnh vừa phải, thích hợp, âm sắc mới hay đƣợc, tƣợng trƣng đạo 

trung dung nhƣ ngƣời xƣa nói. Trong Phật pháp gọi là trung đạo, dùng chữ trung. 

Chữ hán dƣới chữ trung lại thêm chữ tâm, ý nghĩa càng sâu sắc hơn. Trung tƣợng 

trƣng điều gì? Quý vị xem ý nghĩa của nó, sẽ lãnh hội đƣợc cách tạo chữ của cổ nhân. 

Tâm không lệch không tà, không mê không hoặc, nhƣ thế mới gọi là trung. Trung là 

chân tâm, trung là chí thành, tƣợng trƣng ý này. Tỳ bà tƣợng trƣng ý nghĩa này. Nếu ta 

dùng trung thứ có thể trị quốc, có thể bình thiên hạ. Chỉ có trung mới có thể dùng thứ, 

không có trung sẽ không thể dùng thứ. Đạo lý này thâm sâu biết bao! 

Đây đều là thần trong Tôn giáo Ấn độ ngày xƣa, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni mời 

đến dạy chúng ta. Đặt tên, và giải thích thêm cho chúng ta hiểu. 

Phƣơng nam Tăng Trƣởng Thiên Vƣơng. Tăng trƣởng là gì? Ngày nay coi trọng 

sự  tiến  bộ,  ngày  càng  mới,  lấy  ý  này,  phải  không  ngừng  tiến  bộ.  Quý  vị  xem  tƣợng 

trƣng của sự tiến bộ là cây kiếm, kiếm tức là kiếm trí tuệ, chúng ta nói: “đao nhanh 

chém điều phiền phức”, lấy ý này. Duy chỉ có trí tuệ mới nâng cao đức hạnh, năng lực, 

tài nghệ của chính mình, mới giúp ta ngày càng tiến lên, không có trí tuệ không đƣợc. 

Vị  thứ  ba  là  phƣơng  tây  Quảng  Mục  Thiên  Vƣơng.  Phƣơng  bắc  Đa  Văn  Thiên 

Vƣơng. Nghĩa là nói dùng phƣơng pháp gì để hoàn thành hai nhiệm vụ ở trƣớc, một là 

hộ quốc, hai là tăng trƣởng. Giúp chúng ta ngày ngày cầu tiến bộ, ngày ngày càng đi 

lên. Hai vị thiên vƣơng ở sau là thấy nhiều nghe nhiều, Quảng Mục nghĩa là thấy nhiều, 

Đa  Văn  là  nghe  nhiều.  Thấy  nhiều,  trên  tay  Quảng  Mục  Thiên  Vƣơng  cầm  là  rồng, 

hoặc là rắn. Rồng và rắn tƣợng trƣng sự biến hóa, nhân tâm biến hóa đa đoan, nhân sự 

biến hóa khôn lƣờng. Bất luận biến hóa nhƣ thế nào, họ vẫn có điều bất biến, tay trái 

cầm châu ngọc, châu ngọc đó là bất biến. Lấy bất biến ứng vạn biến, bất biến đó là gì? 

Là nhân nghĩa, vĩnh viễn không thể thay đổi. Nhân tức là từ bi, nghĩa là khởi tâm động 

niệm hợp tình hợp lý hợp pháp gọi là nghĩa. Nắm vững nguyên tắc này, là có thể ứng 

hóa đƣợc thế gian biến hóa đa dạng, nhân sự thiên biến vạn hóa này. 

Sau cùng là phƣơng bắc Đa Văn Thiên Vƣơng tay cầm cây dù. Dù nghĩa là gì? 

Ngày nay nói đến môi trƣờng, phòng chỉ ô nhiễm. Ngày xƣa tức là cây dù, đi ra đƣờng 

cầm dù che. Dù để làm gì? Một mặt che nắng, một mặt che bụi, phòng chỉ nhiễm ô. Vì 

cổ nhân mang áo quần, làm quan, gia đình phú quý đều dệt bàng vải lụa trơn láng. Họ 

sợ bụi dơ, cho nên dùng dù che, coi trọng môi trƣờng. Nói đến môi trƣờng, đầu tiên là 

làm sao để giữ môi trƣờng tâm lý, vì môi trƣờng nó chính là thanh tịnh. Chúng ta học 

Phật, tâm thanh tịnh đặt lên hàng đầu, thân tâm phải thanh tịnh. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              792/21 

Tứ Đại Thiên Vƣơng mời đến từ Thần Đạo giáo, đặt trong Tứ Vƣơng Điện, quý 

vị xem khởi tác dụng dạy học rất lớn, Phật giáo là dạy học, đó là nghệ thuật dạy học. 

Khi hiểu đƣợc vấn đề này, nó hoàn toàn không phải mê tín. Ngƣời bây giờ không hiểu, 

cho rằng đây là đa thần giáo, lạy thần minh, quý vị nói có oan uổng chăng! Ý tốt của 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, bị ngƣời đời sau khởi lên rất nhiều ngộ nhận, gây cho bậc 

thầy nhiều sự sỉ nhục, quý vị có thể sống tốt đƣợc chăng? 

Ở giữa thờ Phật Di Lặc, Phật Di Lặc là từ bi, đại từ đại bi. Tạc tƣợng ngài là hình 

tƣớng của Bố Đại Hòa Thƣợng. Bố Đại Hòa Thƣợng ngƣời nhà Tống, thời Tống Cao 

Tông, xuất hiện ở Phụng hóa Triết giang. Khi ngài ra đi tự nói với mọi ngƣời, ngài là 

Bồ Tát Di Lặc tái sanh, nói xong ngài ra đi. Quý vị xem tự tại biết bao, ngài đã vãng 

sanh, đây là thật. Nói ra chân tƣớng mà không đi là giả, nói ra mà đi là thật, ta vừa biết 

thân phận của ngài thì ngài không còn nữa. Cho nên tạo tƣợng Bồ Tát Di Lặc đều lấy 

hình tƣớng của Bố Đại Hòa Thƣợng, không giống với Bồ Tát Di Lặc của tiểu thừa Ấn 

độ và Tây tạng. Bên đó họ tạc tƣợng đại khái rất tƣơng tự với Quán Thế Âm Bồ Tát và 

Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát,  chỉ  có  ở  Trung  quốc  tạo  tƣợng  Di  Lặc  giống  với  Bố  Đại  Hòa 

Thƣợng, đây là nhân duyên đặc biệt. 

Ý nghĩa biểu pháp của tƣợng này rất hay, Bố Đại Hòa Thƣợng bụng rất lớn, biểu 

thị bụng lớn có thể dung, có thể bao dung, miệng lúc nào cũng mĩm cƣời. Quý vị thấy 

tƣợng ngài đặt ngay cửa sơn môn, vừa bƣớc vào cửa liền nhìn thấy. Đập vào mắt đầu 

tiên là hình tƣợng của ngài, ngài vô cùng hoan hỷ nghênh đón ta. Chúng ta học Phật 

phải học Bồ Tát Di Lặc, đầu tiên là đối diện với ngài, phải học cách hoan hỷ nhƣ ngài, 

học  bao dung nhƣ  ngài, bằng không ta không vào  đƣợc  cửa Phật. Vào cửa  Phật  phải 

bao dung, vào cửa Phật phải hoan hỷ, phải rửa sạch sẽ phiền não tập khí của mình. 

Trong  Phật  pháp  mọi  thứ  đều  là  biểu  pháp,  đến  kiến  trúc  cũng  không  ngoại  lệ. 

Quý vị xem chánh điện, xem bên ngoài có hai tầng, hai tầng tƣợng trƣng điều gì? Phật 

nói tất cả pháp không lìa hai nguyên tắc, chân tục nhị đế. Xem từ bên ngoài là chân tục 

nhị đế, bên trong là chân tục không hai, là nhất nhƣ. Bên trong một tầng, bên ngoài hai 

tầng. Toàn là biểu pháp, toàn là trí tuệ. Nếu ta có thể thông triệt, có thể hiểu rõ tất cả, 

đến đó đi một vòng đã học đƣợc rất nhiều thứ. Khi bƣớc vào tâm trôi nổi, bƣớc ra tâm 

bình khí hòa. Không nói một câu nào, nhƣng đều đã dạy tất cả. Ngày nay gọi đây  là 

nghệ thuật hóa dạy học, Phật giáo làm đƣợc điều này, đã làm đƣợc từ mấy ngàn năm 

trƣớc  không  phải  bây  giờ.  Ngƣời  bây  giờ  nói  về  nghệ  thuật,  không  bằng  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni, còn kém quá xa. 

Chày  kim  cang  tƣợng  trƣng  trí  tuệ,  tƣợng  trƣng  chánh  trí.  “Do  nhƣ  kim  cang”, 

chày có kim, có ngân, có đồng, có sắt. Còn có đá, có thủy tinh, có khử đà la mộc, cũng 

có dùng gỗ chế, đây là nói đến chủng loại chày. “Vô lƣợng chủng khác nhau”, hộ pháp 

kim cang trong Phật môn, Vi Đà Tôn Thiên Bồ Tát, trên tay cầm là chày kim cang. 

“Chày của Đế Thích, là kim cang thành tựu”. Đây là nói trời Đế Thích và Đao lợi 

thiên chủ, chúng ta gọi họ là Ngọc Hoàng Đại Đế. Phƣơng tây có một vài Tôn giáo gọi 

họ là thiên thần, gọi là thƣợng đế, là thiên chủ, hầu nhƣ đa phần đều là trời Đao lợi. 

“Lực sĩ chấp trì chày kim cang, gọi là chấp kim cang, gọi tắt là kim cang”. Đây là chỉ 

thần hộ pháp, ý nghĩa bao hàm trong này là hộ pháp rất quan trọng. Chúng tôi thƣờng 

nói Phật pháp có thể phát triển rộng rãi ở thế gian hay không, gọi là chánh pháp cửu trú, 

phổ lợi trời ngƣời. Không phải ngƣời hoằng pháp làm chủ điều này, làm chủ là ngƣời 

hộ pháp. Cho nên tôi thƣờng nói, công đức hộ pháp lớn hơn công đức hoằng pháp. Hộ 

pháp  là  hiệu  trƣởng,  họ  thành  lập  trƣờng  học,  ngƣời  hoằng  pháp  là  giáo  viên.  Hiệu 

trƣởng mời ta đến trƣờng này dạy học, nhƣ vậy mới có thể phát triển những điều mình 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              793/21 

đã học. Nếu họ không thành lập trƣờng họ không mời ta, ta không có chỗ để phát triển 

hoài bảo của mình. Bởi vậy quốc gia khen thƣởng, không khen thƣởng giáo viên, mà 

khen thƣởng hiệu trƣởng. Trƣờng quý vị giáo dục rất tốt, có cống hiến cho xã hội, phải 

biết điều này. 

Ngƣời hoằng pháp thì sao? Hoằng pháp mấy mƣơi năm sau_trƣớc đây tôi thƣờng 

nói, chúng tôi học Phật pháp, trƣớc 40 tuổi nhất định phải học thật tốt, 40 đến 60 phải 

hoằng pháp, phải làm giáo viên. Sau 60 tuổi, có thể làm trụ trì làm hộ pháp của chùa. 

Chúng  ta  phải  biết,  trụ  trì  là  hộ  pháp.  Chấp  sự,  thầy  tri  sự,  thầy  duy  na,  thủ  tọa  hòa 

thƣợng đều là hộ pháp, giống nhƣ hiệu trƣởng ở trƣờng vậy. Trƣởng giáo vụ, trƣởng 

tổng vụ, trƣởng huấn đạo, họ là hộ pháp. Địa vị của họ cao hơn ngƣời hoằng pháp, nhất 

định là sau khi ngƣời hoằng pháp nghỉ hƣu trở thành hộ pháp. Họ mới tinh thông, họ 

mới hiểu đƣợc ngƣời hoằng pháp cần những gì, mới có thể làm tốt. Nếu nhƣ ta không 

biết  gì  cả,  hoàn  toàn  không  biết  họ  cần  gì,  vì  thế  hạn  chế  đủ  thứ,  khiến  họ  rất  khổ! 

Ngƣời hoằng pháp bây giờ rất khổ, chịu rất nhiều uất ức, vì sao vậy? Vì ngƣời hộ pháp 

không  hiểu, không  chịu  uất  ức  bản  thân  không  thể  thành  tựu,  đi  theo  con đƣờng  của 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không dễ đi, quá khó! Thầy chỉ là ngƣời chỉ đƣờng, còn 

phải tự mình đi. 

Tôi học Phật, có ba ngƣời thầy chỉ đƣờng, chỉ rất sáng suốt, không có gì để nói. 

Con  đƣờng  mình  đi cũng phải  có  ngƣời hộ trì,  nếu tôi không  gặp  quản trƣởng  Hàn, 

hôm nay tôi không phải là ngƣời giảng kinh. Lúc đó chỉ có hai con đƣờng để đi, một là 

hoàn tục, con đƣờng còn lại chính là nghe theo kiến nghi của trụ trì và tri sự nơi chùa 

tôi ở, là học nghi lễ Phật giáo. Chuyên tổ chức kinh sám, làm pháp hội. Việc này trong 

chùa  rất  hoan  nghiênh,  giảng  kinh  trong  chùa  không  hoan  nghênh.  Tôi  bị  ép  đi  theo 

con đƣờng này, gặp đƣợc gia đình quản trƣởng Hàn, ngƣời Đông bắc, có một chút tác 

phong hiệp nghĩa. Thấy tình hình của tôi nhƣ thế, họ đứng ra giúp đỡ, họ làm gì? Mời 

tôi đến nhà họ ở. Bà giúp tôi tìm giảng đƣờng, thuê địa điểm, mƣợn địa điểm, cho nên 

thƣờng thay địa điểm giảng kinh. Vì thuê một giảng đƣờng, đại khái chỉ đƣợc hai ba 

tháng, thƣờng xuyên thay địa điểm, nhƣng giảng kinh không hề gián đoạn. 

Trƣớc đây thầy Lý nhắc nhở tôi, giảng kinh không đƣợc gián đoạn, gián đoạn sẽ 

thấy không quen, về sau dễ thoái tâm. Thầy đƣa ra hai ví dụ, ngƣời đánh quyền luyện 

võ phải luyện hằng ngày, không luyện gân cốt cứng đơ. Ngƣời ca hát ngày ngày phải 

luyện  thanh.  Cũng  vậy  một  vị  giảng  sƣ  ngày  ngày  phải  lên  bục  giảng,  không  có  nơi 

giảng, nửa năm không giảng là xong, hoàn toàn xa lạ. Thầy dạy tôi điều này, phải chú 

ý, phải giảng thƣờng xuyên. Thầy còn nói, giới hạn thấp nhất một tuần không đƣợc lên 

bục giảng dƣới hai lần. Tôi hầu nhƣ ngày ngày đều ngồi trên bục giảng, 30 năm không 

hề gián đoạn, đây là công đức của cƣ sĩ Hàn Anh. Cũng chịu không ít uất ức, chúng tôi 

mới  có  thành  tựu  nhƣ  hôm  nay.  30  năm  đặt  nền  tảng,  không  phải  là  việc  đơn  giản, 

không gặp đƣợc bà làm sao tôi có đƣợc nhƣ hôm nay? Không có. Sự hộ trì của bà, bà 

luôn nghe tôi giảng kinh, mỗi lần tôi giảng kinh bà nhất định đến nghe. Bà nhận thức 

đƣợc giá trị, hiểu thật sự, biết chúng tôi cần gì. Rất khó đƣợc, chồng và con của bà đều 

rất phối hợp, đƣợc một gia đình nhƣ thế ủng hộ. Không có chùa, ở trong nhà của bà, ít 

bị bên ngoài quấy nhiễu, nhƣ ngƣời một gia đình. Tôi ở nhà bà suốt 17 năm, không đơn 

giản. Về sau chúng tôi mới có một thƣ viện nhỏ, tôi mời bà làm quản trƣởng. 

Tôi thƣờng nói với ngƣời khác, cuộc đời tôi không quản ba thứ, là không quản 

ngƣời, không quản việc, không quản tiền. Ba việc này đều do cƣ sĩ Hàn Anh quản lý, 

tôi chuyên môn đọc sách, giảng kinh, ngoài ra không nghe không hỏi, quả thật không 

dễ. Vì sao vậy? Thầy Lý nói, nếu ta nói không hay, ngƣời ta sẽ nhắc lại để cƣời cợt. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              794/21 

Còn nhƣ giảng hay, ngƣời ta sẽ đố kỵ, gây chƣớng ngại, nói lời thị phi, gặp phải tất cả 

những điều này. Không thể tránh khỏi, cổ kim trong ngoài đều không ngoại lệ, những 

chƣớng ngại và ma chƣớng này ta đều phải vƣợt qua. Thật sự thành tựu, có nghị lực, có 

quyết tâm, ở nhà mình cũng có thể thành tựu. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, ngài đem công việc hộ pháp giao phó cho các quốc 

vƣơng đại thần, trƣởng giả cƣ sĩ, điều này rất có đạo lý. Chỉ có họ mới có thực lực, 

quốc gia hộ trì không ai có thể nói gì. Thật sự thành lập vài Phật học viện, đào tạo một 

số thầy giáo, một quốc gia có khoảng mƣời vị thầy giáo giỏi là quá tuyệt. Đặc biệt hiện 

nay,  chúng  ta  có  thể  lợi  dụng  khoa  học  kỹ  thuật  cao,  dùng  vệ  tinh  để  dạy  học,  dùng 

mạng internet dạy học. Tuy ít ngƣời, nhƣng hiệu quả rất lớn. Đi theo con đƣờng này là 

thầy  Phƣơng  Đông Mỹ  dạy  cho  tôi. Trƣớc  đây  thầy  nói với tôi, công  cụ này  rất hay, 

nếu  dùng nó để  dạy  học  hiệu quả  rất  cao, đƣa  Phật  pháp  vào trong gia đình  của  mỗi 

ngƣời.  Lúc  đó  chúng  tôi  hiểu  ý  thầy,  nhƣng  không  dám  nghĩ  đến,  việc  này  cần  rất 

nhiều tiền, chúng tôi lấy đâu ra tiền đây? Cho nên vệ tinh và mạng internet của chúng 

ta hiện nay, đều là các cƣ sĩ tại gia cung cấp, do họ kinh doanh. Chúng tôi dùng mạng 

internet gần 20 năm nay, dùng vệ tinh cũng đƣợc tám chín năm. Tết nguyên đán năm 

2003  bắt  đầu  phát  sóng, thêm  vài  ngày  nữa  là  năm  2011, đã đƣợc  tám  chín  năm  rồi, 

đoạn thời gian này ảnh hƣởng rất lớn. 

Liên quan đến kinh điển đại thừa, chúng ta y giáo tu hành. Đối với nghĩa lý của 

kinh, lãnh hội ngày càng sâu sắc, ngày càng rộng, hy vọng giảng thấu triệt bộ kinh này. 

Chúng tôi tin rằng, 9000 năm thời mạt pháp của Thế Tôn, chúng sanh đƣợc độ thành 

Phật đều nhờ bộ kinh này. Cũng vì thiên tai quá dồn dập, bộ kinh này đƣợc tất cả Chƣ 

Phật Nhƣ Lai hộ trì, long thiên thiện thần ủng hộ. Nơi có kinh điển, sẽ rất ít thiên tai 

xuất hiện, cho nên tôi chọn nơi này, để hoàn thành bộ kinh này. Sau đó chúng ta tiếp 

tục giảng Kinh Hoa Nghiêm. 

Kinh Hoa Nghiêm tức là nói tƣờng tận về Kinh Vô Lƣợng Thọ, Kinh Vô Lƣợng 

Thọ là tinh hoa của Kinh Hoa Nghiêm. Các bậc cổ đức nói nhƣ vậy, là cƣ sĩ Bành Tế 

Thanh  thời  Càn  Long  nhà  Thanh  nói.  Vị  cƣ  sĩ  này  rất  đáng  nể,  là  Bồ  Tát  hóa  thân, 

thông tông thông giáo, hiển mật viên dung. Ông nói Kinh Vô Lƣợng Thọ là trung bổn 

Hoa Nghiêm, Kinh A Di Đà là tiểu bổn Hoa Nghiêm. Ba bộ kinh này là một bộ, Thế 

Tôn  giới  thiệu  tƣờng  tận  và  sơ  lƣợc  khác  nhau.  Nói  tƣờng  tận  là  Hoa  Nghiêm,  lƣợc 

thuyết là Kinh Vô Lƣợng Thọ, tiểu bổn tiện lợi cho việc thọ trì hai thời khóa tụng. Một 

tức là ba, ba tức là một. Đến thời cận đại, thầy tôi là đại sƣ Chƣơng Gia, cƣ sĩ Hạ Liên 

Cƣ, cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ đã chứng thực cho chúng tôi, cách nói này là chính xác. 

Thần chấp kim cang tƣợng trƣng hộ pháp, dùng kim cang bát nhã hộ trì. Quý vị 

nói ý nghĩa này thâm sâu biết bao, nó tƣợng trƣng cho ý này. 

“Thần Tông Ký nhị”, là quyển thứ hai nói: “Kim cang tức là lực sĩ theo hầu, tay 

cầm chày kim cang, cho nên lấy tên này”. Đây là những gì chúng tôi vừa mới nói, ý 

nghĩa biểu pháp của nó, là nhìn thấy thị vệ của Phật Bồ Tát, bảo vệ họ là thần kim cang, 

tay cầm chày kim cang. Nhìn thấy nhƣ vậy quý vị sẽ biết, là kim cang bát nhã hộ trì 

chánh pháp, không phải gì khác. 

Bản thân chúng ta phải có trí tuệ bát nhã, trí tuệ bát nhã biểu hiện ở đâu? Lục ba 

la  mật  mà  Bồ  Tát đại  thừa tu, biểu hiện  ở  năm  độ  trƣớc, năm  độ ở  trƣớc  là  sự. Biểu 

hiện ở chỗ buông bỏ, bố thí là buông bỏ. Biểu hiện trì giới, biểu hiện ở nhẫn nhục, biểu 

hiện  ở  tinh  tấn, biểu  hiện  ở  thiền  định.  Thiền  định  chính  là  nhất  tâm,  tâm  có  chủ  tể, 

không bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu, không bị hoàn cảnh bên ngoài làm dao động, 

đó gọi là Thiền định. Thiền định không phải là ngồi xếp bằng quay mặt vào tƣờng là tu 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              795/21 

định, hiểu nhƣ thế là sai lầm. Định nhƣ thế có lợi ích gì? Không có lợi ích. Thiền định 

là ứng phó sự việc, ứng phó vấn đề dù phức tạp đến đâu tâm vẫn nhƣ nhƣ bất động, 

thấy một cách rõ ràng minh bạch, đó là trí tuệ bát nhã, nhƣ nhƣ bất động là định công. 

Nhƣ vậy mới giải quyết đƣợc vấn đề, ta mới có năng lực hóa giải xung đột nhƣ thế 

gian hiện nay, mới có năng lực giúp xã hội khôi phục an định hòa bình. 

Năm độ ở trƣớc là nói về sự, độ thứ sáu là lý, là trí tuệ, trí tuệ hoàn toàn biểu hiện 

ở năm độ trƣớc. Bố thí, dùng của cải bố thí, tiền ít nhất làm việc lớn nhất, việc lớn nhất 

là gì? Là cứu quốc gia, cứu dân tộc, cứu thế giới, cứu địa cầu. Phải có trí tuệ mới đƣợc, 

không có trí tuệ thì không thể. Nếu không biết dùng, bây giờ ta lấy mấy mƣơi ức, mấy 

trăm ức tạo một tƣợng Phật lớn, xây một ngôi chùa. Nhƣ vậy là chôn xuống đất, không 

khởi tác dụng, đem tiền chôn xuống đất. 

Mấy  mƣơi  năm  nay  tôi  thƣờng  nói, khi  giảng  kinh tôi  thƣờng  hay  nói  đến. Đạo 

tràng  của thế kỷ  21 không phải là  tự viện, là đài truyền  hình, là  mạng  internet, là vệ 

tinh,  phải  dùng  phƣơng  pháp  này  để  dạy  học.  Quan  trọng  nhất  là  đào  tạo  thầy  giáo, 

những điều này đều không khó, đào tạo thầy giáo mới khó. Một vị thầy không đủ, ít 

nhất phải có mƣời ngƣời, không thể ít hơn, càng nhiều càng tốt. Nếu có đƣợc năm sáu 

mƣơi ngƣời, thế giới sẽ đƣợc cứu. Thầy giáo đều phải tu khổ hạnh. 

Quý vị nói để tôi hộ pháp, tôi để cho thầy giáo sống tốt, ăn uống đầy đủ, mọi thứ 

đều  tốt.  Thầy  giáo đƣợc  cung phụng  quá  đầy  đủ,  về sau  tâm  đều  thay  đổi, đều  biến 

thành  tham  sân  si  mạn. Qúi  vị  quá  tốt, quý  vị  đã khiến  cho  những  thầy  giáo  này,  họ 

vốn là Phật Bồ Tát, nay quý vị đƣa họ vào trong luân hồi lục đạo. Thêm một chút công 

phu nữa, là đƣa họ vào ba đƣờng ác, điều này rất rất có thể! 

Ngƣời biết cúng dƣờng là phải để thầy giáo chịu khổ, phải để thầy giáo buông bỏ 

triệt để, không hề vƣớng bận, một lòng vì đạo. Ở trong ngôi nhà nhỏ, đủ che nắng che 

mƣa là đƣợc, ăn uống đơn giản, ngày ăn một bữa, nhiều nhất hai bữa. Hiện nay lƣơng 

thực gặp nguy cơ, chúng ta có thể tiết kiệm một chút, đây là phƣơng pháp chúng ta đối 

phó đối với nguy cơ lƣơng thực. 

Hiện nay buổi tối tôi không ăn, ngƣời ta hỏi tôi phải chăng thầy không ăn quá ngọ? 

Không phải vậy, vì sao? Vì nguy cơ lƣơng thực, bây giờ tôi phải chuẩn bị. Khi nguy cơ 

lƣơng thực thật sự bộc phát, tôi ăn ngày một bữa. Trƣớc đây tôi ăn ngày một bữa suốt 

năm năm, thầy tôi cũng ngày ăn một bữa, thầy Lý ăn nhƣ vậy suốt đời. Khi tôi theo 

thầy học tập, 50 năm trƣớc, sinh hoạt của thầy lúc đó, tiền sinh hoạt một tháng của thầy, 

tiền Đài Loan khoảng 60 đồng, tức một đồng rƣỡi tiền Mỹ, là phí sinh hoạt của thầy. 

Thầy  có  thu  nhập,  vì  thầy  kiêm  rất  nhiều  công  việc,  thu  nhập  hàng  tháng  của  thầy 

khoảng hơn 400 đồng, đãi ngộ rất tốt. Nhƣng mỗi tháng thầy chỉ dùng hết 60 đồng, còn 

lại đều đem đi làm việc từ thiện, không cất giữ, làm gƣơng tốt cho chúng ta. Tôi học 

theo thầy cũng ngày ăn một bữa, ăn đƣợc năm năm. Nhƣng tôi ăn nhiều hơn thầy, thầy 

dùng ít hơn tôi. Một tháng tôi dùng hết 90 đồng, thầy chỉ cần 60 đồng, tôi không thể 

theo kịp thầy. Con ngƣời phải học cách chịu khổ. 

Khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni diệt độ, dạy chúng ta hai điều, do tôn giả A Nan 

bạch Phật. Thứ nhất là lấy giới làm Thầy, phải tuân thủ giới luật, thứ hai là lấy khổ làm 

thầy, ngài dạy chúng ta hai câu này. Đệ tử chơn chánh của Phật phải trì giới, phải chịu 

khổ. Chịu khổ là sao?  Là buông  bỏ dục  vọng. Không chịu  khổ  đƣợc tức  là  nâng  cao 

dục vọng, tức ngƣời hiện đại gọi đây là nhà Phật học, là học giả Phật học. Thân phận 

nhƣ thế, không phải thật sự học Phật, là nghiên cứu Phật học. 

Học Phật và Phật học là hai vấn đề trái ngƣợc nhau, không tƣơng đồng. Nghiên 

cứu kinh điển Phật pháp nhƣ một loại học vấn, vẫn thích danh văn lợi dƣỡng, vẫn đắm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              796/21 

chìm trong tham sân si mạn. Đây là Phật học, là pháp thế gian, không phải pháp xuất 

thế gian. Pháp xuất thế gian nhất định phải y giáo phụng hành theo phƣơng pháp và lý 

luận  trong  kinh  điển.  Lý  luận  của  Phật  biến  thành  tƣ  tƣởng  của  mình,  giáo  huấn  của 

Phật biến thành hành vi cuộc sống của mình. Đây gọi là học Phật chơn chánh, rất có lợi 

ích, không giống nhau! 

Ta  học  Phật  hay  là  Phật  học  bản  thân  phải  thận  thức  rõ  ràng,  thật  sự  muốn  học 

Phật ba nền tảng này không thể không vững. Không có ba nền tảng này, không có giới 

luật là ta đang nghiên cứu Phật học, cũng có thể lấy đƣợc học vị tiến sĩ. Trong xã hội 

này cũng có địa vị rất cao, giáo thọ nổi tiếng, trƣớc tác rất nhiều. Lên bục giảng nói rất 

lƣu loát, rất có thành tựu. Nhƣng những gì đạt đƣợc là pháp thế gian, vẫn trôi lăn trong 

luân hồi lục đạo. Học Phật là vƣợt thoát luân hồi lục đạo, không giống nhau. 

Phải chịu đƣợc cái khổ mà ngƣời khác không chịu đƣợc, phải chịu đƣợc cái nhục 

mà ngƣời khác không chịu đƣợc. Rèn luyện căn tánh mình mới có thể thành tựu. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến  đây. 



 



Tập 232 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:25.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 286, hàng thứ hai từ dƣới lên, bắt đầu xem từ câu “na la 

diên giả”. 

“Na la diên, dịch là thắng lực hoặc là kiên lao. Có bốn nghĩa”. Na la diên là tiếng 

Phạn cổ, tức là tiếng Ấn độ cổ, dịch sanh tiếng Trung nghĩa là thắng lực, đại lực thù 

thắng. Hoặc có nghĩa là kiên lao, kiên cố, kiên lao. Nó có bốn nghĩa, ở đây đều liệt kê 

ra. 

Thứ nhất là “tên khác của Phạn Thiên Vƣơng”, Đại Phạm Thiên Vƣơng cũng gọi 

là na la diên. Thứ hai, đại sƣ La Thập nói: “Thiên lực sĩ, gọi là na la diên, đoan chánh 

hùng kiện”, đại lực sĩ của cõi trời. “Dung mạo đoan chánh, hùng vĩ kiện tráng”, gọi là 

na la diên. Thứ ba, Đại Nhật Kinh Sớ Thập, “Tỳ nữu thiên có rất nhiều biệt danh, tức là 

biệt  danh  của  na  la  diên,  là  hóa  thân  Phật”,  đây  là  trong  Đại  Nhật  Kinh  Sớ  nói.  “Bí 

Tạng Ký lại nói, trời na la diên, ba mặt, sắc xanh vàng, tay trái cầm bánh xe, ngồi trên 

chim ca lầu la”. Ngồi trên chim là tƣợng trƣng không hành, bay lƣợn trên không.  Thứ 

tƣ, “Niết Bàn Kinh Sớ Thập nói, na la diên, ở đây dịch là kim cang, tức một trong 19 vị 

chấp trì kim cang”. Nghĩa là 19 vị thần chấp kim cang, họ là một trong số đó. Đây là 

bốn nghĩa trong kinh điển nói, lấy kim cang làm chủ. “Kim cang hữu thần lực” nghĩa là 

hữu kiên lao. 

“Kinh Duy Ma nói, Bồ Tát na la diên, các nhà chú kinh ngày xƣa thƣờng gọi là 

nƣơng vào thân tâm tƣớng của chúng sanh. Thân có khổ vui, tâm nhất định có ƣu hỷ, 

tâm có ƣu hỷ, thân có tổn ích. Pháp Cứu nói: Thân lực Nhƣ Lai vô biên, do nhƣ tâm 

lực”. Đây là trong Kinh Duy Ma nói về Bồ Tát na la diên, cổ đức giảng giải cho chúng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              797/21 

ta,  sức  mạnh  của  thân  Nhƣ  Lai  vô  lƣợng  vô  biên,  sức  mạnh  của  thân  giống  nhƣ  sức 

mạnh của tâm vậy. Đối với tâm bây giờ chúng ta đã biết, đến các nhà khoa học đều biết. 

Sức mạnh của tâm có thể thay đổi hoàn cảnh, nghĩa là khi ý chí tập trung. Đặc biệt là ý 

thức tập thể, có thể hóa giải vô số thiên tai thảm họa trên địa cầu, sức mạnh này rất lớn 

lao. 

Trong Hoàn Nguyên Quán, chúng ta học đƣợc, thấy đƣợc hoàn toàn tƣơng đồng 

với kết luận của các nhà lƣợng tử lực học hiện đại, đó chính là toàn thể vũ trụ từ đâu 

đến? Vật chất là gì? Đây là hiện tƣợng vật. Các nhà khoa học nói, hiện tƣợng vật chất 

là huyễn tƣớng do ý niệm tích lũy liên tục sinh ra. Huyễn tƣớng đó là gì? Toàn thể vũ 

trụ là niệm lực, chính là tâm lực, sức mạnh của tâm lớn nhƣ thế đấy. 

Sức  mạnh  của  tâm  và  sức  mạnh  của  thân  ngang  nhau, điều  này  chúng  ta  có  thể 

lãnh hội đƣợc. Cảnh giới Nhƣ Lai mới có thể làm đƣợc, thật sự làm đƣợc tánh tƣớng 

không hai. Tánh là tâm lực, tƣớng là ngoại lực, chính là sức mạnh vật chất, sức mạnh 

của thân thể này thuộc về vật chất. Sức mạnh của thân và sức mạnh của tâm hoàn toàn 

giống nhau, đều là vô lƣợng vô biên. Các nhà vật lý học hiện đại đã giúp chúng ta giải  

đáp vấn đề này. 

Hiện nay  chúng ta không  hiểu  đƣợc  chân  tƣớng  sự thật, khiến  tâm  lực  chúng ta 

tiêu hao tán loạn. Giống nhƣ một ngọn đèn vậy, ánh sáng chiếu khắp tám phƣơng bốn 

hƣớng, không thể tập trung. Nếu ánh sáng ngọn đèn này tập trung một điểm, ví dụ nhƣ 

ánh sáng mặt trời chiếu đến địa cầu là tán loạn. Chúng ta dùng kính lúp tập trung ánh 

sáng mặt trời lại, ở dƣới để củi, đều có thể đốt cháy nó, đây chính là tập trung quang 

tuyến. Khoa học dùng phƣơng pháp, tập trung quang tuyến, tập trung thành một điểm 

cực kỳ nhỏ, gọi là tia laser, có thể xuyên qua tấm gang, nó có sức mạnh lớn nhƣ thế. 

Hiện nay nói tia laser, laser chính là ánh sáng tập trung. 

Sức mạnh của tâm tập trung lại cũng lớn nhƣ vậy, đƣơng nhiên có thể thay đổi thế 

giới  vật  chất.  Bởi  vậy  thế  giới  vật  chất  tốt  hay  là  xấu,  đều  do  tâm  ngƣời  chiêu  cảm. 

Tâm ngƣời lƣơng thiện, môi trƣờng khu vực này sẽ tốt đẹp, sẽ kiên cố. Quý vị xem 

trong Kinh Địa Tạng nói về kiên lao địa thần. Vì sao thế giới tây phƣơng Cực Lạc tốt 

đẹp nhƣ vậy? Không có gì khác ngoài nhân tâm lƣơng thiện. 

Địa  cầu  của  chúng  ta  hiện  nay  xảy  ra  rất  nhiều  phiền  phức,  thiên  tai  dồn  dập, 

nguyên nhân là gì? Do cƣ dân trên địa cầu chúng ta tâm hành bất thiện chiêu cảm nên, 

nguyên nhân là nhƣ vậy. Các nhà khoa học nói với chúng ta, lời này là thật không phải 

giả. Mọi ngƣời đều biết sang năm năm 2012, địa cầu phát sanh thiên tai lớn. Các nhà 

khoa học nói nhƣ thế nào? Giống với những gì Đức Phật nói, hy vọng cƣ dân trên địa 

cầu bỏ ác làm thiện, trong Phật pháp gọi là đoạn ác hành thiện, chính là ý này. Ta có 

thể đoạn tất cả điều ác, tu tất cả điều thiện. Câu thứ hai ông nói “cải tà quy chánh”, câu 

thứ ba ông nói “đoan chánh tâm niệm”, thiên tai này liền đƣợc hóa giải, giống với Phật 

pháp nói. 

Trong kinh Đức Phật nói một nguyên tắc chỉ đạo cao nhất, chỉ một câu: “Tất cả 

pháp từ tâm tƣởng sanh”. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc từ tâm tƣởng sanh, tâm tƣởng 

chỉ ƣ chí thiện, thế giới Cực Lạc xuất hiện từ đó. Cƣ dân trên địa cầu chúng ta, nếu có 

thể tiếp thu giáo huấn của Phật Bồ Tát, đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, địa cầu này 

sẽ biến thành thế giới Cực Lạc. Đây là thật, không phải giả. 

Tiêu  chuẩn  của  thiện  ác, Đức  Phật  nói  cho  chúng  ta  về  thập  thiện  nghiệp, đó  là 

tiêu  chuẩn.  Không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không  vọng  ngữ,  không 

lƣỡng thiệt, không ác khẩu, không ỷ ngữ, không tham, không sân, không si. Tuy nói ra 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              798/21 

mƣời điều, mƣời điều này là nguyên tắc, nguyên lý nguyên tắc, ứng dụng trong cuộc 

sống hằng ngày của chúng ta. 

Thánh nhân tiểu thừa 3000 oai nghi, quý vị xem mƣời điều biến thành 3000 điều. 

Đại thừa Bồ Tát tám vạn bốn ngàn tế hạnh, chính là mƣời điều này, biến thành tám vạn 

bốn ngàn tế hạnh. Tận thiện tận mỹ, chỉ ƣ chí thiện, mọi vấn đề đều đƣợc giải quyết. 

Cõi  thật báo  trang nghiêm  của  Chƣ  Phật Nhƣ  Lai, bây  giờ  chúng ta đã hiểu  đã  minh 

bạch,  nó thành tựu nhƣ thế nào? Thuần tịnh thuần thiện là cõi thật báo trang nghiêm, 

tất cả Chƣ Phật Nhƣ Lai đều có, không có ngoại lệ, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni cũng 

có. 

Khi nào chúng ta thấy đƣợc? Khi nào có thể trú trong cõi báo của Nhƣ Lai? Chỉ 

cần chính mình tu đến thuần tịnh thuần thiện, chúng ta sẽ nhìn thấy cõi báo của Phật, 

chúng ta cũng có thể hƣởng thụ đƣợc, đạo lý là nhƣ thế. Bởi vậy nó không phải từ bên 

ngoài vào, đều là duy tâm sở hiện, duy thức sở biến. 

Cho nên thân tâm tƣơng y này, thân có khổ lạc, tâm nhất định có ƣu hỷ. Tâm có 

ƣu  hỷ,  thân  có  tổn  ích.  Câu  này  rất  quan  trọng,  nó  sanh  hiệu  ứng  với  sức  khỏe  của 

chúng ta. Con ngƣời hoan hỷ, thân tâm mạnh khỏe. Nếu con ngƣời ngày ngày có âu lo, 

thân  thể  ta  sẽ  không  mạnh  khỏe.  Không  mạnh  khỏe  mang  đến  nhiều  bệnh  nhiều  tai 

nhiều nạn, vậy tật bệnh từ đâu mà có? Chúng ta biết bệnh tật từ đây mà có. 

Ngƣời học Phật, lợi ích lớn nhất là gì? Nhìn thấu, buông bỏ. Nhìn thấu là gì? Là 

minh bạch. Chúng sanh trong lục đạo, hữu tình chúng sanh, họ âu lo nhất là gì? Là sợ 

chết. Tu học Phật pháp rõ ràng minh bạch, mới biết thì ra trong Tôn giáo nói thƣợng đế 

là vĩnh sanh. Trong Phật pháp nói với chúng ta, hết thảy sinh mạng đều là vĩnh sanh, 

sanh mạng không có sinh diệt. Quý vị rất nhiều ngƣời đã xem qua bản này, cuốn sách 

Khải Tát Quân Đoàn Đông Chinh Trung Quốc Chi Mê, mƣời vạn đại quân đều chết tại 

Trung quốc, là chuyện của 2100 năm trƣớc, hiện nay linh hồn của họ vẫn rất linh hoạt, 

vẫn chƣa chết! 

Nói cho chƣ vị biết, thân thể vật chất này có sanh tử, linh hồn không chết. Rất 

đáng tiếc, nếu họ cố gắng, hiện nay đều học Phật với chúng ta, cũng đều quy y. Sau khi 

học Phật liền minh bạch, phá mê khai ngộ, không còn gọi linh hồn nữa mà gọi là linh 

tánh. Linh tánh là chính mình, là chính mình đã phá mê khai ngộ. Chƣa khai ngộ gọi là 

linh hồn, thật ra nó không linh. Các bậc cổ nhân gọi là mê hồn, đó là chính xác, mê mà 

không giác. Nếu nó giác mà không mê, nó sẽ linh, linh không còn làm những việc sai 

lầm, không còn tạo nghiệp. Cõi nƣớc chƣ Phật mƣời phƣơng khắp biến pháp giới hƣ 

không giới nó đều có thể đến. 

48 nguyện, tuy chúng ta chƣa đọc hết, nhƣng cũng đọc khoảng một nữa, cũng học 

đƣợc rất nhiều. Phật A Di Đà 48 nguyện độ chúng sanh, độ loại chúng sanh nào? Độ 

tất  cả  chúng  sanh.  Trong  nguyện  văn  thƣờng  nói:  “Tất  cả  chúng  sanh”,  tất  cả  chúng 

sanh không chỉ bao gồm loài ngƣời, mà cả chƣ thiên, la sát, tu la, súc sanh, ngạ quỷ, 

địa ngục, tất cả đều bao gồm hết. Chúng sanh trong địa ngục A tỳ, tạo tội nghiệp cực 

nặng có thể độ chăng? Có thể, vì sao vậy? Vì họ cũng là tâm hiện thức biến, họ cũng 

có Phật tánh. Không những là chúng sanh cực ác biết quay đầu, biết sám hối đều có thể 

vãng  sanh, thế  giới  Cực  Lạc  không  thể  nghĩ  bàn.  Bi  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  từ  bi 

không gì sánh đƣợc, chúng ta đọc xong cảm ân vô hạn, tăng trƣởng tín tâm cho chúng, 

tăng trƣởng nguyện lực cho chúng ta. Nơi này không thể không đến, bởi vậy phải hiểu 

đạo lý này. Chúng ta không đƣợc coi thƣờng đƣờng ngạ quỷ, không đƣợc coi thƣờng 

đƣờng địa ngục, càng không đƣợc coi thƣờng loài động vật nhƣ côn trùng, kiến, loại bò 

bay cựa động. Cho đến cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              799/21 

Trong Hoàn Nguyên Quán, quốc sƣ Hiền Thủ nói rất rõ ràng. Nhà Phật nói cực vi 

chi vi, đây là nói vật chất nhỏ nhất_Cực vi chi vi, hiện nay các nhà khoa học gọi là tiểu 

quang tử, có thể chính là cực vi chi vi mà trong Phật pháp nói, nó không thể nhỏ hơn 

nữa. Vật chất nhỏ nhƣ vậy, đầy đủ năm uẩn sắc thọ tƣởng hành thức. Nó có hình tƣớng, 

hình tƣớng thuộc về sắc, nó có thọ tƣởng hành thức. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, bây 

giờ  chúng  ta  đã  thông  suốt,  không  vấn  đề  gì,  không  còn  hoài  nghi  nữa.  Trong  Kinh 

Hoa Nghiêm nói: “Tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”. Khi chúng tôi mới học Phật, 

có một vài vị học Phật, vài vị cƣ sĩ kỳ cựu, có trình độ học Phật rất thâm sâu. Nhƣng 

khi đƣa ra câu nói này mọi ngƣời đều không thể giải quyết đƣợc. 

Vô tình là gì? Là khoáng vật, sơn hà đại địa. Cây cỏ hoa lá, quý vị nói nó có thể 

thành  Phật, nhƣ  vậy  còn  hiểu  đƣợc, vì nó  thuộc về  sinh  vật. Cát  đá  sao  có  thể  thành 

Phật?  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  vô  tình,  “tình  dữ  vô  tình,  đồng  viên  chủng  trí”. 

Viên là viên mãn, chủng trí nghĩa là thành Phật, nhất thiết chủng trí. 

Hiện nay các nhà khoa học nói với chúng ta một câu nhƣ vậy, chúng ta sẽ minh 

bạch. Ngay tiểu quang tử, tiểu quang tử từ đâu mà có? Vật chất nhỏ nhất từ đâu mà có? 

Là do kiến văn giác tri tích lũy, nghĩa là hiện tƣợng tinh thần tích lũy. Bởi thế vật chất 

dù nhỏ, vật chất và tinh thần không thể tách rời. Vật chất từ tinh thần biến hiện ra, vì 

thế nó là nhất thể. Sơn hà đại địa phải chăng là ngũ uẩn? Là ngũ uẩn, mỗi hiện tƣợng 

vật chất đều là ngũ uẩn. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng thí nghiệm nƣớc, nƣớc có ngũ uẩn. Nƣớc có thể thấy, có 

thể nghe, hiểu đƣợc ý ngƣời. Bất kỳ hiện tƣợng nào đều có, đều đầy đủ ngũ uẩn. Mọi 

ngƣời thƣờng tụng Kinh Bát Nhã, quý vị xem, “Quán Tự Tại Bồ Tát hành thâm Bát 

Nhã  Ba  La  Mật  Đa  thời,  chiếu  kiến  ngũ  uẩn  giai  không”.  Giai  không  nghĩa  là  sao? 

Nghĩa là bất khả đắc, có ngũ uẩn chăng? Không thể nói không có, không thể nói nó có. 

Đích thực nó có hiện tƣợng này, nhƣng thời gian tồn tại của nó quá ngắn. 

Các bạn đồng học có tính toán, tính theo những gì Bồ Tát Di Lặc nói, một giây có 

bao nhiêu lần sanh diệt? Có 1600 triệu lần sanh diệt, một giây có 1600 triệu lần sanh 

diệt, nhƣ vậy sao có thể nắm bắt đƣợc nó? Bởi vậy mới nói, không thể nói nó có, cũng 

không  thể  nói  nó  không,  đây  là  chân  tƣớng  sự  thật.  Hiểu  đƣợc  vấn  đề  này,  chúng  ta 

biết không có sanh tử, thế xuất thế gian này rốt cuộc là sao? Là mê và ngộ. Mê gọi là 

thế gian, giác ngộ gọi là xuất thế gian, giác ngộ triệt để thế xuất thế gian đều không còn. 

Nói đến thế gian thông thƣờng chúng ta gọi là lục đạo, nói đến xuất thế gian là tứ 

thánh pháp giới, hợp lại gọi là thập pháp giới. Trong này có nhiễm, có tịnh, có thiện, có 

ác, có nghiệp, có báo. Vƣợt thoát mƣời pháp giới thì sao? Vƣợt thoát mƣời pháp giới 

chính là cõi thật báo của Chƣ Phật Nhƣ Lai, đó gọi là nhất chân pháp giới. Không có 

thiện  ác, không  có nghiệp  báo, cũng không có nhiễm  tịnh, không  có  biến hóa, gọi  là 

nhất chân. 

Nhất chân pháp giới này thật sự nhất chân ƣ? So với mƣời pháp giới nó là nhất 

chân, hình nhƣ nó tồn tại vĩnh hằng, nguyên nhân gì? Vì mỗi niệm đều là thuần tịnh 

thuần thiện, không có niệm nào bất tịnh, không có niệm nào bất thiện. Chƣ vị nên nhớ, 

niệm này chính là một khảy móng tay mà Bồ Tát Di Lặc nói. Một khảy móng tay có 

320 triệu ý niệm, mỗi ý niệm đều thuần tịnh thuần thiện, tạo thành cõi thật báo. Ngƣời 

trú trong cõi thật báo, trong Kinh Hoa Nghiêm nói là sơ trụ Bồ Tát đến Đẳng giác Bồ 

Tát, ngƣời thuộc 41 địa vị đó ở trong cõi này. 

Tiếp tục nâng cao  lên đến  Diệu giác vị, Diệu giác vị  không trú trong này, đi về 

đâu? Trở về tự tánh. Họ trú trong thƣờng tịch quang, trở về tự tánh. Tự tánh không 

phải  vật  chất,  không  phải  tinh  thần,  cũng  không  phải  hiện  tƣợng  tự  nhiên.  Các  nhà 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              800/21 

khoa  học  nói,  90%  vũ  trụ  không  nhìn  thấy,  đi  về  đâu?  Trở  về  thƣờng  tịch  quang. 

Thƣờng tịch quang là tự tánh, làm sao chứng đƣợc? Trong giáo lý đại thừa nói, buông 

bỏ  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc  là  chứng  đƣợc.  Vì  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp 

trƣớc  là  vọng  tâm,  vọng  không  thể  chứng  đƣợc  chân.  Buông  bỏ  cái  vọng,  chân  liền 

hiện tiền. Không dễ! 

Những đạo lý lớn lao này, trong kinh điển coi nhƣ chúng ta cũng hiểu đƣợc vài 

phần, giúp ích rất lớn cho việc tu học của chúng ta. Nó có thể bảo đảm từ đây về sau 

chúng ta không đi đƣờng vòng nữa, cổ nhân gọi là liễu sanh tử. Liễu sanh tử không 

phải  không  có  sanh tử,  mà  thấu  triệt sanh  tử  là  gì. Không hề  có  ý  niệm  sợ  hãi, hoàn 

toàn không có. Biết rằng nó ở trong mƣời pháp giới là hiện tƣợng bình thƣờng, chúng 

ta gọi nó là hiện tƣợng tự nhiên. 

Chƣ vị phải nhớ rằng, trong tự tánh, tức trong thƣờng tịch quang, không những 

không có hiện tƣợng vật chất, không có hiện tƣợng tinh thần, đến hiện tƣợng tự nhiên 

cũng không có, nó là bản thể của tất cả pháp. Tuy không có gì cả, nhƣng nó có thể sanh 

ra hiện tƣợng tự nhiên, có thể sanh ra hiện tƣợng tinh thần, có thể sanh ra hiện tƣợng 

vật chất, nó mới là chính mình. Mục tiêu sau cùng của Phật pháp là dạy chúng ta minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Phật này là Phật cứu cánh viên mãn, trong Kinh 

Hoa Nghiêm gọi là Diệu giác vị. 

Chúng ta xem đoạn sau cùng. “Mật Tích Lực Sĩ Kinh nói”, mật Tích Kim Cang 

lực sĩ. Trong Kinh Văn này nói rằng: “Thân Nhƣ Lai thành thể câu tỏa giống nhƣ kim 

cang, loảng xoảng kiên cố, không thể phá hoại”. Câu tỏa giống nhƣ mạng internet hiện 

nay vậy, một mạng lƣới rất chặt chẽ. Mạng lƣới này là gì? Là biến pháp giới hƣ không 

giới, không nhìn thấy, không nghe thấy, nhƣng quả thật là một mạng lƣới. Truyền bá 

tin tức rất nhanh. 

Chúng ta xem trong Hoàn Nguyên Quán nói về ba loại chu biến, chính là ý này. Ý 

niệm vừa khởi liền chu biến pháp giới, ý niệm này chính là ý niệm mà Bồ Tát Di Lặc 

nói,  ý  niệm  đó  lập  tức  chu  biến  pháp  giới,  bao  gồm  tự  tánh.  Tuy  tự  tánh  tất  cả  đều 

không phải, nhƣng nó có thể tiếp thu, nó là bản thể của tất cả pháp. Chúng sanh có cảm, 

chúng sanh phát ra chấn động này, ý niệm này gọi là cảm, thƣờng tịch quang có ứng. 

Thƣờng tịch quang là bản thể của tự tánh, nó có ứng. Bởi vậy nó không phải không có 

tác dụng, nó sống, không phải chết. 

Từ  đó  cho  thấy, toàn  thể  vũ  trụ  là  có  cơ  thể, chúng  ta  phải  nhận  thức  điều  này. 

Không những nó có thể nhận, nó lập tức có phản ứng, phản ứng này chính là sự biến 

hóa vô cùng, trong Hoàn Nguyên Quán gọi là xuất sanh vô tận. Câu sau cùng rất quan 

trọng, là hàm dung không hữu, hàm dung không hữu là nói với chúng ta về tâm lƣợng 

của  Chƣ  Phật  Bồ  Tát.  Hàm  là  bao  hàm,  bao  hàm  hƣ  không.  Dung  là  dung  nạp,  bao 

dung, bao dung vạn hữu. Nghĩa là chúng ta thƣờng nói, chúng ta thƣờng nói tâm bao 

thái hƣ, lƣợng châu sa giới. Tâm bao thái hƣ là hàm không, lƣợng chu sa giới là dung 

hữu. 

Đây là gì? Đây là chân tâm của chúng ta, đây là bản tánh của chúng ta. Chƣ Phật 

và pháp thân Bồ Tát tâm lƣợng đều lớn nhƣ thế, họ có thể bao dung. Chúng ta học Phật 

có thể nâng lên đến cảnh giới này, tức là pháp hỷ sung mãn, quả thật có hƣởng thụ, từ 

sáng đến tối luôn mỉm cƣời, thƣờng sanh tâm hoan hỷ. Ngƣời khác gây phiền phức, 

hủy báng, sỉ nhục, hãm hại ta, đều chỉ cƣời trừ, vì sao vậy? Vì nó là giả. Họ có thể tổn 

thƣơng ta chăng? Có thể tổn thƣơng thân thể của ta, không tổn thƣơng đƣợc tự tánh 

của ta. Tự tánh là kim cang na la diên thân, không thể tổn thƣơng đƣợc. Sự hủy báng, 

sỉ nhục, hãm hại này, nói cho chƣ vị biết là việc tốt không phải việc xấu. Đối đãi với 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              801/21 

những  ngƣời  này  phải  sanh  tâm  cảm  ân,  vì  sao  vậy?  Vì  họ  tiêu  nghiệp  chƣớng  cho 

chúng ta. Từ vô thỉ kiếp đến nay chúng ta ở trong lục đạo tạo không biết bao nhiêu tội 

nghiệp, làm sao tiêu trừ nghiệp chƣớng này? Họ dùng những phƣơng pháp này đối với 

ta, ta chắp tay cung kính A Di Đà Phật, hoàn toàn tiếp thu, nghiệp chƣớng liền tiêu trừ. 

Nếu không tiếp thu, đƣợc thôi, nghiệp chƣớng này sẽ đối lập, càng kết càng sâu, đời 

đời kiếp kiếp không bao giờ dứt. Nhƣ vậy là sai, học Phật nhƣ vậy chỉ uổng phí. Ta tha 

thứ và bao dung họ nhƣ thế, không phải quá dễ cho họ ƣ? Đúng vậy, là quá dễ cho họ, 

nhƣng bản thân họ tạo nghiệp họ có nghiệp báo. Nếu khi ta thấy nghiệp báo của họ, 

quý vị nên  biết, ta sẽ  sanh tâm  lân  mẫn, họ  rất  đáng  thƣơng. Đó  là gì?  Họ tự  làm  tự 

chịu, không ai giúp đƣợc họ. Phật A Di Đà đại từ đại bi cũng không giúp đƣợc, họ cần 

phải chịu hết tội trong địa ngục. Nhƣ phạm tội vậy, phạm tội họ phải chịu hình phạt, 

hết thời kỳ chịu tội họ đƣợc ra, lúc này Phật mới có thể giúp đƣợc. Điều này rất đáng 

sợ, vô cùng đáng sợ. 

Cổ nhân có câu nói rất hay, rất có đạo lý, hại ngƣời chính là hại mình. Chúng ta 

hại  ngƣời,  tôi  thƣờng  nói  ta  hại  ngƣời,  ngƣời  ta  nhiều  nhất  chỉ  chịu  ba  phần,  chính 

mình  phải  chịu  bảy  phần.  Nếu  nhƣ  ta  hiểu  đƣợc  chân  tƣớng  sự  thật  này,  có  dám  hại 

ngƣời chăng? Không dám làm chuyện ngu ngốc này nữa. 

Trên  thế  gian  hiện  nay  có  hạng  ngƣời  này  chăng?  Có, rất  nhiều, vì  sao  vậy?  Vì 

chúng  ta  vứt  bỏ  giáo  dục  của  thánh  hiền  suốt  200  năm  rồi.  Sự  sơ  suất  của  100  năm 

trƣớc,  là  có  ngƣời  nói  không  có  ngƣời  thực  hành.  Bởi  vậy  vận  nƣớc  suy  yếu,  Mãn 

Thanh mất nƣớc. 100 năm này chẳng những không có ngƣơi thực hành, đến ngƣời nói 

cũng không có. Đến nghe còn không nghe đƣợc, quý vị nói đáng sợ biết bao! Vì thế 

mới thiên tai mới phát sinh dồn dập nhƣ vậy. 

Gần đây tôi nghe có ngƣời nói, bắt đầu có ôn dịch, điều này rất đáng sợ. Ngƣời 

phƣơng tây nói về những dự ngôn đó, bao gồm các nhà khoa học nói đến vấn đề ngân 

hà đối tề. Tuy có một nửa các nhà khoa học cho rằng không đến nỗi nghiêm trọng nhƣ 

thế, nhƣng có một nửa các nhà khoa học cho rằng rất nhiêm trọng. Chúng ta là hàng đệ 

tử Phật, không đƣợc coi thƣờng. Tôi thƣờng khuyến khích chƣ vị đồng học Tịnh tông, 

chúng ta phải tinh tấn, phải niệm Phật, thƣờng để Phật A Di  Đà trong lòng, ngoài ra 

đều buông bỏ hết. 

Tâm là Phật A Di Đà, miệng niệm Phật A Di Đà, thân lễ Phật A Di Đà. Phật A Di 

Đà ở đâu? Hết thảy chúng sanh đều là Phật A Di Đà, cung kính tất cả, nghiệp lực của 

chúng ta có thể xuay chuyển. Oán thân trai chủ, ngƣời hại ta cũng đều là Phật A Di Đà. 

Họ dùng tâm bất thiện đối với ta, ta dùng tâm thuần tịnh thuần thiện đối với họ. Tƣơng 

lai ta đến thế giới Cực Lạc, tƣơng lai họ vào địa ngục, nơi chúng ta đến không giống 

nhau. 

Bộ  kinh  này  chính  là  sách  hƣớng  dẫn  du  lịch,  là  sách  giới  thiệu  về  thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc, giới thiệu chúng ta đến thế giới Cực Lạc. Chúng ta đọc rõ ràng minh 

bạch cuốn sách này, tin thật nguyện thiết, nhất định vãng sanh. Khi đại thiên tai giáng 

xuống,  ngƣời  trên  địa  cầu  không  chết  hết.  Có  ngƣời  nói  với  tôi  chết  khoảng  50  ức 

ngƣời, chết 50 ức cũng còn 20 ức. Đƣơng nhiên nếu là cộng nghiệp, chúng ta đến thế 

giới Cực Lạc, định thời kỳ để đạt đƣợc, rất hoan hỷ. Nếu sau khi thiên tai mà mình còn 

lƣu lại, nhƣ vậy tức là có nhiệm vụ. Chúng ta phải hoằng pháp lợi sanh, phải giáo hóa 

ngƣời, giáo hóa chúng sanh, phải có nhiệm vụ. Đây là trách nhiệm mà hàng đệ tử Phật 

cần phải ra sức hoàn thành, phải giúp những chúng sanh khổ nạn, phải dùng thân mình 

làm gƣơng, bản thân chúng ta phải làm gƣơng cho họ, không thể không biết điều này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              802/21 

Thể  câu  tỏa  nghĩa  là  toàn  thể  vũ  trụ,  trong  Phật  pháp  gọi  là  biến  pháp  giới  hƣ 

không giới, không thể phá hoại điều này. 

Sau cùng nói, “cho nên nguyện chúng sanh trong nƣớc tam nghiệp trang nghiêm”. 

Đây là chúng sanh ở thế giới Cực Lạc, ba nghiệp thân khẩu ý trang nghiêm. “Thể cố, 

tức thân thể kiên cố, nhƣ kim cang. Sức mạnh nhƣ na la diên, đều đầy đủ thân nghiệp 

thù thắng”. Đây là giới thiệu thân thể con ngƣời ở thế giới Cực Lạc, thân kim cang bất 

hoại. Đến thế giới đó vĩnh viễn không có tật bệnh, vĩnh viễn không có già yếu. Đây là 

điều mà tất cả chúng sanh ở thế gian chúng ta đều kỳ vọng, đến thế giới Cực Lạc ta đều 

thấy hết. 

Cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ là kim cang thƣợng sƣ của Mật tông. Bộ kinh này thì sao? 

Là đại kinh. Thế nào gọi là đại kinh? Tất cả kinh giáo và pháp môn mà Đức Phật nói 

đều đầy đủ gọi là đại. Gọi là đại thừa, tiểu thừa, tông môn, giáo môn, hiển giáo, mật 

giáo, bộ kinh này hoàn toàn đầy đủ gọi là đại kinh, giống nhƣ Hoa Nghiêm vậy. 

Đoạn bên dƣới là nói y theo Mật giáo: “Nguyện này y theo Mật giáo, chấp kim 

cang, kim cang thủ, kim cang tát đỏa vân vân, tức cùng một tên mà dịch khác nhau”. 

Những danh từ thuật ngữ này ý nghĩa hoàn toàn giống nhau, tiếng Phạn là một danh từ, 

một  tên  nhƣng  có  nhiều  cách  dịch  khác  nhau.  “Nhân  Vƣơng  Kinh  Niệm  Tụng  Nghi 

Quỷ  Thƣợng  nói”,  giới  thiệu  cho  chúng  ta.  “Kim  cang  thủ  tức  là  Phổ  Hiền  Bồ  Tát”. 

Trong Mật Tông Bồ Tát Phổ Hiền chính là Kim Cang Tát Đỏa, Bồ Tát Bồ Hiền trong 

hiển giáo, quý vị xem, chúng ta và Bồ Tát Phổ Hiền liên quan rất mật thiết. Phẩm thứ 

hai của kinh này là Đức Tuân Phổ Hiền, thế giới tây phƣơng Cực Lạc tu pháp môn gì? 

Sau khi đọc xong kinh này sẽ hiểu, tất cả đều tu pháp môn Phổ Hiền. Trong kinh nói: 

“Hàm cộng tuân tu Phổ Hiền đại sĩ chi đức”, không phải rất rõ ràng ƣ? Đức của Bồ Tát 

Phổ  Hiền là gì?  Chính là  Kinh  Đại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm, quy  nạp  thành 

mƣời đại nguyện vƣơng, đó là mƣời cƣơng lĩnh. Triển khai mƣời đại nguyện vƣơng 

này, chính là Kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm, pháp giới Hoa Nghiêm. Pháp 

giới Hoa Nghiêm quá nhiều, nhƣ ở đây vừa mới nói về thể câu tỏa, là toàn thể mạng 

lƣới, lƣới điện. Mƣời điều này chính là cƣơng lĩnh, nắm bắt đƣợc cƣơng lĩnh này. 

Thứ nhất là “Lễ kính Chƣ Phật”. Chƣ Phật là gì? Thập phƣơng tam thế Phật thì 

không cần nói đến, tất cả Bồ Tát, A la hán, tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ 

không giới đều là Chƣ Phật. Phật hiện tại, Phật vị lai. Vấn đề là ta biết nhìn nhận hay 

không? Nếu thật sự giác ngộ, tình và vô tình đều là Phật, đồng viên chủng trí không 

phải toàn là Phật ƣ? Đến sơn hà đại địa đều là Phật, kiến gián đều là Phật. Vậy phải 

làm sao? Lễ kính. Chúng ta phải dùng tâm chân thành cung kính để đối đãi, đối đãi tất 

cả Chƣ Phật, chính là đối đãi tự tánh của chính mình. Vì tự tánh mình và tự tánh chƣ 

Phật là một tánh, không phải hai tánh. 

Trong giáo lý đại thừa ví tự tánh nhƣ biển, gọi là tánh hải, ví vô số chúng sanh 

này nhƣ bọt nƣớc trong biển. Khởi lên bọt nƣớc họ lại quên mất, họ không biết đại hải 

là chính mình, tƣởng rằng bọt nƣớc mới là chính mình, bọt nƣớc này với bọt nƣớc đó 

là độc lập, đây gọi là mê hoặc điên đảo. Đến khi nào bọt nƣớc vỡ, mới bỗng nhiên đại 

ngộ, thì ra là nhất thể. Vạn sự vạn vật khắp biến pháp giới hƣ không giới là nhất thể, 

tâm hiện thức biến. Tâm là chân tâm của mình, thức là vọng thức là vọng tâm của mình, 

chân vọng không hai. Là cƣơng lĩnh chung, nguyên tắc chung trong giáo lý đại thừa, 

nhất định phải hiểu rõ ràng. Nhất định phải thƣờng nhắc nhở, ta sẽ không bị mê hoặc. 

Bất luận gặp cảnh giới nào, ta dùng tâm bình khí hòa để xử lý, không bị cảnh giới bên 

ngoài làm dao động. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              803/21 

Việc đại sự hoằng hộ này, hoằng pháp và hộ pháp, gặp khó khăn phải làm sao? 

Đừng tìm cách giải quyết, Phật Bồ Tát sẽ giải quyết. Chúng ta giải quyết rất khó, Phật 

Bồ  Tát  giải  quyết  sẽ  không  khó.  Phật  Bồ  Tát  không  giải  quyết,  chúng  ta  không  thể 

hoằng  pháp,  không  thể  hộ  pháp,  không  phải  bớt  việc  ƣ?  Phật  Bồ  Tát  quả  thật  yêu 

thƣơng chúng ta, khiến chúng ta đƣợc nghĩ ngơi. Lúc Phật Bồ Tát không để chúng ta 

nghĩ ngơi, họ sẽ đứng ra quản lý mọi việc. Nói cho chƣ vị biết, đạo lý này là trƣớc đây 

đại sƣ Chƣơng Gia nói với tôi, suốt đời làm tốt bổn phận của mình, không cần lo lắng 

bất kỳ điều gì, Phật Bồ Tát lo lắng tất cả. 

Trƣớc đây chúng tôi từng giảng bộ Di Lặc Sở Vấn Kinh, cũng gọi là Phát Khởi 

Bồ Tát Thù Thắng Chí Lạc Kinh. Trong này nói có hai vị pháp sƣ giảng kinh thuyết 

pháp, rất đƣợc quần chúng hoan hỷ, tín đồ rất đông. Có hai vị pháp sƣ khác sanh tâm 

đố kỵ, chƣớng ngại, gây điều thị phi, phá hoại hai vị pháp sƣ này, phá hoại đạo tràng, 

về sau đọa địa ngục A tỳ. 

Ngƣời hiểu lý lẽ, hoàn toàn không liên quan đến điều này. Ngƣời mê hoặc điên 

đão rất đáng thƣơng, vì sao gây ra những điều này? Vì họ không tiếp thu truyền thống 

văn hóa, họ không thƣờng xuyên nghe kinh, không học giáo lý, hoàn toàn là danh văn 

lợi dƣỡng cho riêng mình. Đố kỵ, chƣớng ngại, tạo nghiệp từ đây. Bản thân tạo những 

nghiệp này là tánh tội, điều này chắc chắn rất khổ. Họ còn chƣớng ngại biết bao nhiêu 

ngƣời, phá hoại pháp thân tuệ mạng của ngƣời khác, tội này quá nặng, còn nặng hơn 

tánh tội của họ. Chúng ta không thể không biết điều này, đã biết thì đời này tuyệt đối 

không đƣợc làm điều này. 

Bởi  thế  gặp  đạo  tràng  chánh  pháp,  chúng  ta  toàn  tâm  toàn  lực  ủng  hộ,  đó  là  vô 

lƣợng công đức,  pháp sƣ này có bao nhiêu công đức, họ sẽ có bấy nhiêu công đức. 

Công đức chắc chắn không có đẳng cấp, không có lớn nhỏ, là giống nhau. Đây là Bồ 

Tát kim cang thủ trong Mật giáo, chúng ta biết chính là Bồ Tát Phổ Hiền. 

“Tay cầm chày kim cang, biểu trƣng là khởi chánh kiến, do nhƣ kim cang, có thể 

chƣớng  ngại  ngã  pháp  vi  tế”.  Điều  này  trong  Kinh  Kim  Cang  Bát  Nhã  Ba  La  Mật, 

trƣớc đây khi chúng tôi giảng Kinh Kim Cang, giới thiệu rất tƣờng tận với quý vị về đề 

kinh này. Chày kim cang chính là tƣợng trƣng kim cang bát nhã, không phải cầm vũ 

khí để đánh trận, không phải ý này, là trí tuệ bát nhã. Khi trí tuệ bát nhã khởi lên, có 

thể giải quyết hết thảy mọi vấn đề. 

Quý  vị  xem  xã  hội  ngày  nay  rất  hỗn  loạn,  thiên  tai  rất  nghiêm  trọng.  Tiến  sĩ 

Townenbe từng nói, giải quyết vấn đề xã hội thế kỷ 21, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh 

và Phật pháp đại thừa. Là thật ƣ? Thật sự có thể giải quyết ƣ? Nói cho chƣ vị biết, là 

thật không phải giả. Nhƣng ngày nay ngƣời thật sự có thể nhận thức học thuyết Khổng 

Mạnh và Phật pháp đại thừa không nhiều. Học thuyết Khổng Mạnh nói gì? Phật pháp 

đại thừa nói gì? Quý vị dùng một câu trả lời tôi. Không nói ra đƣợc. 

Tôi  nhớ  khoảng  hơn  30  năm  trƣớc,  vấn  đề  này  là  lúc  chúng  tôi  chƣa  đến 

HongKong  giảng  kinh.  Năm  1977,  lần  đầu  tiên  tôi  đến  HongKong  giảng  kinh,  mấy 

năm trƣớc thời gian này. Cũng là qua tết âm lịch, có một đồng học đến thăm tôi, ông ta 

nói với tôi, ông dạy học ở đại học Phụ Nhân. Đại học Phụ Nhân có Đại Thiên Phật Học 

Xã, trong Phật Học Xã nói về Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện, tốt, rất khó đƣợc. Tôi đƣa 

ra một vấn đề hỏi ông ta, tôi nói Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, suốt 49 năm nói rất nhiều 

kinh điển, rốt cuộc nói những gì? Ông dùng một câu trả lời tôi, tôi chỉ cần một câu 

không cần hai câu. Ông ta suy nghĩ năm sáu phút cũng không trả lời đƣợc, không nghĩ 

ra đƣợc. Ngƣợc lại ông hỏi tôi. Tôi nói trong kinh Đức Phật nói về thật tƣớng các pháp. 

Có thể biểu trƣng đƣợc chăng? Ông ta học Phật không ít năm, cũng dạy ở trƣờng đại 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              804/21 

học, ông nói đƣợc. Thật tƣớng các pháp, nói nhƣ cách nói hiện nay là chân tƣớng của 

tất cả pháp, chỉ một câu! 

Bây giờ ta muốn hỏi, học thuyết Khổng Mạnh là gì? Một câu nói, Phật pháp đại 

thừa là gì? Cũng chỉ nói một câu, một câu này có thể giải quyết vấn đề xã hội hiện tại, 

ngƣời  nhận  thức  điều  này  quả  thật  không  nhiều.  Trong  Luận  Ngữ  nói:  “Khổng  nói 

thành nhân, Mạnh nói thủ nghĩa”, hai chữ nhân nghĩa này tƣợng trƣng cho học thuyết 

Khổng Mạnh. Nhân nghĩa phải thực hành nhƣ thế nào? Trong Luận Ngữ cũng có một 

câu: “Đạo của Phu tử không gì khác, chỉ có trung thứ mà thôi”. Vì thế chúng tôi đã lấy 

bốn chữ: “Nhân nghĩa trung thứ”. Có thể giải quyết vấn đề chăng? Có thể. 

Phải biết ngày nay con ngƣời trên toàn thế giới, có ai không phạm tội? Mỗi ngƣời 

đều phạm tội, vì sao vậy? Vì không ai dạy họ. Khoa học phƣơng tây phát triển không 

còn tin vào thần, vì thế giáo dục Tôn giáo không có. Phƣơng đông thì sao? Không tin 

vào truyền thống văn hóa, không tin vào giáo dục thánh hiền. Chúng tôi vừa mới nói là 

đã lơ là suốt 200 năm nay, 100 năm cuối thời nhà Thanh, 100 năm sau đã lơ là, cho nên 

nhƣ  thế  nào?  Làm  ngụy  quân  tử,  đọc  sách  thánh  hiền  không  làm  việc  thánh  hiền, 

nhƣng vẫn học. Đến năm dân quốc thì sao? Hiện nay dân quốc cũng 100 năm, vào năm 

dân  quốc  không  những  không  làm  việc  thánh  hiền,  đến  sách  thánh  hiền  cũng  không 

đọc, vấn đề rất nghiêm trọng! Vì thế phải tha thứ cho những ngƣời phạm tội, con ngƣời 

vốn rất dễ dạy, chỉ là không có ai dạy, cho nên phải dùng trung thứ để giải quyết vấn 

đề. Trung chính là chân thành, quý vị xem biểu pháp của chữ trung này, Phật pháp gọi 

là biểu pháp, trong lục thƣ gọi là hội ý. Quý vị nhìn phù hiệu này có thể lãnh hội đƣợc 

ý  của  nó.  Tâm  trung,  trung  là  không  lệch  lạc  không  tà  ngụy,  không  mê  không  hoặc. 

Chính là chân tâm, phải dùng chân tâm. 

Thứ là gì? Tha thứ tất cả mọi ngƣời, đừng truy cầu. Làm bất kỳ việc xấu gì đều bỏ 

qua  hết,  không  truy  cứu  nữa,  cố  gắng  học  truyền  thống  văn  hóa.  Tìm  lại  những  gì 

Trung quốc vốn có nhƣ luân lý, đạo đức, nhân quả, giáo dục Tôn giáo. Lợi dụng khoa 

học kỹ thuật cao hiện nay, đài truyền hình của quốc gia, mạng internet, vệ tinh. Có thể 

có năm sáu mƣơi thầy giáo, ngày đêm dạy học không ngừng, tôi tin trong vòng một 

năm xã hội an định, toàn bộ thế giới cũng an định. Trên thế giới muốn khôi phục giáo 

dục Tôn giáo, chỉ một năm, toàn bộ thế giới đều đổi mới, không phải không làm đƣợc. 

Nếu không có những khoa học kỹ thuật cao này, nhƣ vậy quả thật không còn cách nào 

khác,  không  thể  làm  đƣợc.  Đi  đâu  để  tìm  nhiều  thầy  giáo  nhƣ  thế?  Không  tìm  thấy! 

Ngày  nay  tìm  năm  sáu  mƣơi  ngƣời  có  thể  tìm  đƣợc,  không  vấn  đề  gì.  Suốt  24  tiếng 

không gián đoạn, nói về ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy bát đức, mọi ngƣời cùng nhau 

học tập. Bất luận trƣớc đây ta gây ra tội lỗi gì, đều bỏ qua hết, không nhắc đến nữa. Cố 

gắng học, học khoảng nữa năm, nếu còn phạm sai lầm ta cảnh cáo họ. Học đƣợc một 

năm, còn phạm sai lầm thì trừng phạt họ, vì sao vậy? Vì đã tiếp thu giáo dục. Khi chƣa 

tiếp thu giáo dục thì không sao, đã tiếp thu giáo dục luân lý đạo đức, về sau nếu nhƣ 

còn làm điều trái luân thƣờng đạo lý, bất hiếu cha mẹ, không kính trƣởng bối, nhƣ vậy 

phải xử phạt. 

Tiến sĩ Townenbe nói không sai, chúng ta phải dùng trí tuệ để đọc và hiểu, Phật 

pháp đại thừa chỉ một câu, chân thành từ bi. Đây là ngƣời phƣơng tây, ngƣời phƣơng 

tây đọc sách của phƣơng đông, có sự lý giải còn cao minh hơn cả ngƣời phƣơng đông. 

Hiện nay bày ra trƣớc  mắt chúng ta hai việc lớn, thứ nhất là làm sao cứu vãn truyền 

thống của quốc gia dân tộc, việc lớn nữa là làm sao giúp thế giới hóa giải thiên tai trên 

địa cầu, đây là hai việc lớn bày ra trƣớc mắt. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              805/21 

Trong điển tịch của cổ thánh tiên hiền, đích thực có thể tìm ra phƣơng pháp, vấn 

đề là ta có cần đến hay không? Ta có tin hay không? Ta có chịu hành trì không? Hành 

trì  sẽ  cứu  vãn  đƣợc,  có  thể  quay  đầu.  Không  chịu  hành  trì  coi  nhƣ  xong,  không  còn 

cách nào khác. Chúng ta sẽ chuẩn bị đến thế giới Cực Lạc, sống đời thái bình. 

Đức của Phổ Hiền Đại Sĩ không thể nghĩ bàn, bởi thế lễ kính rất quan trọng. Quý 

vị  xem  lễ  kính,  tán  thán,  cúng  dƣờng,  sám  hối  nghiệp  chƣớng.  Trong  mƣời  nguyện, 

bốn nguyện này là căn bản. Bốn đại nguyện căn bản này, chính là câu ở trƣớc 16 chữ 

bốn, cung kính tất cả. 

Hiện nay thực tế mà nói việc lớn nhất, có đồ tốt nhƣng đem ra sợ ăn không tiêu, 

ăn vào sẽ đau bụng, nguyên nhân là gì? Thứ gì mới có thể tiêu hóa? Tâm bình khí hòa 

có thể tiêu  hóa, tâm  trôi nổi không tiêu  hóa đƣợc, họ không  tiêu hóa  đƣợc. Phải tâm 

bình khí hòa, phải chân thành cung kính, nhƣ vậy ta có thể tiêu hóa toàn bộ giáo huấn 

thánh hiền, ta cũng có thể trở thánh hiền. Nếu tâm trôi nổi ta ăn không nổi, nuốt không 

trôi. Ta sẽ nhổ ra, sẽ bài xích nó, tất cả pháp cầu đƣợc từ trong sự cung kính. Đại sƣ Ấn 

Quang nói rất có đạo lý, một phần thành kính nhận một phần lợi ích, mƣời phần thành 

kính đƣợc mƣời phần lợi ích. Xem ta có mấy phần tâm thành kính, tức có thể tiêu hóa 

mấy phần, đây là vấn đề đáng để chúng ta ƣu tƣ. Vì thế yêu cầu những ngƣời thầy giỏi, 

thầy  giáo giỏi  làm  nên  tấm  gƣơng, làm  tấm  gƣơng cho  mọi  ngƣời noi theo. Dần  dần 

hình thành nếp sống, xã hội sẽ đổi mới. 

Tôi thƣờng nói những lời này, tôi không biết chƣ vị có thể lãnh hội đƣợc không? 

Vì sao tôi thƣờng nói nhƣ thế? Chúng tôi có thể đi bất kỳ lúc nào, tôi phải nói ra tất cả 

sự thật: “Con ngƣời sắp chết, lời nói của họ cũng thiện”. Vì sao vậy? Vì tôi cảm thấy 

mình không còn cơ hội. Tuổi tác lớn nhƣ thế, hết năm này là 85 tuổi. Cổ nhân dự đoán 

đời này của chúng ta là 80 tuổi, từ sanh ra cho đến 20 tuổi là mùa xuân của đời ngƣời. 

20 đến 40 tuổi là mùa hạ của đời ngƣời, 40 đến 60 là mùa thu của đời ngƣời, 60 đến 80 

là mùa đông của đời ngƣời, 80 tuổi trở về sau có thể đi bất kỳ lúc nào, không thể không 

biết điều này. Tôi không còn cơ hội để thành lập trƣờng học, không còn bồi dƣỡng học 

sinh, cho nên tôi nói ra hết những gì mình biết. Ngƣời thật sự có phƣớc báo, ngƣời có 

trí tuệ nghe đƣợc, quý vị sẽ biết về sau nên đi nhƣ thế nào. Đồng nghĩa với ở đây tôi đã 

truyền thụ cho mọi ngƣời. 

Hiện nay tôi lại đƣợc hai bộ sách này, hai bộ sách này tôi đã nghĩ rất nhiều tháng, 

thật  sự  đã  có  đƣợc  bộ  sách  này.  Một  bộ  là  Quần  Thƣ  Trị  Yếu  do  Đƣờng  Thái  Tông 

biên tập, tôi nghĩ mọi ngƣời đều biết đến sách này. Lúc Đƣờng Thái Tông 16 tuổi, đi 

tòng quân, ngày ngày đánh trận. 16 tuổi là tiểu tƣớng quân đi theo cha, sau khi nhà Tùy 

mất nƣớc, diệt vong, ông lên làm hoàng đế. Quý vị thử nghĩ xem, làm hoàng đế nhƣng 

đọc không nhiều sách, trị vì quốc gia cần đạo, cần đức hạnh, cần học vấn. Không có 

học  vấn,  không  có  đức  hạnh  làm  sao  trị  quốc  gia?  Bởi  vậy  ông  hạ  lệnh  cho  Ngụy 

Trừng, những ai biết lịch sử thời nhà Đƣờng đều biết Ngụy Trừng là đại thần của ông. 

Ông để Ngụy Trừng thành lập một tổ nhỏ tra cứu trong sách, từ Tam hoàng ngũ đế đến 

thời nhà Tùy, tất cả điển tịch trong 2000 năm. Có kinh, có lịch sử, có sử, có chƣ tử, chƣ 

tử  bách  gia.  Trong  những  sách  tịch  này,  liên  quan  đến  tu  thân,  tề  gia,  trị  quốc,  bình 

thiên  hạ,  những  đoạn  nghị  luận  này  đều  chép  ra  hết,  biên  tập  thành  một  cuốn  gọi  là 

Quần Thƣ Trị Yếu. Là phƣơng pháp và luận lý chỉ đạo quan trọng nhất trong việc trị 

quốc, tập hợp trí tuệ ngàn năm của thánh hiền. Trí tuệ trị quốc, phƣơng pháp trị quốc, 

hiệu quả trị quốc, kinh nghiệm trị quốc. Ông ta cần cuốn sách này, cần những thứ này, 

Ngụy Trừng tìm một nhóm ngƣời biên tập cuốn sách này, áp dụng tất cả 65 loại kinh 

sử tử. Trong 65 loại sách, trích lục ra những điều quan trọng, biên tập thành một cuốn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              806/21 

sách  khoảng  50  vạn  chữ.  Sau  khi  biên  tập  xong  cuốn  sách  này,  Đƣờng  Thái  Tông 

không rời cuốn sách này. Cũng chép ra rất nhiều bộ để tặng cho các vƣơng công đại 

thần, chính trị thời Trinh Quán đều dựa vào cuốn sách này. Quốc quân của đại Đƣờng, 

cũng là cuốn sách này giúp rất lớn. Tôi chƣa thấy cuốn sách này, chỉ nghe nói đến, vì 

trƣớc đây tôi có coi một phần nhỏ, là Chƣ Tử Trị Yếu. Chính là sau cùng của bộ sách 

này_Bộ sách này tất cả có 50 cuốn, 20 cuốn sau cùng. Tôi đã xem qua bộ sách Chƣ Tử 

Trị Yếu, cho nên tôi rất muốn tìm toàn thƣ để xem. Nghĩ đến đã nhiều tháng, và cũng 

từng nói với quý vị trong các buổi giảng. Tôi vô cùng cảm kích, có ngƣời qua mạng 

nghe tôi nói, đã thay tôi tìm và gửi đến, tôi nhận đƣợc hai loại. Không ngờ ở Đại lục 

cũng có ngƣời biết, mà họ còn dùng chữ giản thể in ra, rất khó đƣợc. Tập Trung Huân 

tiên sinh ở trang trƣớc của cuốn sách này đề rằng: “Cổ kính kim giám”. Cuốn sách này 

không  những  cứu  Trung  quốc,  mà  có  thể  cứu  toàn  thế  giới, đây  là  một  vấn  đề. Hiện 

nay tôi in bộ sách này ra 10 ngàn cuốn, khoảng tháng 3 sang năm là in xong, phân tặng 

cho những ngƣời bạn thích đọc sách. 

Ngoài ra muốn phục hƣng truyền thống văn hóa, phải bắt đầu từ đâu? Cũng phải 

giống nhƣ cấu tƣởng của Đƣờng Thái Tông, trích lục những điều quan trọng trong Tứ 

Khố, biên tập thành một cuốn sách, bắt đầu hạ thủ từ đây. Đầu tiên là đọc bộ sách này, 

chính là đọc tinh hoa của Tứ Khố, bộ sách này là Tứ Khố Toàn Thƣ Tổng Mục Tinh 

Hoa Lục. Ta đã có nhận thức về Tứ Khố, có cảm tình với Tứ Khố, sau đó tiếp tục phát 

tâm chuyên nghiên cứu một bộ phận. Nhƣ vậy quý vị sẽ trở thành chuyên gia, sẽ trở 

thành  nhà  hán  học  hàng  đầu  trên  thế  giới.  Cần  bao  nhiêu  thời  gian?  Thời  gian  mƣời 

năm là đủ. 

Trƣớc  đây  tôi  ở  Đài  Loan,  ở  trong  nhà  của  quản  trƣởng  Hàn,  rất  đáng  thƣơng. 

Cạnh nhà bà là một nhà thờ Thiên chúa, cha xứ trong giáo đƣờng này là Phƣơng Hào, 

chúng tôi thƣờng gặp mặt nên quen biết, ông cũng là một học giả. Cũng giống nhƣ tôi 

vậy, tốt nghiệp cấp hai thì không học tiếp nữa. Ông ta chuyên tâm nghiên cứu Tống Sử, 

trong 25 sử ông chuyên nghiên cứu Tống Sử, chuyên nghiên cứu Tống Sử, về sau trở 

thành chuyên gia Tống Sử trên toàn thế giới. Quý vị hỏi ông ta bất kỳ điều gì thuộc nhà 

Tống, ông đều nói rất rõ ràng. Là viện sĩ viện văn học Đài Loan, lúc đó là viện trƣởng 

viện văn học đại học chính trị. 

Con ngƣời chỉ cần hiếu học, chỉ cần tinh thông một thứ, thật sự trở thành chuyên 

gia, trở thành độc tôn trên thế giới, rất nhiều trƣờng sẽ tặng học vị tiến sĩ cho quý vị. 

Đó là vinh dự của trƣờng. Đừng sợ không có học vị, đừng sợ không có ngày xuất đầu 

lộ  diện,  chỉ  sợ  ta  học  không  tốt  mà  thôi.  Nhất  môn  thâm  nhập,  trƣờng  thời  huân  tu, 

mƣời  năm  chắc  chắn  có  thành  tựu.  Nhƣng  phải  chuyên  môn!  Không  đƣợc  học  quá 

nhiều. Tạp, loạn, quá nhiều là thông mọi thứ, nhƣng cũng lơi lỏng mọi thứ, cuối cùng 

không thành tựu đƣợc điều gì, nhƣ vậy quả thật đáng tiếc. 

Bộ này là tinh hoa của Tứ Khố, dẫn dắt để chúng ta hiểu khát quát, tình huống của 

toàn bộ Tứ Khố. Sau đó ta chuyên nghiên cứu một bộ phận nào trong đó mà mình thích, 

bộ phận này phải nghiên cứu mƣời năm, nhƣ vậy sẽ thành tựu. 

Có hai điều kiện cơ bản, thứ nhất là đức hạnh. Con ngƣời không thể không có đức 

hạnh, con ngƣời không có đức hạnh chắc chắn tạo tội nghiệp. Kiến lập đức hạnh nhƣ 

thế  nào?  Là  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  Ứng  Thiên,  Thập  Thiện  Nghiệp,  nhất  định  phải  thực 

hành, phải làm đƣợc. Nếu có đức hạnh của thánh hiền, sau đó có thêm một chìa khóa 

chính là thể văn cổ. Thƣờng xuyên đọc thể văn ngôn, tốt nhất là học thuộc 100 bài cổ 

văn, 100 bài cổ văn này chúng ta đã chọn ra. Tôi để thầy Thái, nói thầy Thái chọn ra 

100 bài cổ văn, chọn từ đâu? Chính là hiện nay tôi có đƣợc một bộ Quốc Học Trị Yếu, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              807/21 

tức là tinh hoa của Tứ Khố. Trong này có tập bộ, tập bộ rất nhiều, tập bộ số lƣợng lớn. 

Tập  bộ  có  ba  cuốn, hai  cuốn  là  văn,  một  cuốn  là  thi  từ,  Đƣờng  thi  Tống  từ,  cũng  là 

chọn những gì hay nhất. Ngoài ra chính là Quốc Ngữ Nhật Báo Đài Loan, những năm 

lại đây có xuất bản một bộ sách, gọi là Cổ Kim Văn Tuyển, do các chuyên gia học giả 

thời cận đại tuyển chọn. Trị Yếu là đầu năm dân quốc, những ngƣời học giả lựa chọn 

cũng tƣơng đồng, cả hai loại sách đều có. Ta tìm đọc sách này trƣớc, là tìm đƣợc hơn 

130 bài, hai bên tƣơng đồng. Còn sách mà ngƣời trong thời hiện đại chọn không tƣơng 

đồng, cũng có hai mƣơi mấy bài, tổng cộng họ chọn ra 162 bài, rất hay. Đọc thuộc 162 

bài cổ văn này, coi nhƣ lấy đƣợc chìa khóa của thể văn cổ. Không những có thể xem 

hiểu Tứ Khố Toàn Thƣ, mà còn có thể viết văn cổ. 

Tôi yêu cầu chƣ vị đồng học phải có hai điều kiện này, tƣơng lai bộ sách này tôi 

cũng in ra 10 ngàn bộ, in xong khi giảng kinh tôi sẽ nói với mọi ngƣời. Ai cần đều có 

thể lấy về, nhƣng phải viết cho tôi một lá thƣ bằng văn cổ, tôi phải xem quý vị có đủ 

trình độ hay không, không có trình độ không cho. Nếu có trình độ này tôi sẽ cho quý vị, 

tặng cho quý vị. Cho nên lần này tôi mua 100 bộ Tứ Khố Toàn Thƣ, đại đa số đều tặng 

trong nƣớc, nƣớc ngoài chúng tôi cũng tặng. 

Bây giờ tôi lại đặt 200 bộ Tứ Khố Hội Yếu, Tứ Khố Hội Yếu có thể tháng chín 

sang năm là in xong, tôi chuẩn bị làm lễ vật. Tặng cho ai? Tặng cho các thƣ viện của 

mỗi  quốc gia  trên  toàn  thế  giới. Đây  chính  là  truyền  thống  văn  hóa, để giúp  thế  giới 

này hóa giải thiên tai, đẩy mạnh nền an định hòa bình. Tôi chỉ có thể tận một chút sức 

bạc nhƣ thế, nếu nhƣ còn thời gian sau này hãy nói. Tôi định thời gian của tôi vào sang 

năm, đây là thật không phải giả. Một ngƣời sống tại thế gian, không tranh với ngƣời, 

không cầu đối với thế gian. Chỉ có đem cho, không có hƣởng thụ, hƣởng thụ là pháp hỷ 

sung mãn. 

Mấy câu sau rất quan trọng: “Chày kim cang tƣợng trƣng chánh trí, có thể đoạn 

chƣớng ngại ngã pháp  vi tế”.  Có  thể đoạn  ngã  chấp,  có  thể đoạn  pháp  chấp.  Không 

những phá hai chấp đó, mà còn phá chấp trƣớc vi tế. Có thể phá chấp trƣớc vi tế, đây 

nghĩa là minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ, cần có trí tuệ kim cang. 

“Thánh Vô Động Tôn Đại Oai Nghi Nộ Vƣơng Bí Mật Đà La Ni Kinh nói: Kim 

cang thủ là pháp thân đại sĩ, cho nên gọi là Phổ Hiền”. Trong bộ kinh này cũng giới 

thiệu nhƣ thế, là Bồ Tát Phổ Hiền hóa thân. “Tức từ Nhƣ Lai đƣợc cầm chày kim cang, 

chày kim cang này là do năm trí thành tựu, cho nên gọi là kim cang thủ”. Năm loại trí 

tuệ, ở sau kinh này có nói đến, là do Nhƣ Lai thành tựu. Những điều này đều là chứng 

thực, đây là Bồ Tát Phổ Hiền hóa thân. 

“Nếu căn cứ hiển tích, tức nhƣ các chú giải ngày xƣa, đƣợc xem là lực sĩ cõi trời”. 

Đây là nói thần kim cang na la diên. Đa phần các trong các giải thích ngày xƣa của đại 

thừa, đều cho rằng đây là thiên thần, thần hộ pháp trên trời, thần kim cang. “Thần na la 

diên, thân đại lực kiên cố, trong nguyện này căn cứ mật nghĩa, kim cang và na la diên 

đều là chấp kim cang, gọi tắt là kim cang. Luận theo Mật tông, tức là kim cang tát đỏa, 

tức  là  Phổ  Hiền, tức là  pháp thân  đại  sĩ”. Phổ  Hiền  đƣơng  nhiên  là  pháp  thân đại sĩ, 

Đẳng giác Bồ Tát. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  đến  ba  loại  Phổ  Hiền.  Thứ  nhất  là  Đạo  Tiền  Phổ 

Hiền,  là  ngƣời  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  đều  là  tu  đức  của  Phổ  Hiền  Đại  Sĩ, 

chƣa chứng đƣợc Đẳng giác vị. Trƣớc thập địa đều gọi là đạo tiền, Đẳng giác là đƣơng 

vị, sau khi thành Phật đến Diệu giác gọi là Đạo Hậu Phổ Hiền. Sau khi thành Phật tiếp 

tục lấy thân phận Bồ Tát, ứng hóa khắp biến pháp giới hƣ không giới. Chúng sanh có 

cảm, ngài liền có ứng. Phổ Hiền có ba cách nói nhƣ thế. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              808/21 

“Mật giáo tôn kim cang là Phật thị hiện tƣớng oai mãnh”. Tƣ tƣởng này là thật, 

Phật độ chúng sanh giống nhƣ thầy giáo dạy học trò vậy, ban cho họ cả ân đức và oai 

nghiêm. Có một số học trò tánh tình mềm mỏng, tâm địa lƣơng thiện, phải dùng tâm từ 

bi dạy họ, dùng tâm yêu thƣơng dạy họ. Có một số cũng rất có thiện căn, nhƣng tập khí 

rất nặng, nhƣ vậy phải dùng oai mãnh, rất nghiêm khắc họ sẽ quay đầu. Lúc cần dùng 

phƣơng pháp gì, thì phải dùng phƣơng pháp đó. 

Nếu học trò tâm địa lƣơng thiện mềm mỏng, mà dùng oai mãnh học sinh sẽ sợ hãi, 

không dám đến học, chạy mất. Những học sinh có tƣ chất, có tài cán, nghịch ngợm, 

nếu dùng từ bi họ không chuyên tâm học hành. Không đƣợc dùng sai phƣơng pháp, đối 

với ngƣời nào phải dùng phƣơng pháp gì, gọi là quán cơ. Một ngƣời thầy giỏi phải biết 

cách quán cơ, có thể dạy thành học sinh tốt. 

“Là  lấy  kim  cang  na  la  diên  thân,  hiểu  giống  nhƣ  thân  kim  cang  hoặc  thể  kim 

cang của Nhƣ Lai”. Nhƣ vậy là đúng, đây là tổng kết. Kim cang na la diên thân chính 

là thân kim cang, thể kim cang, không có gì khác biệt với Nhƣ Lai. 

Bên dƣới nói về “Thân kim cang”, là điều chúng ta rất quan tâm, mọi ngƣời đều 

hy vọng đƣợc thân kim cang. “Chỉ thân kim cang bất hoại, gọi là Phật thân”. Kinh Niết 

Bàn  nói:  “Thân  Nhƣ  Lai  tức  thân  thƣờng  trú,  thân  không  thể  hoại,  thân  kim  cang”. 

Trong kinh điển đại thừa, chúng ta thƣờng thấy thân pháp tánh và cõi pháp tánh, đây là 

nói ở đâu? Là nói cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Có tƣớng không 

phải không  có  tƣớng, có  tƣớng. Nhƣ  chúng ta  nói  về trời  sắc  giới trong  tam  giới, họ 

không  phải  dục  giới,  họ  không  có  dục,  chỉ  có  sắc.  Cõi  thật  báo  cũng  có  sắc  tƣớng, 

không  có  dục. Không  có  ngũ  dục  tài  sắc danh  thực  thùy, cũng  không  có tham  sân  si 

mạn  nghi,  đƣơng  nhiên  càng  không  có  oán  hận  não  nộ  phiền.  Những  thứ  này  là  gì? 

Đều là phân biệt chấp trƣớc. 

Tình hình trong lục đạo phức tạp nhƣ thế, biến hóa đa đoan. Quý vị thấy, có 15 

loại, trong mỗi thứ có năm loại, 3 x 5 =15. Đây là biến hóa đan xen lẫn nhau, chính là 

tình  huống  trong  lục  đạo, phức  tạp  vô  cùng.  Trong  cõi  thật  báo  không  có  những  thứ 

này, vì thế cõi thật báo trở thành chân thƣờng, vĩnh hằng bất biến, gọi là thân pháp tánh. 

Thân pháp tánh chính là thân kim cang bất hoại, cõi pháp tánh là cõi kim cang bất hoại, 

chính là ý này. Chỉ có tâm hiện, không có thức biến. Duy tâm sở hiện, nó không có duy 

thức  sở  biến.  Vì  sao  vậy?  Vì  đã  chuyển  thức  thành  trí,  trong  Pháp  Tƣớng  Tông  nói 

chuyển bát thức thành tứ trí, tứ trí đã là trí tuệ bát nhã trong tự tánh. Khi mê trí tuệ biến 

thành phiền não, nghĩa là tám thức 51 tâm sở, đây là biến thành phiền não. Bất thiện là 

phiền não, thiện cũng là phiền não. Trong Bách Pháp liệt kê ra, phiền não tâm sở có 26 

loại, thiện tâm sở 11 loại, thiện tâm sở vẫn là phiền não, nhất định phải biết điều này. 

Chuyển thức thành trí, thật sự đã chuyển chính là sơ trụ Bồ Tát, Hoa Nghiêm viên giáo 

sơ trụ Bồ Tát. 

Cho  nên  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  vãng  sanh  đến  thế  giới  tây  phƣơng  Cực 

Lạc, chƣ vị phải biết, đây là hoa sen hóa sanh. Không phải nói thân hóa sanh, thân từ 

nhỏ lớn dần lên, không phải nhƣ thế, nếu nhƣ vậy sẽ có biến hóa. Họ vừa đến đó, thân 

họ hiện ra hoàn toàn giống với thân Phật A Di Đà. Cho dù là cõi phàm thánh đồng cƣ, 

chƣa  rời  khỏi  nhụy  hoa.  Nghĩa  là nói  ta  đang  ở  trong  ao bảy  báu,  hoa sen  chƣa  nở, 

nhƣng thân tƣớng của ta, thân tƣớng trong nhụy hoa sen giống nhƣ Phật A Di Đà vậy, 

pháp giới bình đẳng. Cõi đồng cƣ cũng là cõi pháp tánh, thân tƣớng trong cõi đồng cƣ 

cũng là thân pháp tánh, quả thật không thể nghĩ bàn, à đây là cõi đồng cƣ. Cõi đồng cƣ 

thật sự không thể nghĩ bàn, cõi đồng cƣ nhƣ thế nào? Nhờ 48 nguyện gia trì. Nếu 48 

nguyện không gia trì đƣợc, Phật A Di Đà sẽ không thành Phật, bây giờ ngài thành Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              809/21 

đã mƣời kiếp. Cho thấy 48 nguyện, mỗi nguyện đều đã thực hiện, mỗi nguyện đều hiện 

thực. 

Ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc hoa chƣa nở, khi nào hoa nở? Phật không gia 

trì, ta minh tâm kiến tánh hoa sẽ khai, “hoa khai kiến Phật ngộ vô sanh”. Cho nên khi 

nào hoa khai? Hoa khai là chính ta tu hành, chứng đƣợc địa vị sơ trụ, hoa sẽ nở. Chƣa 

chứng đƣợc địa vị này, hoa chƣa nở, cảnh giới trong hoa rất tƣơng tự với cảnh giới của 

cõi thật báo. Bồ Tát trong cõi thật báo ta ngày ngày đều gặp họ, quý vị nói hoa này là 

hoa gì! Chƣ vị đừng nghĩ đến tƣớng của hoa, nghĩ đến tƣớng của hoa là chấp trƣớc, sai 

hoàn  toàn.  Phải  nghĩ  đến  tánh  của  hoa,  hoa  tƣợng  trƣng  thanh  tịnh  không  ô  nhiễm, 

tƣợng trƣng ý này. Có hoa này thật chăng? Nếu trong tâm có hoa này là nó có thật, vì 

sao vậy? Vì nó từ tâm tƣởng sanh. Khi trong tâm đã khai ngộ, không còn nghĩ đến sự 

tƣớng này, hoa này không còn nữa. Hình của hoa không còn, nhƣng chất của hoa còn, 

chất  nghĩa  là  thanh  tịnh,  trí  tuệ.  Không  những  không  nhiễm  thế  pháp,  mà  Phật  pháp 

cũng không nhiễm, vì sao vậy? Vì Phật không có pháp, chƣ vị phải biết điều này. Phật 

pháp là giả, không phải thật, Phật pháp là nhân duyên sanh pháp. Trong Trung Quán 

Luận nói rất hay: “Nhân duyên sở sanh pháp, ngã thuyết tức thị không”, bởi vậy “pháp 

còn phải bỏ, huống gì không phải pháp”. Một câu nói quan trọng nhất, tức là chúng ta 

phải nắm chặt Phật A Di Đà, không cần nắm gì khác. Chúng ta nắm bắt đƣợc câu A Di 

Đà Phật này, nhƣ vậy là đúng, chính xác. Nhất định phải có niềm tin, phải có sự chắc 

chắn, nhất định vãng sanh Tịnh độ. Tôi ở thế gian này, ngoài câu A Di Đà Phật ra, tất 

cả những gì còn lại đều không quan trọng. Có duyên thì làm, không có duyên tuyệt đối 

không nghĩ đến nó, tùy duyên mà không phan duyên, nhƣ vậy là đúng. Trong tâm có 

Phật A Di Đà, trên miệng có Phật A Di Đà, tâm và miệng tƣơng ƣng, trong ngoài nhất 

nhƣ, nhƣ vậy là đúng. 

Đại sƣ Ấn Quang dạy chúng ta, thƣờng đặt chữ “chết” trên trán, nghĩ rằng hôm 

nay  tôi  phải  chết,  hôm  nay  tôi  cần  làm  những  gì,  cố  gắng  thực  hiện  nó.  Hôm  nay  là 

ngày sau cùng của sinh mạng, ta cần làm những gì. 

Cƣ sĩ Hoàng Niệm Lão hoàn thành bản chú giải này, rất hoan hỷ, tôi chúc mừng 

ông, nhất tâm cầu vãng sanh. Nửa năm trƣớc lúc vãng sanh ông nói với tôi, mỗi ngày 

niệm 40 vạn câu Phật hiệu, chỉ một câu danh hiệu Phật. A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A 

Di Đà Phật, liên miên bất tuyệt, một ngày 40 vạn câu. Thƣợng sƣ của Mật tông nói với 

tôi, thời đại này ngoài niệm Phật ra, bất kỳ pháp môn nào đều không thể thành tựu, vì 

sao vậy? Vì phải đoạn phiền não, ta có thể đoạn đƣợc chăng? 

Có  ngƣời  trách  tôi,  nói  tôi  chỉ  hoằng  dƣơng  Tịnh  độ,  không  hoằng  dƣơng  các 

pháp môn khác. Nói nhƣ vậy không thông suốt lắm, ngƣời không có trí thức mới nói 

nhƣ thế. Quý vị dạy học ở trƣờng chuyên dạy quốc ngữ, vì sao không dạy toán học? Vì 

sao không dạy lịch sử? Vì sao không dạy tiếng anh? Vì sao chỉ chuyên dạy quốc văn? 

Không phải chính là ý này ƣ? Nói nhƣ vậy là quá hồ đồ, nói cho quý vị biết, nói nhƣ 

thế sẽ khiến ngƣời ta cƣời đến rụng răng mất. 

Vào  Thời  Tùy  Đƣờng,  Phật  giáo  có  mƣời  Tông  phái,  tông  phái  nào  đều  hoằng 

dƣơng tông phái đó, đó là tổ sƣ, không phải họ hoằng dƣơng hết các tông. Quý vị đến 

tìm họ mà chất vấn, bây giờ đừng đến tìm tôi, hãy đi tìm họ. Tìm ngƣời đứng đầu, tôi 

không phải là ngƣời đầu tiên làm việc này. Quý vị đi tìm đại sƣ Huệ Viễn, đi tìm đại sƣ 

Thiện Đạo, sai lầm! Mọi ngƣời cần phải phát tâm, thích thiền thì chuyên hoằng dƣơng 

Thiền tông, thích Thiên thai thì chuyên môn hoằng dƣơng tông Thiên thai. Thích tông 

phái nào, pháp môn nào ta tu học có thành tựu thì ta dẫn đầu. Hy vọng tám tông phái, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              810/21 

tám tông phái đại thừa, hai tông phái tiểu thừa đều đƣợc phục hƣng, điều này tốt biết 

bao. 

Trong Kinh Niết Bàn nói: “Thân Nhƣ Lai là thân thƣờng trú, chính là thân pháp 

tánh, thân không thể hoại, thân kim cang”. Mỗi ngƣời ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc 

đều đƣợc thân này. “Chƣ Phật Thế Tôn tinh cần tu tập, đƣợc thân kim cang”. Câu này 

là khuyến khích chúng ta, thân kim cang của Phật từ đâu mà có? Chƣ Phật Nhƣ Lai khi 

chƣa thành Phật đều là phàm phu, giống nhƣ chúng ta vậy. Họ là tu thành, tu thành nhƣ 

thế nào? Buông bỏ tất cả tập khí phiền não, nhƣ vậy là thành công. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni làm tấm gƣơng tốt nhất cho chúng ta, chƣ vị tổ sƣ đại 

đức cũng làm tấm gƣơng tốt cho chúng ta, chúng ta không thể không biết điều này. 

Chúng ta cần phải noi theo, phải học tập, tu hành không ngoài hiểu và hành, giải tức 

không thể lìa kinh giáo. 

Tôi rất may  mắn, rất cảm kích thầy, không nhờ giáo huấn của thầy làm gì đƣợc 

nhƣ hôm nay! Không nhờ giáo huấn của thầy tôi không biết về Phật giáo, tôi luôn cho 

rằng Phật giáo là mê tín, là Tôn giáo, không có ý tìm hiểu. Đi tham quan du lịch tôi 

cũng không vào chùa, trƣớc đây tôi là ngƣời nhƣ vậy. Tôi học Phật rất nhiều đồng tu 

đều  biết,  là  thầy  Phƣơng  Đông  Mỹ  giới  thiệu.  Tôi  theo  thầy  học  triết  học,  mục  sau 

cùng thầy dạy cho tôi về triết học Phật giáo, nhờ vậy tôi mới biết Phật giáo không phải 

Tôn giáo. Phật giáo là gì? Phật giáo là triết học, thầy nói với tôi nhƣ thế. Bài học đầu 

tiên  thầy  nói  rõ  với  tôi  ba  câu, thầy  không  nói  nhiều.  Tôi  đƣa  ra  tƣ  tƣởng  của  mình, 

thầy nói anh đã sai, anh còn trẻ không hiểu. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học 

vĩ đại nhất trên thế giới, triết học Phật giáo là triết học đỉnh cao nhất trên thế giới, học 

Phật là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời. Tôi đã thay đổi từ đây, chƣa ai nói với tôi 

nhƣ thế. 

Sau khi thay đổi quả thật rất may mắn, tôi quen đại sƣ Chƣơng Gia. Có một vị 

thân vƣơng thời nhà Thanh, Mẫn thân vƣơng, ngƣời Tân Cƣơng, họ rất thân với các vị 

Lạt ma, địa vị của ông cũng rất cao. Lúc đó chúng tôi ở lân cận, cách vài nhà. Ông có 

đứa con gái nhỏ thƣờng đến chơi trong vƣờn chúng tôi. Thấy trên bàn của tôi để kinh 

Phật, lúc đó có đặt một lƣ hƣơng nhỏ, đốt một cây hƣơng, xem kinh, không đặt tƣợng 

Phật. Đứa bé này trở về nói với ba mình, dẫn ba mình đến thăm tôi. 

Biết tôi học Phật rất hoan hỷ, ông hỏi tôi có cần ngƣời chỉ đạo chăng? Tôi nói cần, 

rất cần, tôi vừa học Phật, có rất nhiều điều không hiểu. Ông nói, tôi giới thiện cho ông 

một ngƣời, tôi hỏi ai thế? Là đại sƣ Chƣơng Gia. Tôi cũng không biết đại sƣ Chƣơng 

Gia là ai, ông ta liền đƣa tôi đến gặp, quả thật là rất có nhân duyên với đại sƣ, tôi đã 

quen đại sƣ Chƣơng Gia nhƣ thế. Sau đó ngài rất từ bi, mỗi tuần dạy tôi hai tiếng đồng 

hồ, một tuần gặp mặt một lần. Nền tảng học Phật của tôi đều nhờ đại sƣ đặt để, tôi xuất 

gia cũng nhờ đạo sƣ chỉ dạy. Ngài dạy tôi xuất gia, dạy tôi học theo Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni. Tôi xem cuốn sách Phật đầu tiên cũng là đại sƣ chỉ định, dạy tôi đọc Thích Ca 

Phổ, Thích Ca Phƣơng Chí. Nói với tôi, nếu muốn học Phật trƣớc tiên phải hiểu biết về 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  hiểu  không  rõ  ràng  về  ngài,  có  thể  sẽ  đi  những  đoạn 

đƣờng oan uổng, nói nhƣ hiện nay là đi rất nhiều đƣờng vòng. Sự chỉ đạo này rất đặc 

biệt. 

Tôi bắt đầu xem từ truyện ký của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, biết ngài là vƣơng 

tử xuất thân, biết ngài tuổi trẻ hiếu học. 19 tuổi rời xa gia đình để đi cầu học, nghĩa là 

ra bên ngoài học tập. Đƣơng thời tất cả Tôn giáo, tất cả học phái của Ấn độ ngài đều 

đều tiếp xúc, đều đến tham học. Suốt 12 năm, lúc ngài 30 tuổi, đại khái ngài đã đến 

tham kiến tất cả các cao nhân của Ấn độ, nhƣng không giải quyết đƣợc vấn đề của ngài. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              811/21 

Sau cùng ngài buông bỏ tất cả, đến dƣới cội cây Tất bát la, tức là ngồi thiền dƣới cội 

cây Bồ Đề, buông bỏ vạn duyên. Buông bỏ sở học 12 năm là buông bỏ sở tri chƣớng, 

nhƣ vậy mới đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Chúng ta gọi là kiến tánh thành Phật, 

thành đạo lúc 30 tuổi. 

Sau khi khai ngộ ngài bắt đầu dạy học, chúng ta phải biết điều này, ngài dạy học 

suốt đời, 79 tuổi viên tịch. Ngài viên tịch trong rừng cây, không phải trong nhà. Quý vị 

thấy, suốt đời ngài đêm ngủ dƣới gốc cây, ngày đi khất thực ăn một bữa. Ngài thể hiện 

cho chúng ta thấy, thật sự buông bỏ. Một vị vƣơng tử, nếu không xuất gia ngài là một 

vị quốc vƣơng. Ngài không cần làm quốc vƣơng, danh văn lợi dƣỡng đều buông bỏ hết, 

tự tại biết bao, mỗi ngày dạy học không có gì vui bằng. Ngài không ở nơi nào cố định, 

ở đâu có duyên thì đi đến đó, không phải ở một nơi, mỗi ngày ở một nơi, không lƣu 

luyến bất kỳ điều gì. Đây là thân giáo của ngài, kinh điển là ngôn giáo. 

Sau khi hiểu rõ chúng ta mới biết, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni không hề liên quan 

gì đến Tôn giáo, ngài không phải Tôn giáo. Nếu xem truyện ký của ngài mới biết, ngài 

là  một  nhà  giáo  dục,  giống  nhƣ  Khổng  Tử  vậy,  dạy  cho  hết  thảy  mọi  ngƣời.  Không 

phân quốc gia, ngƣời của bất kỳ nƣớc nào đến tìm ngài đều dạy. Không phân chủng tộc, 

không phân tín ngƣỡng. Bất luận tín ngƣỡng Tôn giáo nào, không hề dạy ta thay đổi tín 

ngƣỡng, không có. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là giáo dục, bất kể Tôn giáo nào đều có 

thể đến học, giống nhƣ trƣờng đại học vậy, không cần thay đổi. 

Trong kinh điển có thể thấy rất nhiều, nhƣ Bà la môn, biến hành ngoại đạo. Họ 

đều là ngƣời có thân phận trong Tôn giáo, đến học tập với Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

làm đệ tử của ngài. Chứng quả A la hán, chứng quả vị Bồ Tát, nhƣng họ vẫn là Bà la 

môn, không rời khỏi Tôn giáo của mình. 

Trong Phật pháp, Phật, Bồ Tát, A la hán là tên học vị, hiện nay gọi là tiến sĩ, thạc 

sĩ, đại học. Quý vị là thần phụ của đạo Cơ đốc, rất nhiều ngƣời học ở trƣờng lấy đƣợc 

học vị tiến sĩ, vị thần phụ đó là một tiến sĩ. 

Phật là tiến sĩ, Bồ Tát là thạc sĩ, A la hán là đại học, đây là ba danh xƣng học vị 

trong Phật giáo, phải hiểu điều này. Bây giờ không ai biết, cũng không ai nói. Đúng là 

mê quá lâu, mê quá sâu, gây nên sự ngộ nhận nghiêm trọng cho xã hội. Một nền học 

thuật hay nhƣ thế mà không học thì đáng tiếc biết bao, nó có thể giải quyết vấn đề, giải 

quyết đại sự sanh tử của chúng ta, giúp chúng ta vĩnh viễn thoát ly luân hồi lục đạo. 

Loại học vấn này không tìm thấy ở thế gian, quý vị thấy đáng tiếc biết bao. 

Đời này tôi gặp đƣợc mấy ngƣời thầy, cảm thấy may mắn vô cùng. Đặc biệt là sau 

khi biết họ, nhất tâm hƣớng về, buông bỏ tất cả, học tập suốt 60 năm nay. Tôi giảng 

kinh dạy học hết năm nay là 53 năm, Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham bái là viên mãn. 

Ở đây tôi cần phải nói với những ngƣời hay gây phiền phức, những ngƣời có tính đố 

kỵ, chƣớng ngại. Quý vị yên tâm, quý vị không tìm tôi sang năm tôi cũng muốn ra đi, 

tôi đến thế giới Cực Lạc đợi mọi ngƣời. Nhƣng ngƣời tạo nghiệp cực nặng, chắc quý vị 

chƣa đến thế giới Cực Lạc đƣợc, cần phải chịu hết tội đó, mới có nhân duyên đến thế 

giới Cực Lạc. 

Con ngƣời sống ở thế gian phải hiểu nhân nghĩa, ngƣời nhân từ biết thƣơng ngƣời, 

nghĩa là tuân theo lý. Khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác phải hợp tình, hợp lý, hợp 

pháp, nhất định phải tuân thủ. Ngƣời phƣơng đông phải tuân thủ ngũ luân, ngũ thƣờng, 

tứ duy, bát đức, không đƣợc làm điều thất đức, làm điều thất đức quả báo trong tam đồ, 

đây là lời nhắc nhở . 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              812/21 

Nói cho chƣ vị biết, Phật pháp nói rất rõ ràng điều này, sinh mạng là vĩnh hằng, 

ngƣời không có sanh tử. Quý vị muốn hại ai cũng không thể hại đƣợc, sau cùng họ đều 

thành Phật. Đừng tiếp tục làm chuyện ngu ngốc, đừng tiếp tục làm điều sai lầm. 

Thôi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng tại đây. 



 




Tập 233 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:26.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 288, bắt đầu xem từ hàng thứ ba. 

“Tân Dịch Nhân Vƣơng Kinh nói: Thế Tôn đạo sƣ thể kim cang, tâm hành tịch 

diệt  chuyển  pháp  luân. Lƣơng  Bôn  Sớ nói:  Thể tức  là  thân, thân  Phật  kiên  cố, giống 

nhƣ kim cang. Nếu căn cứ mật ý, tức vãng sanh, cũng nhƣ Thế Tôn đƣợc thể kim cang 

bất hoại. Cho nên đều thọ mạng vô lƣợng, thân đầy đủ sức kim cang kiên cố”. Đoạn 

này  là  trong  Tân  Dịch  Nhân  Vƣợng  Kinh,  chú  giải  của đại  sƣ Lƣơng  Bôn. Ngài nói: 

“Thể kim cang, kiên cố đầy đủ”, những điều này đều tƣơng đồng với ở trƣớc nói, hoàn 

toàn tƣơng đồng, đặc biệt nói rõ thể này là chỉ thân thể, “thân Phật kiên cố, do nhƣ kim 

cang”. 

Ở  trƣớc  chúng  ta  căn  cứ  trong  kinh điển  đại  thừa nói về  thân  pháp tánh  và  cõi 

pháp tánh, nghĩa là kiên  cố,  chúng  ta  có  thể lý  giải.  Sự  kiên  cố  của nó là tuyệt  đối, 

không phải tƣơng đối, trong pháp tƣớng đều là tƣơng đối. Kiên cố và lỏng lẻo là tƣơng 

đối, chánh và tà là tƣơng đối, thiện và ác là tƣơng đối. Trong pháp tƣớng có tƣơng đối, 

pháp  tánh  không  có,  vì  sao  vậy?  Vì  pháp  tánh  lìa  tất  cả  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp 

trƣớc,  vì  thế  pháp  tánh  sở  hiện.  Cõi  thật  báo  trang  nghiêm  là  pháp  tánh  hiện,  trong 

Kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  là  tâm  hiện  thức  biến.  Trong  cõi  pháp  tánh  chỉ  có  tâm  hiện 

không  có  thức  biến,  cho  nên  thân  giống  nhƣ  thân  kim  cang  bất  hoại  vậy.  Kim  cang 

trong pháp tƣớng vẫn bị mất đi, không thật sự kiên cố, pháp tánh mới kiên cố. Vấn đề 

này thâm nhập một chút vào kinh điển đại thừa, là có thể lãnh hội đƣợc. Chứng đƣợc 

pháp tánh, minh tâm  kiến  tánh, họ đạt đƣợc  thể  kim  cang  bất hoại, nhƣng họ vẫn có 

nhục thân. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện cho chúng ta thấy, năm 30 ngài chứng quả, 

dƣới  cội  bồ  đề  lúc  sao  mai  vừa  mọc,  ngài  đại  triệt  đại  ngộ,  thành  Phật.  Thành  Phật 

nghĩa  là  chứng  đƣợc  thân  pháp  tánh,  nhƣng  nhục  thân  của  ngài  vẫn  còn,  trong  Phật 

pháp đại thừa gọi là hữu dƣ y niết bàn. Ngài chứng đƣợc niết bàn, nhƣng nhục thân vẫn 

còn. Nhục thân là hữu dƣ, gọi là hữu dƣ y, nhục thân này vẫn bị hoại. Vì thế năm 79 

tuổi, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện nhập niết bàn. Nhƣng thân pháp tánh bất hoại, 

thân pháp tánh và pháp tƣớng không giống nhau, đạo lý này rất sâu sắc, rất vi tế. 

Nhƣ ngài Huệ Năng là lục tổ của Thiền tông, ngài thị hiện vào thời nhà Đƣờng. 

Ngài ở trong phòng phƣơng trƣợng của Ngũ tổ nghe Kinh Kim Cang mà khai ngộ, ngài 

ngộ cũng là chứng đƣợc thân kim cang bất hoại, nhƣng thân thể vẫn còn, hơn 70 tuổi 

viên tịch. Nhất định phải phân biệt rõ ràng về pháp tánh và pháp tƣớng, tất cả đều từ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              813/21 

trong tự tánh hiển lộ ra. Một bên không có khởi tâm động niệm, nhƣng nó có tập khí vô 

thỉ vô minh. Nếu không có tập khí, pháp tánh sẽ không hiện tƣớng. 

Thân pháp tánh, cõi pháp tánh nó vẫn có tƣớng, có khởi tâm động niệm chăng? 

Không có, điều này rất kỳ lạ. Vì sao không khởi tâm động niệm? Họ có tập khí khởi 

tâm động niệm. Đích thực không có khởi tâm động niệm, tập khí không sao, tập khí 

đoạn tận tƣớng tự nhiên không hiện hành, khi chƣa đoạn tƣớng này vẫn còn. Là tập khí 

khiến  tƣớng  này  tồn  tại,  tập  khí  này  ở  sau  chúng  ta  sẽ  nói  đến,  vô  công  dụng  đạo. 

Không thể đoạn đƣợc, Phật cũng không có cách. Đoạn nhƣ thế nào? Thời gian lâu dài 

tự nhiên nó không còn. Vì thế các bậc cổ đức dùng mùi trong bình rƣợu để làm ví dụ, 

điều này chúng ta lãnh hội đƣợc. Bình đựng rƣợu, đổ hết rửa sạch sẽ, thật sự không còn 

một giọt nào, nhƣng ngửi vẫn nghe mùi, đó gọi là tập khí. Có cách gì để lau sạch tập 

khí chăng? Không lau sạch đƣợc, chỉ có cách mở nắp bình rồi để vậy, để khoảng hai ba 

tháng ngửi lại không thấy nghe mùi nữa, chính là ý này. Tập khí vô thỉ vô minh này, 

cần thời gian bao lâu  mới đoạn tận? Thời gian rất dài. Trong kinh điển đại thừa Đức 

Phật nói là ba đại a tăng kỳ kiếp, nghĩa là ba a tăng kỳ kiếp, tập khí tự nhiên không còn 

nữa. 

Từ đây chúng ta biết, ngƣời ở thế giới Cực Lạc là vô lƣợng thọ, trên thực tế họ là 

hữu lƣợng, thời gian bao lâu? Ba a tăng kỳ kiếp, thời gian dài nhƣ thế. Đến khi tập khí 

hoàn toàn không còn, họ thành tựu Diệu giác vị, không phải Đẳng giác. Diệu giác đã 

đoạn tận tập khí, Diệu giác không trú trong cõi thật báo. Trú cõi thật báo là từ sơ trụ 

đến  Đẳng  giác,  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ  trú  trong  cõi  báo,  nghĩa  là  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm. 

Diệu giác thì sao? Diệu giác trở về tự tánh, cõi này cũng không hiện. Trong Kinh 

Bát  Nhã  nói:  “phàm  sở  hữu  tƣớng  giai  thị  hƣ  vọng”,  tƣớng  của  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm cũng là hƣ vọng, không có ngoại lệ. Không có nói ngoại trừ cõi thật báo trang 

nghiêm của Chƣ Phật ra, không nói nhƣ thế, phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng. Nó 

hiện tƣớng luôn có đạo lý, vì sao hiện tƣớng? Cõi thật báo là tập khí vô thỉ vô minh, 

chúng ta không thể không biết điều này. Không hiện tƣớng, đó quả thật gọi là vô lƣợng 

thọ. Pháp tánh là thật, không có sanh diệt, không sanh không diệt. Vậy hiện tƣớng có 

sanh diệt chăng? Nói thật hiện tƣớng cũng không có sanh diệt, nó thuộc pháp tánh, sao 

có sanh diệt đƣợc? Vì sao hiện nay trong cảm giác chúng ta có sanh diệt? Không phải 

cảm giác chúng ta có sanh diệt, mà vì tâm chúng ta, tâm có sanh diệt. Tâm là vọng tâm, 

nghĩa là thức tâm, thức tâm có sanh diệt. Thức tâm hiện tƣớng phần cũng có sanh diệt. 

Hiểu đạo lý này, chúng ta mới thật sự lý giải đƣợc câu Đức Phật nói, tất cả pháp 

từ  tâm  tƣởng  sanh,  chúng  ta  mới  hiểu  đƣợc  câu  này.  Nếu  không  ta  vẫn  không  hiểu 

đƣợc câu nói này của Phật, đối với sanh diệt vẫn còn sợ hãi. Thấu triệt đƣợc nó, đối với 

sanh diệt không còn có chút sợ hãi nào, hoàn toàn là hiện tƣợng bình thƣờng. Sanh diệt 

chính  là  không  sanh  diệt, sanh  diệt  hay  không  sanh  diệt  là  một  không  phải  hai, sanh 

diệt không hai, đó mới là chân tƣớng sự thật. 

Do đây có thể biết, nếu chúng ta buông bỏ vọng niệm. Vọng niệm chính là vọng 

tâm, là tâm thức, buông bỏ, cảnh giới hoàn toàn tƣơng ƣng với trong kinh nói. Mới biết 

từng câu từng chữ trong kinh nói, đều là chân tƣớng sự thật. 

Câu ở sau rất quan trọng: “Tâm hành tịch diệt chuyển pháp luân”. Tâm tịch diệt, 

hành cũng tịch diệt, hành tịch diệt không dễ hiểu. Tâm là tự tánh, thêm vào tịch diệt 

chính là tánh đức. Nếu không có tịch diệt, tâm này có thể gọi là chân tâm, có thể gọi là 

vọng  tâm.  Bên  dƣới  thêm  vào  tịch  diệt,  tâm  này  là  chân  tâm  không  phải  vọng  tâm. 

Vọng tâm là tâm sanh diệt, chân tâm bất sanh bất diệt. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              814/21 

Tâm không có sanh diệt, hành của họ đƣơng nhiên cũng không có sanh diệt. Hành 

là gì? Hành là khởi dụng. Pháp tánh và pháp tƣớng đều có ba loại là thể- tƣớng- dụng, 

trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là tam đại. Đại Phƣơng Quảng là đại danh từ của tam đại. 

Đại là hình dung thể, Phƣơng là nói hiện tƣớng, Quảng là tác dụng, tức là thể tƣớng 

dụng. Dùng ba chữ đại phƣơng quảng để hình dung nó. 

Hình tƣớng và thể hoàn toàn tƣơng ƣng, cho nên thể tịch diệt thì tƣớng cũng tịch 

diệt.  Không  những  tƣớng  tịch  diệt,  mà  tác  dụng  cũng  tịch  diệt,  đây  là  gì?  Chƣ  Phật 

Nhƣ Lai ứng theo cái cảm của tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ không giới, 

chúng  sanh  có  cảm,  ngài  liền  có  ứng.  Ứng  sẽ  hiện  tƣớng,  hiện  tƣớng  là  hiển  ứng. 

Chúng sanh cảm có hiển cảm và minh cảm, Phật Bồ Tát ứng cũng có hiển ứng và minh 

ứng. Minh ứng không hiện tƣớng, không có tƣớng. Sáu căn chúng ta không thể nhận 

biết đƣợc, nhƣng họ đích thực có ứng. Chúng tôi thƣờng nói trong vô hình có Phật Bồ 

Tát gia trì, Phật Bồ Tát bảo hộ, đó là minh cảm. 

Hiển cảm tức hiện tƣớng, tƣớng do tâm sanh, họ hiện tƣớng có cảm ứng với tâm 

chúng ta. Hay nói cách khác, tâm chúng ta dẫn dắt họ khởi tƣớng này. Khởi tƣớng này 

có sắc tƣớng, mắt ta nhìn thấy đƣợc. Có tƣớng âm thanh, mắt không nhìn thấy nhƣng 

nghe đƣợc âm thanh. Có tƣớng của hƣơng thơm, tai cũng không nghe thấy, mắt cũng 

không  nhìn  thấy,  mũi  ngửi  đƣợc.  Có,  hiện  tƣợng  này  rất  nhiều  ngƣời  đều  có  kinh 

nghiệm, đặc biệt là mùi hƣơng. 

Trƣớc đây tôi ở Mỹ, khi mới đến chƣa bao lâu, có một vị đồng tu cũng vừa mới 

đến, mời chúng tôi đến nhà họ tham quan. Đằng sau nhà họ có khoảng vƣờn rất rộng, 

buổi tối trăng rất sáng, chúng tôi đặt chiếc bàn nhỏ ngồi uống trà ngắm trăng. Có một 

ngọn gió thổi đến mùi hƣơng lạ, ai cũng ngửi đƣợc, hƣơng thơm chƣa từng ngửi thấy 

bao giờ, mà thời gian còn rất dài, khoảng một hai phút. Sau đó chúng tôi hỏi mọi ngƣời, 

hƣơng thơm này từ đâu đến? Không phải hƣơng của hoa. 

Họ  là  một  gia  đình  theo  Phật  giáo,  đƣơng  nhiên  trong  nhà  cũng  có  hƣơng  cúng 

Phật Bồ tát. Nhƣng không phải, không phải đàn hƣơng, không phải mùi hƣơng đốt, vậy 

từ  đâu  đến?  Hƣơng  này  phải  chăng  là  Phật  Bồ  Tát  cảm  ứng?  Không  phải,  chúng  tôi 

cảm thấy không phải, công phu chúng tôi không lớn đến thế. Chúng tôi cùng nhau thảo 

luận Phật pháp, điều này trong kinh Phật có. Là thiên nhân đi qua nơi này, họ dừng lại 

một lúc, thấy chúng tôi đang ngồi thảo luận Phật pháp họ rất hoan hỷ. Liền dừng lại 

một lúc, để biểu thị ý của mình, giống nhƣ hoan hỷ, tán thán, kính trọng vậy. Đây là 

mùi  hƣơng  trên  thân  của  thiên  nhân,  điều  này  thƣờng  xảy  ra.  Chúng  ta  không  thấy 

đƣợc thiên nhân, cũng không nghe đƣợc âm thanh, nhƣng ngửi đƣợc mùi hƣơng. Cảnh 

giới này rất phổ biến, rất nhiều ngƣời đều có kinh nghiệm này. 

Khi mới học Phật, chúng tôi xem kinh sách buổi tối, ban ngày không có thời gian. 

Buổi tối đi làm về rảnh rỗi, cung kính xem kinh sách. Ở trong chung cƣ, xung quanh 

ngƣời ta ở, cách chúng tôi khoảng 1 cây số, khoảng cách xa nhƣ thế. Khi chúng tôi đọc 

sách ngửi thấy mùi đàn hƣơng, chúng tôi không có thắp hƣơng. Cho dù nhà gần đó có 

thắp  hƣơng,  nhƣng  một  cây  số  không  thể  ngửi  đƣợc.  Đặc  biệt  là  ngay  trong  phòng 

chúng  tôi,  không  phải  bên  ngoài.  Mùi  hƣơng  này  từ  đâu  đến?  Tôi  có  rất  nhiều  kinh 

nghiệm  này.  Về  sau  tôi  thỉnh  giáo  đại  sƣ  Chƣơng  Gia,  nói  với  ngài  về  những  kinh 

nghiệm này. Ngài nói với tôi, hoặc là Bồ Tát, hoặc là La hán, hoặc là thiên nhân đi qua 

đây nhìn thấy, họ dừng lại đây một lúc nên có cảm ứng này. Quý vị biết, mùi hƣơng 

khác  nhau, tức  là  ta  gặp  chƣ  vị  thiên  nhân,  Bồ  Tát,  La  hán, thân  phận  của  họ  không 

giống nhau, công phu tu hành của họ không tƣơng đồng, nên hƣơng thơm họ phát ra 

cũng khác nhau. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              815/21 

Có thể nghe đƣợc âm thanh, tôi cũng từng gặp đƣợc mấy ngƣời, gặp đƣợc ba bốn 

ngƣời. Gặp đƣợc hình tƣớng Phật Bồ tát cũng có, nhƣng ít hơn, đây là cảm ứng. Cảm 

ứng nhất định là tâm thanh tịnh, tịch diệt. Tịch là tịch diệt, tâm địa thanh tịnh. Diệt là 

tất cả ý niệm không sanh, đây gọi là diệt. Chúng ta thƣờng nói khởi tâm động niệm đã 

diệt, không khởi tâm, không động niệm. Khởi tâm động niệm không còn, chƣ vị nên 

biết, phân biệt  chấp  trƣớc  đƣơng  nhiên  càng  không  có. Phân  biệt  chấp  trƣớc  là  niệm 

thô, khởi tâm động niệm là niệm ví tế. Ý niệm vi tế đều không còn, niệm thô đƣơng 

nhiên cũng không còn, đây là cảnh giới của thiền định, thiền định gì? Là tự tánh bổn 

định. Khi đại sƣ Huệ Năng khai ngộ nói: “đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”, đó 

chính là tự tánh bổn định. Câu này rất quan trọng, chứng minh tâm ta vốn là tịch tịnh. 

Chúng  ta  phải  an  tịnh, mọi  ý  niệm  đều  buông  bỏ, an  tịnh tức tƣơng  ƣng với  tự  tánh. 

Tuy không hoàn toàn tƣơng ƣng, nhƣng phƣơng hƣớng này giống nhƣ hiện nay chúng 

ta  tiếp  thu sóng  điện  vậy. Phƣơng hƣớng đã  đúng, cùng  một  phƣơng  hƣớng  với tánh 

đức. Hy vọng sau khi cùng một phƣơng hƣớng, thì ngày càng tiếp cận hơn, đây chính 

là công phu thật sự. 

Tôi thƣờng khuyến khích chƣ vị đồng học, cũng là động viên chính mình. Nhà 

Phật, đặc biệt là Phật pháp đại thừa nói về công phu chính là buông bỏ. Mới bắt đầu 

học tập buông bỏ chấp trƣớc, đối với ngƣời không chấp trƣớc, đối với sự cũng không 

chấp  trƣớc,  đối  với  tất  cả  vạn  vật  cũng  không  chấp  trƣớc,  đối  với  Phật  pháp  cũng 

không thể  chấp  trƣớc, nhƣ  vậy  là  đúng. Tiếp  tục buông  bỏ  phân  biệt, buông  bỏ  khởi 

tâm động niệm. Đầu tiên buông bỏ từ thô, dần dần cũng buông bỏ vi tế, nhƣ vậy là kiến 

tánh.  Buông  bỏ  tức  là  định,  chính  là  ở  đây  gọi  là  tịch  diệt,  trình  độ  tịch  diệt  không 

giống nhau. Công phu tịch tịnh này có cao thấp khác nhau. 

Chuyển pháp luân là giảng kinh thuyết pháp giáo hóa chúng sanh. Những trí tuệ 

và phƣơng pháp này, trong Phật pháp gọi là phƣơng tiện thiện xảo. Hiệu quả và kinh 

nghiệm là điều thông thƣờng chúng ta nói, phải hiểu điều này, không phải học đƣợc. 

Từ đâu đến? Trong tự tánh vốn đầy đủ. Đại sƣ Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự 

đầy đủ”. Đây là tự tánh vốn có. Đầy đủ điều gì? Nhƣ chúng ta vừa mới nói, từ phƣơng 

diện  dạy  học  mà  nói,  không  ngoài  bốn  thứ  nhƣ  trí  tuệ,  phƣơng  pháp,  hiệu  quả,  kinh 

nghiệm,  không  ngoài  những  thứ  này.  Đây  là  tánh  đức,  không  phải  cầu  đƣợc  từ  bên 

ngoài. 

Trong kinh luận nói, Phật nói, Bồ Tát nói, các bậc thánh hiền thế gian nói, các nhà 

chuyên gia học giả hiện đại nói, đều không lìa tự tánh. Tâm đắc tu học của mỗi ngƣời 

đều không lìa tự tánh, bởi thế nếu ta kiến tánh là thông triệt tất cả, nhƣ một mạng lƣới 

vậy, ta sẽ có năng lực này. Nhƣ mạng internet quốc tế hiện nay vậy, ta có thể thông với 

tất cả các mạng khác. Những gì họ có ta cũng có, tự tha là một không hai, đúng là nhƣ 

thế. 

Bởi  vậy  mới  nói  nhất  kinh  thông,  nhất  kinh  nghĩa  là  sao?  Nhất  kinh  là  phƣơng 

pháp, then chốt chính là ở chữ thông này, thông điều gì? Thông tự tánh. Thông tự tánh 

nghĩa là thông với tánh của tất cả Chƣ Phật, thông với tánh của tất cả Bồ Tát, thông với 

tánh  của  tất  cả  chúng  sanh,  then  chốt  ở  chữ  thông  này.  Thông  nhƣ  thế  nào?  Một  là 

thông, hai là không thông. Nhƣ vậy còn có thể tu nhiều thứ chăng? Càng nhiều càng 

tạp, càng nhiều càng loạn, không thông, quan trọng là phải chuyên nhất. Pháp đơn giản 

nhất chính là một câu A Di Đà Phật, có thể thông chăng? Có thể thông, niệm đến nhất 

tâm bất loạn sẽ thông, đạt đến nhất tâm là thông. Quý vị xem Giáo Thừa Pháp Số, điều 

thứ  nhất  chính  là  nhất  tâm,  không  thể  nghĩ  bàn!  Phàm  phu  khó  là  khó  ở  chỗ  này. 

Không giữ đƣợc chuyên nhất, không giữ đƣợc chuyên nhất không thể trách họ, vì họ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              816/21 

mê thất tự tánh. Trong cuộc sống hằng ngày họ khởi tác dụng gì? Ba tâm hai ý, phàm 

phu lục đạo toàn là ba tâm hai ý. Ba tâm trong giáo lý đại thừa nói A lại da, Mạt na, Ý 

thức gọi là ba tâm. Thêm vào tiền ngũ thức chính là tám tâm, tám thức cũng gọi là tám 

tâm. Nhƣng ở đây quan trọng nhất, thật sự làm chủ là A lại da, Mạt na, Ý thức, gọi là 

ba tâm. Hai ý là chỉ nói tác dụng lớn nhất, thứ nhất là Mạt na, Mạt na gọi là ý căn, đệ 

lục gọi là ý thức, gọi là hai ý. Dùng những thứ này, không phải dùng chân tâm. Dùng 

chân  tâm  chính  là  Phật,  đã  thành  Phật,  dùng  vọng  tâm  là  phàm  phu.  Thập  pháp  giới 

toàn dùng vọng tâm, chỉ là tứ thánh pháp giới dùng chơn chánh, chúng sanh trong lục 

đạo dùng lệch lạc, dùng tà, dùng sai. Chúng ta thƣờng nói “dùng sai tâm”, chính là ý 

này, đặt tâm không đúng chỗ. 

Vì sao tứ thánh pháp giới dùng đƣợc chơn chánh? Vì có thầy dạy. Chƣ Phật Bồ 

Tát ứng hóa trong tứ thánh pháp giới, trong đó đều là học sinh hiếu học, mọi ngƣời đều 

thành thật, nghe lời, y giáo phụng hành, học sinh tốt, dễ dạy. Chúng sanh trong lục đạo 

không nghe lời, chủ ý riêng quá nhiều, thành kiến quá sâu dày. Chủ kiến ngƣời xƣa gọi 

là thành kiến, tự cho mình hơn ngƣời, không thật thà, không nghe lời, bởi vậy rất khó 

dạy. Vì trái với tự tánh, tạo ra vô lƣợng vô biên tội nghiệp. Những tội nghiệp này cũng 

có cảm, pháp tƣớng có ứng. Cảnh giới này là tâm hiện, thức biến. 

Hiện nay các nhà lƣợng tử lực học đã phát hiện, họ nói thế gian căn bản không có 

thứ gì gọi là vật chất tồn tại, không thừa nhận có vật chất tồn tại. Kiến giải của họ với 

giới khoa học hầu nhƣ hoàn toàn tƣơng đồng. Giới duy thức học không thừa nhận thế 

gian này có bất kỳ thứ gì tồn tại, họ nói chỉ có “thức”. Thức là năng biến, hết thảy mọi 

hiện tƣợng là sở biến. Năng biến là thật, sở biến là giả, đây là các nhà duy thức học nói. 

Hiện nay tƣ tƣởng của các nhà lƣợng tử học cũng giống nhƣ họ vậy, hết thảy vật chất 

trên  thế gian này  toàn  là  giả, là  ý niệm  biến hiện. Chính  là trong kinh  Đức  Phật nói: 

“Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”. Tâm tƣởng là thật, tùy theo tâm tƣởng biến hiện ra, 

thứ này không phải thật, ngày càng gần với pháp tƣớng. 

Trƣớc đây thầy Phƣơng Đông Mỹ, ban đầu khi thầy giới thiệu Phật giáo cho tôi, 

đặc biệt chú trọng trong tám tông phái đại thừa, thầy nói pháp tƣớng và pháp tánh là 

triết học cao nhất. Lúc tôi theo thầy Phƣơng, thầy Phƣơng lúc đó khoảng 50 tuổi, có 

thể chƣa đến 50 tuổi. Tôi 26 tuổi, thầy khoảng hơn 40 tuổi. Thầy nói với tôi trong Phật 

pháp có Tôn giáo, có triết học. Thiền tông, Pháp tƣớng tông, Pháp tánh tông là triết học. 

Các tông phái còn lại nhƣ Tịnh độ đều là Tôn giáo, trong này có mê tín, đây là nhận 

định của nhà triết học. Có triết học cao cấp cũng có Tôn giáo mê tín. Nhƣng đến những 

năm về già, tƣ tƣởng của thầy đã thay đổi. Thầy dạy học ở trƣờng, tôi dự đoán ít nhất 

là 20 năm đến 25 năm, thầy toàn dạy về kinh điển. Ông cũng không quy y, thân phận 

của học giả. Đến sau cùng ông đã quy y Phật, quy y theo hòa thƣởng Quảng Khâm, lạy 

hòa thƣợng Quảng Khâm làm thầy, chính thức làm đệ tử Phật, cảnh giới lúc về già đã 

thay đổi. 

Vì thế đối với Phật pháp, bất luận đứng trên gốc độ nào để nhìn cũng không sao, 

chỉ cần kiên nhẫn không ngừng nghiên cứu. Tiếp tục nghiên cứu, dần dần sẽ thông suốt. 

Chỉ sợ ta không chịu tiếp xúc nó, ta không chịu học nó, nhƣ vậy rất khó khăn. Sau khi 

rõ ràng, mới biết đây là một môn học vấn lớn, nó bao hàm tất cả. Hầu nhƣ tất cả pháp 

thế xuất thế gian giữa vũ trụ, trong giáo lý đại thừa đều bao gồm hết. 

Thông thƣờng chúng tôi giới thiệu là dùng năm khoa mục, kinh Phật nói những gì? 

Nói về luân lý, nói về đạo đức, nói về nhân quả, nói về triết học, nói về khoa học. Mọi 

phƣơng diện đều nói đến đỉnh điểm, cứu cánh viên mãn, quả là không dễ. Lúc đó vì tôi 

học triết học, thầy Phƣơng nhìn từ gốc độ triết học, nên nói nó là triết học cao nhất trên 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              817/21 

thế gian. Chúng tôi học suốt 60 năm, bây giờ lại xem những kinh điển đại thừa, không 

những là triết học cao cấp, nó còn là khoa học cao cấp. 

Chúng ta thấy hiện nay, đây là các nhà khoa học đỉnh cao trên thế giới, báo cáo 

nghiên cứu của họ, chúng ta xem là hiểu ngay, những gì họ nói không có gì khác với 

kinh điển đại thừa nói. Chúng ta muốn hỏi, làm sao Phật chứng đƣợc? Sở dĩ Chƣ Phật 

Bồ  Tát  chứng  đƣợc,  vì  bí  mật  giữa  vũ  trụ  là  dùng  tịch  diệt.  Tịch  là  tịch  tịnh,  diệt  là 

đoạn diệt. Đối với tập khí phiền não mà nói, nhƣ kiến tƣ phiền não, trần sa phiền não, 

vô minh phiền não đều đoạn tận, tập khí cũng không còn. Tƣớng thanh tịnh tịch diệt 

của tự tánh hiện tiền, đây là hiện tƣờng gì? Không thể nói đƣợc. Ngày nay chúng ta gọi 

là hiện tƣợng tự nhiên, hiện tƣợng tinh thần và hiện tƣợng vật chất. Hình nhƣ đều có 

thể nhìn thấy, có thể tƣởng tƣợng đƣợc, nghĩa là lục căn chúng ta có thể duyên đƣợc ba 

loại hiện tƣợng này. Trong tự tánh không có ba loại hiện tƣợng này, nó đều không phải. 

Nó không phải hiện tƣợng vật chất, không phải hiện tƣợng tinh thần, cũng không phải 

hiện  tƣợng  tự  nhiên, sáu  căn  không  duyên  đƣợc. Vì  sao  vậy? Vì  lục  căn  là  hƣ  vọng, 

không phải chân. Vọng có thể duyên đƣợc vọng, không duyên đƣợc chân. 

Thế nào mới có thể duyên đƣợc chân? Buông bỏ vọng tƣởng, chân liền hiện tiền, 

chính là đạo lý này. Trong vọng quan trọng nhất là khởi tâm động niệm, phân biệt chấp 

trƣớc.  Cho  nên  trong  kinh  điển  đại  thừa,  Đức  Phật  nói  rất  nhiều,  thƣờng  nhắc  nhở 

chúng ta. Buông bỏ chấp trƣớc, liền chứng đƣợc quả A la hán, không còn chấp trƣớc 

nữa.  Buông  bỏ  phân  biệt,  liền  chứng  đƣợc  quả  vị  Bồ  Tát.  Buông  bỏ  khởi  tâm  động 

niệm, chứng đƣợc pháp thân Bồ Tát, 41 vị pháp thân đại sĩ. Buông bỏ khởi tâm động 

niệm, đến sau cùng đoạn tận  tập khí vọng  tƣởng, chính là  Diệu  giác  vị. Diệu  giác  vị 

hoàn toàn trở về tự tánh, đến tƣớng của cõi thật báo đều không có, đây mới gọi là đƣợc 

cứu cánh viên mãn. 

Tuy  không  có  gì  cả,  nhƣng  nó  khởi  tác  dụng,  không  phải  không  khởi  tác  dụng. 

Chúng  sanh  có  cảm,  nó  liền  khởi  tác  dụng.  Nhƣ  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “tùy 

chúng sanh tâm, ƣng sở tri lƣợng”. Tùy tâm chúng sanh là tùy cảm của chúng sanh, 

Phật liền có ứng. Chúng ta nói đến Phật chính là Phật trong thƣờng tịch quang, tự tánh 

chính là Phật. Thông thƣờng chúng ta nói đến Phật, là coi 41 vị pháp thân đại sĩ trong 

cõi  thật  báo  đều  xƣng  là  Phật.  Trong  Lục  Tức  Phật  của  Thiên  thai  nói,  họ  là  phần 

chứng tức Phật, là Phật thật không phải Phật giả. Khác với mƣời pháp giới, Phật trong 

mƣời pháp giới là tƣơng tự tức Phật. Trong lục đạo nói Phật là quán hành tức Phật, đều 

không phải thật. Từ câu kinh văn này chúng ta biết chân thật nghĩa của chuyển pháp 

luân, giáo hóa tất cả chúng sanh. Trong giáo hóa chúng sanh bao gồm 41 vị pháp thân 

đại sĩ trong cõi thật báo trang nghiêm. 

Trong Sớ, mấy câu này dễ hiểu, “thể kim cang, kiên cố đầy đủ”, câu này dễ hiểu. 

Thể là chỉ thân, chính là trong nguyện văn này nói, “thân Phật kiên cố, giống nhƣ kim 

cang”, điều này cũng dễ hiểu. “Nếu căn cứ mật ý”, đây chính là chỉ có Phật với Phật 

mới có thể rốt ráo. Thế giới Cực Lạc không có gì không phải mật ý, nó là tánh đức. Từ 

bi  nguyện  lực  vô  lƣợng  vô  biên  vô  tận  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì.  “Ngƣời  vãng  sanh, 

cũng nhƣ Thế Tôn đƣợc thể kim cang bất hoại”. Thế Tôn ở đây là Phật A Di Đà, giống 

nhƣ Phật A Di Đà vậy. Chúng ta biết, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, thân thể và thể 

chất  của  ta  giống  Phật  A  Di  Đà, thân  kim  cang  bất  hoại. “Cho nên  thọ  mạng  đều  vô 

lƣợng”, chữ đều trong câu này rất quan trọng, nghĩa là bao gồm tất cả. Phật A Di Đà vô 

lƣợng thọ, sanh đến thế giới Cực Lạc mỗi ngƣời đều là vô lƣợng thọ. Chƣ vị nhất định 

phải biết, vô lƣợng thọ này là vô lƣợng thọ thật, không phải vô lƣợng thọ giả. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              818/21 

Ta ở trong cõi thật báo, vô lƣợng thọ này là vô lƣợng của hữu lƣợng, vì sao vậy? 

Vì chỉ có ba a tăng kỳ kiếp, vô lƣợng của hữu lƣợng. Nhƣng vô lƣợng của hữu lƣợng, 

nó chính là vô lƣợng của vô lƣợng, thật sự vô lƣợng, vì sao vậy? Vì ba đại a tăng kỳ 

kiếp ta chứng đƣợc Diệu giác vị, đó là vô lƣợng của vô lƣợng. Từ vô lƣợng của hữu 

lƣợng, thông đạt đến vô lƣợng của vô lƣợng, nên nó thật sự là vô lƣợng. 

Ta hiểu rõ ràng chân tƣớng sự thật này, không còn chút hoài nghi nào. Cho dù là 

cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, ta cũng nối đƣợc với sợi dây vô lƣợng 

của vô lƣợng. Đây là hết thảy chúng sanh luôn khát ngƣỡng mong cầu, họ có vô lƣợng 

thọ thì tốt biết bao. Đúng là có  một nơi vô lƣợng thọ, ta đã tìm đƣợc nơi này, là tìm 

đƣợc vô lƣợng thọ. Bởi vậy đệ nhất đức của Tịnh tông chính là vô lƣợng thọ, chỉ có vô 

lƣợng thọ mạng, mới có thể hoàn thành sự nghiệp vô lƣợng. Sự nghiệp, đối với bản 

thân mà nói là viên thành Phật đạo. Sau khi thành Phật rộng độ chúng sanh, không có 

bất kỳ chƣớng ngại nào. 

“Thân đầy đủ sức kim cang kiên cố”. Kim cang ở đây không chỉ là nói thể chất 

của thân kim cang bất hoại, kim cang còn tƣợng trƣng cho trí tuệ. Năm câu 20 chữ ngài 

Huệ Năng nói khi khai ngộ. Ta đều đầy đủ, vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn 

tự đầy đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp. Ta đến thế giới Cực Lạc là đầy đủ 

tất  cả,  đúng  là  phƣơng  tiện  kỳ  dị  trong  các  phƣơng  tiện,  phƣơng  tiện  vô  cùng.  Đới 

nghiệp vãng sanh, ngƣời ngƣời đều có phần. 

Ở  trƣớc  chúng  ta  đã  học,  từ  quá  khứ  đến  nay  tạo  tội  nghiệp  cực  nặng,  chỉ  cần 

thành tâm sám hối, đối với pháp này tin sâu nguyện thiết, cũng đều đƣợc vãng sanh. 

Khi lâm mạng chung có thể quay đầu, nhất niệm, thập niệm đều có thể vãng sanh, quá 

tuyệt! Ở thế gian tìm không đƣợc pháp môn này. 

Ở đây có một câu nói cần phải giải thích rõ ràng, không nói rõ ràng tôi sẽ có tội. 

Vì  quý  vị nghe  những gì tôi nói, nghĩ  rằng pháp  môn này  quá  hay, bây  giờ làm  việc 

xấu cũng không sao, đến lúc lâm  mạng chung chúng ta sám hối là có thể vãng sanh, 

nhƣ vậy là quá ngộ nhận. Về lý có thể nói nhƣ thế, nhƣng về sự rất phiền phức, về sự 

có  phiền  phức  gì?  Ta  tạo  tội  nghiệp,  hại  những  chúng  sanh  đó,  khi  lâm  mạng  chung 

những chúng sanh đó có gây chƣớng ngại chăng? Nếu họ chƣớng ngại, trả thù, khi lâm 

chung ta không giữ đƣợc chánh niệm, ta sẽ bị bệnh đãng trí, bị những oán thân trai chủ 

này quấy nhiễu, họ muốn kéo ta vào trong tam đồ để trả thù. Nợ mạng phải trả bằng 

mạng, nợ tiền phải trả tiền, hối hận cũng không kịp. Phải nhƣ thế nào? Bắt đầu hôm 

nay phải sám hối, tuyệt đối không làm việc xấu, khi lâm  mạng chung mới chắc chắn 

đƣợc. Đừng nghĩ rằng trong kinh nói, về lý là nhƣ thế, nhƣng hơi thở cuối cùng ta có rõ 

ràng minh bạch hay không, ta có sám hối niệm Phật vãng sanh không? Đó là điều then 

chốt! 

Khi lâm chung đƣợc vãng sanh hay không phải dựa vào ba điều kiện. Thứ nhất, 

đầu óc tỉnh táo không hề mê hoặc. Thứ hai là có thiện hữu nhắc nhở, khuyên ta niệm 

Phật cầu sanh Tịnh độ, lập tức tiếp nhận, lập tức niệm Phật. Phải đầy đủ điều kiện này 

mới đƣợc, nếu không đầy đủ điều kiện này, không phải kinh Phật không linh, mà do ta 

hiểu sai nghĩa của kinh. Ta còn có sự may mắn, không sao, khi lâm chung ta nhất niệm 

Phật A Di Đà đều có thể vãng sanh, bây giờ ta hại thêm vài ngƣời cũng không sao. Sai 

lầm, hoàn toàn nghĩ sai. Ngƣời khởi ý niệm này chính là hiện hành, các bậc cổ đức nói 

về đới nghiệp rất rõ ràng. Chỉ có thể mang nghiệp cũ, không thể mang nghiệp mới. Ta 

khởi ác niệm, còn làm việc tổn ngƣời lợi mình, đây là nghiệp mới hiện tại, không phải 

là túc nghiệp, không phải nghiệp cũ, nghiệp mới không mang theo đƣợc. Huống gì oán 

thân trai chủ đến gây phiền phức. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              819/21 

Ngƣời học Phật chúng ta biết, có một số ngƣời đích thực có thiên nhãn, họ nhìn 

thấy  nhƣng  không  nghe  thấy.  Họ  thấy  có  một  số  ngƣời  niệm  Phật,  bên  cạnh  có  rất 

nhiều oán thân trai chủ đi theo, đặc biệt có thể thấy trong pháp hội siêu độ. Nhƣ vậy 

nghĩa là sao? Họ đến đòi nợ, đến đòi mạng. Họ đến tham gia pháp hội là muốn cầu xin 

quý vị, hy vọng quý vị siêu độ cho họ. Dùng gì để siêu độ? Dùng công đức chân thật. 

Ngày ngày ta nghĩ phƣơng pháp hại ngƣời khác, hãm hại ngƣời khác. Ngày ngày 

ta lạy Phật, tụng kinh, sám hối, có lợi ích chăng? Không có lợi ích. Nghĩa thật sự của 

sám hối là về sau không tái phạm, ban ngày làm việc xấu tối về sám hối, ngày mai tiếp 

tục  làm  tối  đến  lại  sám  hối,  có  hiệu  quả  chăng?  Không  có  hiệu  quả, hoàn  toàn  dùng 

tâm sai. Điều này không những không có lợi ích, mà tội còn thêm nặng. Ngƣời không 

hiểu Phật pháp tạo tội có thể tha thứ đƣợc, còn nhƣ đã học Phật pháp mà còn tạo tội, 

tƣởng rằng ta còn có thể đầu cơ trục lợi, đi vào chỗ hở của Phật pháp. Tạo ra những tội 

nghiệp nhƣ thế là sai, hoàn toàn sai lầm. Không thể không hiểu rõ ràng những đạo lý 

này, không thể không minh bạch. 

Ngƣời ở thế giới Cực Lạc đều là chân tâm, tâm chân thành, tuyệt đối không có hƣ 

ngụy, tuyệt đối không có ba tâm hai ý. Mọi tâm hành bất thiện, phải đoạn tận mới có 

hy vọng vãng sanh, bằng không tuyệt đối không thể. Kinh không thể không đọc, không 

thể không nghe. Tuyệt đối không làm điều ác, quả báo thƣơng thiên hại lý đều ở trong 

địa ngục A tỳ, không có phần ở thế giới Cực Lạc, không thể không biết điều này. 

Chúng  ta  xem  đoạn  bên  dƣới,  nguyện  33.  “Trên  đỉnh  thân  đều  có  quang  minh 

chiếu  diệu,  thành  tựu  nhất  thiết  trí  tuệ,  đạt  đƣợc  vô  biên  biện  tài,  là  nguyện  thứ  33 

Quang Minh Huệ Biện”. Ở đây thân và đỉnh là hai vấn đề, thân là thân thể, thân thể có 

thƣờng quang. Trong kinh nói, lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, thƣờng quang trên thân 

của ngài cao một trƣợng, nghĩa là toàn thân. Khi ta nhìn thấy ngài, toàn thân ngài đều 

có ánh sáng. Đỉnh, trên đỉnh có vòng hào quang. Bởi vậy thân và đỉnh đều có quang 

minh  chiếu  diệu,  đây  là  thƣờng  quang.  Ngoài  thƣờng  quang  ra  còn  có  phóng  quang, 

phóng quang là có nhân duyên. Phóng quang đa phần là lợi tha, đối với chúng ta mà 

nói thƣờng quang là biểu pháp, đây là trí tuệ. Thân của Phật là thân trí tuệ. 

“Phật  này  thọ  mạng  vô  lƣợng,  trời  ngƣời  trong  nƣớc  thọ  mạng  cũng  vô  lƣợng. 

Phật  này  quang  minh  vô  lƣợng,  cho  nên  nhân  dân  nƣớc  này,  trên  đỉnh  thân  đều  có 

quang minh chiếu diệu”. Cảnh giới này chúng ta phải nhớ, ở đây chúng ta cầu thân tâm 

mạnh khỏe không dễ, cầu trí tuệ biện tài cũng không dễ. Nếu là niệm Phật, sanh đến 

thế giới Cực Lạc tất cả đều viên mãn. Hoằng nguyện viên mãn của Phật Di Đà, chúng 

ta không thể tƣởng tƣợng đƣợc. Những gì trong tâm chúng ta mong cầu, khát ngƣỡng, 

thực tế mà nói là chƣa đƣợc 1 phần vạn nguyện lực của Phật Di Đà, nhƣng chúng ta rất 

mãn nguyện đối với 1 phần vạn này. Vãng sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, ta sẽ 

cảm thấy rất kinh ngạc, hoàn toàn vƣợt ra ngoài sức tƣởng tƣợng của chúng ta. Trí tuệ, 

thần thông, đạo lực, quang minh, tƣớng hảo của ta, hầu nhƣ rất giống với Phật A Di Đà. 

Đây là thật, không phải giả. Nếu không tin, quý vị xem 48 điều này, tức 48 nguyện, 48 

nguyện chính là Phật A Di Đà. Mỗi ngƣời đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, đều giống 

nhƣ 48 nguyện nói vậy. 

Chúng  ta bình  tĩnh tƣ  duy  quan  sát  thế giới hiện nay  của  chúng ta.  Trong  kinh 

điển chúng ta thấy Thế Tôn giới thiệu, y chánh trang nghiêm của cõi nƣớc Chƣ Phật 

mƣời phƣơng, tình huống giống của phu nhân Vi Đề Hy vậy. Bà ở thế gian này gặp tai 

họa, bình thƣờng nghe  Đức  Thế  Tôn giảng  kinh, biết vô lƣợng vô biên  cõi nƣớc  của 

mƣời phƣơng Chƣ Phật, bà khởi ý niệm muốn di dân đến đó, nói nhƣ hiện nay gọi là di 

dân. Tôi không ở đây nữa, tôi muốn tìm một nơi tốt đẹp hơn, hoàn cảnh tốt đẹp hơn để 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              820/21 

sống. Thế Tôn có thần lực, đƣa mƣời phƣơng cõi nƣớc của Chƣ Phật, giống nhƣ ti vi 

hiện nay vậy, hiển thị ra trƣớc mắt phu nhân Vi Đề Hy để cho bà xem. Bà xem xong 

thƣa với Thế Tôn, thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà rất tốt, con muốn đến đó. Không 

phải Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu, mà ngài dùng thần lực đƣa mƣời phƣơng 

cõi  nƣớc  Chƣ  Phật, để  cho bà đều nhìn thấy,  tự  mình  lựa  chọn.  Lựa  chọn đúng đắn 

đƣợc Thế Tôn khen ngợi. Bà thỉnh giáo Đức Thế Tôn làm sao để đến đó? Đức Thế Tôn 

nói với bà về Thập Lục Quán Kinh, đây là duyên khởi của Kinh Quán Vô Lƣợng Thọ 

Phật. Một nơi tốt đẹp nhƣ thế, phu nhân Vi Đề Hy đã nhìn thấy. 

Trong bộ kinh này, đọc đến những văn từ này, xem những chú sớ của các bậc tổ 

sƣ, chúng ta cũng đã hiểu, có muốn đến đó chăng? Nếu thật sự muốn đi, phải giống 

nhƣ phu nhân Vi Đề Hy, thành tâm thành ý, thật thà, hiếu học, thực hành, bà thật sự 

vãng sanh. Đức Phật Thích Ca, Phật Di Đà đại từ đại bi, không có câu nào gạt ngƣời. 

Sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, chúng ta xem từ chỗ này. “Nhân dân nƣớc 

này trên đỉnh của thân có quang minh chiếu diệu”, không có gì khác với Phật, đúng là 

thế giới bình đẳng. 

Bên dƣới nói, “cái chủ”, chủ là Phật, “bạn” là tất cả hiền thánh nhân dân trong cõi 

nƣớc, đây là bạn. Ngƣời khắp mƣời phƣơng thế giới vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, 

đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, cho nên gọi là thánh hiền. “Chủ bạn nhất nhƣ”, thế 

giới Cực Lạc chỉ có hai hạng ngƣời, một là thầy giáo, hai là học trò. Chủ là thầy, Phật 

A Di Đà, bạn là học sinh, đến đó đều học với Phật A Di Đà, đều là đệ tử của ngài. 

Những gì đệ tử biểu hiện, nhƣ trí tuệ, thần thông, đạo lực, tƣớng hảo hoàn toàn giống 

với thầy, sanh đến thế giới Cực Lạc là đạt đƣợc, hy hữu vô cùng! Chúng ta không nói 

là khó gặp, mà không gặp đƣợc, biến pháp giới hƣ không giới chỉ có một nơi này. 

“Quang minh, là sự óng ánh, sáng suốt của chính mình, gọi là quang”. Tự thân 

phóng ra, thân quang, trên đầu là ánh sáng  ở đỉnh, là từ tự thân phóng ra. Điều này 

không có gì hy hữu, tất cả chúng sanh đều có quang. Ngƣời luyện công họ gọi là khí, 

Phật pháp gọi là quang. Màu sắc không giống nhau, lớn nhỏ cũng không giống nhau. 

Ngƣời có khí công có thể nhận ra, thấy màu sắc của quang bất đồng, lớn nhỏ không 

giống nhau, biết đƣợc tình hình sức khỏe của ta. 

Trƣớc đây khi tôi ở California, gặp mấy vị đại sƣ khí công cấp cao của Đại lục. 

Họ  đến thăm  tôi, nghe tôi giảng kinh. Họ không nói  với tôi, chỉ  nói với  chƣ  vị đồng 

học,  họ  nói  khí  công  của  pháp  sƣ  cao  hơn  họ.  Tôi  chƣa  từng  học  khí  công,  căn  bản 

không hiểu gì cả, họ nói nhƣ thế nào? Họ nói trên thân tôi phóng quang, là quang kim 

sắc, là tốt nhất trong các loại quang, họ nói tôi không tin. Tôi ngày ngày giảng kinh, 

chỉ là tâm địa thƣờng thanh tịnh, không suy nghĩ lung tung. Nghĩ đều là kinh giáo, nên 

tâm  thanh  tịnh  hơn,  đơn  thuần  hơn.  Họ  đích  thực  cũng  có  chút  năng  lực,  đặc  biệt  là 

thấy ngƣời bị bệnh, giống nhƣ bệnh ung thƣ. Họ có thể chỉ ra, bộ phận nào của ta có 

vấn đề, xem khá chính xác. 

Trong kinh điển nói về quang, đích thực không những tất cả mọi ngƣời đều có 

quang,  mà  tất  cả  động  vật  cũng  có  quang,  tất  cả  thực  vật  cũng  có  quang. Quang  của 

động vật mạnh hơn thực vật, thực vật yếu hơn, nhƣng tất cả đều có. Hiện nay chúng ta 

chủ yếu là tâm trôi nổi, vọng niệm quá nhiều, khi tâm định sẽ nhìn thấy, có thể hiện 

tiền. 

Phật phóng quang, thật ra con ngƣời chúng ta cũng phóng quang. Tâm địa thanh 

tịnh, từ bi, họ có quang thanh tịnh từ bi, có quang trí tuệ. Điều này trong kinh Phật nói 

rất  nhiều,  đều  là  thật,  không  phải  giả.  Thông  thƣờng  quỷ  thần  đều  có  thể  nhìn  thấy, 

ngƣời có thân tâm thanh tịnh, từ bi, trí tuệ, cho nên quỷ thần nhìn thấy sanh tâm cung 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              821/21 

kính. Tâm hành bất chánh họ cũng có quang, màu sắc khác nhau, màu khói, màu đen, 

thuộc loại này. Hạng ngƣời này quỷ thần rất coi thƣờng, bị quỷ thần chọc ghẹo, lừa gạt. 

Chính  nhân  quân  tử  quỷ  thần  tôn  kính,  đều  rất  có  đạo  lý.  Năng  lực  con  ngƣời  vốn 

mạnh hơn họ, năng lực của cổ nhân mạnh hơn chúng ta hiện nay, vì sao vậy? Vì tâm cổ 

nhân định, tâm ngƣời thời nay loạn. Cổ nhân tâm bình khí hòa, ngƣời thời nay tâm trôi 

nổi, không thể sánh đƣợc. Bởi thế ngày xƣa xã hội an định, thiên địa quỷ thần đều có 

thể phối hợp, mƣa thuận gió hòa, lƣơng thực phong phú. Hiện nay thì sao? Hiện nay 

chủ  yếu  nhân  tâm  bất  thiện,  nhân  tâm  bất  thiện  quỷ  thần  cũng  loạn,  toàn  bộ  địa  cầu 

cũng loạn. Trƣớc đây chƣa từng nghe đến bất kỳ thiên tai nào, hiện nay đều đã phát 

sanh. Những hiện tƣợng này rất khó lý giải, trong giáo lý đại thừa nói “từ tâm tƣởng 

sanh”. Tâm hành chúng ta bất thiện, vì thế cảnh giới bất thiện hiện tiền, chính là nhƣ 

thế. Đoan chánh tâm niệm, những thiên tai này tự nhiên không còn. 

“Chiếu vật gọi là minh”, ánh sáng có thể chiếu soi vạn vật. Từ chiếu mà nói gọi là 

minh, minh nghĩa là chiếu. Có hai loại tác dụng, thứ nhất là phá ám, thứ hai là hiện 

pháp. “Là quang minh của Phật, là tƣớng của trí tuệ. Xem quyển hạ của Vãng Sanh 

Luận”. Đây là quyển hạ, nói về tƣớng của trí tuệ. “Quang minh của Phật là tƣớng của 

trí tuệ”, chúng ta có thể liên tƣởng đến, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, những chúng 

sanh này đặc biệt là đới nghiệp vãng sanh, chúng sanh hạ tam bối của cõi phàm thánh 

đồng cƣ. Sanh đến thế giới Cực Lạc, tƣớng của trí tuệ cũng hiện tiền. Trí tuệ vốn có 

trong tự tánh của họ, nhƣng vì tập khí phiền não của họ che mất, khiến nó không thể 

hiện tiền. Nhƣng đến thế giới Cực Lạc, nhờ nguyện này của Phật A Di Đà, bổn nguyện 

chính là nguyện này, đƣợc oai thần bổn nguyện gia trì, ánh sáng của họ cũng hiển lộ ra. 

Lợi ích này, chính là trong kinh nói ban cho lợi ích chân thật. Ban cho là cho chúng ta, 

Phật A Di Đà cho chúng ta lợi ích chân thật. 

Nhân thật sự là trong tự tánh vốn có trí tuệ bát nhã, Phật A Di Đà cho chúng ta 

duyên, khiến trí tuệ trong tự tánh của chúng ta hiển lộ ra. Nếu trong tự tánh chúng ta 

không có, dù Phật A Di Đà có gia trì cũng không đƣợc, tất cả chúng ta đều có. Chúng 

ta và Phật A Di Đà là cùng một tánh không phải hai, muôn sự muôn vật trong toàn thể 

vũ trụ đều cùng một tự tánh. 

Hơn 2500 năm trƣớc Lão tử nói: “trời đất và ta cùng một gốc, vạn vật và ta là nhất 

thể”.  Biến  pháp  giới  hƣ  không  giới  đều  là  chính  mình  biến  hiện  ra,  đây  là  chân  lý, 

ngƣời học Phật không thể không biết. Mục tiêu sau cùng của việc học Phật, là tự mình 

thân chứng đƣợc chân tƣớng sự thật này. Chúng ta hiện tại chƣa chứng đƣợc, chỉ nghe 

Đức Phật nói trong kinh, thuộc về học vấn ghi nhớ, vì thế ta không đƣợc lợi ích, chứng 

đƣợc mới có lợi ích. 

Nhƣng thế giới tây phƣơng Cực Lạc, bản thân ta chƣa chứng đƣợc, Phật A Di Đà 

đã  chứng đƣợc.  Ngài  biến sự  chứng đắc của ngài thành lợi ích  của  chúng  ta, đây  là 

Phật A Di Đà ban lợi ích chân thật cho chúng sanh, câu này không phải nói suông. 

Chúng ta nghĩ đến hoàn cảnh tu học, trong thời đại hiện nay, hoàn cảnh tu học rất 

khó, chƣớng ngại quá lớn. Tập khí phiền não bên trong, bên ngoài ngũ dục lục trần mê 

hoặc, tâm không tịnh đƣợc. Hoàn cảnh ở thế giới Cực Lạc thanh tịnh, ngày ngày nghe 

Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp, ngƣời ở thế giới Cực Lạc không có việc gì khác 

ngoài nghe  Phật  thuyết pháp. Trong thế  giới này  chỉ  có hai  hạng ngƣời, một là  Phật, 

hai là Bồ Tát, vãng sanh đến đó đều là Bồ Tát. Phật là thầy, Bồ Tát là học trò. Trong 

thế giới đó không có các nghành nghề khác, cũng không có tổ chức chính phủ. Không 

nghe nói thế giới Cực Lạc có quốc vƣơng, nếu có quốc vƣơng thì đã giới thiệu từ lâu, 

không  có  quốc  vƣơng  và  đại  thần.  Trong  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  nói  rất  rõ  ràng,  hoàn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              822/21 

cảnh sống ở đó là tùy tâm muốn gì đƣợc nấy. Thích phòng ốc nhƣ thế nào nó liền hiện 

ra nhƣ thế, muốn lớn nó hiện lớn, muốn nhỏ nó hiện nhỏ. Muốn trên không trung cũng 

đƣợc, muốn ở trên đất cũng đƣợc, tùy tâm muốn gì đƣợc nấy, không có bảng hiệu số 

nhà.  Hình dáng  con ngƣời  đều  giống  nhau,  rốt  cuộc  là  Trƣơng  Tam  hay  Lý  Tứ  đều 

không nhận ra. Ở thế gian chúng ta, một đôi song sinh rất giống nhau, ai là anh ai là em 

chúng ta đều không biết, phải làm ký hiệu. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc không có ký 

hiệu, phân biệt nhƣ thế nào? Vì mỗi ngƣời đều có trí tuệ, đều có thần thông, tuyệt đối 

không  nhận  nhầm  ngƣời.  Tƣớng  mạo  mọi  ngƣời  đều  giống  nhau,  thể  chất  đều  giống 

nhau, nhƣng ta biết ai là Phật A Di Đà, ai là Bồ Tát nào, rất rõ ràng. Đến thế giới Cực 

Lạc mới biết. 

Hiện  nay  khoa  học  nói  về  đầu  óc  con  ngƣời,  đầu  óc  con  ngƣời  so  với  vi  tính 

không  chỉ  cao  minh  hơn  vạn  lần.  Vi  tính  sao  có  thể  sánh  với  đầu  óc  của  con  ngƣời! 

Nhƣng hiện nay đầu óc con ngƣời không bằng vi tính, vì sao vậy? Vì đầu óc con ngƣời 

quá phức tạp, vọng niệm quá nhiều. Vi tính đơn giản hơn chúng ta, nên nó thông minh 

hơn chúng ta. Nhƣng đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, mỗi ngƣời đều đƣợc thanh tịnh 

tịch diệt, vì thế vi tính thua kém xa, bởi vậy ở đó không cần dùng đến những thứ này. 

Dù máy móc khoa học cao minh đến đâu cũng không dùng đến, bản năng vƣợt qua tất 

cả.  Ngƣời  học  khoa  học  cần  phải  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  cho  nên  trong  kinh  điển  có 

khoa học cao cấp. 

Trƣớc đây khi thầy Phƣơng giới thiệu Phật pháp cho tôi nói, triết học Phật giáo là 

triết học đỉnh cao trên toàn thế giới. Ngày nay chúng ta có thể nói khoa học Phật giáo, 

là  khoa  học  đỉnh  cao  nhất  trên  toàn  thế  giới.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  nó  đạt  đến  đỉnh 

điểm,  khoa  học  và  triết  học  đều  đạt  đến  đỉnh  điểm.  Thông  đạt  thật  tƣớng  các  pháp, 

chân tƣớng tất cả pháp. 

Bên dƣới là Siêu Nhật Minh Tam Muội Kinh Hạ, hạ là quyển hạ. “Nói, nên biết 

đại trí tuệ phát ra bên ngoài, có thể chiếu pháp giới, gọi là quang minh”. Trí tuệ bát nhã 

trong tự tánh phát ra bên ngoài, đây chính là phóng quang, có thể chiếu soi pháp giới, 

biến pháp giới hƣ không giới đều đƣợc chiếu đến. 

Ba  loại  chu  biến trong  Hoàn  Nguyên  Quán, loại thứ nhất  là  chu  biến  pháp  giới. 

Chỉ cần ánh sáng vừa phát ra, lập tức chiếu khắp biến pháp giới hƣ không giới. Ánh 

sáng của Phật cũng nhƣ thế, ánh sáng của tất cả chúng sanh ở thế giới Cực Lạc, đƣơng 

nhiên cũng nhƣ vậy. Vì sao vậy? Vì thế giới đó là pháp giới bình đẳng, chúng sanh và 

Phật đều bình đẳng, quả là không dễ. Không bình đẳng là gì? Tập khí phiền não của 

Phật hoàn toàn đoạn tận, tuy tƣớng mạo chúng sanh giống Phật, nhƣng tập khi phiền 

não bên trong chƣa đoạn tận. Ngày ngày nghe pháp, ngày ngày độ sanh, độ sanh giống 

nhƣ Đức Phật vậy. Chúng sanh có cảm, chúng sanh có duyên với ta có cảm, ta sẽ ứng, 

tự nhiên sẽ ứng. Ứng nhƣ thế nào? Trong Kinh Lăng Nghiêm nói rất hay: “tùy chúng 

sanh tâm ƣng sở tri lƣợng”, xuất sanh vô tận. Ở trong này đoạn phiền não, thành tựu 

công đức của chính mình, viên mãn trí tuệ của mình. Đây là thế giới Cực Lạc, là chân 

tƣớng sự thật trong cõi đồng cƣ và cõi phƣơng tiện. Cõi thật báo và Phật rất tƣơng tự, 

rất khó phân biệt. 

“Kinh Niết Bàn lại nói: Quang minh gọi là trí tuệ. Thiền sƣ Đại Huệ nói, chỉ lấy 

ánh sáng này tuyên diệu pháp, pháp này tức là quang minh, không lìa quang nói diệu 

pháp”. Đây là lấy quang minh làm Phật sự, thân quang phóng quang đều là tự tánh bát 

nhã hiển lộ. Quang này cũng biến hóa đa đoan, trong quang có thể hiện tƣớng. Quý vị 

thấy Phật A Di Đà là quang trung hóa Phật, Phật lại phóng quang, quang trung hóa Bồ 

Tát, trùng trùng vô tận, biến khắp pháp giới. Nhƣ bình thƣờng chúng ta biểu diễn nghệ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              823/21 

thuật trên sân khấu vậy, rất tuyệt vời, chúng ta biểu diễn ra sao cũng không giống đƣợc, 

không thể sánh với ngài! Chƣ Phật dùng phƣơng pháp này để giác ngộ chúng sanh, gia 

trì chúng sanh, giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ. Hàm nghĩa của quang này sâu 

rộng vô tận, không có biến tế. Tƣợng trƣng điều gì? Tƣợng trƣng tất cả kinh điển đại 

thừa đều ở trong ánh sáng, hết thảy mọi kinh pháp đều ở trong diệu âm, đó là nhạc âm. 

Còn bao gồm ẩm thực_Quý vị thấy nhƣ nƣớc Hƣơng Tích, Hƣơng Tích Nhƣ Lai, ngài 

dùng phƣơng pháp nào tiếp dẫn chúng sanh? Dùng ẩm thực, mời ta ăn cơm, ăn xong 

bữa cơm là khai ngộ, thành Phật, không có chuyện ly kỳ nào không có. 

Sáu căn sáu trần, không có gì không phải biểu pháp. Quang thông tất cả, âm thanh 

cũng thông tất cả, mùi hƣơng cũng thông tất cả. Toàn bộ pháp giới giống nhƣ mạng 

lƣới điện vậy, bất kỳ một điểm nào đều là nhất thể với biến pháp giới hƣ không giới, 

tin tức này truyền đến cùng một lúc. Đây không phải là khoa học cao nhất ƣ? Quả thật 

khoa  học  đã  đạt  đến  tột  đỉnh,  các  nhà  khoa  học  luôn  ao  ƣớc,  khát  ngƣỡng.  Thế  giới 

Cực  Lạc  có  từ  lâu.  Bất  luận  học  điều  gì,  đây  là  rất  nhiều  năm  trƣớc,  khi  ở  Mỹ  tôi 

khuyên các nhà khoa học, nếu muốn học khoa học phải đến thế giới Cực Lạc, Phật A 

Di Đà là nhà khoa học lớn. 

Ba  câu  này  nói  rất  tuyệt  diệu,  là  Bồ  Tát  Đại  Huệ  nói:  “chỉ  lấy  quang  minh  này 

tuyên  diệu  pháp,  pháp  chính  là  quang  minh,  không  lìa  là  quang  nói  pháp  này”,  quá 

tuyệt! Trong Phật pháp gọi đây là khoa học viên mãn. “Thiên nhân nƣớc này trên đỉnh 

của thân có thƣờng quang, chính là trí tuệ thành tựu, lấy Phật lực gia hộ, cho nên trí tuệ 

thù thắng”. Câu  này  đã nói  ra  cho  chúng ta, đặc biệt  là  thiên nhân. Chỉ  cần chúng  ta 

nhìn thấy chữ này, thiên nhân là gì? Là ngƣời ở cõi phàm thánh đồng cƣ. Chúng ta biết, 

hiện nay chúng ta vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, là thân phận thiên nhân. 

Sanh vào cõi phƣơng tiện hữu dƣ đƣợc chăng? Chúng ta nghĩ rằng không đƣợc, vì 

sao vậy? Vì cõi phƣơng tiện hữu dƣ là hàng nhị thừa vãng sanh, nếu chúng ta làm đƣợc 

điều này thì đƣợc. Giả dụ chúng ta thật sự phá trừ năm loại kiến hoặc, thân kiến, biên 

kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến, thật sự đoạn tận. Sanh vào cõi phƣơng tiện 

hữu dƣ hạ phẩm hạ sanh, là thánh nhân. Nếu chứng đƣợc A la hán, đó là trung phẩm 

trung sanh trong cõi phƣơng tiện hữu dƣ, không giống nhau. 

Quyền giáo Bồ Tát, là cõi phƣơng tiện thƣợng phẩm trung hạ sanh. Cõi phƣơng 

tiện  hữu  dƣ  thƣợng  phẩm  thƣợng  sanh,  là  Phật  trong  mƣời  pháp  giới,  họ  là  thƣợng 

phẩm, vì sao vậy? Vì họ chƣa phá vô minh, nếu phá vô minh họ đã đến cõi thật báo 

trang nghiêm. Đó không phải gia trì, tự họ tu hành đến đó, tức là A Duy Việt Trí Bồ 

Tát.  Không  cần  Phật  A  Di  Đà  gia  trì,  tự  họ  thành  tựu  đƣợc  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát. 

Nhƣng hai cõi phƣơng tiện và cõi đồng cƣ, nhất định nhờ 48 nguyện của Phật A Di Đà 

gia trì, mới là A Duy Việt Trí Bồ Tát, không phải tự chứng đƣợc. 

Nhƣ giáo lý đại thừa, chúng ta thƣờng nghe, trong Thiền tông đại triệt đại ngộ, 

minh tâm kiến tánh. Nếu họ niệm Phật cầu sanh Tịnh độ là cõi thật báo trang nghiêm, 

họ không phải cõi đồng cƣ và cõi phƣơng tiện. Vì họ đã chứng đƣợc Viên giáo sơ trụ 

trở lên, giáo môn là đại khai viên giải. Đại khai viên giải không khác gì công phu thiền 

định. Ta học giáo lý, chẳng hạn nhƣ học Pháp Hoa liền đƣợc Pháp Hoa tam muội, học 

Hoa Nghiêm đƣợc Hoa Nghiêm tam muội, sau đó đại triệt đại ngộ, nhƣ vậy mới đại 

khai viên giải. Bởi vậy nó cùng một cảnh giới với minh tâm kiến tánh của tông môn, 

nó không gọi là minh tâm kiến tánh mà gọi là đại khai viên giải. Pháp môn niệm Phật 

chỉ một câu A Di Đà Phật, niệm đến mức độ nào? Niệm đến lý nhất tâm bất loạn, cũng 

là  cảnh giới này. Những ngƣời  này  vãng sanh liền  hoa khai kiến  Phật, họ không  cần 

bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đã thành A Duy Việt Trí Bồ Tát, sanh vào cõi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              824/21 

thật báo. Chúng ta cần phải rõ ràng, chúng ta chƣa đoạn phiền não, chƣa phá thân kiến. 

Biên kiến, kiến thủ, giới thủ, tà kiến tất cả vẫn còn, những ngƣời này sanh đến thế giới 

Cực Lạc là cõi phàm thánh đồng cƣ. 

Ở đây chúng ta chú trọng thiên nhân, có thể nghiêm trì giới luật, thực hành tốt 

thập thiện. Hành trì tốt Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo, đến thế 

giới  Cực  Lạc  là  thân  phận thiên nhân, cao  hơn  ngƣời, là thƣợng bối vãng  sanh trong 

cõi phàm thánh đồng cƣ, chúng ta phải hiểu điều này. 

Trong thế gian hiện tại này, phải đặc biệt nâng cao phẩm vị vãng sanh của mình. 

Chúng  ta  xem  những  gì  trong  Quán  Kinh  nói  sẽ  biết,  cõi  phàm  thánh  đồng  cƣ  hạ  hạ 

phẩm vãng sanh, ở thế giới Cực Lạc phải tu hành 12 đại kiếp, đến cõi thật báo. Thông 

thƣờng chúng ta gọi là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Cũng chính là chứng 

đƣợc nhƣ trong Kinh Hoa Nghiêm nói, là địa vị của Viên giáo sơ trụ, 12 kiếp. Thực tế 

thì  12  kiếp  đối  với  Bồ  Tát  tu  hành  mà  nói,  là  thời  gian  cực  kỳ  ngắn.  Nếu  chúng  ta 

không ở thế giới Cực Lạc mà tu hành ở thế giới này, chỉ sợ đến vô lƣợng kiếp mới có 

thể đạt đƣợc. Ngƣời ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc vô lƣợng thọ, 12 kiếp có đáng là 

bao! Ví nhƣ ta có thể sống đến 100 tuổi, ta dùng bao nhiêu thời gian để hoàn thành? 12 

ngày, 12 ngày không phải quá dễ ƣ? Nhƣng ở đây, 12 năm cũng không đạt đƣợc, đừng 

nói 12 ngày, chúng ta nhất định phải biết điều này. Khi hiểu rõ ràng  minh bạch điều 

này, chọn lựa thế giới Cực Lạc là trí tuệ chân thật, công đức chân thật, thành tựu chân 

thật. Nếu nhƣ không chọn lựa nhƣ thế, là sai lầm của mình, dựa vào sức mình để đoạn 

phiền não là điều vô cùng khó khăn! Sanh đến thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà giúp 

cho chúng ta rất nhiều. Thế giới đó không có ác duyên, không có mê hoặc, ngày ngày 

nghe kinh nghe pháp, thân tâm thanh tịnh. Khắc phục đƣợc phiền não bên trong, bên 

ngoài không có mê hoặc, bên ngoài tất cả đều là tăng thƣợng duyên giúp ta tăng trƣởng 

đạo nghiệp, tăng trƣởng đức hạnh, không có ác duyên. 

Câu này nói rất rõ ràng: “Trên đỉnh của thiên nhân đã có thƣờng quang, chính là 

trí tuệ thành tựu”. Trí tuệ trong tự tánh, dần dần Phật A Di Đà giúp ta hiển lộ ra bên 

ngoài. Trí tuệ hiển lộ một phần thì phiền não giảm một phần, nhất định nhƣ thế. Ở thế 

giới Cực Lạc không còn bị thoái chuyển, chỉ có tiến bộ, không có thoái chuyển. “Dùng 

Phật  lực  hộ  hựu”,  gia  hộ  nghĩa  là  giảng  kinh  dạy  học,  mỗi  ngày  đều  huân  tập  trong 

Phật pháp. Việc giảng kinh dạy học rất kỳ diệu, ta thuộc căn tánh nào, thích nghe kinh 

gì. Mỗi ngày ta nghe Phật A Di Đà giảng kinh, ngài đều giảng kinh này cho ta nghe, 

tuyệt diệu! Ta thích nghe Kinh Vô Lƣợng Thọ, mỗi ngày Phật A Di Đà đều giảng kinh 

này  cho  ta  nghe.  Ta  thích  nghe  Kinh  Hoa  Nghiêm,  ngồi  cạnh  bên  tôi,  nhƣng  quý  vị 

ngày ngày đều đƣợc nghe Kinh Hoa Nghiêm, ta thích nghe kinh gì liền đƣợc nghe kinh 

đó. Đức Phật lấy một âm thanh thuyết pháp, chúng sanh tùy loại đều đƣợc chứng ngộ, 

quá tuyệt diệu! Hoàn toàn không có chƣớng ngại, đúng là nhất môn thâm nhập, trƣờng 

thời huân tu. Quý vị xem nhƣ vậy làm sao không đƣợc định, làm sao không khai ngộ! 

Dạy học ở thế giới Cực Lạc chính là nhất môn thâm nhập, trƣờng thời huân tu. Một khi 

đã khai ngộ thì tất cả đều thông, ta cũng giống nhƣ Phật A Di Đà vậy. Khi ta nói pháp 

cho chúng sanh, chúng sanh nghe đƣợc cũng là thích nghe kinh gì, họ liền nghe đƣợc 

bộ kinh đó. Thích nghe ngôn ngữ nhƣ thế nào, khi nghe đƣợc là ngôn ngữ đó, nhiều 

loại ngôn ngữ khác nhau. Không những là trên địa cầu khác nhau, bên ngoài thái không 

càng  không  giống.  Đức  Phật  đều  dùng  một  âm  thanh  thuyết  pháp,  quý  vị  xem  ngôn 

ngữ đều tƣơng thông với ta, chữ nghĩa cũng tƣơng thông. Diệu! Quá tuyệt diệu! Đến 

khi khai ngộ, những gì chƣa thông đều thông, đều hiểu. Chƣa học cũng thấu triệt, ngôn 

ngữ chƣa học cũng hiểu hết, tự mình cũng có thể nói. Văn tự chƣa học cũng thông suốt, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              825/21 

kinh giáo chƣa học cũng thấu đáo, thấu triệt hoàn toàn, không cần phiên dịch. Đây mới 

gọi là diệu âm, mới gọi là diệu pháp. Phải hiểu ý nghĩa chữ diệu này, quả thật là tuyệt 

diệu không thể nói đƣợc. Một tức là cả, tất cả là một, lại không hổn tạp, đây mới gọi là 

diệu. 

Bên dƣới nói ra năm loại trí, là tên gọi của năm loại trí, ở sau có giải thích, chúng 

ta đọc qua một lƣợt. “Phật trí, bất tƣ nghì trí, bất khả xƣng trí, đại thừa quảng trí, vô 

đẳng vô luân tối thƣợng thắng trí, tất cả đều chiếu soi. Cho nên nói, thành tựu tất cả trí 

tuệ là đạt đƣợc vô biên biện tài”. Ở đây chúng ta chú trọng, thiên nhân cõi phàm thánh 

đồng cƣ ở thế giới Cực Lạc, đây là điều chúng ta rất quan tâm. Chúng ta đến đó là thân 

phận này, là cấp bậc này, so với tầng trên và tầng trên nữa hầu nhƣ là bình đẳng. Ta ở 

cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm, đều có thể đạt đƣợc thân phận này, đúng là không 

thể nghĩ bàn, mà còn đạt đƣợc biện tài. 

“Biện tài” là chỉ tài thiện xảo diễn thuyết pháp nghĩa”, đây là gì? Là nói tài năng 

hoằng pháp lợi sanh, ta có năng lực để giáo hóa tất cả chúng sanh có nhân duyên khắp 

biến pháp giới hƣ không giới. Ở đây tôi đặc biệt thêm vào hai chữ “có duyên”, hy vọng 

chƣ vị đồng học có thể lý giải, rộng kết pháp duyên với tất cả chúng sanh, nhƣ vậy khi 

thành Phật sẽ độ đƣợc rất nhiều chúng sanh. Đừng ghét, đừng sợ hãi. Ôi! chúng sanh 

quá nhiều, suốt ngày giao tiếp quá mệt, thôi thì kết duyên ít một chút cũng đƣợc, tƣơng 

lai  làm  một  pháp  thân  Phật  thanh  tịnh,  không  có  chúng  sanh  nào  đến  tìm.  Nếu  có  ý 

niệm  này,  ta  không  thành  Phật  đƣợc,  không  phải  nói  không  tốt,  mà  không  thể  thành 

Phật. Vì sao vậy? Vì không tƣơng ƣng với tự tánh. Cần phải biết, trong tự tánh không 

có phân biệt, không có chấp trƣớc. Dùng tánh đức của tự tánh đối đãi với tất cả chúng 

sanh, nhƣ vậy rất tự tại. Vì sao vậy? Ta có thể phân vô lƣợng vô biên thân. Có phƣơng 

pháp phân thân, mà mỗi thân thể đều là thân kim cang bất hoại. Tinh thần sung mãn, 

họ lại không cần ăn uống, vĩnh viễn không mệt mỏi, vĩnh viễn không cảm thấy vất vả. 

Tuyệt đối không đƣợc nghĩ đến thân thể hiện tại của chúng ta, thân thể hiện nay không 

đƣợc. Thân thể này rất ô uế, là vật bất tịnh, nên sức nhẫn nại của nó rất kém. Thân kim 

cang bất hoại của thế giới Cực Lạc, đâu giống thân chúng ta? Không cần bất kỳ điều gì, 

tài sắc danh thực thùy đều không cần, tinh thần sung mãn, miên viễn không cần nghỉ 

ngơi. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc không có ngày và đêm, ở đó đại quang minh tạng, 

chỉ một ánh quang minh. 

“Tịnh Ảnh Sớ nói, lời nói có thể phân biệt”. 

Thời gian đã hết rồi à? Thôi, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              826/21 

 





Tập 234 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:27.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 288, bắt đầu xem từ hàng sau cùng, chữ sau cùng. 



“Tịnh Ảnh Sớ nói, ngôn có thể biện, ngữ mới có tài nghệ kỹ xảo, cho nên gọi là 

biện tài. Lại trí biện của Chƣ Bồ Tát thuyết pháp, gọi là tứ vô ngại trí, tứ vô ngại giải 

hoặc tứ vô ngại biện”. Đoạn này chúng ta xem tiếp ở trƣớc. 

Nguyện  34  là  nguyện  Thiện  Đàm  Pháp  Yếu,  Thiện  Đàm  Pháp  Yếu  quan  trọng 

nhất là biện tài. Trong các trƣờng học của thế gian, môn học này gọi là phƣơng pháp 

dạy học, trong Phật pháp gọi là trí tuệ biện tài, cùng một ý nghĩa, là một môn học vấn, 

chúng ta cần phải lý giải. 

Tịnh  Ảnh  Sớ là  chú giải của  pháp sƣ  Huệ  Viễn thời  Tùy  Đƣờng. Sớ là  chú giải 

của kinh, ngài viết chú giải, ngài ở chùa Tịnh Ảnh. Theo cổ lễ, tôn trọng đối với một 

ngƣời, chẳng những không gọi tên, mà đến tự cũng không gọi. Chỉ xƣng nơi ở của họ, 

xƣng tên chùa, chùa Tịnh Ảnh. Pháp sƣ Huệ Viễn và sơ tổ Tịnh độ tông Huệ Viễn có 

tên giống nhau, sơ tổ Huệ Viễn của Tịnh tông sanh vào thời Đông Tấn, còn pháp sƣ 

Huệ Viễn sanh vào thời nhà Tùy. Đại khái là rất gần thời nhà Đƣờng, Tùy Đƣờng, vì 

niên đại nhà Tùy không dài, cho nên rất gần thời nhà Đƣờng, chúng ta thƣờng gọi là 

Tùy  Đƣờng.  Thời  Tùy  Đƣờng  hƣng  thịnh  khoảng  300  năm,  nhà  Tùy  rất  ngắn,  mấy 

mƣơi năm là mất nƣớc. 

Trong chú giải của ông, đối với hai chữ biện tài có giải thích đơn giản rằng: “ngôn 

năng biện liễu”. Biện là nói rõ, hiện nay chúng ta gọi là dùng pháp biện chứng logic, 

trong Phật pháp gọi là nhân minh, đều là một loại học vấn của biện chứng. Trong triết 

học nói nó là triết học thuần túy, ở đây nói là trí tuệ. Liễu là thấu triệt, thông qua biện 

sau đó ta mới thật sự có thể thấu hiểu, nhƣ vậy gọi là biện. 

“Ngữ năng tài xảo”, ngữ là ngôn ngữ, ngôn ngữ rất thiện xảo, tài ăn nói rất khéo 

léo, hợp lại gọi là biện tài. Vì Phật pháp là giáo dục, Phật pháp là dạy học. Chúng ta 

cần phải biết điều này, phải thƣờng nhắc nhở mình. Vì ngày nay trên toàn thế giới đều 

coi Phật giáo là Tôn giáo, rất nhiều ngƣời ngộ nhận nói Phật pháp là mê tín, chúng ta 

không thể không giải thích thêm vài câu, không thể không thƣờng nhắc đến. 

Lúc  tôi  còn  trẻ  cũng  giống  nhƣ  mọi  ngƣời  vậy, cũng  cho  rằng  Phật  giáo  là  Tôn 

giáo, là mê tín, vì thế xƣa nay không hề để ý đến, đến chùa cũng không vào. Đôi lúc đi 

tham  quan  du  lịch, thấy  nghệ  thuật  kiến  trúc  thời  cổ  đại,  chỉ  xem  những  thứ  này  mà 

thôi. Lại thấy ngƣời xuất gia tổ chức pháp hội, Phật sự siêu độ, điều này gây thêm cho 

chúng  ta  một  quan  niệm  rất  sai  lầm,  hình  nhƣ  Phật  giáo  chuyên  môn  phục  vụ  ngƣời 

chết, ngộ nhận này quá lớn. 

Nhân duyên học Phật của tôi, là nhờ lúc trẻ yêu thích triết học, ở Đài Loan học 

triết  học  với  Thầy  Phƣơng  Đông  Mỹ.  Thầy  Phƣơng  rất  từ  bi,  giảng  cho  tôi  nghe  bộ 

Triết Học Khái Luận, mục sau cùng là triết học Phật giáo, lúc đó tôi rất kinh ngạc. Phật 

là Tôn giáo, là mê tín, trong Tôn giáo nó là Tôn giáo cấp thấp, sao lại có triết học? Tôn 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              827/21 

giáo cấp cao trong Tôn giáo chỉ có một vị thần, Tôn giáo cấp thấp gọi là phiếm thần 

giáo. Rất nhiều thần, thần gì cũng lễ lạy, nên nó thuộc Tôn giáo cấp thấp. Chúng tôi 

cho rằng nó là Tôn giáo cấp thấp, làm gì có triết học? Thầy nói với tôi, anh còn trẻ nên 

không hiểu đó thôi, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên toàn thế 

giới, triết học Phật giáo là triết học đỉnh cao nhất trên toàn thế giới, học Phật là hƣởng 

thụ cao nhất của đời ngƣời. Tôi đã học đƣợc bài học này từ thầy,  mới thay đổi đƣợc 

quan  niệm,  có  nhận  thức  mới  về  Phật  giáo,  quả  thật  không  dễ!  Nếu  không  có  nhân 

duyên  này,  suốt  đời  này  tôi  không  tiếp  xúc  đến.  Quả  thật  nhƣ  cổ  nhân  nói,  nhƣ  đạt 

đƣợc của báu mà bỏ lỡ mất. 

Phật  pháp  gần  2000  năm  nay,  quả  thật  phát  triển  rất  rộng  lớn.  Ông  Townenbe 

ngƣời Anh nói không sai chút nào, ngƣời xƣa tâm lƣợng rất lớn, có thể bao dung văn 

hóa dị tộc, chính là chỉ Phật giáo. Phật giáo truyền đến từ Ấn độ, ngƣời xƣa có thể bao 

dung,  có  thể  hấp  thu.  Phật  giáo  làm  phong  phú  truyền  thống  văn  hóa  xƣa,  đây  là 

Townenbe nói. Townenbe đối với văn hóa xƣa, sự nhận thức của ông hơn hẳn ngƣời 

hiện tại nhƣ chúng ta. Chúng ta hiện nay không nhận thức đƣợc, nhƣng ngƣời phƣơng 

tây nhận thức. Mà ông còn nói ra rằng, giải quyết vấn đề của thế kỷ 21, vấn đề của xã 

hội này, quý vị thấy sự hỗn loạn của xã hội hiện nay, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh và 

Phật pháp đại thừa mới giải quyết đƣợc, là thật chăng? Nếu quý vị đối với hai thứ này, 

quả thật thâm nhập nghiên cứu, sẽ biết lời ông ta nói hoàn toàn không sai. Vấn đề then 

chốt hiện nay là gì? Ngƣời bình thƣờng không biết, có nói với họ họ cũng không hiểu. 

Đừng nói là ngƣời bình thƣờng không hiểu, mà ngƣời chuyên môn nghiên cứu hán học 

cũng không hiểu, điều này khiến chúng ta rất thất vọng. 

Năm 2005 và 2006, hai lần phỏng vấn tại Luân Đôn, đặc biệt là đến thăm trƣờng 

đại học Oxford, đại học Cambridge và đại học London, ba trƣờng này đƣợc xếp hàng 

đầu trên toàn thế giới. Tôi đến phỏng vấn hệ hán học của họ, trung tâm hệ hán học Âu 

Châu đều ở trong ba trƣờng này, đặc biệt là trƣờng đại học London. Danh tiếng trƣờng 

đại  học  London  không  bằng  đại  học  Oxford,  đại  học  Cambridge.  Nhƣng  về  phƣơng 

diện hán học mà nói nó là đệ nhất, nghiên cứu hán học đại học London hơn hẳn đại học 

Oxford, đại học Cambridge. Tôi đến phỏng vấn trƣờng đại học London hai lần, giao 

lƣu với học sinh hệ hán học và dạy họ một tiết học, giao lƣu với các vị giáo thọ. Tôi 

đƣa ra lời này, câu nói này là của ngƣời Anh quý vị nói, tiến sĩ Townenbe không ai 

không biết. Tôi hỏi họ, quý vị đều nghiên cứu hán học, dùng Kinh Phật viết luận văn 

tiến sĩ. Dùng Mạnh tử, Vƣơng Duy, nhà văn học thời nhà Đƣờng để viết luận văn tiến 

sĩ, tôi rất khâm phục. Họ nói tiếng Bắc Kinh rất chuẩn, tôi không bằng họ, họ đọc sách 

cổ Trung quốc, cho nên vào học hệ hán học này, chúng ta không cần ngƣời phiên dịch. 

Trong giờ học tôi hỏi họ, quý vị có tin lời của Townenbe chăng? Mọi ngƣời nhìn tôi 

cƣời không nói gì. Dừng lại mấy phút, tôi lại hỏi họ, chẳng lẽ ông ta nói sai? Cũng 

không ai trả lời tôi. Sau cùng tôi nói với họ, Townenbe nói không sai chút nào, là do ta 

hiểu sai lời ông nói, sao lại hiểu sai? Ngày nay nhắc đến Khổng Mạnh, trong đầu ta lập 

tức nghĩ đến Tứ thƣ ngũ kinh, thập tam kinh. Nói đến đại thừa nhất định liền nghĩ đến 

Hoa  Nghiêm, Pháp Hoa, Bát  Nhã, những đại  kinh  đại luận  này. Đây  đều  là  môn học 

của họ, đều là môn học chủ yếu của họ. Những thứ này có thể giúp xã hội ngày nay 

chăng? Họ không dám nói gì. Tôi đƣa ra vấn đề này, phản ứng của quý vị chỉ là hoa 

quả của Khổng Mạnh. Nhƣ cây cối vậy, đó là hoa quả, là hoa quả của Phật pháp, rất dễ 

nhìn. Ý nghĩa trong này quá cao thâm, ai hiểu? Bao gồm chúng ta suốt đời nghiên cứu, 

cũng chƣa chắc có thể lý giải đƣợc sự uyên áo trong đó, nhƣ vậy làm sao giúp xã hội? 

Tôi tiếp tục nói với họ, hoa quả từ đâu mà có? Mọc ra từ cành cây, cành cây mọc ra từ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              828/21 

đâu? Mọc ra từ gốc rễ. Nó có gốc, gốc rất linh hoạt. Tôi hỏi gốc rễ của Khổng Mạnh, 

quý vị có biết chăng? Gốc rễ của đại thừa quý vị có biết chăng? Tôi nhắc nhở họ điều 

này.  Gốc  rễ  của  Khổng  Mạnh  là  gì?  Là  Đệ  Tử  Quy.  Gốc  rễ  của  Đạo  giáo  là  Thái 

Thƣợng Cảm Ứng Thiên, gốc của đại thừa là Thập Thiện Nghiệp Đạo, họ không hề 

nghĩ đến điều này. Ba nền tảng giáo dục này của Nho Thích Đạo, nếu có thể phổ biến 

thúc đẩy, xã hội lập tức an định, cần thời gian bao lâu? Chúng tôi đã làm thí nghiệm, 

trƣớc đây chúng tôi làm thí nghiệm ở Trấn Thang Trì Lô Giang, tỉnh An Huy. Chỉ ba 

tháng, nếp sống xã hội hoàn toàn thay đổi, chúng tôi thật sự không dám tƣởng tƣợng, 

nhân dân sao lại dễ giáo hóa đến thế. Thí nghiệm này chứng minh đƣợc hai vấn đề. Tổ 

tông chúng ta nói: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”. Chứng minh điều này, tánh ngƣời 

vốn thiện. Chứng minh điều thứ hai là nhân dân rất dễ giáo hóa, chỉ là ta không dạy họ. 

Nếu dạy họ giác ngộ rất nhanh, họ có trí tuệ để phân biệt thiện ác, phân biệt thị phi. 

Biết  đƣợc  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  đều  sai  lầm. 

Ngƣời phƣơng đông là ngƣời hiểu giáo dục nhất trên toàn thế giới, khởi nguồn của nền 

giáo dục phƣơng đông có từ rất sớm. 

Chính phủ chính thức thiết lập quan viên chủ quản giáo dục, từ khi nào? Theo ghi 

chép của lịch sử là từ thời Vua Nghiêu, Nghiêu Thuấn, cách chúng ta hiện nay là 4500 

năm. Chính phủ chính thức thiết lập, mà địa vị còn rất cao. Lúc đó triều đình là chính 

phủ, tên  của quan  gọi  là  Trủng tể, Trủng tể  chính là thủ  tƣớng. Dƣới  Trủng tể là bộ, 

hiện nay gọi là bộ. Bên dƣới thủ tƣớng là bộ, bộ thứ nhất là Tƣ đồ, Tƣ đồ là bộ giáo 

dục,  quản  lý  giáo  dục.  Về  sau  tên  gọi  của  quan  không  giống  nhau,  nhƣng  tánh  chất 

không hề thay đổi, thể chế này không hề thay đổi cho đến thời nhà Thanh. Quý vị xem 

bên dƣới tể tƣớng có sáu bộ, thứ nhất là lễ bộ, lễ bộ thƣợng thƣ nghĩa là bộ trƣởng, lễ 

bộ là bộ giáo dục. Do đây có thể biết, trong 4500 năm nay ngƣời xƣa đều đặt giáo dục 

lên hàng đầu. Ta quan sát tƣờng tận, tất cả nền hành chánh đều vì phục vụ cho giáo dục, 

cho nên quốc gia này mấy ngàn năm trƣờng trị cửu an, dựa vào điều gì? Dựa vào giáo 

dục. Ngƣời xƣa có trí tuệ giáo dục, có phƣơng pháp giáo dục, biện tài thuộc về phƣơng 

pháp. Có  kinh  nghiệm  giáo  dục, có  thành  quả  giáo  dục. Sau  khi  nền  chính  quyền  ổn 

định, trong lịch sử hầu nhƣ đều có thể đến 250 năm đến 300 năm. Triều đại dài nhất là 

nhà Chu hơn 800 năm, thời nhà Thƣơng hơn 600 năm, nhà Hán hơn 400 năm, dựa vào 

điều gì? Dựa vào giáo dục, chỉ cần giáo dục con ngƣời thật tốt. 

Ngày xƣa xã hội nhƣ thế nào? Sau khi đọc sách thánh hiền sẽ biết, chế độ dựng 

nƣớc ngày xƣa là chế độ của thánh hiền, xã hội của thánh hiền, chính phủ của thánh 

hiền, dân tộc của thánh hiền, ta không thể không khâm phục. Chúng ta rất kính trọng 

Townenbe, ông  rất  thấu  triệt truyền  thống  văn  hóa  xƣa, quả là  trình  độ  rất  thâm  sâu, 

mới có thể nói ra đƣợc lời này. Ngoài truyền thống học thuật xƣa ra, hiện tƣợng hỗn 

loạn  của  thế  giới  này  không  có  bất  kỳ  phƣơng  pháp  nào  có  thể  hóa  giải  đƣợc.  Cũng 

không có bất kỳ phƣơng pháp nào, có thể cứu thế giới hiện nay. 

Rốt  cuộc  học  thuyết  Khổng  Mạnh  nói  về vấn  đề gì?  Tôi  thƣờng  hỏi  mọi  ngƣời, 

quý vị dùng một câu trả lời tôi không cần dài dòng. Phật pháp đại thừa là gì? Không 

cần nói đến nhiều kinh điển nhƣ thế, chỉ cần nói ra tinh thần và phƣơng pháp của nó. 

Tinh thần, lý niệm, của Khổng Mạnh là nhân nghĩa! “Nhân giả ái nhân, nghĩa giả tuần 

nghĩa”. Nghĩa là gì? Là tƣ tƣởng, ngôn ngữ, hành vi hợp tình hợp lý hợp pháp gọi là 

nghĩa. Nhân là suy mình ra ngƣời, nghĩ đến mình nhất định phải nghĩ đến ngƣời, “nhân 

giả  ái  nhân”.  Do  chính  mình  nghĩ,  nhân  là  hai  ngƣời,  chữ  nhân  đứng  bên  chữ  nhị, 

thƣờng  nghĩ  đến  ngƣời  khác.  Các  thời  đại  đế  vƣơng  ngày  xƣa,  niệm  niệm  nghĩ  đến 

nhân dân. Nếu hoàng đế này, chỉ nghĩ đến mình, không nghĩ đến nhân dân, đất nƣớc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              829/21 

này nhất định sẽ mất. Quý vị xem các hoàng đế cuối cùng của mỗi thời đại đã phạm sai 

lầm này. 

Pháp, tốt biết bao! Đế vƣơng khai quốc lập pháp, pháp rất hay. Họ không tuân thủ 

pháp sẽ mất nƣớc, nếu họ đời này qua đời khác tuân thủ, quốc gia họ tuyệt đối không 

mất, bất kỳ triều đại nào cũng đều nhƣ vậy. 

Tôi học triết học với thầy Phƣơng, thầy Phƣơng từng nói với tôi, ông nói trên toàn 

thế giới, cổ kim trong ngoài, pháp này gọi là hiến pháp, đại pháp trị quốc. Ông nói với 

tôi, hay nhất vẫn là Chu Lễ, nghĩa là pháp của thời nhà Chu. Nếu con cháu đời sau của 

nhà Chu đều có thể tuân thủ, Trung quốc ngày nay vẫn là nhà Chu, vẫn là triều nhà 

Chu. Pháp là ai đặt ra? Là Chu Công, Chu Công không có chút tƣ tâm nào, luôn vì 

quốc gia dân tộc, vì hạnh phúc cho nhân dân. Không nghĩ cho riêng mình, không nghĩ 

riêng gia đình mình, đại công vô tƣ. Trƣớc đây thầy khuyên tôi xem Chu Lễ, nhƣng tôi 

chƣa từng xem đến. Vì sau đó học Phật, học Phật nên tập trung toàn bộ tinh thần vào 

kinh điển, không có hứng thú với những thứ này. Nhƣng lời thầy nói tôi nhớ rất rõ ràng, 

vì thầy nói rất nhiều lần, thầy nói pháp này rất có giá trị. Tôi thích đọc sách cổ, nhƣng 

Chu Lễ chƣa từng xem qua. Tôi thích Lễ Ký, Chu Lễ là đại pháp trị quốc, Lễ Ký là đại 

pháp tu thân tề gia, Chu Lễ là trị quốc bình thiên hạ. Trong Lễ Ký ghi chép những vấn 

đề rất tỉ mỉ, liên quan đến bộ phận luân lý của lễ, cho đến những hành vi cơ bản trong 

cuộc sống hằng ngày, nhƣ Đệ Tử Quy. Trong Lễ Ký chính là hai bài Khúc Lễ và Nội 

Tắc, đều nói về những quy tắc mà chúng ta lúc nhỏ, khi học tiểu học cần phải tuân thủ, 

và ở nhà nên phụng dƣỡng cha mẹ nhƣ thế nào. Về sau đều biên tập vào trong Đệ Tử 

Quy. Đệ Tử Quy viết rất hay, chỉ có 1080 chữ, trong này hầu nhƣ bao gồm hết tất cả. 

Nói tƣờng tận đó là Lễ Ký, ta mới có thể nói tỉ mỉ, sách này rất hay! Ngƣời bây giờ 

không đọc, cũng không ai nói đến điều này, vì thế rất xa lạ. Truyền thống văn hóa xƣa 

bị lãng quên đã 200 năm nay, 100 năm đầu tiên là cuối thời nhà Thanh đã bắt đầu lơ là, 

có ngƣời nói, không có ngƣời thực hành, không có ngƣời nỗ lực thực hành. Ông Tăng 

Quốc Phiên nhìn thấy hiện tƣợng xã hội đƣơng thời, nếp sống ngày càng xuống dốc, 

rất ƣu tƣ, trong bài viết của ông có thể nhận ra điều này. Thời đại của Tăng Quốc Phiên 

và chúng ta hiện nay, vừa đúng là cách nhau 200 năm. 100 năm trƣớc thái hậu Từ Hy 

chấp  chính,  bà  phế  bỏ  một  điều  quan  trọng  nhất  trong  thành  pháp  của  tổ  tông  nhà 

Thanh. Đó là trong cung đình_đặt ra vào thời Khang Hy, không ngừng mời Nho Thích 

Đạo_nói nhƣ hiện nay là chuyên gia học giả, mời vào trong cung đình dạy học. Hoàng 

đế dẫn theo phi tần, văn võ bá quan, ngày ngày tiếp thu giáo dục, mới có thể tạo nên 

thời thạnh thế cho hai đời Khang Hy và Càn Long. Thời Khang Hy và Càn Long hƣng 

thịnh gần 200 năm, lúc đó Trung quốc là nƣớc mạnh nhất trên toàn thế giới. Từ Hy đã 

phế  bỏ  điều  này,  phế  bỏ  rồi  khi  gặp  quốc  gia  đại  sự  hỏi  ai?  Không  thỉnh  giáo  các 

chuyên gia học giả, bà đi theo con đƣờng mê tín, bà thích đồng bóng nên hỏi quỷ thần. 

Quý vị xem nhƣ thế có tai hại chăng? Đại sƣ Chƣơng Gia nói với tôi, Mãn Thanh mất 

nƣớc là do đồng bóng, nghe theo quỷ thần, không nghe lời các học giả. Những ngƣời 

có đức hạnh, có học vấn, bà không nghe theo họ, chỉ nghe theo quỷ thần. Cho nên vào 

thời đại đó, phong trào học tập hình nhƣ vẫn rất thịnh, trên thực tế hoàn toàn trái với 

đạo lý. Tự tƣ tự lợi, danh văn lợi dƣỡng ngày càng đi lên, vì thế ông Tăng Quốc Phiên 

cảm thấy rất lo lắng. 

Sau khi nhà Thanh mất nƣớc, dân quốc thành lập đến nay là 100 năm. 100 năm 

này  chẳng  những  không  có  ngƣời  làm  theo  truyền  thống  văn  hóa,  mà  đến  ngƣời  nói 

cũng không có. Cuối thời nhà Thanh vẫn còn ngƣời nói, bây giờ đến ngƣời nói cũng 

không  có.  Chúng  ta  lơ  là  đối  với  truyền  thống  văn  hóa,  cho  nên  không  bằng  ngƣời 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              830/21 

phƣơng  tây.  Ngƣời  phƣơng  tây  học  Hán học,  học  lịch sử  Trung quốc,  hiểu  biết  hơn 

chúng ta. Ngày nay chúng ta đến nƣớc khác, khi bị họ hỏi chúng ta trả lời không đƣợc. 

Họ hỏi ta Lý Thái Bạch là ngƣời thời đại nào, quý vị có biết chăng? Rất nhiều ngƣời 

không  trả  lời  đƣợc,  đây  là  một  thi  nhân  thời  nhà  Đƣờng.  Nếu  hỏi  về  chế  độ  điển 

chƣơng ngày xƣa, nhƣ vậy càng tệ, càng xa lạ. Vì thế nguy cƣ của đất nƣớc, ngƣời xƣa 

nói không do chính quyền, mất chính quyền không sao. Chính quyền truyền thống của 

chúng  ta,  từng  bị  ngƣời  Mông  cổ  thời  nhà  Nguyên  thay  thế.  Triều  Nguyên  là  ngƣời 

Mông cổ, triều Thanh là ngƣời Mãn thanh, nhƣng văn hóa không hề mất, nhất định có 

thể  phục  hƣng.  Nếu  nhƣ  văn  hóa  bị  hủy  diệt,  dân  tộc  này  vĩnh  viễn  không  thể  phục 

hƣng, nhƣ vậy quả thật trên thế giới này bốn nền văn minh lớn của bốn nƣớc đã mất 

hết ba, chỉ còn lại Trung quốc. Có thể khoảng 30 năm sau, đất nƣớc Trung quốc có nền 

văn minh cổ còn lại sau cùng cũng không còn nữa. Không có sức mạnh nào đánh mất 

đƣợc nền văn minh Trung quốc, chỉ có tự ngƣời Trung quốc tự đánh mất nền văn hóa 

của chính mình. Họ không còn tin vào tổ tông, không tin vào truyền thống văn hóa xƣa. 

Vì sao họ không tin? Vì họ không nhận thức, đây là vấn đề khiến chúng ta cảm thấy vô 

cùng bi thƣơng. Ngày nay chúng ta có trách nhiệm, phải phục hƣng lại nền văn hóa 

truyền  thống  xƣa.  Phục  hƣng  nhƣ  thế  nào?  Phải  đề  xƣớng  phong  trào  học  văn  cổ. 

Không khó! Học cổ văn rất thú vị, đây đúng là món ăn tinh thần. 

Khi tôi học Phật_vì kinh Phật phiên dịch  muộn nhất là vào thời nhà Tống_Nam 

Tống, Nam Tống trở về sau hầu nhƣ không có gì mới xuất hiện. Từ nhà Hán đến Nam 

Tống  hơn  800  năm,  thời  kỳ  này  Kinh  điển  truyền  vào  Trung  quốc  với  số  lƣợng  lớn, 

phiên dịch thành tiếng Trung, ngôn ngữ phiên dịch rất hay. Tôi từng hỏi thầy Phƣơng 

về vấn đề này, thầy Phƣơng đối với Phật giáo rất có nghiên cứu, sau cùng thầy nói cho 

tôi về triết học Phật giáo. 

Vấn đề mà tôi hoài nghi, chính là lúc đó số lƣợng lớn Phạn văn truyền vào Trung 

quốc, sau khi phiên dịch vì sao không bảo tồn nguyên bản tiếng Phạn? Hiện nay đều 

mất hết, không tìm thấy, điều này rất đáng tiếc. Thầy nghe tôi nói nhƣ thế bật cƣời lớn, 

tôi rất kinh ngạc, có gì đáng cƣời đâu? Thầy nói tại anh không biết, ngƣời xƣa và ngƣời 

bây giờ không giống nhau. Ngƣời bây giờ không có lòng tự tin đối với dân tộc, còn hào 

khí và trí tuệ của ngƣời xƣa quả thật là độc nhất vô nhị trên thế giới. Thầy nói sau khi 

phiên dịch từ tiếng Phạn của Ấn độ sang tiếng Trung, không những ý nghĩa hoàn toàn 

không sai, mà văn tự so với văn tự tiếng Phạn còn trau chuốt và hay hơn nữa. Nói cách 

khác, học Phật học bản dịch tiếng Trung là đủ, có thể không cần đến bản tiếng Phạn, 

quý vị nói khí khái này không đáng nể ƣ? Đâu nhƣ ngƣời bây giờ đáng thƣơng đến thế? 

Ngƣời bây giờ không có lòng tin đối với chính mình. 

Năm ngoái tôi trị bệnh nha chu ở Đài Loan, ở suốt tám tháng. Về sau tôi mới biết, 

bệnh nha chu nhiều nhất là ba tháng là trị lành, vì sao tôi phải ở lâu nhƣ thế? Vì Đài 

Loan có rất nhiều Phật tử, yêu cầu bác sĩ đừng trị lành nhanh quá, trị từ từ thôi, họ đã 

kéo dài thời gian của tôi lâu nhƣ thế. Thời gian chữa bệnh răng cũng giảng kinh, giảng 

kinh  không  gián  đoạn.  Ở  Đài  Loan,  bạn  bè  trong  giới  chính  trị  rất  nhiều  ngƣời  đến 

phỏng vấn tôi. Nói với họ về vấn đề gì? Tôi đã tìm một ngƣời đồng tu, nhờ họ tìm cho 

tôi cuốn Tam Dân Chủ Nghĩa cho tôi xem, tôi phải tìm ít tƣ liệu để nói chuyện, họ đã 

tìm đƣợc giúp tôi. Tôi xem bản diễn giảng đó, bản diễn giảng của Tôn tiên sinh, hình 

nhƣ tất cả có 20 lần diễn giảng. Chủ nghĩa dân tộc, một chủ nghĩa ông giảng sáu lần, 

nhƣng chủ nghĩa dân sinh giảng bốn lần. Dân tộc sáu lần, dân quyền sáu lần, dân sinh 

sáu  lần,  phân  lƣợng  cuốn  sách  này  không  nhiều  lắm.  Trong  lần  giảng  thứ  tƣ  về  chủ 

nghĩa dân tộc tôi đọc đƣợc một câu, cảm thấy rất kinh ngạc, nhƣng chƣa từng nghe ai 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              831/21 

nói. Câu nói quan trọng nhƣ thế, vì sao không ai nói đến? Tôn tiên sinh nói, ông là một 

lƣu học sinh, lúc còn trẻ ở nƣớc ngoài, đối với đại sự trên thế giới ông rất hiểu biết. 

Ông nói ngƣời ngoại quốc mạnh hơn chúng ta chỉ có hai điều, thứ nhất là máy móc 

chúng ta không bằng họ, thứ hai là khoa học kỹ thuật. Ngoài hai điều này ra, họ đều 

không bằng chúng ta, đặc biệt là triết học chính trị, họ cần học theo chúng ta. Câu nói 

này rất quan trọng! Vì thế chúng ta không đƣợc cái gì cũng học theo phƣơng tây, bây 

giờ ngƣời phƣơng tây đã đi đến đƣờng cùng, vô số nguy cơ xuất hiện. Ngƣời phƣơng 

tây đƣa ra khẩu hiệu gì? Là ngày tận thế, sắp đến ngày tận thế. Tận thế hình thành nhƣ 

thế  nào?  Trong  kinh  Phật  có  nói  điều  này,  Đức  Phật  nói  với  chúng  ta  ra  sao?  Con 

ngƣời  làm  việc  trái  với  tánh  đức  nên  xuất  hiện  hiện  tƣợng  này.  Tánh  đức  là  gì?  Cổ 

nhân nói ngũ luân là tánh đức, ngũ thƣờng là tánh đức, tứ duy là tánh đức, bát đức là 

tánh đức. Ngày nay hoàn toàn trái với những điều này, vì thế thiên tai xuất hiện. Thiên 

tai này có thể hóa giải chăng? Đáp án khẳng định là đƣợc, chỉ cần ta quay đầu. Đến các 

nhà khoa học cũng nói nhƣ thế. 

Hiện  nay  mọi  ngƣời  đều  nghĩ  đến  thiên  tai  năm  2012,  dự  ngôn  về  thiên  tai  của 

năm 2012 này, các nhà khoa học trên toàn thế giới có một nửa khẳng định, họ nói chắc 

chắn có. Có một nửa cho rằng không nhất định, họ nói rằng có xảy ra ngân hà đối tề, 

nhƣng không đến nỗi đƣa thế giới này đi đến hủy diệt, không nghiêm trọng nhƣ thế, 

đây là tƣ tƣởng của một nửa số ngƣời đó. 

Một nhà khoa học ngƣời Mỹ, ông Baladen nói, dự ngôn về thiên tai năm 2012 này, 

trên thực tế là một lần phản tỉnh, một lần khế cơ cho nhân dân trên địa cầu. Chỉ cần cƣ 

dân trên địa cầu có thể bỏ ác dƣơng thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, là có 

thể  đƣa  địa  cầu  đến một  ngày  mai  tốt đẹp hơn. Câu  nói này  rất giống với trong kinh 

Đức Phật nói, vấn đề là cƣ dân trên địa cầu có quay đầu hay không? Có buông bỏ tự tƣ 

tự lợi hay không? Có buông đƣợc danh văn lợi dƣỡng hay không? Nhƣ đảng cộng sản 

nói mọi ngƣời đều toàn tâm toàn ý phục vụ cho nhân dân, địa cầu này chính là thế giới 

Cực Lạc. 

Chúng ta đọc kinh này, đây là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta 

về thế giới tây phƣơng Cực Lạc của Phật A Di Đà. Không có gì khác, thế giới của ngài 

không khác gì thế giới chúng ta, chỉ là cƣ dân ở đó tiếp thu giáo huấn của Phật A Di Đà, 

mọi  ngƣời  đều  đƣợc  dạy  rất  tốt,  mỗi  ngƣời  đều  là  thiện  nhân.  Không  những  là  thiện 

nhân, mà còn là thƣợng thiện, thiện đến tột đỉnh, ngƣời ngƣời đều là thiện nhân. Vì thế 

chiêu cảm nên sơn hà đại địa tốt đẹp an lành nhƣ thế, vƣợt lên tất cả các thế giới, là con 

ngƣời vƣợt lên. 

Vì sao con ngƣời thiện, sơn hà đại địa trở nên tốt đẹp? Nhân tâm bất thiện nó trở 

thành xấu? Điều này trong kinh điển đại thừa thƣờng nói, trong kinh điển nói hai câu 

chúng  ta  cần  phải  ghi  nhớ:  “tƣớng  do  tâm  sanh,  cảnh  tùy  tâm  chuyển”.  Cảnh  là  môi 

trƣờng chúng ta sống, môi trƣờng sống thay đổi tùy theo tâm chúng ta. Đừng tƣởng 

rằng cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa đều vô tri, nhƣ vậy là sai. Nó biết nhìn, nó biết nghe, 

nó hiểu ý con ngƣời chúng ta. Ý niệm chúng ta thiện nó sẽ thiện, ý niệm ta bất thiện nó 

cũng bất thiện. 

Vấn  đề  này  mƣời  mấy  năm  trƣớc,  tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  ngƣời  Nhật  làm  thí 

nghiệm nƣớc, nƣớc là khoáng vật. Thí nghiệm cho thấy nƣớc biết nhìn, biết nghe, hiểu 

đƣợc ý ngƣời. Thân thể con ngƣời chúng ta 75% là nƣớc, tâm tình chúng ta với toàn bộ 

thân thể sẽ có biến hóa. Tâm tình không tốt, gây nên thân thể nhiều bệnh tật, tật bệnh 

từ đây sinh ra. Ngƣời từ sáng đến tối luôn hoan hỷ họ không sanh bệnh, pháp hỷ luôn 

sung mãn, tế bào của họ đều an vui. Nếu ngày ngày mặt mày u sầu, tế bào liền mang 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              832/21 

độc bệnh. Cùng một đạo lý này, sơn hà đại địa chuyển biến theo tâm niệm chúng ta. 

Khi ta hoàn toàn hiểu rõ chân tƣớng sự thật sẽ biết, là phúc hay là họa, là thiện hay là 

phƣớc  của  toàn  thể  vũ  trụ  này  đều  là  tự  làm  tự  chịu.  Không  thể  trách  ngƣời  khác, 

không có ai chi phối cả, là ý niệm chính mình đang chi phối. Một niệm thiện không có 

gì không thiện, một niệm ác không có gì không ác, đều do ý niệm, bởi thế giáo dục rất 

quan trọng. 

Sau khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni khai ngộ, suốt đời đi theo con đƣờng dạy học, 

trong kinh điển chúng ta thấy đƣợc điều này. Ngài xuất thân là vƣơng tử, từ bỏ vƣơng 

vị ra đi cầu học. 19 tuổi ra đi cầu học, 30 tuổi khai ngộ, sau khi khai ngộ là đi theo sự 

nghiệp dạy học, 79 tuổi viên tịch. Dạy học suốt 49 năm, giảng kinh hơn 300 hội. Hơn 

300 hội này, ngày nay chúng ta gọi là chia lớp dạy học, suốt đời này dạy học hơn 300 

lớp, dạy học suốt 49 năm, suốt đời dạy học. Ngài không liên quan đến Tôn giáo, Phật, 

Bồ Tát, A la hán, đây là danh xƣng của ba học vị trong Phật giáo. Nhƣ hôm nay chúng 

ta nói đến tiến sĩ, thạc sĩ, đại học ở trƣờng, danh xƣng của ba học vị. Học vị này bất kỳ 

ai cũng có thể đạt đƣợc, cho nên Đức Phật mới nói: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, 

Phật pháp là bình đẳng. 

Ngày nay Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu thế giới Cực Lạc cho chúng ta, 

mới biết đƣợc trong thế giới Cực Lạc không có chính phủ. Trong thế giới này không có 

nói  đến  quốc  vƣơng,  không  nói  đến  đại  thần,  cũng  không  nói  đến  hình  thái  xã  hội, 

không nói đến các cấp chính phủ, không có điển chƣơng chế độ, chỉ nói đến những gì? 

Sau khi xem xong cuốn sách này. Thế giới Cực Lạc chỉ có hai hạng ngƣời, một là thầy, 

hai là học trò, giáo dục thuần túy. Phật A Di Đà là thầy, tất cả những ngƣời vãng sanh 

đến thế giới Cực Lạc đều là Bồ Tát, Bồ Tát là học sinh, cho nên thế giới Cực Lạc là 

một trƣờng học lớn, trƣờng lớn. Ta đến đó để làm gì? Đi cầu học, khi hoàn thành học 

nghiệp, tốt nghiệp, lấy đƣợc học vị này, tốt nghiệp là thành Phật. Lấy đƣợc học vị Phật, 

sau đó ta sẽ đi giáo hóa chúng sanh trong tất cả các thế giới khác nhau, khắp biến pháp 

giới hƣ không giới. Trong nhà Phật thƣờng nói, ở đâu có duyên thì đi đến đó. 

Trí tuệ biện tài là việc đầu tiên phải đạt đƣợc trong Phật pháp, lấy trí tuệ làm trung 

tâm, làm thể, biện tài làm dụng. Biện tài chính là phƣơng pháp dạy học, trí tuệ là gì? Là 

thấu triệt hoàn toàn đối với toàn thể nhân sinh vũ trụ, đây là trí tuệ, ngày nay chúng ta 

gọi là khoa học và triết học. 

Chúng  tôi  rất  may  mắn,  rất  cảm  kích  thầy,  mỗi  ngày  tôi  đi  dạy  nhất  định  phải 

hành lễ với thầy. Không có thầy, tôi vĩnh viễn không nhận thức đƣợc, thầy mang đến 

cho chúng tôi một cuộc đời, quả thật là hƣởng thụ cao nhất của đời ngƣời, là thanh tịnh 

bình đẳng giác trong đề kinh này. Tâm chúng ta, tinh thần chúng ta không bị ô nhiễm, 

vĩnh viễn sống trong thế giới bình đẳng, giác chứ không mê, đây là hƣởng thụ cao nhất. 

Hƣởng thụ cao nhất không liên can đến danh văn lợi dƣỡng. Mê chứ không giác là nói 

đến mê tín, thế nào gọi là mê tín? Không hiểu rõ chân tƣớng sự thật mà vẫn tin nó là 

mê tín, không tin nó cũng là mê tín. Không hiểu rõ ràng, tin hay không tin đều là mê 

tín. Một bên là tin mù quáng, một bên là mê mà không tin, cho nên tất cả đều là mê tín. 

Thế nào gọi là chánh tín? Tất cả đều hiểu rõ ràng minh bạch, niềm tin lúc này gọi là 

chánh tín, không tin cũng là chánh tín. Tôi đã hiểu rõ ràng, quý vị cũng thấu triệt, bởi 

vậy cần phải hiểu rõ chân tƣớng sự thật. 

Tịnh  độ  tông  vãng  sanh  thành  Phật,  có  ba  điều  kiện  cơ  bản  là  tín  nguyện  hạnh. 

Nếu không hiểu rõ về kinh điển, ta tin Phật A Di Đà, ngày ngày niệm Phật A Di Đà, 

đều là mê tín, không phải chánh tín. Nhƣng điều này quả thật rất tốt, ta may mắn biết 

niệm Phật, tuy không hiểu nhƣng cũng tin ngài, cũng thực hành. Điều này rất khó đƣợc, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              833/21 

quý  vị  rất  may  mắn.  Sau  khi  tin  nhất  định  phải  hiểu,  đây  chính  là  học  tập  kinh  điển 

quan trọng hơn bất kỳ điều gì khác. Suốt đời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni chƣa từng tổ 

chức  pháp  hội,  chƣa  từng  niệm  Phật  thất,  cũng  chƣa  từng  ngồi  thiền  thất.  Mọi  hoạt 

động Phật sự trong Phật giáo hiện nay, suốt cuộc đời ngài chƣa từng làm, chỉ chuyên 

tâm  dạy  học.  Còn  tu  hành,  tu  hành  là  việc  của  mỗi  ngƣời,  khi  đã  hiểu  rõ  ràng  minh 

bạch, tự  mình  phải  biết  tu  nhƣ  thế  nào, ngƣời  thầy  không  cần  hỏi  đến, chỉ  thuần  túy 

dạy học. Nhất định phải tin vào Tịnh độ, hiểu rõ mới tin, chƣa hiểu rõ tôi sẽ không tin. 

Tôi từ nhỏ, nhất định phải hiểu rõ ràng minh bạch vấn đề mới tin. Tôi tin vào Tịnh độ 

không dễ! Mới đầu tôi Phật là tin triết học, học với thầy Phƣơng. Về sau theo học với 

thầy Lý, thầy giới thiệu Tịnh độ cho tôi, dạy tôi xem Ấn Quang Đại Sƣ Văn Sao. Sau 

khi đọc xong văn sao, tôi không bài xích Tịnh độ, nhƣng vẫn không tin. Tôi vẫn thích 

triết học, hạ công phu trong các đại kinh đại luận. Thật sự tin vào pháp môn này là 20 

năm  sau,  nghiên  cứu  kinh  Phật  20  năm  mới  tin,  không  hề  đơn  giản!  Con  ngƣời  tôi 

không dễ  độ, nếu  không  có  bậc thầy  cao minh. Thầy  biện  luận  với  tôi, mà  biện  luận 

không bằng, nhƣ vậy sao có thể dạy tôi? Tôi là ngƣời giảng Kinh Hoa Nghiêm, trƣớc 

đây lần thứ nhất giảng Kinh Hoa Nghiêm, giảng đến một nửa. Một hôm đột nhiên nghĩ 

lại,  hai  vị  Bồ  Tát  Văn  Thù  và  Phổ  Hiền_ở  phía  sau  chúng  tôi  là  Hoa  Nghiêm  Tam 

Thánh, vị ở giữa là Tỳ Lô Giá Na Phật, hai bên là Văn Thù và Phổ Hiền. Họ tu pháp 

môn gì? Cuối Kinh Hoa Nghiêm, 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử, Thiện Tài 

Đồng Tử học pháp môn gì? Kinh chƣa giảng xong bèn lật lui ở sau, xem ở sau, đã phát 

hiện  Văn  Thù  và  Phổ  Hiền  đều  cầu  sanh  thế  giới  Cực  Lạc.  53  lần  tham  bái  đến  sau 

cùng, Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vƣơng quy về Cực Lạc. Đọc đến đây khiến tôi 

giật mình, sao họ đều trở về Tịnh độ? Từ đây tôi sanh tín tâm đối với Tịnh độ. Là Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm, những đại kinh đại luận này dẫn dắt tôi vào Tịnh độ. 

Ba vị thầy của tôi đều không cách nào khiến tôi tin vào Tịnh độ. Mà là khi giảng kinh 

khoảng  đƣợc  20  năm,  thấy  ở  sau  các  kinh  điển  lớn  đều  hƣớng  về  Tịnh  độ.  Thấy 

Chƣơng Nhị Thập Ngũ Viên Thông trong Kinh Lăng Nghiêm, phát hiện Bồ Tát Đại 

Thế Chí là pháp môn đặc biệt, ở trƣớc chỉ nói đến Bồ Tát Quán Thế Âm không nói đến 

Đại Thế Chí. Nếu quan sát tƣờng tận, ta thấy thứ tự sắp xếp không giống nhau, không 

phải sắp xếp đúng theo thứ tự, đó chính là pháp môn đặc biệt. Bởi vậy nói một cách 

thấu triệt, nói một cách minh bạch về Tịnh độ không đơn giản. 

Lần này là lần thứ 10 tôi tuyên giảng bộ kinh này, lần này đặc biệt chọn chú giải 

của Hoàng Niệm Tổ, giảng chú giải, hy vọng lƣu lại một bộ CD hoàn chỉnh cho hậu 

nhân tham khảo. Kinh là hội tập của cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, còn chú giải là tâm huyết một 

đời của cƣ sĩ Hoàng Niệm Tổ, những năm sau này tôi mới gặp đƣợc, trở thành đồng 

tham đạo hữu. Ở trong nƣớc chỉ mình ông hoằng dƣơng bộ kinh này, hoằng dƣơng bộ 

kinh này ở nƣớc ngoài cũng chỉ có mình tôi, chúng tôi đều trải qua một quá trình rất 

gian nan, không dễ chút nào! Chúng tôi ở Mỹ đã liên lạc với nhau. 

Trƣớc đây tôi theo thầy Lý học giảng sƣ, có nghe nói đến ông. Tôi tƣởng rằng ông 

đã thành cổ nhân, không còn trên đời này nữa, không ngờ tuổi tác ông không cao. Thầy 

Lý lớn hơn tôi 39 tuổi, Hoàng Niệm Tổ chỉ lớn hơn tôi mƣời mấy tuổi, tôi không nghĩ 

ông trẻ nhƣ thế. Khi gặp nhau quả thật rất hoan hỷ, cùng nhau thảo luận những vấn đề 

quan trọng trong kinh này. 

Trong Phật pháp, thông thƣờng nói về tín giải hành chứng trong giáo lý đại thừa. 

Nếu ta hiểu lý niệm và nguyên tắc tu học trong Phật pháp, thì sẽ biết Phật pháp hoàn 

toàn phù hợp với khoa học. Khi đã tin, sau khi tin ta sẽ lý giải, sau khi lý giải liền y 

theo lý giải đó mà tu hành, ta phải thực hành. Thực hành mới có thể chứng đƣợc, nhƣ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              834/21 

vậy mới đƣợc coi là hiểu thật sự. Nếu không chứng đƣợc, thì đó là giả không phải thật. 

Phật  pháp  đến  sau  cùng  là  đƣa  ra  chứng  cứ,  ta  thật  sự  chứng  đƣợc,  chƣa  chứng  là 

không tính, không phải thật sự thành tựu. 

Pháp môn này vãng sanh chính là chứng quả, ta sanh đến thế giới Cực Lạc chính 

là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Có lý luận, có phƣơng pháp, rất nhiều ngƣời y theo phƣơng 

pháp này tu học, họ đi nhƣ thế nào? Họ không bệnh, biết khi nào ra đi. Có rất nhiều 

ngƣời đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, đoan tƣớng hy hữu, chúng tôi từng chứng kiến. 

Nghe nói không tính, là tận mắt chứng kiến. Thật sự y theo kinh giáo này tu học, cần 

bao nhiêu thời gian? Thông thƣờng mà nói, thông thƣờng khoảng ba năm. 

Khoảng  ba  bốn  năm  trƣớc,  cƣ  sĩ  Hoàng  Trung  Xƣớng  ở  Thẩm  quyến  đã  thử 

nghiệm.  Anh  ta  nghe  đƣợc  khi  nghe  tôi  giảng  kinh,  tôi  nói  với  anh  ta,  xem  từ  trong 

Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  và  Vãng  Sanh Truyện, tôi dự  đoán ít  nhất  là 1/3  đến  ½ số 

ngƣời, thời gian họ tu học đều khoảng ba năm là vãng sanh. Anh ta muốn thí nghiệm 

thử, xem ba năm là thật hay là giả. Anh ta ở Thẩm quyến bế quan, cƣ sĩ Tiểu Lợi hộ trì, 

tức là chăm sóc anh ta. 2 năm 10 tháng, thiếu hai tháng nữa là tròn ba năm, anh ta dự 

tri thời chí, biết trƣớc giờ chết, thật sự vãng sanh, mới 30 đã thành tựu, chứng minh ba 

năm vãng sanh là sự thật. Bất kỳ thiên tai nào của thế gian này đều không liên quan 

đến anh ta, anh ta đã đi đến thế giới Cực Lạc, thế giới đó vĩnh viễn không có thiên tai. 

Ngƣời thanh niên này đã làm gƣơng cho chúng ta thấy, nói cho ta biết đây là sự thật. 

Khi ở Mỹ tôi gặp đƣợc vài ngƣời, ở California chứng kiến một bà cụ, chúng tôi 

thƣờng nhắc đến, Ở California có một vị đồng học trẻ tuổi, không phải bà cụ, đây là 

một cô gái rất gan dạ. Cô ta đến Mỹ học, sau khi tốt nghiệp ở lại Mỹ dạy học, lúc đó cô 

ta đang dạy học, đã tốt nghiệp. Cô ta thuê một ngôi nhà, ngôi nhà quỷ, vào lúc 12 giờ 

đêm quỷ hiện ra, khi đến mùi của nó rất hôi. Cô ta tên là Cam Quý Tuệ, ba cô ta là 

thƣợng tƣớng của thời đại quốc dân đảng, thời kỳ kháng chiến. Khi quỷ đến, dần dần 

đến gần cô ta, thấy tình hình là muốn giết, muốn đoạt mạng cô ta, cô ta lập tức niệm 

Phật A Di Đà. Vừa niệm đến danh hiệu Phật, con quỷ này cách cô ta khoảng một mét, 

không xa, khoảng một mét, nó không dám đến gần. Cô ta nhất tâm niệm, niệm đến lúc 

trời sắp sáng thì quỷ bỏ đi, đến ngày thứ hai nó lại đến. Tôi hỏi cô ta vì sao không đổi 

phòng khác, phòng đó có ma thì đổi phòng khác? Cô ta nói không cần đổi, điều này có 

lợi cho con, ngày ngày họ đến đốc thúc con. Về sau cô ta xuất gia, từ bỏ công việc ở 

Mỹ rồi về Đài Loan xuất gia. Điều này tuyệt đối không phải giả, con quỷ đó có nhân 

duyên với cô ta, luôn muốn đời nợ, đòi mạng. Bởi thế, nợ mạng phải trả bằng mạng, 

giết ngƣời phải đền mạng, nợ tiền phải trả tiền. 

Chúng ta hiểu những đạo lý này sẽ biết, con ngƣời ở thế gian muốn chiếm lợi ích 

của ngƣời khác là điều không thể, chịu chút thiệt thòi cũng là điều không thể, nhân quả 

thông ba đời. Tuy đời này chiếm đƣợc chút lợi ích, đời sau phải trả cho ngƣời, còn phải 

trả thêm lợi nhuận. Đời này chịu thiệt, đời sau đƣợc đền bù, khi ngƣời ta trả nợ sẽ có 

quả báo. Vì thế nói đến chiếm lợi ích, chịu thiệt, không có đạo lý này, bởi thế cổ nhân 

nói thiệt thòi là phƣớc, đặc biệt là ngƣời tu hành. Ngƣời tu hành không có lƣu luyến 

đối với thế gian này, chúng ta đích thực muốn di dân đến một cõi nƣớc Phật khác, vãng 

sanh là di dân. Con ngƣời nhất định không có sanh tử, con ngƣời sẽ không chết, bất kỳ 

ai cũng đều không có sanh tử. Thân thể có sanh tử, linh hồn không chết. 

Chƣ vị hãy nhìn cuốn sách này, tên là Khải Tát Quân Đoàn Đông Chinh Trung 

Quốc Chi Mê. Đây đúng là sự thật, tôi đã thấy họ, họ đến HongKong gặp tôi, từng đến 

gặp tôi. Những gì họ nói với tôi toàn là sự thật, vì lúc đó đúng lúc tôi đến La mã, giáo 

hoàng Thiên chúa giáo hẹn tôi đến phỏng vấn. Tôi đến La mã hỏi những ngƣời bản địa, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              835/21 

điều này là thật không phải giả. 2100 năm trƣớc, quân đoàn này đông chinh đều chết 

tại Trung quốc, toàn quân bị tiêu diệt. Linh hồn, quý vị xem đã 2100 năm nhƣng những 

linh hồn đó đến nay vẫn rất linh hoạt. Họ đến tìm, nhƣng tôi không có cách nào giúp 

họ. Trong nƣớc có một vị cƣ sĩ họ Tề, ngƣời này giúp đƣợc họ, họ đã tìm đƣợc ngƣời. 

Họ  cầu  xin  xây  cho  họ  ngôi  miếu,  suốt  hơn  2000  năm  nay  họ  đều  làm  cô  hồn  vất 

vƣởng, làm du hồn, rất đáng thƣơng, rất khổ! Bây giờ xây cho họ một ngôi miếu rồi. 

Đây là một cách giáo dục rất hay, đem giáo dục này phiên dịch thành tiếng nƣớc 

ngoài, lƣu thông trên toàn thế giới sẽ khiến toàn thế giới chấn động. Nói cho mọi ngƣời 

biết, con ngƣời vĩnh viễn không  chết. Nhƣng sự  tàn  sát lẫn nhau, oan  oan tƣơng  báo 

không bao giờ dứt, hai bên đều đau khổ, hà tất phải làm điều này? Bỏ qua tất cả mọi 

oán hận thù địch, nhƣ vậy mới đúng. 

Chúng ta đề cập đến những gì Townenbe nói, muốn hóa giải vấn đề thế giới, vấn 

đề xã hội cần dùng phƣơng pháp gì? Nhân nghĩa của Khổng Mạnh, dùng đạo lý nhân 

nghĩa, dùng phƣơng pháp trung thứ. Nghĩa là nói, ngày nay phƣơng đông và phƣơng 

tây  gặp  phải  nhiều  thiên  tai  lớn  lao  nhƣ  vậy,  đều  vì  lãng  quên  giáo  dục  thánh  hiền. 

Ngƣời phƣơng đông cũng vứt bỏ những gì thuộc về truyền thống văn hóa, các nƣớc 

phƣơng tây thì vứt bỏ giáo dục Tôn giáo, vì thế mới tạo nên thiên tai dồn dập nặng nề 

đến thế. Con ngƣời không tiếp thu giáo dục thánh hiền, dù họ làm gì xấu xa cũng phải 

tha thứ cho họ, đừng truy cứu. Bởi thế dùng trung thứ, thứ tức là tha thứ cho họ, dù gây 

tội nghiệp sâu nặng đến mấy cũng không truy cứu, đừng để trong lòng. Dù họ làm việc 

sai trái nhƣ thế nào cũng không nhắc đến, dùng phƣơng pháp này mọi ngƣời mới an 

tâm, xã hội mới có thể an định. Đừng để những ngƣời làm điều bất thiện có tâm lý sợ 

hãi, nhƣ vậy không tốt. Muốn xã hội an định, mọi ngƣời phải cùng nhau cố gắng học 

tập  truyền  thống  giáo  dục,  nhƣ  vậy  rất  tốt.  Nếu  có  thể  học  khoảng  nửa  năm  truyền 

thống  giáo  dục,  lòng  tin  của  chúng  ta  sẽ  đƣợc  khôi  phục.  Khi  chúng  tôi  làm  thực 

nghiệm  ở  Thang  Trì  đã  chứng  minh  đƣợc  điều  này.  Nếu  học  khoảng  1  năm  ta  hoàn 

toàn thay đổi. Một năm sau, sau khi học khoảng một năm ta tiếp tục làm việc phạm 

pháp, có thể dùng pháp luật để trừng trị. Vì sao bây giờ ta làm việc phạm pháp không 

nên trừng trị? Vì chƣa có ai dạy, chƣa ai dạy cho ta biết. Nếu không dạy, khi làm việc 

phạm pháp mà xử phạt, nhƣ vậy là bất nghĩa. Trong mắt của các bậc thánh hiền xƣa, đó 

là bất nghĩa. Ta không dạy, họ phạm sai lầm, sao ta có thể xử phạt họ? Sau khi đã dạy 

mà họ còn phạm pháp, lúc này xử phạt họ thì đƣợc, đây chính là ngày nay trên toàn thế 

giới đều phải dùng trung thứ. Townenbe nói không sai, dùng lý niệm nhân nghĩa, dùng 

phƣơng pháp trung thứ. Đại thừa là dùng nền tảng của chân thành, dùng phƣơng pháp 

từ bi. Phải tha thứ cho họ, pháp luật tha thứ cho họ, quốc gia tha thứ cho họ, xã hội tha 

thứ cho họ. Nhƣng họ vẫn còn một thứ không thể tha thứ, đó là gì? Là nhân quả không 

tha thứ họ, đó là điều không thể. Nhân quả, nếu ta làm thiện thì đời sau đƣợc lên cõi 

trời,  càng  đi  càng  tốt,  nếu  làm  ác  thì  quả  báo  ở  trong  tam  đồ.  Đây  là  điều  chúng  ta 

không can thiệp đƣợc, nhƣng chắc chắn có, không phải chỉ gạt ngƣời hay chỉ hù dọa 

ngƣời khác. 

Khi chúng ta nghĩ đến điều này sẽ biết, nếu họ tạo ác nghiệp không chịu quay đầu, 

đời sau đọa vào ác đạo rất đáng thƣơng, sao ta có thể nhẫn tâm tiếp tục trách phạt họ? 

Không nhẫn tâm! Bởi vậy pháp rất cứng nhắc, không linh hoạt. Pháp cần có con ngƣời, 

không có con ngƣời pháp không thể độc lập, đây đều là giáo huấn của các bậc thánh 

hiền xƣa. 

Quý vị  xem  pháp là “trị  chi đoan  dã”, nghĩa  là  pháp luật trị quốc  bình  thiên hạ, 

đặc biệt là chỉ hiến pháp của quốc gia. Đây là nguồn gốc để trị lý quốc gia, phƣơng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              836/21 

pháp chủ yếu. Nhƣng con ngƣời, con ngƣời là nguồn gốc của pháp, con ngƣời là gì? Là 

ngƣời  tốt.  Hiền  nhân  quân  tử,  đây  là  gốc  rễ  của  pháp,  là  cội  nguồn  của  pháp.  Nếu 

không  có  hiền  nhân  quân  tử,  ngƣời  xấu  dù  cầm  pháp  trên  tay  vẫn  làm  việc  xấu  nhƣ 

thƣờng, cần phải hiểu đạo lý này. 

Vì thế bao nhiêu đời nay đều chú trọng việc đào tạo con ngƣời, bồi dƣỡng ngƣời 

tốt. Pháp rất quan trọng nhƣng nó đƣợc đặt ở vị trí thứ hai, không phải vị trí thứ nhất. 

Nếu con ngƣời là ngƣời tốt, pháp có kẻ hở, không đầy đủ, có khiếm khuyết, họ vẫn làm 

việt  tốt  nhƣ  thƣờng.  Cổ  nhân  nói  lấy  con  ngƣời  làm  gốc,  ngƣời  ở  đây  chính  là  hiền 

nhân  quân  tử,  không  phải  nói  điều  gì  khác,  nhất  định  phải  hiểu  điều  này.  Không  có 

hiền nhân quân tử, dù chế độ nào cũng đều không tốt. Còn nhƣ là hiền nhân quân tử, 

bất kỳ chế độ nào cũng tốt, không có gì không tốt. 

Từ xƣa đến nay chúng ta chú trọng điều gì? Là làm sao giáo dục tốt con ngƣời, 

đây là việc lớn đầu tiên trên phƣơng diện chính trị, phải giáo hóa tốt con ngƣời. Dạy tốt 

con ngƣời trƣớc tiên phải dạy tốt ngƣời lãnh đạo quốc gia, nghĩa là dạy hoàng đế thật 

tốt. 

Nếu quý vị xem phƣơng pháp ngày xƣa đào tạo thái tử, mới biết họ rất dụng tâm! 

Con trai hoàng đế tƣơng lai phải kế thừa vƣơng vị, từ nhỏ đã tiếp thu sự giáo dục rất 

nghiêm khắc. Hoàng đế ban cho thái tử ba vị thầy là thái sƣ, thái phó, thái bảo, đây là 

ba vị thầy. Ba vị thầy này quản lý vấn đề gì? Thái bảo quản lý về giáo dục cuộc sống, 

ngày nay chúng ta gọi là sự lành mạnh trong cuộc sống, thái bảo quản lý điều này. Thái 

phó dạy thái tử về giáo dục luân lý đạo đức, thái sƣ dạy về học thuật và trí tuệ, năng 

lực làm việc về sau, là dạy về điều này. Đây là ba vị thầy, ba vị thầy đều là do ngƣời có 

học vấn có đạo đức nhất trên toàn quốc đảm nhiệm. 

Quý vị xem khi nhà Chu mở nƣớc, đó là một điển phạn. Khi Võ Vƣơng chết, con 

trai ông tức là Thành Vƣơng sau này mới mƣời tuổi, ba vị thầy này do ai đảm nhận? 

Thái bảo là Chiêu công, là tiểu đệ của Chu Văn Vƣơng. Thái phó là Chu công, nhị đệ 

của Văn vƣơng, họ có ba huynh đệ, là nhị đệ. Thái sƣ là Khƣơng thái công, ba ngƣời 

này phụ trách đào tạo đời kế tiếp. Ngoài ra còn có ba vị thiếu sƣ, chính là thiếu bảo, 

thiếu phó, thiếu sƣ. Đây là địa vị của ba ngƣời này, nói nhƣ hiện nay là cấp chính bộ. 

Họ dạy những gì? Tôi dùng cách nói nhƣ hiện nay mọi ngƣời sẽ dễ hiểu, gọi là huấn 

luyện, đây là ba vị huấn luyện. Những gì thầy giáo dạy học sinh có thực hành chăng? 

Họ phải kèm vị thái tử này, khiến họ thực hành, làm đƣợc. Không phải nói nghe xong 

là biết đọc, học thuộc, không đƣợc, phải thực hành, phải làm đƣợc. Ba vị thiếu sƣ này, 

nhƣ chức vụ huấn luyện ngày nay. Họ cùng sinh hoạt với tiểu hoàng đế, từ sáng đến tối 

đốc thúc thái tử, họ đã dụng tâm nhƣ vậy để đào tào hậu nhân. Tuyển chọn ra những tử 

đệ ƣu tú của hàng văn võ bá quan để họ cùng học với thái tử. Hay nói cách khác, là bắt 

đầu đào tạo ngƣời lãnh đạo các bộ nhƣ hoàng đế, tể tƣớng của triều đình nhỏ tiếp theo, 

đào tạo mấy mƣơi năm. Huấn luyện cho họ, tƣơng lai họ mới có thể làm ngƣời kế thừa. 

Quý vị hỏi tôi chế độ nào tốt? Tôi tán thành chế độ hoàng đế, họ rất dụng tâm! 

Duyên này của họ hay biết bao, cơ duyên quá tốt, những ngƣời thầy giỏi nhất đất nƣớc 

đến dạy cho họ. Ngƣời khác không có cơ hội này, chỉ có họ mới nắm đƣợc cơ hội này. 

Họ  bắt  đầu  đào  tạo  lớp  nhân  tài  kế  tiếp  cho  trụ  cột  triều  đình,  khi  hoàng  đế  đƣơng 

nhiệm  qua  đời  do  những  ngƣời  này  kế  thừa.  Đời  này  quan  đời  khác  đều  tuân  thủ 

phƣơng pháp giáo dục này, triều đình của họ sao có thể sụp đổ đƣợc, đây là điều không 

thể. 

Trƣớc đây thầy Phƣơng nói với tôi Chu Lễ rất hay, đây đều áp dụng từ Chu Lễ. 

Thầy nói nếu con cháu nhà Chu từ đời này qua đời khác đều thực hành theo lề lối giáo 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              837/21 

dục này, thì ngày nay vẫn còn là nhà Chu. Chúng ta có thể tin điều này, có lý do để tin, 

họ rất dụng tâm, thực hành, không chút hồ đồ. Hoàng đế có lỗi lầm liền sửa đổi ngay 

lập tức, họ không thể không nghe. Mỗi niệm đều nghĩ đến nhân dân, nếu không nghĩ 

cho nhân dân, nhân dân khởi nghĩa sẽ lật đổ ngay. 

Nhà Chu hƣng thịnh hơn 800 năm, dạy trẻ con từ khi nào? Dạy khi mang thai. 

Ngƣời  mẹ  khi  mang  thai  tƣ  tƣởng  phải  đoan  chánh,  không  đƣợc  có  tà  niệm.  Nói 

chuyện phải nhu hòa, không đƣợc thô bạo, vì sao vậy? Vì họ sẽ ảnh hƣởng đến thai nhi. 

Cho nên trong mƣời tháng mang thai, nhất cử nhất động của ngƣời mẹ đều phải đúng 

với lễ pháp, phải hợp lễ. Cũng nhƣ những gì trong Đệ Tử Quy nói, mỗi một điều đều 

thực hành đƣợc, họ sẽ ảnh hƣởng đến thai nhi, bởi vậy đứa con này sinh ra rất dễ dạy. 

Hiện  nay  có  rất  nhiều  ngƣời  mẹ  trẻ  đều  nói  con  cái  khó  dạy,  nhƣ  vậy  đƣơng  nhiên 

không dễ dạy, vì ta không dạy, từ nhỏ không có nền tảng. Cho nên quý vị đọc sách cổ 

mới biết cổ nhân dụng tâm biết bao. 

Đƣờng Thái tông có thể trở thành, có thể nói không phải là bậc nhất trong lịch sử, 

thì cũng coi là bậc nhì, là một vị minh quân, hoàng đế tốt. Sở trƣờng lớn nhất của ông 

là hy vọng ngƣời khác chỉ ra sai lầm của mình, thấy ông có điều gì không đúng cứ trực 

tiếp nói ra. Nói không đúng ông cũng hoan hỷ, tuyệt đối không xử phạt, điều này rất 

đáng nể. Ông mỗi ngày đều sửa đổi, ngày ngày đều tự kiểm điểm chính mình. Đôi lúc 

cũng có ngƣời nói oan cho ông, ông không hề phạm lỗi này mà ngƣời ta cũng phê bình, 

ông cũng tiếp thu không xử phạt họ. Ngƣời bên cạnh thấy vậy không phục, hỏi ông 

hoàng đế không làm nhƣ vậy, sao lại khách sáo vẫn chấp nhận nhƣ thế? Nếu nhƣ tôi 

không tiếp thu những gì họ nói, sợ rằng sau này không ai dám trực tiếp nói những lỗi 

lầm của tôi. Quý vị xem tâm lƣợng của ông ta, trí tuệ của ông ta, làm hoàng đế chỉ sợ 

làm  một  vị hôn  quân, không  nghe đƣợc những lời  chân  thật. Ngƣời ta chỉ nói những 

điều lừa dối trƣớc mặt mình, đều đang nịnh bợ, đều nói những lời dễ nghe, nhƣ vậy 

nghĩa là sắp mất nƣớc. Bởi vậy chính trị thời Trinh quán đạt đƣợc quả thật không dễ. 

Trong Phật pháp đại thừa, nói đến việc tu học về tín giải hành chứng. Bất luận ta 

học Tông phái nào, bất luận học pháp môn nào, những điển tịch của nhà Phật hơn hẳn 

một trƣờng đại học, tất cả các khoa mục đều có, hơn 3000 bộ kinh điển, đồng nghĩa nói 

có hơn 3000 môn học khác nhau. Bất kỳ môn học nào đều có thể giúp ta minh tâm kiến 

tánh, cũng chính là nói đều có thể giúp ta đạt đƣợc địa vị Phật. Đây là  mục tiêu hy 

vọng sau cùng mà Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học cho chúng ta, không phải nói 

chỉ cần đạt đƣợc A la hán là đủ, chứng đƣợc quả vị Bồ Tát là đủ, không phải thế. Đức 

Phật hy vọng ta đạt đƣợc nhƣ những gì ngài đã đạt đƣợc, không hề có chút tƣ tâm nào. 

Chúng tôi khẳng định Phật pháp là triết học, không những là triết học_hiện tại chúng 

tôi đã học suốt 60 năm, trong báo cáo của các nhà khoa học cận đại, hoàn toàn tƣơng 

đồng với những gì kinh điển đã nói. Vấn đề mà họ không thể giải quyết, Phật pháp đều 

có thể giải quyết. 

Ví dụ nói khoa học hiện đại nghiên cứu vũ trụ vĩ quan, theo nhƣ báo cáo của họ, 

hiện nay dùng máy móc tối tân nhất để quan sát vũ trụ. Trên thực tế chỉ thấy đƣợc 10% 

của toàn vũ trụ, còn 90% không thấy. Vì sao không thấy? Chúng ta biết, vì trong kinh 

Phật nói rất rõ ràng, 90% đó đi về đâu? Trong kinh điển nói cho chúng ta biết là nó đã 

trở  về  tự  tánh,  các  nhà  khoa  học  không  biết  đƣợc  điều  này,  nhƣng  chúng  ta  biết. Tự 

tánh  không  phải  hiện  tƣợng  vật  chất,  cũng  không  phải  hiện  tƣợng  tinh  thần,  cũng 

không  phải  hiện  tƣợng  tự  nhiên, vì  thế  đƣơng  nhiên  ta  không  biết.  Làm  sao  để  biết? 

Đức Phật dạy chúng ta, buông bỏ vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc sẽ biết. Buông bỏ 

vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp  trƣớc  là  dùng  chân  tâm,  chân  tâm  có  thể  thấy  đƣợc  chân 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              838/21 

tâm. Nếu có vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc là vọng tâm, vọng tâm không thấy đƣợc 

chân tâm. Cửa ải cuối cùng này, khoa học đến đây có thể nói là đã đạt đến đỉnh điểm, 

họ không thể tiếp tục phát triển thêm nữa. Muốn tiến thêm nữa cần phải dùng đến Phật 

pháp, không dùng Phật pháp họ không thể chứng đƣợc chân tƣớng tối hậu. 

Quý vị nói từ thế giới vi quan, báo cáo của các nhà lƣợng tử lực học. Họ nghiên 

cứu vũ trụ, nghiên cứu vật nhỏ nhất nhƣ nguyên tử, điện tử, hạt căn bản. Hạt căn bản 

hạt vi lƣợng, hiện nay nói đến lƣợng tử, lƣợng tử cũng gọi là tiểu quang tử. Rất có thể 

chính là trong Phật pháp nói đến vi của cực vi, nhỏ nhất trong vật chất là vi của cực vi. 

Bản chất của vật chất là gì? Hiện nay các nhà khoa học đã rõ ràng, thế gian tuyệt 

đối không có thứ gọi là vật chất. Vật chất là giả, không phải thật, hiện tƣợng này từ đâu 

đến? Là huyễn tƣớng do hiện tƣợng tinh thần tích lũy liên tục sanh ra, đây là kết luận 

họ đạt đƣợc, hoàn toàn giống nhƣ trong đại thừa nói. Hiện tƣợng tinh thần từ đâu mà 

có? Theo báo cáo của họ là từ trong không sinh ra có, vì sao trong không mà sinh ra có? 

Họ không giải thích đƣợc, nhƣng trong Phật pháp đều có nói đến. 

Phật pháp không những là triết học đỉnh cao, mà còn là khoa học đỉnh cao. Bởi 

thế chúng ta có lý do tin rằng, hai ba mƣơi năm sau kinh Phật sẽ đƣợc khoa học công 

nhận là khoa học cấp cao trên thế giới. Các nhà khoa học này đến sau cùng, họ không y 

theo phƣơng pháp trong kinh Phật, cho nên họ không đột phá đƣợc cửa ải sau cùng. 

Tinh thần từ đâu mà có? Trong giáo lý đại thừa Đức Phật nói với chúng ta: “nhất 

niệm  bất  giác  mà  có  vô  minh”.  Vô  minh  chính  là  A  lại  da,  vì  thế  “vô  minh  bất  giác 

sanh tam tế”, tam tế tƣớng của A lại da, họ đã phát hiện đƣợc tam tế tƣớng của A lại da. 

Nhƣng tam tế tƣớng của A lại da từ đâu mà có họ không biết, chỉ có thể nói từ không 

sinh ra có. Đức Phật nói với chúng ta, từ tự tánh biến hiện ra, “duy tâm sở hiện, duy 

thức sở biến”. Họ ngày càng tiếp cận, quả là khó đƣợc. 

Tháng tám năm nay có năm nhà khoa học đến Sydney, họ mở hai ngày hội nghị, 

đƣa ra báo cáo này. Nửa trƣớc của bài báo cáo là nói về nghiên cứu kết luận của họ, 

chúng ta thấy hoàn toàn tƣơng đồng với Phật pháp. Nửa phần sau của bài báo cáo là 

nói về làm cách nào để ứng phó vấn đề dự ngôn về thiên tai năm 2012, cũng nói rất 

hay. Vì thế Tôn giáo phải trở về với giáo dục, đây mới là chân lý. Phải chăng là bắt họ 

từ bỏ những quy củ của mình? Chúng ta không đƣợc yêu cầu nhƣ thế, yêu cầu nhƣ thế 

sẽ  gây  ra  đối  lập,  không  làm  đƣợc,  ta  cần  phải  hằng  thuận  chúng  sanh.  Những  nghi 

thức trong đó có thể tồn tại, nhƣng nó thuộc về phƣơng diện cầu nguyện, là trị ngọn 

không phải  trị gốc. Trị  gốc  nhất  định  phải  dạy  học, hy  vọng  tất  cả  các  Tôn  giáo  đều 

gánh vác trách nhiệm nặng nề này của giáo dục xã hội. 

Hiện nay toàn thế giới, từ trƣờng mẫu giáo đến nghiên cứu sở không có tiết học 

về luân lý, không có tiết học về đạo đức, không có tiết học về nhân quả, vì thế mới tạo 

nên xã hội động loạn nhƣ ngày hôm nay. Những môn học này vô cùng quan trọng, các 

bậc thánh hiền của chúng ta đặt những khoa mục này lên vị trí hàng đầu, vì thế đem 

đến cho xã hội mấy ngàn năm nay sự hƣng thịnh hòa bình, đạo lý là ở đây. Tôn giáo 

nhất định phải lấy giáo dục làm gốc, những nghi thức quy củ xếp thứ hai. Tôn giáo đối 

với xã hội sẽ có cống hiến rất lớn, có ảnh hƣởng chính diện, mới không đến nỗi bị đào 

thải, bằng không đích thực có khả năng bị đào thải. Einstein từng có dự đoán, khoa học 

đã phát triển, thay đổi từng ngày. Tƣơng lai Tôn giáo sẽ bị đào thải, nhƣng chỉ có một 

Tôn giáo không bị, đó là Phật giáo, nó sẽ kết hợp với khoa học, Einstein đã nói nhƣ thế. 

Những ngƣời này họ nhìn thấy đƣợc, chúng ta không thể không biết. 

Rốt cuộc Phật pháp nói về điều gì? Nói về triết học, khoa học, luân lý, đạo đức, 

nhân quả, đều nói đến chỗ cứu cánh viên mãn. Phật giáo là Tôn giáo trong khái niệm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              839/21 

của chúng ta, hai chữ Tôn giáo này có ý nghĩa rất hay, nhƣng hiện nay mọi ngƣời đều 

rất mơ hồ, mơ hồ nên trở thành mê tín. Quý vị thử tra từ điển xem Tôn nghĩa là gì? 

Giáo nghĩa là gì? Tôn có rất nhiều nghĩa, chủ yếu có ba loại. Nghĩa thứ nhất là chủ yếu, 

nghĩa  thứ  hai  là  quan  trọng,  nghĩa  thứ  ba  là  tôn  sùng.  Giáo,  giáo  cũng  có  rất  nhiều 

nghĩa, là giáo dục, dạy học, giáo hóa. Liên kết hai chữ Tôn giáo lại tức là giáo dục chủ 

yếu, dạy học quan trọng và giáo hóa tôn sùng. Nếu chúng ta vứt bỏ hết giáo dục chủ 

yếu, giáo dục quan trọng, giáo hóa tôn sùng của nhân loại, làm gì có chuyện thế giới 

này không xảy ra động loạn? Hỗn loạn vô cùng! Phƣơng pháp giải quyết là phải tìm lại 

truyền thống giáo dục này, vấn đề sẽ đƣợc giải quyết. 

Ngày nay cục diện xã hội phức tạp nhƣ thế này, chúng ta đề xƣớng truyền thống 

văn hóa, cần bao nhiêu thời gian mới có thể đem lại sự thái bình nhƣ xƣa? Theo tôi cao 

nhất là một năm, hỗn loạn suốt 200 năm nay, chỉ cần một năm có thể khôi phục, dựa 

vào điều gì? Dựa vào khoa học kỷ thuật cao. Ngày nay chúng ta có truyền hình, có vệ 

tinh, có mạng internet, dùng những phƣơng tiện này để giáo hóa. Mỗi ngày đài truyền 

hình  đều  đƣa  chƣơng  trình  này  vào  trong  mỗi  hộ  gia  đình,  họ  ngày  ngày  đều  học, 

khoảng 1 năm nhân tâm hoàn toàn giác ngộ, xã hội này liền khôi phục nền trật tự, khôi 

phục nền an định hòa bình, đối với toàn thế giới cũng nhƣ thế. Đây mới là những gì 

ngƣời ngoại quốc nói, thế kỷ 21 là thế kỷ của ngƣời xƣa, là thế kỷ gì của ngƣời xƣa? 

Là thế kỷ dạy học truyền thống của ngƣời xƣa. Có thể cứu Trung quốc, có thể cứu toàn 

thế giới. Phải thực hành, còn phải làm điểm mô phạm, không có điểm mô phạm ngƣời 

ta không tin. 

Trƣớc  đây  chúng  tôi  đã  làm  điểm  mô  phạm  này  ở  Thang  Trì,  là  do  Liên  Hiệp 

Quốc thúc ép, chúng tôi chƣa từng nghĩ đến phải làm công việc này. Chỉ là thay mặt 

trƣờng học, thay mặt Úc châu tham gia hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc. Chúng 

tôi đem những phƣơng pháp của mấy ngàn năm nay, đƣa ra trình bày với mọi ngƣời. 

Mọi ngƣời nghe xong hoan hỷ, nghe đƣợc những điều chƣa từng nghe, xƣa nay chƣa 

từng nghe ai đề cập đến, nên nghe rất hoan hỷ. Nhƣng sau khi hội nghị kết thúc, chúng 

tôi cùng nhau nói chuyện, cùng nhau ăn cơm liền đƣa ra vấn đề. Thầy ơi, thầy nói rất 

hay, nhƣng đây là lý tƣởng, không thực hành đƣợc! Đối với tôi mà nói, câu này quả 

thật nhƣ bị tạt một gáo nƣớc lạnh, họ không tin phải làm sao? Nhƣ vậy không phải đã 

nói một cách vô ích ƣ? Tôi liền nghĩ nhất định phải tổ chức một điểm thí nghiệm, làm 

cho họ thấy họ mới tin. Tôi cũng không ngờ điểm thí nghiệm này lại thành công nhanh 

chóng nhƣ thế. Ban đầu trong tƣởng tƣợng của chúng tôi, cần phải hai đến ba năm mới 

nhìn thấy hiệu quả. Không ngờ mới ba bốn tháng, hiệu quả xuất hiện ngoài sức tƣởng 

tƣợng. Chúng tôi kinh ngạc, các thầy cô giáo cũng đều rất kinh ngạc. Mọi ngƣời cảm 

thấy, sao nhân dân lại dễ cảm hóa đến thế? Chỉ là không có ai dạy. Dạy học này thành 

công, đây là tổ tông gia hộ, Phật Bồ Tát gia trì. Lúc đó chúng tôi nghĩ, làm sao để đƣa 

thành quả này vào Liên Hiệp Quốc, báo cáo giữa Liên Hiệp Quốc? Vấn đề này rất khó, 

là chuyện không đơn giản. Không ngờ hai tháng sau Liên Hiệp Quốc đến tìm tôi. Nhƣ 

vậy thì quá tiện, đúng là ý trời, không phải cá nhân chúng tôi có sức mạnh gì cả. Làm 

thí nghiệm ở Thang trì thành công là đức của tổ tông, Phật lực gia trì, chúng tôi làm gì 

có năng lực này? Cho nên không thể nhận công lao về mình. Liên Hiệp Quốc đến tìm 

tôi, họ xƣa nay chƣa từng đụng đến Tôn giáo, nhƣng lần này lấy Tôn giáo làm chủ đề 

hội nghị. Kỷ niệm Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tròn 2550 năm, chủ đề là sự cống hiến 

của Phật giáo đồ đối với nhân loại. Họ tổ chức hội nghị với chủ đề nhƣ thế, và đến tìm 

tôi mời tôi làm đơn vị tổ chức, điều này quả thật không dễ, nhiều đơn vị cùng đứng ra 

tổ chức sẽ rất khó. Lần này chúng tôi làm đơn vị tổ chức, tôi không dám tin đây là sự 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              840/21 

thật. Vì Liên Hiệp Quốc tìm là nƣớc hội viên, sao lại tìm đến tôi? Tôi phái ba ngƣời 

đến  Paris, tổng bộ của  giáo khoa  văn thăm  dò  thử,  xem  đây  là  thật  hay  là giả?  Đến 

Paris hiểu rõ tình huống, là thật không phải giả. Họ muốn tổ chức ở Thái, tôi hiểu đƣợc 

ý của họ. Thái lan là đất nƣớc Phật giáo, Phật giáo là quốc giáo ở Thái lan, kỷ niệm 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nhất định phải ở Thái lan. Tìm tôi làm đơn vị tổ chức, là 

đặc sứ của Thái lan kiến nghị lên Liên Hiệp Quốc, mời tôi cũng tham gia làm đơn vị tổ 

chức. Hoạt động đó có năm đơn vị tổ chức, thứ nhất là tổ chức giáo khoa văn Liên 

Hiệp Quốc, thứ hai là Thái lan, Thái lan tiến cử tôi làm đơn vị thứ ba. Ở sau còn hai 

đơn vị, chúng tôi rất khiêm tốn, đƣa hai đơn vị đó đến trƣớc, còn chúng tôi ở sau cùng. 

Trong hoạt động lần này, chúng tôi yêu cầu cho chúng tôi tám tiếng đồng hồ để báo 

cáo kết quả thí nghiệm này, không dễ chút nào. Thầy Thái Lễ Húc chịu trách nhiệm 

diễn giảng 4 tiếng, hai thầy giáo khác một thầy hai tiếng, tổng cộng dùng tám tiếng 

đồng hồ để giới thiệu về thành quả thí nghiệm ở Thang trì. Còn làm triển lãm ba ngày 

ở Liên Hiệp Quốc, hiệu quả ngoài sức tƣởng tƣợng. Truyền thống của ngƣời xƣa rất 

hay, làm cảm động các đặc sứ của Liên Hiệp Quốc, có 192 quốc gia. Họ đều hy vọng 

có cơ hội đến Thang Trì khảo sát, tham quan, công việc này đã thành công. Điều đáng 

tiếc là lãnh đạo trong huyện này không có gan, không dám tiếp thu, cho nên thoái thác 

vấn đề này. Họ nói hơn 100 đặc sứ các nƣớc đến đây, chúng tôi tiếp đón không nỗi. 

Lúc đó tôi chia họ ra từng nhóm, chia thành năm nhóm, năm thứ lớp. Lớp thứ nhất đều 

lấy  đƣợc  visa,  lãnh  đạo  địa  phƣơng  nói_Đây  là  thật,  không  phải  giả,  khi  danh  sách 

đƣợc đƣa đến, nhƣng họ đã cự tuyệt, tuy bị cự tuyệt, nhƣng họ dùng thân phận cá nhân 

đến Trung quốc tham quan du lịch, dùng thân phận cá nhân đến Lô Giang tham quan 

du lịch, hơn 20 vị đặc sứ. Họ đều thấy đƣợc hiệu quả này, đây không phải là giả. 

Đây đều thuộc về vô ngại biện tài nhƣ trong kinh điển nói, nền tảng của vô ngại 

biện tài là trí tuệ, trí tuệ chân thật, nhƣ vậy mới có thể thuyết phục ngƣời khác. Hiện 

nay  muốn thuyết phục ngƣời khác rất khó, không có căn cứ để chứng  minh khó mà 

thuyết phục đƣợc ngƣời khác, vì hiện nay ngƣời ngƣời đều tin vào khoa học. Khoa học 


là gì? Khoa học là cần chứng cứ, tôi cần chứng kiến tận mắt, chính mình tiếp xúc mới 

tin. 

Vừa  đúng  Phật  pháp  cũng  yêu  cầu  điều  này,  Phật  pháp  yêu  cầu  chúng  ta  thực 

hành, không thực hành không đƣợc. Ta thực hành đƣợc giới luật là có thể đƣợc định, 

tâm thanh tịnh. Sau khi đƣợc tâm thanh tịnh, nếu có thể duy trì một thời gian ta có thể 

khai trí tuệ. 

Trung quốc và Ấn độ ngày xƣa, bất luận là Tôn giáo, bất luận các học thuật dạy 

học thông thƣờng đều tuân thủ nguyên tắc này. Trƣớc tiên là quy củ, sau đó đƣợc tâm 

thanh tịnh, đƣợc nhất tâm, sau cùng là trí tuệ khai. Khi trí tuệ khai mở, tất cả đều thông 

đạt, trong này quan trọng nhất là buông bỏ. Trí tuệ là của chính chúng ta, nó vốn có 

trong tự tánh, không phải từ bên ngoài vào. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói, tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tƣớng 

của Nhƣ Lai, không có ngoại lệ. Hết thảy chúng sanh đều có trí tuệ giống nhƣ Chƣ 

Phật và Nhƣ Lai, vô sở bất tri, vô sở bất năng. Đây là từ trên từ tánh mà nói. Thƣợng 

đế vẫn không đƣợc, nói thƣợng đế vô sở bất tri đó là tán thán họ, không phải thật, tự 

tánh là thật. Chỉ cần ta minh tâm kiến tánh, quả thật tất cả đều thống đạt, đều thấu triệt. 

Vì sao vậy? Vì tất cả pháp đều từ tự tánh biến hiện ra, ta nắm bắt đƣợc năng lực biến 

hiện ra, sở biến sao có thể không biết? Đƣơng nhiên biết. 

Đặc biệt là các nhà vật lý học hiện tại, bất luận là nói về vũ trụ vĩ quan hay là nói 

về lƣợng tử lực học, hầu nhƣ đạt đến nhất trí với trong kinh nói, chỉ là cửa ải sau cùng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              841/21 

này họ không thể đột phá đƣợc. Tinh thần từ đâu mà có? Từ không sinh ra có, điều này 

không khiến ngƣời khác tâm phục khẩu phục. Họ phải thông qua trí tuệ của thiền định 

mới hiểu đƣợc, vì thế nếu họ quay lại học đại thừa, nhƣ vậy tốc độ thành tựu nhanh 

hơn chúng ta nhiều. Họ có thể thành tựu trí tuệ viên mãn rất nhanh, đó chính là giáo 

dục của Đức Phật. 

Bốn loại vô ngại biện này, bên dƣới nói về tứ vô ngại. Thứ nhất là pháp vô ngại. 

Pháp là danh, cú, văn. Danh là danh tƣớng. Cú là ngữ cú. Văn là đoạn văn. Danh là 

danh tƣớng, ngày nay chúng ta gọi là danh từ thuật ngữ. Cú là ngôn ngữ, là từng câu 

từng câu. Văn là từng đoạn từng đoạn. Quý vị thấy từ danh tƣớng tổ hợp thành câu, từ 

câu tổ hợp thành văn. Đây là nói về cách giải thích, nghĩa là phƣơng pháp dạy học, bao 

gồm tất cả các loại sách giáo khoa. Tất cả các sách giáo khoa đều thuộc về pháp, ta đối 

với nó hoàn toàn thông đạt vô ngại. 

Từ đây chúng ta liền nghĩ đến, những truyền thống tốt đẹp của chúng ta, trong xã 

hội hiện tại này nên học tập nhƣ thế nào, vận dụng ra sao? Giúp quốc gia, giúp xã hội 

có nền trị an lâu dài. Giúp quốc gia, giúp xã hội một lần nữa xuất hiện thời đại thịnh 

thế quy mô lớn. Đây đúng là lãnh đạo trên toàn thế, là thật không phải giả. 

Ở trƣớc tôi cũng từng nói với chƣ vị, tôi cảm thấy đây là tổ tông gia trì, Phật Bồ 

Tát gia hộ. Khiến chúng tôi nghĩ đến trong cổ tịch có hai bộ sách tham khảo quan trọng 

xuất hiện, bộ đầu tiên là Đƣờng Thái Tông biên tập. Đƣờng Thái Tông từ 16 tuổi đã 

tòng quân đánh giặc, về sau lên làm hoàng đế, sách đọc không nhiều, trị vì đất nƣớc 

không thể không có học vấn. Nếu không có trí tuệ, không có học vấn, không có đạo 

đức, không có phƣơng pháp, không có kinh nghiệm, nhƣ vậy trị nƣớc bằng cách nào? 

Cho nên cần phải thỉnh cầu đến cổ nhân. Ông hạ chiếu thƣ cho Ngụy Trừng, để Ngụy 

Trừng thành lập một tổ nhỏ, đem những điều hay ý đẹp của ngƣời xƣa, từ Tam Hoàng 

Ngũ Đế cho đến thời nhà Tùy, nhà Tùy là trƣớc ông một triều đại. Trong kinh sách, 

trong lịch sử của hơn 2000 năm, bao gồm bách gia chƣ tử. Trong những sách tịch này 

điều gì liên quan đến tu thân, liên quan đến tề gia, trị quốc, bình định thiên hạ_Bình 

thiên hạ, tức ngày nay chúng ta gọi thế giới hòa bình, nhƣ vậy quý vị sẽ hiểu. Có thể 

làm đƣợc các quốc gia, các chủng tộc trên thế giới đều chung sống hòa bình. Những trí 

tuệ, kinh nghiệm, phƣơng pháp này đều chép ra từ trong các sách cổ, biên tập thành 

một cuốn gọi là Quần Thƣ Trị Yếu. Sau khi cuốn sách này ra đời, đọc bộ sách này tức 

là đồng nghĩa nói, ông ta đọc hết tất cả những điều quan trọng từ Tam Hoàng Ngũ Đế 

đến thời nhà Tùy. Đúng là một ngƣời rất thông minh, rất có trí tuệ mới nghĩ ra đƣợc 

phƣơng pháp này. 

Bộ sách này khoảng hơn 50 vạn chữ, sau khi biên tập xong cuốn sách này không 

rời khỏi tay Đƣờng Thái Tông. Ông dùng những phƣơng pháp này để trị nƣớc, cho nên 

đế quốc đại Đƣờng rất hƣng thịnh, bộ sách này khởi tác dụng rất lớn. Nhƣng bộ sách 

này sau khi nhà Đƣờng diệt vong thì bị thất truyền. Lúc đó Nhật bản, Hàn quốc, Việt 

nam, những đất nƣớc lân cận này có rất nhiều sinh viên đến Trung quốc du học. Thời 

nhà Đƣờng không có thuật in ấn, sách đều viết tay, bản viết tay, số lƣợng không nhiều, 

bị ngƣời ta đem đi mất, nên không tìm thấy nữa. Đƣờng Thƣ, Tống Sử, trong Nghệ 

Văn Chí của thời Nguyên Minh Thanh, đến mục lục của sách này cũng không có, Tứ 

Khố cũng không có sách này, về sau mới biết nó thất lạc đến Nhật bản. Vào năm Gia 

Khánh, Nhật bản tặng lễ vật cho hoàng đế, nghĩa là tiến cống, trong đó có bộ sách này, 

lúc này mọi ngƣời mới biết đến. Từ Nhật bản truyền đến Trung quốc, dự đoán không 

quá mƣời bộ, quá ít, ngƣời biết đến không nhiều. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              842/21 

Đƣơng thời, đầu năm dân quốc, khoảng 90 năm trƣớc, tôi vẫn chƣa ra đời. Nhà 

sách Thƣơng vụ vừa mới thành lập, họ đem bản gốc của Nhật bản ra ấn tống, ngoài ra 

bản sắp chữ cũng đƣợc in ấn, có hai bản khác nhau, đều là sự việc của hơn 80 năm về 

trƣớc. Đây là cuốn sách hay! Đúng là có thể trị quốc bình thiên hạ. Tôi thƣờng nhắc 

đến, thƣờng nghĩ đến nó, không ngờ có vị đồng tu đã tìm giúp tôi, tìm đƣợc và gởi đến 

đây, tôi đƣợc cả hai bộ. 

Bây giờ tôi giao nó cho nhà sách Thế Giới của Đài Loan, in ra mƣời ngàn bộ. Tôi 

in mƣời ngàn bộ này, tặng 3000 bộ cho đảng cộng sản, tặng 1000 bộ cho đảng quốc 

dân, tặng 1000 bộ cho đảng dân tiến, hy vọng hòa bình thống nhất, mọi ngƣời đều là 

ngƣời một nhà. Số còn lại tôi tặng cho ngƣời lãnh đạo của các quốc gia trên toàn thế 

giới, tôi hy vọng mỗi quốc gia có thể nhận đƣợc 20 bộ. Đây là truyền thống văn hóa 

xƣa giúp cho toàn thế giới có xã hội an định, khôi phục nền hòa bình. Chúng ta đứng ra 

làm công tác này, điều này rất có ý nghĩa. 

Tôi nghĩ, sang năm tôi nhờ Liên Hiệp Quốc thay tôi tặng một món quà lớn cho 

các quốc gia, đƣa truyền thống văn hóa đến khắp thế giới. Món quà này của tôi đúng là 

rất lớn, tặng một bộ Tứ Khố Hội Yếu, tặng 20 bộ Quần Thƣ Trị Yếu và Quốc Học Trị 

Yếu, tặng 20 bộ. Tôi còn tặng một đôi ấn chƣơng bằng đồng, bây giờ tôi đang làm, làm 

200 bộ. Tặng cho mỗi vị lãnh đạo của quốc gia hai cái ấn chƣơng, ấn bằng đồng. Đây 

là phóng lớn, quý vị thấy của tôi đây là phóng lớn, trong này khắc chữ “thần  yêu thế 

nhân, thiên sứ hòa bình”, tặng cho tổng thống của các quốc gia. Còn ấn chƣơng này 

chính  là  những  gì  Townenbe  nói,  học  thuyết  Khổng  Mạnh  và  Phật  pháp  đại  thừa. 

Khổng Mạnh nhân nghĩa trung thứ, đại thừa chân thành từ bi. Hai chiếc ấn bằng đồng 

này và ba bộ sách là một món quà rất lớn, hy vọng toàn thế giới nhờ truyền thống văn 

hóa này mà đạt đƣợc nền an định hòa bình vĩnh cửu. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 









Tập 235 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:28.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 289, hàng thứ hai, bắt đầu xem từ câu “tứ vô ngại giả”. 

“Tứ vô ngại, thứ nhất là pháp vô ngại, danh văn cú là giáo pháp năng thuyên, gọi 

là pháp. Thuyên là đầy đủ, là thiện, cũng là lời nói, đối với giáo pháp không có đình trệ, 

gọi là pháp vô ngại”. 

Tứ  vô  ngại  trí  là  phƣơng  pháp  quan  trọng  mà  chƣ  Phật  Bồ  Tát  giáo  hóa  chúng 

sanh. Bốn loại này ở trƣớc chúng ta đã học, nó cũng gọi là tứ vô ngại trí. Tóm lại mà 

nói, là lấy trí tuệ làm thể, lấy thiện xảo phƣơng tiện làm tác dụng. Bốn loại này có thể 

có dụng, nó nghiêng nặng về tác dụng, cho nên nó còn gọi là tứ vô ngại giải, tứ vô ngại 

biện, biện tài. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              843/21 

Pháp, đầu tiên nói về danh, danh là danh tƣớng. Lão tử nói rất hay, chúng ta xem 

trong Đạo Đức Kinh, bài đầu tiên Lão tử nói: “Đạo khả đạo, phi thƣờng đạo, danh khả 

danh, phi thƣờng danh”. Ở đây nói đến danh chính là những gì Lão tử nói, vốn không 

có danh, danh đều là do con ngƣời kiến lập nên, vì thế danh đều gọi là giả danh, nhất 

định phải biết điều này. Anh tên là gì? Đều là giả danh, vì sao vậy? Vì anh thích thì 

anh sẽ đổi, nó không phải nhất định, không phải vĩnh hằng. Cho dù đời này, ví dụ đời 

này tôi xuất gia gọi là Tịnh Không, nhƣng đời trƣớc tôi không phải dùng tên này, đời 

sau cũng không biết đầu thai vào đƣờng nào, cũng không phải tên gọi này. Bởi vậy tên 

gọi đều là giả danh, không cần để ý đến. Nếu chấp trƣớc vào danh tƣớng, chết trong 

danh cú, nhƣ vậy đều là mê hoặc, đều là sai lầm. Đó không phải trí tuệ, mà là phiền 

não, vì thế danh cũng phải buông bỏ, gọi là danh văn lợi dƣỡng. Quý vị thấy danh văn 

đặt ở trƣớc, sau đó mới đến lợi dƣỡng. 

Do đây có thể biết, ngƣời thế gian, chúng sanh trong lục đạo đối với danh phận 

chấp  trƣớc  rất  nặng  nề.  Cho  nên  rất  khó  ra  khỏi  lục  đạo,  khó  vô  cùng!  Khó  ở  đâu? 

Chúng ta quan sát tƣờng tận, nghĩ đến vấn đề này sẽ hiểu, không khó lý giải. Ngôn ngữ 

không lìa khỏi danh tƣớng, nếu lìa khỏi danh từ thuật ngữ chúng ta đều không biết nói 

chuyện. Tôi nói con ngƣời, con ngƣời cũng là một danh từ, động vật cũng là một danh 

từ. Đức Phật dạy tất cả chúng sanh cũng phải thành lập rất nhiều danh tƣớng, là thuật 

ngữ chuyên môn trong Phật học. Trong Phật Học Đại Từ Điển đã khởi tác dụng này, ta 

cần phải hiểu hàm nghĩa trong danh từ. Đây gọi là nghĩa lý, ở sau danh có ý nghĩa, hiểu 

đƣợc nó chính là trí tuệ, không hiểu sẽ tạo thành phiền não. 

Thứ hai là cú, cú là ngôn ngữ. Nói chuyện có thể dùng những ngôn từ rất đơn giản, 

rất ngắn, có thể biểu đạt rõ ràng những gì ta muốn nói, ngôn ngữ này là ngôn ngữ hay. 

Viết chữ hay viết văn cũng đều nhƣ thế, từ xƣa đến nay con ngƣời đối với ngôn ngữ 

văn tự yêu cầu bốn chữ, là “giản yếu tƣờng minh”. 

Tứ Thƣ từ sau khi Chu Hy biên  tập hoàn thành, đến nay gần 1000 năm. Ông là 

ngƣời  thời  nhà  Tống,  Tống  Nguyên  Minh  Thanh  cho  đến  nay,  hầu  nhƣ  đây  là  cuốn 

sách mà ngƣời Trung quốc phải học, ai ai cũng biết đến, bộ sách này biên tập rất hay. 

Sau khi học Phật tôi có một suy nghĩ, Chu phu tử biên tập cuốn sách này, rất có thể là 

chịu ảnh hƣởng của Kinh Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm là một bộ kinh lớn, Chu phu tử 

từng học kinh Phật, mà trình độ khế nhập cũng khá thâm sâu. Kinh Hoa Nghiêm có lý 

luận viên  mãn, có  phƣơng  pháp  thiện  xảo,  ở  sau  còn kèm  theo  biểu diễn, thể hiện ra 

cho chúng ta thấy, đó là hành chứng. Đại sƣ Thanh Lƣơng phân bộ kinh này thành bốn 

phần, tín giải hành chứng, đây là một bộ triết học hoàn mỹ. Thầy Phƣơng Đông Mỹ nói, 

trên toàn thế giới không tìm đâu ra bộ sách triết học nào hay nhƣ thế, ông nói nó là triết 

học đỉnh cao nhất trên toàn thế giới, triết học đứng hàng đầu, có đạo lý! 

Tứ Thƣ rất giống, quý vị thấy Trung Dung là lý luận, Đại Học là phƣơng pháp, 

giản yếu tƣờng minh, Luận Ngữ, Mạnh Tử là biểu diễn. Luận Ngữ lấy Khổng tử làm 

tƣợng trƣng, thánh nhân đã thực hành, thể hiện những gì trong Trung Dung và Đại Học 

nói, là cảnh giới của thánh nhân, Mạnh tử là cảnh giới của hiền nhân. Có lý luận, có 

phƣơng pháp, có biểu diễn, rất giống với khuôn mẫu của Kinh Hoa Nghiêm. Đại Học 

và  Trung  Dung  là  lấy  hai  bài  trong  Lễ  Ký,  quả  là  tinh  hoa  của  Lễ  Ký,  hai  bài  quan 

trọng  nhất,  đích  thực  cũng  là  triết  học  cao  cấp.  Mọi  ngƣời  đọc  cuốn  sách  này,  trong 

cuốn sách này, ở đây chúng ta nói về danh, cú, văn. Đơn giản biết bao, không có một 

chữ nào dƣ thừa. Nếu giảm bớt một chữ nó sẽ không viên mãn, còn nhƣ thêm vào một 

chữ sẽ thành ra rƣờm rà, thật sự đạt dƣợc không tăng không giảm, đây là bài văn hay. 

Ngôn ngữ đạt đến trình độ này là ngôn ngữ hay, là tiêu chuẩn của các bậc thánh hiền 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              844/21 

đặt ra, không hề có chút phiền phức nào. Nếu chƣ vị thật sự chuyên tâm học văn cổ sẽ 

biết, lời nói đơn giản ý nghĩa sâu sắc. Ngôn ngữ đơn giản, ý nghĩa rất viên mãn. 

Ngƣời bây giờ thua xa ngƣời xƣa, nói rất nhiều, viết rất nhiều, nhƣng không biểu 

đạt đƣợc ý nghĩa.  Văn bạch  thoại hay,  đầu năm  dân  quốc  có,  tôi  từng  đọc, đọc  một 

cách rất hoan hỷ. Những tác giả này đều có nền tảng của văn học cổ, nghĩa là văn bạch 

thoại hay cần có căn bản văn cổ thật vững, nhƣ vậy mới viết văn bạch thoại hay! 

Đây là trí tuệ, là phát minh của chƣ vị cổ đức, lƣu lại cho hàng con cháu đời sau 

chúng  ta. Là  tài  sản,  phƣơng  pháp, kinh nghiệm  của  trí  tuệ, còn  có  hiệu  quả  của  các 

triều đại trong quá khứ, đều ở trong các điển tịch này. Không những là tinh hoa tài sản 

phong phú vô hạn, mà tài sản tinh thần có thể mang đến cho chúng ta tài phú vật chất, 

có thể mang đến cho chúng ta cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Vậy mà thời đại chúng ta 

lại lơ là, không chỉ là thời đại chúng ta, mà đời trƣớc lơ là, đời trƣớc nữa cũng  lơ là. 

Theo lời ông Tăng Quốc Phiên mà nói, chúng ta đã lơ là suốt 200 năm nay, 200 năm ít 

nhất có bảy tám đời. Vì thế hôm nay chúng ta phải sống cuộc đời đau khổ nhƣ thế này, 

luôn mê hoặc điên đảo, tạo nghiệp chịu những quả báo này. Đây là điều chƣ vị cổ đức 

không  muốn  nhìn  thấy,  họ  hy  vọng  chúng  ta  ngày  càng  tốt  đẹp  hơn,  ngày  càng  thù 

thắng hơn, có thể làm đƣợc chăng? Đƣợc. Tích lũy của trí tuệ, tích lũy của phƣơng tiện 

thiện xảo, tích  lũy  của kinh  nghiệm.  Gọi  là đứng lên  trên đôi  vai  của tiền nhân, nhất 

định cao hơn họ. 

Quý  vị  xem  mũ  mà  ngày  xƣa  ngƣời  làm  quan  đội,  qua  phim  ảnh  quý  vị  có  thể 

thấy đƣợc. Mũ này gọi là tấn hiền quan, nhƣ cầu thang vậy. Tầng ở trƣớc này thấp, ở 

sau cao lên, tƣợng trƣng điều gì? Ở trƣớc là thời đại của mình, hy vọng đời sau vƣợt 

qua thời đại chúng ta, đời này qua đời khác không ngừng nâng cao, nâng cao mãi. Đây 

là kỳ vọng của tổ tông đối với con cháu đời sau. Kỳ vọng không phải chỉ có kỳ vọng 

mà thôi, mà họ có hành động, thật sự giúp chúng ta. Phát minh văn tự, văn tự là phù 

hiệu  của  trí  tuệ. Phát  minh  văn  cổ, văn  cổ  có  thể  siêu  việt  không  gian, siêu  việt  thời 

gian, nó có năng lực này. Không bị hạn chế bởi thời gian và không gian, truyền nguyên 

chất nguyên vị từ đời này sang đời khác. Mỗi quốc gia, mỗi dân tộc trên toàn thế giới 

đều không tìm thấy, chỉ có ngƣời xƣa mới có công cụ này. Học không khó! Chúng ta 

chƣa học, nhìn thấy hình nhƣ rất khó, thật ra nó rất dễ. Đầu năm dân quốc, những sách 

vở nhi đồng học, văn chƣơng các bạn nhỏ biết. Trƣớc đây tôi có cất giữ khoảng 11, 12 

cuốn, là tập làm văn của học sinh tiểu học đầu năm dân quốc, toàn là văn cổ. Hiện nay 

sinh viên khoa văn trƣờng đại học không những không viết đƣợc nhƣ thế, có thể có rất 

nhiều ngƣời đến xem cũng không hiểu. Đƣơng thời các bạn nhỏ viết những bài văn này 

bao nhiêu tuổi? Dƣới 12 tuổi. Tôi không tin ngƣời của thời đại chúng ta, thông minh và 

trí tuệ không bằng tiền nhân. Ta cảm thấy các bạn nhỏ hiện nay, thông minh hơn tiền 

nhân rất nhiều, vì sao về phƣơng diện này không bằng tiền nhân? Vì không học, lơ là, 

không học  tập, nếu  học  tập  nhất  định  hơn  hẳn  cổ  nhân. Học  tập  không  có gì  khó, từ 

nhỏ học thuộc lòng, học thuộc lòng rất có lợi. Mục tiêu đầu tiên khi học thuộc lòng là 

khiến  các  bạn  nhỏ  giữ  tâm  thanh  tịnh,  vì  sao  vậy?  Vì  các  bạn  nhỏ  cũng  thƣờng  suy 

nghĩ  lung  tung,  làm  sao  khiến  chúng  đừng  suy  nghĩ  lung  tung?  Bằng  cách  dạy  học 

thuộc lòng, phƣơng pháp này hay nhất. Mỗi ngày chúng phải học thuộc lòng, nhƣ vậy 

không  còn  suy  nghĩ  lung  tung  nữa,  điều  này  cũng  có  thể  giúp  chúng.  Đây  là  một 

phƣơng pháp, học thuộc lòng là một phƣơng pháp giống nhƣ tu định. Học thuộc lòng 

giống nhƣ giới luật, phƣơng pháp, mục đích là khiến chúng đƣợc tâm thanh tịnh. Tâm 

thanh tịnh sanh trí tuệ, tâm thanh tịnh khai mở đức hạnh trong tự tánh, đức hạnh trong 

tự tánh quan trọng nhất là hiếu kính. Pháp thế xuất thế gian, đều từ hiếu kính hiển lộ ra. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              845/21 

Đƣơng thời Đức Phật Thích Ca Mâu ni dạy học, học sinh rất nhiều, họ đi khắp nơi 

truyền bá. Có những nơi một hai trăm năm là bị mai một, có một vài nơi năm sáu trăm 

năm, có vài nơi bảy tám trăm năm. Chỉ có nhánh truyền đến Trung quốc, đến nay đã 

hơn 2000 năm, chẳng những không suy yếu, mà trong hơn 2000 năm nay, chƣ vị đại 

đức cao tăng các thời đại_Cƣ sĩ thành tựu chúng ta gọi là cao sĩ, các bậc cao tăng, cao 

sĩ không đếm xuể. 

Chúng ta muốn hỏi, vì sao có một vài nơi truyền đƣợc một hai năm thì không còn 

tồn tại nữa, bốn năm trăm năm thì diệt vong? Bao gồm đất nƣớc bản địa nhƣ Ấn độ. 

Phật  giáo  bản  địa  Ấn  độ,  diệt  vong  đến  nay  ít  nhất  là  1000  năm.  Tuy  có  rất  nhiều 

nguyên nhân, nhƣng chƣ vị cổ đức nói với chúng ta: “hành hữu bất đắc, phản cầu chƣ 

kỷ”, câu này rất quan trọng. Nhân tố bên ngoài chỉ là thứ yếu, nhân tố chủ yếu là chính 

mình, rốt cuộc bản thân xảy ra khuyết điểm gì? Nói cho chƣ vị biết, là ở hai chữ hiếu 

kính này. Sự tận hiếu đối với cha mẹ đã suy thoái, đối với sự nghiệp học tập, đối với 

thầy  giáo,  niềm  thành  kính  không  còn  nhƣ  xƣa,  vấn  đề  liền  xuất  hiện.  Hiếu  kính  có 

hình thức không có thực chất, dần dần ngày càng nhạt nhẽo. 

Trong xã hội hiện nay, Phật pháp suy yếu, suy đến tận cùng, đƣơng nhiên có liên 

quan đến hoàn cảnh bên ngoài. Xã hội bây giờ đều nói đến công lợi, không ai nhắc đến 

luân lý đạo đức, nhƣ vậy không suy thoái đƣợc chăng? Bản thân trong nhà Phật cũng 

không nói đến. Chúng ta chỉ nói 100 năm nay, nếp sống xã hội 100 năm nay quả thật là 

ngày càng đi xuống, nhƣng trong nhà Phật vẫn còn giữ đƣợc một chút hình thức. Thực 

chất rất khó nói, nhƣng vẫn giữ đƣợc hình thức, giữ gìn đến thời đại chúng ta vẫn còn 

hình thức này. Thời đại tiếp theo của chúng ta, về hình thức còn tệ hơn chúng ta. Thời 

đại sau nữa chỉ sợ đến hình thức cũng không còn, đây là nguy cơ! Phải biết rằng đối 

với việc hiếu kính, cha mẹ và thầy tổ là một điển hình, là tấm gƣơng. Tận hiếu với cha 

mẹ, chí kính với sƣ trƣởng, ý nghĩa thật sự là phải đem tâm hiếu kính cha mẹ_trong Bồ 

Tát Giới Kinh nói, hiếu kính tất cả chúng sanh, không phải chỉ có cha mẹ. Trong Giới 

Kinh nói, tất cả ngƣời nam là cha ta, tất cả ngƣời nữ là mẹ ta, đó là hiếu của Bồ Tát. 

Cung kính đối với thầy tổ cũng nhƣ thế, chúng ta cung kính Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni, cần phải ứng dụng trong cuộc sống hằng ngày. Cung kính đối với tất cả ngƣời sự 

vật,  không  khác  gì  cung  kính  đối  với  Phật,  làm  nhƣ  vậy  Phật  pháp  mới  có  thể  hƣng 

thịnh. Không phải thầy tôi không liên quan đến tôi, tôi kính họ làm gì? Đó là sai lầm! 

Trong kinh điển đại thừa nói, tất cả chúng sanh vốn là Phật, chúng ta có cung kính Phật 

chăng? Tất cả chúng sanh vốn là Phật, đầu tiên bản thân ta là Phật. Bất hiếu cha mẹ là 

bất  hiếu  Phật  của  chính  mình, bất  hiếu với  chúng sanh cũng  là  bất hiếu với  Phật  của 

chính mình, ta và ngƣời là một không phải hai. Trong pháp thế gian gọi đây là thánh 

học, trong Phật pháp gọi là minh tâm kiến tánh, lúc đó thái độ tự nhiên giống nhƣ trong 

kinh điển nói. Chúng ta lƣu ý những điều trong kinh điển, lúc Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni tại thế, ngài dùng thái độ nhƣ thế nào để xử sự đối nhân tiếp vật. 

Chúng ta đọc Luận Ngữ, đọc Mạnh Tử, quý vị thấy Khổng tử và Mạnh tử lúc còn 

tại  thế, họ  dùng  thái  độ  nhƣ  thế  nào  để  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật  thì  sẽ  biết. Học  Nho 

giáo, Khổng mạnh đích thực là tấm gƣơng của chúng ta. Học Phật, Đức Phật Thích Ca, 

Phật  A  Di  Đà,  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà,  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  là  tấm  gƣơng  cho 

chúng ta. Chúng ta phải học đến mức độ giống nhƣ họ vậy, đây gọi là học Phật. Bất 

luận ở trong hoàn cảnh nào, dù hoàn cảnh không tốt đến đâu, nếu trong tâm  vẫn còn 

oán, vẫn còn hận, nhƣ vậy là sai, ta hoàn toàn là phàm phu. 

Đến Nho giáo còn nói: “quân tử ƣu đạo bất ƣu bần”, không sợ bần tiện. Bần là 

không có của cải, tiện là không có địa vị. Điều này không quan trọng, đừng quan tâm, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              846/21 

vấn  đề  là  ta  có  đạo  đức  chăng.  Nghĩa  là  nói,  có  thực  hành  ngũ  luân  chăng?  Có  thực 

hành ngũ thƣờng chăng? Có thực hành lễ nghĩa liêm sỉ chăng? Có làm đƣợc hiếu để 

trung tín, nhân ái hòa bình chăng? Nếu nhƣ làm đƣợc tất cả những điều này, coi nhƣ đã 

thành tựu, ta là thánh hiền quân tử. Tuy không có địa vị, không có của cải, quý vị xem 

Nhan Hồi chính là điển hình, ông không có âu lo, từ sáng đến tối luôn an vui. Khổng tử 

có rất nhiều học trò, ông thƣờng khen ngợi Nhan Hồi, đây là một tấm gƣơng tốt của 

quân tử, mô phạm tốt, đọc sách hiểu rõ lý lẽ. Chúng ta muốn hỏi, chúng ta lãnh hội và 

quan sát tƣờng tận, cuộc đời của Nhan Hồi có hạnh phúc chăng? Hạnh phúc, vì sao nói 

hạnh phúc? Vì ông rất an vui! Cuộc sống an vui chính là cuộc sống hạnh phúc, không 

có khi nào  ông  mặt  nhăn  mày  nhó, hay  có  điều gì oán hận. Không  có, xƣa nay  chƣa 

từng có. Hỏi điều gì ông ta cũng hiểu hết, ông ta có trí tuệ, có đức hạnh. 

Giàu  nghèo  hay  phú  quý  trong  Phật  pháp  nói, đó  là  mãn  nghiệp  của  con  ngƣời. 

Phật pháp nói về nhân quả, trong đời quá khứ không tu tài bố thí, đời này điều kiện vật 

chất rất thiếu thốn. Nhan Hồi không gặp đƣợc Phật pháp, lúc đó Phật pháp chƣa truyền 

đến Trung quốc. Nếu ông có nhân duyên học Phật, Phật dạy ông tu tài bố thí sẽ đƣợc 

giàu có, cuộc sống vật chất không còn là vấn đề, có thể sống thật tốt. 

Chúng ta may  mắn hơn ông ta, khi tôi còn trẻ, cuộc sống cũng giống nhƣ Nhan 

Hồi vậy, nhƣng gặp đƣợc Phật pháp, thầy dạy tôi tu tài bố thí. Tôi nói đến việc ăn uống 

của tôi cũng đã trở thành vấn đề, làm gì có tiền để bố thí? Thầy rất nghiêm túc hỏi tôi, 

một hào có chăng? Tôi nói có, một hào thì đƣợc. Một đồng đƣợc chăng? Một đồng có 

thể miễn cƣỡng, vậy con hãy bố thí từ một hào, một đồng đó, tôi thực hành đúng lời 

thầy dạy. Tôi thực hành đƣợc ba năm, quý vị thấy thời gian không dài, mới 1000 ngày 

hiệu quả đã xuất hiện, thu nhập nhiều hơn. Sau khi hiệu quả xuất hiện, chúng tôi càng 

bố thí càng nhiều, tuyệt đối không lƣu lại cho riêng mình, nhƣng càng thí càng nhiều. 

Tôi đem phƣơng pháp này dạy lại cho rất nhiều ngƣời, họ thực hành theo phƣơng pháp 

này, quả nhiên không tệ, càng thí càng nhiều. 

Hồ Tiểu Lâm  mở công ty, học cách bố thí, ông nói với tôi tiền kiếm đƣợc hằng 

năm hầu nhƣ ra ngoài dự định, doanh thu mỗi năm mỗi cao, nhờ biết cách bố thí! Của 

cải từ đâu mà có? Nhờ bố thí mà có. 

Ở Đại lục có một ngƣời tên là Tân Nhất Giai, chuyên kinh doanh siêu thị. Ông ta 

đến thăm tôi, tôi dạy ông phƣơng pháp bố thí, hiện nay kinh doanh rất phát đạt. Ông 

nói với tôi, đúng vậy, càng thí càng nhiều. Siêu thị của ông bán rau quả, giá cả rau quả 

ông đƣa ra hoàn toàn y theo giá gốc. Nghĩa là giá ông mua vào bao nhiêu, ông không 

lấy lợi nhuận ở đây, chỉ lấy lợi nhuận từ mức tiêu thụ, khách hàng đều đến siêu thị ông 

mua. Ông nói với tôi, lời Đức Phật nói quả thật không sai chút nào. Tôi nói, ông hãy 

duy trì phƣơng pháp kinh doanh đó, tƣơng lai tiền đồ vô hạn. 

Ngƣời khác đều theo đuổi lợi nhuận cho riêng mình, ông ta theo đuổi điều gì? Lợi 

nhuận  cho  chúng  sanh.  Không  nên  chỉ  cầu  lợi  nhuận  cho  riêng  mình,  hãy  đem  lợi 

nhuận đến cho tất cả chúng sanh. Đây gọi là học Phật chơn chánh, là ngƣời có trí tuệ, 

ngƣời có trí tuệ sẽ có đức hạnh. Đều có những ngƣời này làm gƣơng cho chúng ta noi 

theo, khiến  chúng  ta sanh  khởi  tín  tâm  đối  với  Phật  pháp, đối  với  thánh  hiền. Bố  thí 

pháp đƣợc thông minh trí tuệ, bố thí vô úy đƣợc mạnh khỏe sống lâu. Cả ba thứ ta đều 

có  thể  đạt  đƣợc,  đến  thọ  mạng  cũng  kéo  dài, không  cầu,  mà  tự  nhiên  có  đƣợc.  Hiểu 

đƣợc  đạo  lý  này,  nếu  ta  làm  trái  với  đạo  lý  này  sẽ  trở  thành  sai  lầm  nghiêm  trọng. 

Chúng ta học Phật, học giáo lý, học thánh hiền, quan sát trên mọi phƣơng diện, lãnh 

hội tƣờng tận, quả thật rất lợi ích! 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              847/21 

Do câu tổ hợp thành chính là văn, từng đoạn từng đoạn nghĩa là văn. Ta nhìn thấy 

trong Tứ Thƣ là chƣơng cú, mỗi chƣơng có mấy câu hoàn chỉnh. Có một số một câu 

hoàn chỉnh tức là một chƣơng, có một số ba bốn câu, nhiều là mƣời mấy câu. Đây là 

loại đầu tiên trong tứ vô ngại biện. 

“Giáo pháp năng thuyên gọi là pháp”, đây chính là danh, cú, văn, là hoàn toàn nói 

từ trên phƣơng pháp dạy học. Thuyên nghĩa là gì? “Là đầy đủ, là thiện, cũng là lời nói”. 

Đối với giáo pháp không ngƣng trệ, không có chƣớng ngại, gọi là pháp vô ngại. Khi ta 

dạy học, không bị chƣớng ngại về phƣơng diện văn tự. Do đây có thể biết, văn tự là bài 

học quan trọng nhất của tiểu học. Tiểu học không cần giảng giải nghĩa lý, trƣớc tiên là 

đặt nền tảng thật vững chắc.  Ngày  xƣa  dạy  nhi  đồng, nghĩa là  dạy  các  em  nhỏ,  chú 

trọng  vào  thuộc  lòng.  Nhƣ  vừa  mới  nói  với  quý  vị,  mục  đích  học  thuộc  lòng  không 

phải ở ký ức, đó là phụ. Mục đích thật sự nhƣ Mạnh tử nói, đạo học vấn không có gì 

khác,  chỉ  là  cầu  yên  tâm  mà  thôi. Yên  tâm  nghĩa  là  sao?  Trong  kinh  điển  gọi  là  tam 

muội, mục đích là đây. Từ nhỏ đã đào tạo chúng, nhân giới sanh định, do định phát tuệ. 

Quý vị biết đây là trí tuệ dạy học, là dụng tâm dạy học của cổ nhân, làm sao để đào tạo 

một ngƣời thành thánh hiền, bồi dƣỡng thành Phật Bồ Tát. Ngƣời Ấn độ gọi Phật Bồ 

Tát,  chúng  ta  gọi  thánh  hiền.  Vì  ngƣời  ngƣời  đều  là  thánh  hiền,  ngƣời  ngƣời  đều  là 

Phật  Bồ  Tát.  Nếu  không  đào  tạo  từ  nhỏ,  tâm  các  em  nhỏ  cũng  bị  tán  loạn,  cũng  suy 

nghĩ lung tung. Bởi thế học thuộc lòng là một phƣơng pháp, tác dụng phụ cũng rất hay, 

để chúng ghi nhớ những lời của thánh hiền, giúp chúng khai trí tuệ. Không cần giảng 

giải, chúng đọc nhiều trí tuệ tự nhiên khai phát. Cổ nhân từng nói, đọc sách ngàn lần, 

tự  hiểu  nghĩa  của  nó.  Mỗi  ngày  chúng  đều  học  thuộc  lòng,  một  ngày  đọc  mƣời  lần, 

mƣời ngày đọc 100 lần, trăm ngày 1000 biến. Đọc đến 1000 ngày, sao trí tuệ không 

khai phát đƣợc? 1000 ngày là ba năm. Điều này chứng minh, nền tảng giáo dục của cổ 

nhân rất hay! Chúng ta xem trong lịch sử, chế độ thi cử ngày xƣa, chƣa đến tuổi thành 

niên đã thi đậu cử nhân, thi đậu tiến sĩ, nghĩa là tham gia những cuộc thi cao cấp của 

quốc gia, không ít ngƣời, mƣời mấy tuổi. Thi đậu cử nhân là có tƣ cách làm huyện thị 

trƣởng, tri huyện, tri phủ. Quý vị hỏi họ bao nhiêu tuổi? Họ chƣa tròn 20 tuổi. Đƣờng 

Thái Tông 16 tuổi làm tƣớng quân, 27 tuổi làm hoàng đế, trí tuệ của ông từ đâu mà có? 

Là đào tạo từ nhỏ. 

Chúng ta tuyệt đối không đƣợc lơ là ba chữ giới định tuệ này, ba chữ này là báu. 

Vô thỉ kiếp đến nay, phàm phu tu thành Bồ Tát, tu thành Phật đều đi con đƣờng này. 

Nếu hôm nay chúng ta nói, lìa xa giới định tuệ mà  muốn thành tựu, không có đạo lý 

này. Nên nhớ, nền tảng của giới định tuệ chính là hiếu và kính, hiếu thuận, thành kính, 

là nền tảng lớn lao của tất cả pháp thế xuất thế gian. Nếu không có nền tảng này, cho 

dù bồi dƣỡng nhƣ thế nào cũng đều rất khó thành tựu. Giống nhƣ một loại thực vật vậy, 

muốn chăm bón nhƣng nó không có rễ. Cắm vào trong bình hoa, ngày ngày phải thay 

nƣớc cho nó, nhƣng cũng không lớn nổi, cũng không thể giữ đƣợc lâu dài. Đây chính 

là  nói,  chúng  ta  thấy  vô  số  chúng  sanh,  vì  sao  suốt  đời  không  thành  tựu,  rốt  cuộc 

nguyên nhân do đâu? Nếu quan sát tƣờng tận, vấn đề xảy ra do căn bản. Có hiếu có 

kính, ngũ luân mới hoàn bị, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức dần dần sanh trƣởng. Những 

thứ này giống nhƣ cành lá vậy, nó tiếp tục sanh trƣởng sẽ cho ra hoa quả. Hoa quả là gì? 

Là tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ, đây là hoa quả. Hoa quả trong Phật pháp là 

phổ độ chúng sanh, giúp tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ đƣợc vui. Đây là 

thành tựu trong Phật pháp, hoa quả trong Phật pháp. 

Thứ hai là nghĩa vô ngại. “Biết nghĩa lý giáo pháp sở thuyên mà không ngƣng trệ, 

gọi là nghĩa vô ngại”. Trong giáo pháp có danh, có cú, có văn. Chỉ đơn thuần chữ danh, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              848/21 

nghĩa là văn tự, chúng ta nói một chữ, hàm nghĩa trong một chữ này. Trong kinh Đức 

Phật  nói  không  phải  giả,  chúng  ta  biết  những  gì  trong  kinh  Đức  Phật  nói,  cũng  biết 

truyền  thống  của  chúng  ta,  điển  tịch  của  các  bậc  thánh  hiền  không  khác  gì  với  kinh 

Phật, mỗi câu mỗi chữ bao hàm vô lƣợng nghĩa. Chúng ta có thể phát hiện chăng? Đây 

là thật ƣ? Không phải giả. 

Tôi  giảng  kinh  dạy  học  suốt  53  năm,  có  rất  nhiều  kinh  tôi  giảng  rất  nhiều  lần. 

Chẳng hạn nhƣ bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này, tôi giảng lần này là lần thứ mƣời hay là 

lần thứ 11. Những gì trƣớc đây nói có lƣu lại, có CD, có VCD. Chƣ vị nghe thử, nghe 

và so sánh từng lần sẽ biết, mỗi lần không giống nhau, mỗi lần không tƣơng đồng! 

Nếu hôm nay tôi giảng lại từ đầu, lại không giống nhƣ lần này. Lúc đó nói, những 

ý nghĩa lúc đó tôi hiểu đƣợc, hiểu không sâu, phạm vi không lớn. Những gì hôm nay 

hiểu đƣợc, ý nghĩa trong bộ kinh này không giống nhƣ trƣớc, hiểu ra đƣợc độ sâu, độ 

rộng của nó, sâu rộng không có cảnh dừng. Cho nên bộ kinh này, quý vị đọc suốt đời 

càng đọc càng thấy thích, vì sao vậy? Vì mỗi lần đọc đều cảm nhận đƣợc ý hay mới mẻ. 

Vẫn là mấy chữ này, nhƣng mỗi lần đọc đều phát hiện ra ý mới. 

Nó  khác  với  ngƣời  bây  giờ  viết  văn,  quý  vị  xem  báo  và  tạp  chí,  không  xem  ra 

đƣợc  ý  nghĩa  của  nó,  xem  xong  lần  một  không  muốn  xem  lần  hai,  vì  sao  vậy?  Vì 

không thú vị. Vì sao cổ nhân có ý nghĩa thâm sâu nhƣ thế, mà ngƣời bây giờ không có? 

Khi viết chữ này, khi viết bài văn này, khi nói câu này, ý thức hình thái đó không giống 

nhau, nghĩa là tâm niệm của họ không giống nhau. Tâm thái không giống nhau, ý nghĩa 

bao hàm trong chữ mình viết ra sẽ không giống nhau. Lãnh hội đƣợc nhƣ thế ta sẽ hiểu 

sự khác nhau giữa thánh nhân và phàm phu, Phật Bồ Tát khác với ngƣời bình thƣờng. 

Bản thân chúng ta cố gắng tu dƣỡng, dần dần hiểu hết tất cả những ý nghĩa này. Đến 

khi nào mới hiểu đƣợc hoàn toàn? Minh tâm kiến tánh là thấu triệt tất cả, chƣa minh 

tâm kiến tánh những gì ta hiểu đƣợc rất có giới hạn, rất cục bộ không phải viên mãn. 

Tất cả pháp không lìa tự tánh, nghĩa lý từng câu từng chữ vô cùng vô tận. Phật Bồ Tát 

thuyết pháp cho chúng ta, chú trọng về khế cơ và khế lý. Khế lý tức là nghĩa vô ngại, 

khế cơ là pháp vô ngại, phải thích hợp với trình độ chúng sanh hiện tại, dục vọng, tốt 

xấu, cho nên văn tự rất linh động, không phải cứng nhắc. Nói thật, những thứ này đều 

dẫn dắt chúng ta, dẫn dắt điều gì? Dẫn dắt trí tuệ trong tự tánh của chúng ta ra. Đây 

cũng chính là nói, tất cả kinh điển đều là Thế Tôn phƣơng tiện thuyết, không phải chân 

thật thuyết. Chân thật là dẫn dắt tự tánh chúng ta ra, đó là chân thật. Chân thật là trí tuệ 

bát nhã vốn có trong tự tánh, là đức năng tài nghệ vốn có, đều không phải từ bên ngoài 

vào. 

Nếu thấu triệt tất cả những điều này, hiểu rõ ràng minh bạch, ta đối với các bậc 

thánh hiền, đối với tất cả chúng sanh, tâm chân thành cung kính đó tự nhiên sanh khởi, 

không chút miễn cƣỡng, nó tự nhiên sanh khởi. Đến lúc đó, điển tịch của thánh hiền, 

chỉ cần vừa tiếp xúc là hiểu ra đƣợc ý nghĩa của nó, là pháp vị. Chƣ vị tổ sƣ thƣờng nói: 

“thế vị sao đậm bằng pháp vị”. Ngũ dục lục trần của thế gian, cõi trời cõi ngƣời, hƣơng 

vị này thua xa so với pháp, pháp của thánh hiền, pháp của Phật Bồ Tát, vì thế ta sẽ vui 

vì điều này mà không hề thấy mệt mỏi. Những niềm vui của thế gian, hƣởng thụ lâu 

ngày liền cảm thấy chán ghét, gọi là vui quá sanh bi ai. Niềm vui trong tự tánh vĩnh 

viễn không sanh bi ai, thƣờng sanh tâm hoan hỷ, niềm vui này vô cùng. Không có cảnh 

dừng, không có biên tế. Vì sao vậy? Vì niềm vui của thánh hiền là tự tánh sinh ra, là 

tánh đức hiển lộ ra bên ngoài. Ngƣời thế gian, ngƣời thế gian mê, họ chƣa kiến tánh. 

Niềm vui của họ từ bát thức 51 tâm sở sanh ra, trong đó căn bản chính là phiền não, vì 

thế vui quá liền sanh bi ai. Trong niềm vui đó có rất nhiều tác dụng phụ, cho nên nó 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              849/21 

không có gì tốt đẹp cả, không nhƣ pháp thánh hiền thuần tịnh thuần thiện, đạo lý là nhƣ 

thế.  Đây  là  chúng  ta  nói,  nghĩa  lý  giáo  pháp  sở  thuyên,  cho  nên  pháp  hỷ  sung  mãn, 

thƣờng sanh tâm hoan hỷ. 

Pháp thế gian, Khổng tử còn nói: “Học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”. Học 

nghĩa là giáo huấn của thánh nhân, thực hành và làm đƣợc tất cả những lời dạy của 

thánh nhân. Biến thành tƣ tƣởng của riêng mình, biến thành ngôn ngữ của riêng mình, 

biến thành hành vi của riêng mình, an vui vô cùng. 

Nhan Hồi biểu diễn cho chúng ta thấy, cuộc sống tinh thần của ông ta hoàn toàn 

không liên quan đến đời sống vật chất. Ngƣời bây giờ nói đến đời sống tinh thần, trên 

thực tế vẫn là cuộc sống vật chất, họ làm gì có đời sống tinh thần? Niềm vui thật sự đạt 

đƣợc từ tinh thần, cần phải buông bỏ vật chất, buông bỏ niềm vui của cuộc sống vật 

chất, mới đạt đƣợc niềm vui đời sống tinh thần thật sự. Vẫn mang theo vật chất là giả, 

không phải thật, vĩnh viễn không nếm đƣợc mùi vị của thánh hiền. Nhƣ vậy Phật Bồ 

Tát càng không cần nói. 

Thứ ba là từ vô ngại. “Đối với ngôn từ các địa phƣơng đều thông đạt tự tại, gọi là 

từ vô ngại”. Phật Bồ Tát có, thánh hiền thế gian vẫn không đƣợc, nghĩa là nói không có 

chƣớng  ngại  về  ngôn  ngữ  văn  tự.  Bất  luận  văn  tự  của  quốc  gia nào,  không  cần  học 

cũng tự nhiên thông đạt. Bất luận loại ngôn ngữ nào, không học cũng hiểu. Nhƣ trong 

kinh Đức Phật nói, Phật dùng một âm mà thuyết pháp, tùy loại chúng sanh đều thấu 

hiểu, đây là từ vô ngại. 

Chúng sanh có biết ý niệm của tất cả chúng sanh chăng? Biết, chúng ta hiện nay 

lãnh hội càng thấu suốt hơn so với ngƣời xƣa. Tiến sĩ Giang Bổn Thắng dùng nƣớc làm 

thí nghiệm, nƣớc biết nhìn, biết nghe, biết xem các loại văn tự. Viết mƣời mấy loại văn 

tự  khác  nhau, nhƣng  đều  viết  một  chữ  yêu. Các  loại  chữ  khác  nhau  nhƣng  nƣớc đều 

nhận đƣợc tin tức, hiện ra sắc tƣớng rất đẹp. Còn viết  cho nó một chữ ác, nó hiển thị ra 

đồ án xấu xa vô cùng. Tôi nghe nói mấy ngày này Giang Bổn Thắng đang ở Quảng 

Châu,  ông  làm  thí  nghiệm  đã  mấy  mƣơi  năm.  Nƣớc  biết  và  hiểu  đƣợc  ý  ngƣời,  con 

ngƣời  khởi  tâm  động  niệm  nó  đều  biết,  nhƣ  vậy  sao  Phật  Bồ  Tát  không  biết  đƣợc? 

Thánh  hiền  thế  gian  cũng  biết,  nhƣng  không  rõ  ràng  nhƣ  Phật  Bồ  Tát,  vì  sao  vậy? 

Thánh hiền thế gian thanh tâm quả dục, dục vọng ít, nhƣng vẫn còn, không phải không 

có.  Phiền  não  nhẹ,  không  phải  không  có  phiền  não.  Thánh  nhân  xuất  thế  gian,  pháp 

thân  Bồ  Tát  đã  đoạn  tận  phiền  não,  không  còn  nữa,  dục  vọng  không  còn.  A  la  hán 

không còn dục vọng, pháp thân Bồ Tát không còn phiền não, không khởi tâm không 

động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc. Nƣớc không khởi tâm không động niệm, 

không phân biệt không chấp trƣớc, cho nên nó rất lợi hại biết hết tất cả, không che dấu 

đƣợc nó. Quý vị khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm có dao động, tin tức phát ra 

bên ngoài, nó nhận đƣợc. 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, khẳng định đạo lý này, thiên tai trên địa cầu có đáng 

sợ  chăng?  Không  sợ,  chúng  ta  biết  thiên  tai  từ  đâu  mà  có?  Chính  là  tâm  niệm  của 

ngƣời sống trên địa cầu không tốt, những gì phát ra đều bất thiện. Khi nó tiếp thu đƣợc 

nó cũng sanh phiền não, phản ứng của nó không tốt. Hoàn cảnh cƣ trú của chúng ta tốt 

hay không, là do tịnh niệm và thiện ác trong tự tâm ý niệm của chúng ta biến hiện ra. 

Đến các nhà khoa học đều nói với chúng ta phƣơng pháp làm thế nào để ứng phó thiên 

tai năm 2012? Bỏ ác dƣơng thiện, trong Phật pháp gọi là đoạn ác tu thiện. Tiêu chuẩn 

của  thiện  ác  là  Thập  Thiện  Nghiệp,  là  Đệ  Tử  Quy,  là  Cảm  Ứng  Thiên,  ta  dùng  tiêu 

chuẩn này để ngày ngày phản tỉnh lại mình. Nếu là bất thiện chúng ta đều buông bỏ hết, 

xa lìa tất cả. Còn nhƣ thiện thì chúng ta cố gắng thực hành, phát triển rộng rãi, gọi là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              850/21 

bỏ  ác  dƣơng  thiện.  Bản  thân  làm  vẫn  chƣa  đủ, phải  phát  triển  rộng  rãi,  phải  giúp  đở 

ngƣời  khác,  phải  ảnh  hƣớng  đến  xã  hội,  khiến  trong  xã  hội  ngƣời  thiện  ngày  càng 

nhiều, địa cầu chúng ta ngày càng tốt đẹp hơn.  Đây là chân lý, là thật không phải giả. 

Hiện nay khoa học đã chứng minh, chúng ta tin vào khoa học. Các nhà khoa học đƣa ra 

kết luận, báo cáo nghiên cứu giống nhƣ trong Phật pháp nói, chúng ta phải tin tƣởng. 

Cải tà quy chánh, tà là gì? Là tự tƣ tự lợi, đây là gốc của tà ác, rễ của tà ác. Nhƣ 

thế nào  là  chánh?  Nhƣ  thế  nào là thiện? Chúng  ta  vừa  mới  nói, hiếu kính  là gốc của 

thiện. Phải từ bỏ điều bất thiện, nổ lực học tập điều thiện, hiếu thuận cha mẹ là bắt đầu 

từ  đây,  hiếu  thuận  gia  thân  quyến  thuộc. Cổ  nhân  nói  rất  hay,  cổ  nhân  rất  có  trí  tuệ, 

chồng  đối  với  vợ,  quý  vị  có  thể  không  kính  họ  chăng?  Vì  sao  phải  kính  vợ?  Vì  họ 

dƣỡng dục đời sau của gia đình quý vị, công việc này rất lớn lao. Gia đình quý vị đƣợc 

truyền từ đời này qua đời khác là nhờ ai? Nhờ vợ, có thể không kính đƣợc chăng? Đối 

với trẻ em quý vị có thể không kính ƣ? Họ là ngƣời nối dõi tông đƣờng của quý vị, vì 

thế  phải  kính  chúng.  Có  thể  không  kính  thân  thể  chính  mình  ƣ?  Thân  thể  này,  đồng 

nghĩa nói cha mẹ là gốc cây, thân thể của mình là cành lá. Tất cả đều đến từ kính cha 

mẹ, kính tổ tông! 

Hiểu rõ đạo lý này, giữa ngƣời và ngƣời có năm mối liên quan, gọi là ngũ luân. 

Ngũ luân là một đoàn thể, ngũ luân là một nhà, ngƣời một gia đình. Cha con, vợ chồng, 

anh  em, vua  tôi, bạn  bè, ngũ  luân là  ngƣời  một  nhà. Danh từ đoàn kết  này  ngày  xƣa 

không có, là từ bên ngoài truyền vào. Ngƣời xƣa đều là ngƣời một nhà, họ vốn là đoàn 

kết tự nhiên, đoàn kết trong ngũ luân là quy luật đại tự nhiên. 

Bây giờ ngƣời học Phật đã biết, Phật pháp là toàn thể vũ trụ, là nhất thể, nhƣ vậy 

là nói phạm vi càng lớn. Lão tử nói tƣơng ƣng với điều này, thiên địa cùng gốc rễ với 

tôi, vạn vật  với tôi là  nhất thể. Hiện  nay  các  nhà lƣợng tử  lực học  cũng  nói  nhƣ  thế, 

hoàn toàn không sai. Tất cả chúng sanh với ta là nhất thể, sao ta có thể bất hiếu? Sao có 

thể bất kính đƣợc? Thật sự hiểu đƣợc hai chữ này, hai chữ này là nền tảng, nền tảng 

chủ yếu là hiếu, kính là từ hiếu sinh ra, nền tảng thứ hai. Ngũ luân từ đây sanh ra, ngũ 

thƣờng  cũng  phát  sinh  từ  đây.  Cho  nên  ngũ  luân  đều  là  hiếu,  đều  là  hiếu  kính,  ngũ 

thƣờng cũng là hiếu kính, tứ duy bát đức vẫn là hiếu kính. Tám vạn bốn ngàn tế hạnh 

của Bồ Tát là hiếu kính, 3000 oai nghi của Thanh văn đều là hiếu kính. Làm đến trình 

độ nhất định, chính là một cảnh giới, cảnh giới tự nhiên. Cảnh giới này là gì? Thanh 

tịnh của chân tâm. 

Trên đề kinh này nói ra ba tiêu chuẩn, là thanh tịnh, bình đẳng, giác, đến thanh 

tịnh liền có cảm ứng. Giống nhƣ nƣớc vậy, nó liền có cảm ứng. Tất cả chúng sanh khởi 

tâm động niệm, sự giao động này ta hoàn toàn tiếp nhận đƣợc. Bình đẳng là thiền định 

càng thâm sâu, đại triệt đại ngộ là thiền định viên mãn, vì thế có thể đạt đƣợc từ vô 

ngại. Từ vô ngại cạn nhất là A la hán, dƣới A la hán cũng có. 

Ở trƣớc chúng ta đã học sáu loại thần thông, tha tâm thông trong lục thông chính 

là  từ  vô  ngại.  Ngƣời  có  tha  tâm  thông,  họ  biết  khởi  tâm  động  niệm  trong  tâm  ngƣời 

khác, giống nhƣ nƣớc vậy. 

Tha tâm thông ở trình độ nào? Nhị quả, nhị quả của tiểu thừa. Sơ quả tiểu thừa có 

thiên nhãn thông, thiên nhĩ thông. Nhị quả có tha tâm thông, có túc mạng thông, biết 

đƣợc sự việc trong nhiều đời kiếp quá khứ của mình, là túc mạng thông. Có tha tâm 

thông, họ biết đƣợc khởi tâm động niệm  trong tâm ngƣời khác. Tam quả có thần túc 

thông, có thể biến hóa. Thánh nhân tam quả du hành không cần phƣơng tiện giao thông, 

họ muốn đến đâu thì lập tức đã đến đó, đây gọi là thần túc. Phi hành là sao, đó là biểu 

diễn, là biến ảo thuật cho ta thấy, hoàn toàn không phải thật. Thật rất lợi hại, thật sự khi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              851/21 

họ muốn đến đó, thì ngƣời họ đã đến nơi. Họ có năng lực này, có thể phân thân, có thể 

biến hóa. A la hán có lậu tận thông, đến đây là viên mãn, đầy đủ sáu loại thần thông. 

Từ đây chúng ta thấy, đạt đƣợc nhị quả tƣ đà hàm là đạt đƣợc từ vô ngại. Không 

viên mãn nhƣ Phật Bồ Tát, nhƣng họ đã đạt đƣợc từ vô ngại. Không cần học, bất luận 

ngôn ngữ nhƣ thế nào, bất kỳ là ai, cho đến súc sanh khởi tâm động niệm, ngạ quỷ khởi 

tâm động niệm, trời ngƣời khởi tâm động niệm, họ đều biết, đây thuộc về từ vô ngại. 

Sau cùng là “nhạo thuyết vô ngại”. Chữ này đọc thanh thứ tƣ, đọc “nhạo”, là yêu 

thích, nếu đọc lạc là vui thích. Đây là chữ phá âm, ở đây đọc là “nhạo”. Nhạo thuyết tự 

tại là thích nói, nếu không thích nói, họ chỉ tự lợi chứ không độ tha. Bởi vậy Bồ Tát 

nhất định phải có nhạo thuyết vô ngại. 

“Ba loại trí ở trên vì chúng sanh nhạo thuyết tự tại”, chính là pháp, nghĩa, từ. Phải 

giúp chúng sanh, hoan hỷ tiếp xúc với chúng sanh, giúp chúng sanh phá mê khai ngộ. 

Đặc biệt là Tịnh độ, phải giúp tất cả chúng sanh hiểu biết về Tịnh độ, vì sao vậy? Vì 

Tịnh tông có thể thành tựu trong một đời, các tông phái khác không thể thành tựu trong 

một đời, đây là thật. Vì sao vậy? Quý vị thử nghĩ xem, các tông phái khác phải đoạn 

phiền  não,  không  đới  nghiệp  vãng  sanh,  không  đới  nghiệp  chứng  quả.  Tịnh  tông  đới 

nghiệp  vãng  sanh,  vãng  sanh  thành  Phật.  Vì  sao  các  bậc  cổ  đức  xƣa  nay,  tông  Hoa 

Nghiêm  học  Hoa  Nghiêm,  tu  pháp  giới  định  không  tu  thành  công,  chuyển  qua  niệm 

Phật vãng sanh thế giới Cực Lạc. Họ có sai lầm chăng? Không sai, vì sao vậy? Vì sau 

cùng Kinh Hoa Nghiêm, thập đại nguyện vƣơng quy về Cực Lạc, nghĩa là nói nếu pháp 

môn đó tu không thành công thì lập tức thay đổi, đến thế giới Cực Lạc. 

Tu  Thiên  Thai,  đại  sƣ  Trí  Giả  là  điển  hình  của  chúng  ta,  ngài  chuyên  môn  đề 

xƣớng Pháp Hoa, nhƣng sau cùng ngài niệm Phật vãng sanh Tịnh độ. Ngài dùng Thập 

Lục  Quán,  quán  tƣởng  niệm  Phật  vãng  sanh.  Tu  Mật  lại  càng  không  cần  nói, quý  vị 

thấy thời cận đại có bao nhiêu thƣợng sƣ Mật tông, khi lâm chung đều niệm Phật cầu 

sanh Tịnh độ. Tịnh tông là nơi trở về cuối cùng của tất cả các Tông phái, Hoa Nghiêm 

quy  Tịnh  độ.  Tất  cả  pháp  môn,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  sau  cùng  trở  về  Hoa 

Nghiêm. Thành tựu, tu thành đều đến thế giới Hoa Tạng, không dễ! Đến thế giới Hoa 

Tạng  phải  đạt  đƣợc  trình  độ  nào?  Chúng  ta  thƣờng  nói  không  khởi  tâm  không  động 

niệm, không phân  biệt không  chấp  trƣớc,  nhƣ  vậy  mới  có năng lực đến  thế giới  Hoa 

Tạng. Có thể đạt đƣợc chăng? Không làm đƣợc, không làm đƣợc thì đới nghiệp, ta cầu 

sanh Tịnh độ. Trên thực tế, sanh đến thế giới Hoa Tạng_quý vị thấy trong Kinh Hoa 

Nghiêm, Văn Thù và Phổ Hiền dẫn dắt 41 vị pháp thân đại sĩ, từ sơ trụ đến Đẳng giác, 

đều đến thế giới Cực Lạc học tập theo Phật A Di Đà. Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói nhƣ thế, nhờ vậy chúng ta mới biết sự thù thắng của Tịnh 

độ. 

Có rất nhiều ngƣời bất mãn tôi, hình nhƣ tôi chỉ đề xƣớng Tịnh độ, không nói các 

pháp môn khác. Tôi nói với quý vị, trƣớc đây tôi từng giảng về Thiền tông, từng giảng 

Lục Tổ Đàn Kinh, giảng Tín Tâm Minh của Tam tổ, giảng Chứng Đạo Ca của đại sƣ 

Vĩnh Gia, Vĩnh Gia Đại Sƣ Thiền Tông Tập, tôi cũng từng giảng khẩu đầu thiền. Tôi 

đã giảng đại ý Kinh Pháp Hoa, Duy thức và Pháp tƣớng tôi giảng càng nhiều. Nghĩa lý 

các Tông phái tôi đều giảng. Vì sao bây  giờ không giảng? Bây giờ đã già, cầu sanh 

Tịnh độ mới quan trọng. 

Tôi khuyến khích tám tông phái, tám tông phái đại thừa, hai tông phái tiểu thừa, 

tốt nhất đều phục hƣng lại tất cả. Nhƣng một ngƣời chỉ chuyên tâm vào một loại, đừng 

tham cứu quá nhiều, trừ phi ta là Bồ tát tái sanh. Nếu không phải Bồ tát tái sanh, không 

thể  có  năng  lực  này.  Nhƣ  Bồ  tát  Long  Thọ, ngài  là  Tổ  của  cả  tám  tông,  nhƣ  vậy  thì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              852/21 

đƣợc, tám tông phái đại thừa đều tôn ngài làm tổ sƣ. Ngài là sơ địa Bồ Tát, chúng ta là 

phàm phu. Nếu nhƣ muốn trách cứ tôi, chi bằng tôi khuyên quý vị phát tâm, nếu nhƣ 

thích thiền thì quý vị đứng ra hoằng dƣơng thiền, phát triển thiền mạnh mẽ. Còn nhƣ 

thích Mật tông, thì cố gắng làm cho Mật tông hƣng thịnh. Thầy tôi là Mật tông, là đại 

lạt ma, con đƣờng tôi đang đi là chính ngài dạy, đúng là một vị thiện tri thức. Chúng ta 

có  tâm  hy  vọng,  Phật  giáo  lại  đƣợc  chấn  hƣng  nhƣ  thời  đại  Tùy  Đƣờng  vậy.  Quý  vị 

xem chƣ vị tổ sƣ của tám tông phái, tuy chúng ta không thấy đƣợc họ nhƣng đọc đƣợc 

trƣớc tác của họ. Họ không phải phàm phu, đều là thừa nguyện tái sanh. 

Chúng ta hiểu đƣợc phƣơng pháp, trƣớc tiên phải đặt nền tảng từ đức hạnh. Ngƣời 

xuất gia phải đặt vững bốn nền tảng, ngƣời tại gia cũng phải đặt bốn nền tảng, Sa Di 

Luật  Nghi  Phật  tử  tại  gia  cũng  có  thể  học.  Trong  giới  luật  chỉ  có  giới  tỳ  kheo  và  tỳ 

kheo ni, Phật tử tại gia không đƣợc học. Giới Sa Di, và giới Bồ Tát ngƣời tại gia đều 

học đƣợc. Nguyên nhân không đƣợc học không phải có gì bí mật, chƣ vị phải biết rằng 

trong Phật pháp không có bí mật nào cả, bí mật là vấn đề không thể nói cho ngƣời khác 

biết.  Vậy  tại  sao  Phật  cấm  ngƣời  tu  tại  gia  không  đƣợc  xem  giới  tỳ  kheo  và  giới  tỳ 

kheo ni? Đây là Phật từ bi vô lƣợng. Vì ta không xem sẽ không biết ngƣời xuất gia 

phạm giới, nên đối với họ rất cung kính, nhƣ vậy là có phƣớc. Sau khi xem xong, thấy 

ngƣời xuất gia đó phạm giới luật này, phạm giới luật kia. Nhƣ vậy là tạo nghiệp, tƣơng 

lai chắc chắn đọa vào ba đƣờng ác. Vấn đề là nhƣ vậy, không có gì thần bí cả, là Phật 

từ bi, ta hà tất đi xem lỗi lầm của ngƣời khác? Giới luật giống nhƣ thƣớc đo vậy, nếu 

xem nó ta sẽ so sánh cái này, đo lƣờng cái kia. Họ đo lƣờng tất cả mọi ngƣời, nhƣng 

không tự đo lƣờng bản thân, xét nét tất cả mọi ngƣời, quả là phiền phức. Ta phải hiểu ý 

nghĩa Đức Phật dạy, nhƣ vậy mới biết cảm ân. 

Hôm nay chúng ta học Đệ Tử Quy, học Cảm Ứng Thiên, học Thập Thiện Nghiệp, 

học Sa Di Luật Nghi, phải biết tự hạn chế mình đừng yêu cầu ngƣời khác, nếu yêu cầu 

ngƣời khác là sai. Giới luật không phải để yêu cầu ngƣời khác, hoàn toàn là tự mình tu 

hành, phải biết điều này, nếu không ta dùng tâm sai. Không học Phật còn không đọa 

địa ngục, sau khi học Phật rốt cuộc lại vào trong địa ngục, nhƣ vậy Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni phải rơi nƣớc mắt. Ngài không sai, là do ta dùng tâm sai, ta học sai. Chúng ta 

hiểu đạo lý này, đối với hết thảy mọi ngƣời, dù họ làm chuyện sai trái đến đâu, chúng 

ta đừng để trong lòng, vẫn cung kính họ, nhƣ vậy là đúng. Chúng ta lễ kính Chƣ Phật, 

tất cả chúng sanh đều là Chƣ Phật. Giống nhƣ Bồ Tát Phổ Hiền vậy, tu lễ kính, tu xƣng 

tán, tu cúng dƣờng, tu sám hối, nhƣ vậy mới hay. 

Bên dƣới nói tiếp. “Lại gọi là biện vô ngại, khế với chân lý, khởi ngôn thuyết vô 

ngại, gọi là biện vô ngại”. Chân lý là gì? Chính là chân tƣớng sự thật, trong kinh điển 

gọi là thật tƣớng các pháp, chân tƣớng của tất cả pháp, ta hoàn toàn thấu triệt thông đạt. 

Lời nói của ta không trái với chân tƣớng sự thật, đây gọi là chân lý. Trái với chân lý 

gọi là tà lý, lý lệch lạc. 

Tiêu chuẩn của chánh, nói một cách đơn giản nhất, nói một cách cụ thể nhất, đối 

với các bậc cổ thánh tiên hiền chính là ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức. Trong 

Phật pháp chính là tam học giới định tuệ. Đồng học Tịnh tông chúng ta, ngoài tam học 

này ra, chúng ta còn đặt ra năm khoa mục. Tam Phƣớc đặt lên hàng đầu, nó là nguyên 

tắc chỉ đạo tu học cao nhất, đƣợc đặt lên hàng đầu. Thứ hai là Lục Hòa, giao tiếp giữa 

ngƣời và ngƣời, nếu bất hòa trật tự sẽ loạn, đó là hủy mình hủy ngƣời. Muốn làm cho 

Phật pháp hƣng thịnh, lục hòa kính rất quan trọng. Tăng đoàn, vì sao gọi là chúng trung 

tôn? Chúng trong Phật pháp gọi là đoàn thể, đoàn thể tăng là tôn quý nhất, đáng đƣợc 

xƣng tán nhất trong tất cả đoàn thể cõi trời cõi ngƣời. Nguyên nhân là gì? Vì nó lục 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              853/21 

hòa, hòa là quý, ngày nay gọi là hòa thuận, họ thật sự có thể làm đƣợc, thật sự có thể 

thực  hành.  Kiến  hòa  đồng  giải,  giới  hòa  đồng  tu.  Giới  là  giữ  quy  củ,  thân  đồng  trú, 

khẩu vô tranh, ý đồng duyệt, ở sau là lợi đồng quân. Họ thật sự làm đƣợc, tâm địa quả 

thật là thanh tịnh vô nhiễm, chánh mà không tà, tịnh mà không nhiễm, giác mà không 

mê,  vì  thế  họ  đáng  đƣợc  ngƣời  tôn  kính.  Nhƣng  tăng  đoàn  này,  khi  Phật  tại  thế  có. 

Trong  hơn  2000  năm  này,  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  quốc.  Trƣớc  khi  Phật  giáo 

truyền đến Trung quốc, ở Ấn độ có 1000 năm. Trong 3000 năm này, đích thực có tăng 

đoàn lục hòa xuất hiện, xã hội an định, thế giới thái bình, Chƣ Phật hộ niệm, long thiên 

ủng  hộ.  Tăng  đoàn  không  còn,  cùng  sống  với  nhau  trong  một  đạo  tràng,  nhƣng  chí 

hƣớng mỗi ngƣời khác nhau, không cùng một phƣơng hƣớng, nghĩa là kiến hòa đồng 

giải  không  còn.  Không  giữ  quy  củ  nghiêm  khắc,  giới  hòa  đồng  tu  cũng  phá  bỏ,  tam 

nghiệp thân khẩu ý không thể tránh khỏi tạo nghiệp, tranh danh đoạt lợi. Đánh mất đạo 

tâm, đƣơng nhiên không thể nói đến chuyện tu hành. Bởi vậy Tam Phƣớc và Lục Hòa 

là nền tảng của tăng đoàn, có nền tảng này mới có thể nói đến tu hành, nói đến công 

đức, sau đó chúng ta mới nói tam học lục độ. Tam học là giới định tuệ. Lục độ là bố thí, 

trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, bát nhã. Sau cùng là Phổ Hiền Bồ Tát thập đại 

nguyện vƣơng. Năm khoa mục này rất dễ nhớ, nếu không nhớ tức là không làm đƣợc. 

Còn nhƣ có thể ghi nhớ, thƣờng lấy nó để phản tỉnh, kiểm điểm khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ tạo tác của mình. Tƣơng ƣng với điều này là đúng, nghĩa là ta không phạm 

sai lầm. Còn nhƣ trái với điều này, phải thay đổi ngay lập tức. Phải biết rằng tu hành là 

vì  mình, không phải vì ngƣời khác, cũng không phải vì  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni, 

hoàn toàn là vì mình, mình có muốn tiếp tục trôi lăn trong luân hồi hay không. Nếu quả 

thật không muốn tiếp tục lặn ngụp trong luân hồi nữa, nhƣ vậy phải cố gắng tu. Thời 

kỳ mạt pháp, muốn vƣợt thoát luân hồi chỉ có một con đƣờng, niệm Phật cầu sanh Tịnh 

độ, ngoài ra các pháp môn khác đều phải đoạn phiền não. Quý vị thử xem, tam giới 88 

phẩm kiến hoặc ta có thể đoạn đƣợc chăng? Đây không phải nói gì khác, điều thứ nhất 

của  kiến  hoặc  chính là  thân  kiến, ngày  nay  chúng ta  gọi là  tự tƣ  tự  lợi. Chỉ  có trong 

kinh Phật nói với chúng ta, đặc biệt nhấn mạnh vô ngã, sai lầm thứ nhất tức chấp trƣớc 

thân này là ta, phải buông bỏ nó, thân không phải ta. Thân là gì? Thân là ta sở hữu, nhƣ 

áo quần vậy, áo quần không phải là ta, là ta sở hữu. Ta phải khẳng định, phải nhận thức 

rõ  ràng quan niệm  này, cho  nên bỏ  thân này  rất dễ dàng, giống  nhƣ  bỏ áo quần  vậy, 

nếu anh cần, tôi cởi ra tặng anh. Cái tôi vĩnh viễn không chết, thân có chết, giống nhƣ 

áo quần vậy, cũ thì thay. Tôi sẽ thay, thay cái mới. Ngƣời thế gian nói linh hồn không 

chết, đó là thật, nó đầu thai vào trong lục đạo, vứt bỏ thân này. 49 ngày, nó lại đi tìm 

một thân thể khác. 

Linh hồn, thực tế nó không linh, nếu nó linh chắc chắn không đọa vào ba đƣờng 

ác. Đầu thai vào cõi ngƣời, nhất định không đầu thai vào gia đình nghèo khó, vì nó linh 

nên có thể chọn lựa. Cho nên linh hồn là cách xƣng hô tôn kính, trên thực tế nó không 

linh. Khổng tử nói rất hay, ông gọi nó là du hồn. Trong Phật pháp gọi là mê hồn, nó mê 

mà không giác, cho nên gọi nó nhƣ một loại hồn quỷ. Nếu nó giác ngộ, giác ngộ không 

gọi linh hồn, Phật pháp gọi là linh tánh. Họ có sự lựa chọn, có thể làm chủ đƣợc chính 

mình, không bị nghiệp lực dẫn dắt, họ là linh tánh. Ai có thể gọi là linh tánh? Tu đà 

hoàn trở lên đƣợc linh tánh, họ không còn trôi lăn trong luân hồi. Công phu Tu đà hoàn 

vẫn  chƣa  đủ,  còn  phải  chịu  bảy  lần  sanh  tử  ở  cõi  trời  và  cõi  ngƣời  mới  có  thể  vƣợt 

thoát  lục  đạo,  nhƣng  họ  tuyệt  đối  không  đọa  vào  ba  đƣờng  ác.  Vì  sao  không  đọa  ba 

đƣờng ác? Vì phiền não nhẹ, không nghiêm trọng nhƣ chúng ta, phiền não nhẹ. Chúng 

ta biết nghiệp nhân của ba đƣờng ác là tham sân si, tham tâm  là đƣờng ngạ quỷ, sân 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              854/21 

nhuế là đƣờng địa ngục, ngu si là đƣờng súc sanh. Từ đó trở đi, vì sao? Vì họ đã đoạn 

năm loại kiến hoặc, không còn chấp trƣớc thân này, đã phá đƣợc thân kiến, phá biên 

kiến, phá biên kiến nghĩa là không có khái niệm đối lập, không đối lập với tất cả ngƣời 

sự vật. Đối lập là tất cả  mọi phiền não khởi hiện hành, một nhân tố quan trọng nhất. 

Cái tôi không còn, đƣơng nhiên không có đối lập, có cái tôi là có đối lập. Quý vị xem 

tiểu thừa sơ quả, rất khó chứng đƣợc. 

Lại nói, thành kiến không còn, thành kiến là tƣ tƣởng tôi nhƣ thế nào, cách nghĩ 

của tôi nhƣ thế nào, cách làm của tôi ra sao, không có, cái tôi không còn. Vì thế họ có 

thể  hằng  thuận  chúng  sanh,  nghĩa  là  nói  họ  đối  với  tất  cả  ngƣời  sự  vật,  không  có  ý 

niệm khống chế, không có ý niệm chiếm hữu. Lục đạo chúng sanh đều có tập khí này, 

có hành vi này. Trong vô thức thƣờng thích khống chế, thích chiếm hữu, đây đều là tạo 

nghiệp, tạo luân hồi lục đạo, rất phiền phức! Quý vị xem, khó khăn biết bao! 

Chúng  ta  không  đoạn  đƣợc  những  phiền  não  này  phải  làm  sao?  Cố  gắng  niệm 

Phật, cầu sanh Tịnh độ, đây gọi là đới nghiệp vãng sanh, chƣa đoạn những tập khí này 

thì mang theo. Chúng ta phải hiểu về đới nghiệp, các bậc tổ sƣ nói rất hay, đới nghiệp 

quá khứ không đới nghiệp hiện tiền. Hay nói cách khác, ta không học Phật, không biết 

vấn  đề  này,  những  nghiệp  tạo  trƣớc  đây  bỏ  qua  không  truy  cứu,  nghiệp  này  có  thể 

mang theo. Sau khi hiểu rõ vẫn còn tạo, Phật không tha thứ điều này. Nhƣng Phật A Di 

Đà rất từ bi, hôm qua tạo nghiệp hôm nay sám hối đều đƣợc, hôm nay đều có thể vãng 

sanh, từ bi đến tột cùng! Tuy nhiên ta phải chân thành sám hối. Một ngày trƣớc lúc lâm 

chung ta tạo nghiệp, khi lâm mạng chung sám hối đều có thể vãng sanh. Nghe đƣợc lời 

này quý vị cũng đừng vội vui mừng, cho rằng không sao, tôi ngày ngày tạo nghiệp, đến 

khi lâm mạng chung sẽ sám hối, có thể vãng sanh, trong kinh nói nhƣ thế. Theo lý mà 

nói thì không sai, quan trọng là khi lâm mạng chung ta có biết sám hối hay không? Ta 

có nắm chắc hay không? Khi sám hối đầu óc ta rất tỉnh táo, còn nếu khi ta về già mắc 

phải bệnh đãng trí thì phải làm sao? Nhƣ vậy coi nhƣ xong rồi. 

Con ngƣời không đƣợc có tâm cầu may, ngƣời thế gian đều đi vào kẽ hở của pháp 

luật, quý vị cũng muốn luồn kẽ hở của 48 nguyện Phật A Di Đà, nhƣ vậy đƣợc ƣ? Ý 

niệm này quyết định ta không thể vãng sanh, vì thế không đƣợc có ý niệm này. Có ý 

niệm  này  là  đại  bất  kính  với  chính  mình,  đại  bất  kính  đối  với  Phật  A  Di  Đà, đại  bất 

kính đối với Kinh Vô Lƣợng Thọ, hạng ngƣời này sao có thể vãng sanh? Đây là điều 

cần phải biết, tuyệt đối không đƣợc coi thƣờng. 

Ngƣời thật sự niệm Phật cầu vãng sanh, phải giống nhƣ tổ sƣ Ấn Quang vậy, mỗi 

niệm đều cầu vãng sanh, mỗi ngày đều cầu vãng sanh. Cầu vãng sanh, mọi thứ ở thế 

gian đều buông bỏ hết, không có thứ gì mang theo đƣợc. Ta cầu mỗi ngày, đến khi lâm 

mạng chung Phật A Di Đà sẽ đến tiếp dẫn. Ta cầu đƣợc, Phật đã đến, nhƣ vậy là đúng. 

Mỗi niệm cầu, ngày ngày cầu, đừng để những gì thuộc thế gian này vào trong tâm. Có 

cũng tốt, không có cũng rất tốt, hoàn toàn không có gì chƣớng ngại. 

Thực  tế  mà  nói,  lúc  Nhan  Hồi  còn  sống,  đến  vấn  đề  ăn  mặc  đều  thành  vấn  đề, 

sống trong ngôi nhà rách nát, vì sao mỗi ngày ông hoan hỷ an vui nhƣ thế? Vì ông đã 

nhìn thấu suốt, tất cả đều là vật ngoài thân. Thân thể mạnh khỏe, niệm Phật nhiều hơn, 

thân thể không đƣợc khỏe, cố gắng niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, nhƣ vậy an vui biết 

bao. Chẳng hề âu lo, cũng không hề vƣớng bận, đây gọi là ngƣời niệm Phật, ngƣời nhƣ 

vậy sao có thể không vãng sanh? Phải hiểu chân lý của Phật, tâm phải chánh, nhất định 

phải đoan chánh. 

Câu ở sau nói với chúng ta, “nhân dân nƣớc này”, thế giới Cực Lạc, nƣớc này là 

thế giới Cực Lạc. “Do thành tựu tất cả trí tuệ, cho nên đƣợc vô biên biện tài. Lấy tứ vô 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              855/21 

ngại  biện, hoằng  dƣơng  diễn  thuyết  pháp  yếu”.  Đây  là  nói  với  chúng  ta,  thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc, thành tựu vô cùng thù thắng là gì? Sanh đến thế giới Cực Lạc, ta đầy 

đủ  bốn  loại  vô  ngại  biện  tài  này.  Thế  giới  này  quả  thật  thù  thắng,  đến  thế  giới  tây 

phƣơng Cực Lạc ta đƣợc 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, không có gì khác với A 

Duy Việt Trí Bồ Tát. Nhƣng phải biết rằng, đây không phải tự  mình tu đƣợc, là nhờ 

nguyện lực của Phật A Di Đà gia trì, ta mới hƣởng thụ lợi ích thù thắng này. Đƣợc lợi 

ích này ta có năng lực lên thuyền từ đi khắp mƣời phƣơng thế giới, đến lúc đó ta không 

còn thấy địa cầu mà mình đã ở. Rất nhiều tinh cầu ta đều từng ở qua, ta biết hết tất cả, 

ngƣời có duyên với mình không biết có bao nhiêu mà kể. Không phải chỉ tinh cầu này 

có duyên với mình, ngƣời của rất nhiều tinh cầu khác đều có duyên với mình, ta đều 

biết  hết.  Họ  có  cảm,  ta  đều  có  ứng.  Ta  có  năng  lực  nhƣ  Chƣ  Phật  Bồ  Tát  vậy,  thừa 

nguyện tái sanh. Chúng sanh có cảm ta có ứng, ứng là thừa nguyện tái sanh. Nguyện gì? 

Là chúng sanh vô biên thề nguyện độ, ta từng phát nguyện này. Bất luận là có ý hay vô 

ý, đến lúc này tất cả đều phải thực hiện. Đáng dùng thân gì để độ thoát, ta liền hiện 

thân đó, quả là không thể nghĩ bàn! Có thể hiện thân Phật chăng? Đƣơng nhiên đƣợc, 

nhƣ 32 ứng thân của Bồ Tát Quán Thế Âm vậy. Đáng dùng thân Phật để độ liền hiện 

thân Phật, đáng dùng thân Bồ Tát để độ liền hiện thân Bồ Tát, tất cả thân đều có thể 

hiện. 

Nếu chúng ta thật sự hiểu, nhận thức sự trang nghiêm thù thắng của thế giới Cực 

Lạc, sao có thể không đi? Huống gì đến thế giới Cực Lạc, vô lƣợng vô biên pháp môn 

ta đều đạt đƣợc, một kinh thông tất cả kinh thông. Không những tất cả kinh Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt 49 năm ta đều thông, mà vô lƣợng vô biên hằng hà sa 

số kinh điển của tất cả chƣ Phật trong ba đời mƣời phƣơng nói ta đều thấu triệt. Có cần 

đến nơi này chăng? Có đáng để đến đó chăng? Cần đi đƣờng vòng nữa không? Tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, khó! Đức Phật gọi đây là đƣờng khó đi, pháp môn này gọi là 

đƣờng dễ đi. Khi đã đạt đƣợc đƣờng dễ đi, đƣờng khó đi hoàn toàn biến thành đƣờng 

dễ đi, ta đạt đƣợc tất cả. Không phải nói ta đạt đƣợc pháp môn này, các pháp môn khác 

không đạt đƣợc, nhƣ vậy ta cần phải suy nghĩ lại. Đạt đƣợc điều này, tất cả đều đạt 

đƣợc, nhƣ vậy không cần phải suy nghĩ gì cả. Đây là chân lý, không phải là lý lệch lạc. 

Phải  nghĩ  lại  xem, chúng  ta  ngày  nay  tập  khí  phiền  não  của  bản  thân  quá  nặng, 

nghiệp  chƣớng  quá  nặng.  Hoàn  cảnh  tu  học  hiện  tại  của  chúng  ta,  chƣớng  nạn  này 

nghiêm  trọng biết bao. Sau khi  đã  hiểu  rõ  tất  cả,  mới  biết  chỉ có  pháp  môn  này, bản 

thân chúng ta mới chắc chắn đi đến đích, có thể thành tựu, ngoài ra bất kỳ pháp môn 

nào đều không chắc chắn. Đây là lời nói thật, không phải giả. 

Khi tôi mới học Phật, thầy Lý giới thiệu pháp môn Tịnh độ cho tôi, tôi không thể 

phản đối, nhƣng tôi không cam tâm tình nguyện. Tự cho rằng không tệ, không muốn 

học tôn giáo của các bà cụ. Tôi dùng thời gian20 năm, mới thật sự tiếp thu, Đức Phật 

nói pháp khó tin, tôi đã tin. Quý vị xem, tôi học Phật suốt 20 năm mới tiếp nhận, mới 

tin Tịnh độ, mà còn không phải ngƣời khác khuyên, ngƣời khác khuyên, ai khuyên tôi, 

tôi cũng hoan hỷ, tôi cũng tán thán, nhƣng không học nó. Tôi có thể tin vào pháp môn 

này đều nhờ Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Pháp Hoa, Kinh Lăng Nghiêm, vì sao vậy? Vì 

những đại kinh này sau cùng đều trở về Tịnh độ, tôi tin từ chỗ này. Đặc biệt thấy trong 

Kinh  Hoa  Nghiêm,  Bồ  Tát  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Thiện  Tài  Đồng  Tử  biểu  trƣng  cho 

chúng ta. Quay đầu lại thấy chƣơng Viên Thông thứ 25 trong Kinh Lăng Nghiêm, tôi 

liền  thấu  triệt.  Trƣớc  đây  giảng  Kinh  Lăng  Nghiêm  đều  không  hiểu,  tôi  giảng  Kinh 

Lăng Nghiêm rất tƣờng tận, chƣơng viên thông thứ 25 không đặc biệt biểu hiện về Bồ 

Tát Đại Thế Chí, không làm đƣợc. Vì sao vậy? Vì nhìn sai, chỉ nhìn thấy pháp môn đặc 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              856/21 

biệt là Bồ Tát Quán Thế Âm, không nhận ra Bồ Tát Đại Thế Chí cũng là pháp môn đặc 

biệt. Vì vị trí Bồ Tát Đại Thế Chí, thực tế mà nói là rất ẩn, không dễ nhận ra. Chƣơng 

viên thông thứ 25 là sắp theo thứ tự, Bồ Tát Quán Thế Âm đặt ở vị trí thứ hai, họ đƣa 

ngài lui sau cùng, điều này quá rõ ràng. Vốn đặt ở vị trí thứ hai, nay lại sắp ở sau cùng. 

Hai vị Bồ Tát Đại Thế Chí và Bồ Tát Di Lặc, Đại Thế Chí ở trƣớc, Bồ Tát Di Lặc ở 

sau. Nhƣng theo thuận tự trong kinh, Bồ Tát Di Lặc ở trƣớc, Bồ Tát Đại Thế Chí ở sau. 

Hai vị này thay đổi vị trí, chúng ta không dễ phát hiện. 

Sau khi tôi nhìn thấy trong Kinh Hoa Nghiêm, liền nghĩ đến Bồ Tát Đại Thế Chí. 

Bồ Tát Đại Thế Chí là pháp môn đặc biệt trong hai mƣơi lăm viên thông, không phải 

pháp môn bình thƣờng. Vì sao Bồ Tát Đại Thế Chí không để sau cùng? Bồ Tát Đại 

Thế Chí là pháp môn niệm Phật, phổ độ biến pháp giới hƣ không giới. Quán Thế Âm 

Bồ Tát Nhĩ Căn Viên Thông Chƣơng, có lợi ích nhất đối với chúng sanh trên địa cầu 

chúng ta, nên đặt ngài ở sau cùng. Hai ngài đều sắp xếp rất đặc biệt, sắp xếp đặc biệt 

nghĩa là pháp môn đặc biệt, ở sau Kinh Lăng Nghiêm nói về vấn đề này rất rõ ràng 

minh bạch. Trƣớc đây từng giảng mấy lần Kinh Lăng Nghiêm, nhƣng đều không đƣợc 

viên mãn, đều có sự hối tiếc. Ngàn kinh vạn luận không có bộ kinh nào không trở về 

Tịnh độ, chúng ta không thể không biết điều này. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 







Tập 236 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:29.12.2010 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 289, hàng thứ tám, bắt đầu xem từ câu: “Thiện đàm chƣ 

pháp mật yếu”. “Thiện đàm chƣ pháp mật yếu là nguyện thiện đàm pháp yếu thứ 34”. 

Bên dƣới là chú giải của Hoàng Niệm Lão. “Bí nghĩa là bí mật uyên áo, tức là nói 

pháp môn uyên thâm. Nghĩa bí mật còn gọi là pháp môn ẩn mật, không dễ hiển thị cho 

ngƣời khác thấy”. Chúng ta xem mấy câu này trƣớc. Bí không phải bí mật, phàm là bí 

mật  tức  không  thể  nói  với  ngƣời  khác,  đại  khái  đều  không  phải  việc  tốt.  Trong  Phật 

pháp không có bí mật, nó có sự thâm mật, quá thâm sâu, lý quá sâu sắc, không dễ nói 

rõ ràng. Nói đều không dễ huống gì nghe? Cho nên nó có ý nghĩa thâm  mật. Trong 

kinh điển đại thừa có Kinh Giải Thâm Mật, cho nên đích thực nó có thâm mật. Thâm 

mật đa phần là nói về tự tánh, tự tánh không dễ lãnh hội. Vì nó không phải hiện tƣợng 

vật chất, không phải hiện tƣợng tinh thần, cũng không phải hiện tƣợng tự nhiên. Hiện 

nay  cái  gọi là triết học, khoa  học đối với  nó  cũng đành  chịu, đều  không  thể tiếp xúc 

đến biên duyên của nó, nó rất thâm sâu. Chƣ Phật Nhƣ Lai đối với vấn đề này thƣờng 

nói: “chỉ có chứng đƣợc mới biết”, ta không tự mình chứng đƣợc thì không thể biết 

đƣợc. Đa phần ví nhƣ uống nƣớc, “nhƣ ngƣời uống nƣớc, nóng lạnh tự biết”. Chúng ta 

uống ly nƣớc này vào, quý vị hỏi rốt cuộc là lạnh hay là nóng? Rất khó nói một cách rõ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              857/21 

ràng, nói nhƣ thế nào quý vị cũng không biết, quý vị tự uống một hớp sẽ biết. Nếu ta 

không tự thân nếm sẽ rất khó lý giải, đều là nói chung chung. Trong kinh điển đại thừa, 

trong Tông môn nói: “hƣớng lên trên một bậc”, tức là chỉ ý nghĩa thâm mật này. 

“Pháp môn thâm sâu uyên áo”, uyên áo cũng nghĩa là thâm sâu. “Lại bí mật”, bí 

vẫn là thâm mật, vẫn là ý nghĩa thâm mật. “Nói pháp môn ẩn mật”, ẩn chính là tự tánh. 

Hiển dễ nói, dễ biết, khoa học và triết học thảo luận nghiên cứu, ẩn quá khó. Triết học 

nghiên cứu ẩn mật, mà khoa học hoàn toàn rõ ràng, nó nhất định phải quan sát đƣợc. 

Hiện nay dùng máy móc tinh vi, ví dụ quan sát vật chất, vật chất rốt cuộc là gì, mấy 

ngàn năm nay đều không giải đáp đƣợc. Hiện nay các nhà lƣợng tử lực học đã giải đáp 

cho chúng ta, đây là hiển không phải ẩn, ẩn họ cũng đành chịu. Tự tánh là ẩn, A lại da 

không phải ẩn, vì sao vậy? Vì A lại da là từ động mà sinh ra, từ hiện tƣợng dao động 

phát sinh. Hiện tƣợng dao động không phải ẩn, cho nên các nhà khoa học có thể quan 

sát đƣợc. Dùng khoa học kỹ thuật tiên tiến, máy móc tinh vi có thể quan sát đƣợc. Nếu 

ẩn mật thì không thể, ẩn mật không quan sát đƣợc. Nhƣ tôi vừa mới nói hiện tƣợng vật 

chất, hiện tƣợng tinh thần, hiện tƣợng tự nhiên đều là hiển không phải ẩn. Nhƣng có 

thể  sanh  có  thể  hiện  đó  là  tự  tánh, tự  tánh  thì  không  thể, đệ  lục  ý  thức  không  duyên 

đƣợc tự tánh. Ngày nay bất luận nói thái không vật lý hay là nói về lƣợng tử lực học, 

đây là thế giới vi quan, tất cả đều không duyên đƣợc tự tánh. Cho nên ẩn mật hay thâm 

mật đều nói đến ý này, nghĩa là tâm chúng ta dùng đều là vọng tâm, không phải chân 

tâm. Vọng tâm vĩnh viễn không duyên đƣợc chân, những gì thuộc về chân đều không 

thể  đạt  đƣợc.  Những  gì  thuộc  về  chân  phải  dùng  cách  nào  mới  thấy  đƣợc  nó?  Phải 

dùng  chân  tâm,  chân  thấy  đƣợc  chân,  chân  có  thể  thấy  đƣợc  vọng,  vọng  thấy  đƣợc 

vọng, vọng không thấy đƣợc chân. Đây là sự thật, là thật tƣớng các pháp. Đức Phật dạy 

chúng ta, buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, quả thật sẽ thấy đƣợc. 

Hãy ghi nhớ một câu rất quan trọng, chân biết đƣợc vọng, vì thế sau khi kiến tánh, thập 

pháp giới y chánh trang nghiêm không có gì ta không biết. Sau đó ta sẽ hiểu, các bậc 

cổ đức xƣa nay họ không trọng tri thức, họ trọng khai ngộ. Khi đã khai ngộ, cái biết đó 

là cái biết chân thật, hoàn toàn không có chút sai lầm nào. Chúng ta dùng đệ lục ý thức 

để nhận biết nó, cái biết này có khi nhận sai, đây là điều thƣờng xuyên xảy ra. Tự cho 

mình đúng, thƣờng có tình trạng này. Nhƣng ngƣời kiến tánh là cái biết chân thật, tuyệt 

đối không có sai lầm. Họ nói ra chúng ta không cho là đúng, nhƣng họ nói là thật. Nếu 

chúng ta không cho là đúng là do ta thấy sai. 

Trí tuệ chân thật, kinh này nói về ba loại chân thật. Chân thật rốt ráo đó chính là 

tự tánh, đây là thâm mật. Trí tuệ chân thật, lợi ích chân thật, ba loại này đều thâm mật, 

không phải ẩn mật chính là thâm mật. Chúng ta có thể nói tự tánh, chân thật rốt ráo là 

ẩn mật, còn trí tuệ chân thật và lợi ích chân thật là thâm mật. Nhƣ vậy đích thực là có 

độ sâu, ngƣời có tri thức cạn cợt không thể hiểu đƣợc. 

Nhƣ vậy chúng ta mới thật sự hiểu đƣợc, vì sao cổ nhân nhất định phải khai ngộ, 

không khai ngộ không đƣợc coi là thành tựu, dù đọc nhiều sách đến đâu. Đến Nho giáo 

cũng là thái độ này, dù học nhiều đọc nhiều đến đâu, gọi là học vấn ghi nhớ. Ta đọc 

nhiều, xem nhiều, ta ghi nhớ, ký ức tốt, có thể ghi nhớ. Học vấn ghi nhớ này không đủ 

để làm thầy của ngƣời khác, ý nghĩa của câu này rất sâu xa. Nếu lấy tiêu chuẩn này để 

nhìn ngƣời thầy, vậy thế gian này có đƣợc mấy ngƣời thầy? Quá khó, chắc không tìm 

đƣợc ai. Bây giờ chúng ta có thể nhớ đƣợc một vài điều, đều là học vấn ghi nhớ. Thời 

gian học dài, số lần nói cũng nhiều, tự nhiên hình nhƣ đều ghi nhớ. Không cố tình nhớ, 

tự nhiên ăn sâu vào trí óc, đây vẫn là học vấn ghi nhớ, không phải khai ngộ. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              858/21 

Nhƣ đại sƣ Huệ Năng chính là tấm gƣơng tốt, nhƣ vậy mới là khai ngộ, không 

phải học vấn ghi nhớ. Ta đƣa kinh điển đến thỉnh giáo ngài, đọc cho ngài nghe, ngài sẽ 

giải  thích  rất  tƣờng  tận  thấu  đáo.  Ngài  biết  ta  bị  chƣớng  ngại  ở  chỗ  nào,  ngài  có 

phƣơng tiện thiện xảo giúp ta gỡ bỏ chƣớng ngại, khiến ta cũng ngộ nhập, ngài có bản 

lĩnh  này.  Nhƣng  bản  thân  ta  phải  có  điều  kiện,  nếu  nhƣ  tự  mình  chƣớng  ngại  trùng 

trùng, nhƣ vậy thì hết cách rồi. Ta tiếp xúc với những ngƣời này, bản thân sắp đến ranh 

giới của khai ngộ, chỉ thiếu một chút xíu nhƣ thế mà không sao ngộ nhập, ngài giúp ta 

rất dễ. Nếu nhƣ không có đƣợc trình độ nhƣ vậy, ta đến gặp ngài cũng chỉ uổng công. 

Ngài  chỉ  dạy  cho  ta  những  điều  thông  thƣờng,  kết  chút  pháp  duyên  với  ta  mà  thôi. 

Cuộc đời của đại sƣ Huệ Năng, giúp ngƣời khai ngộ chỉ có 43 ngƣời. Quý vị xem suốt 

cuộc đời có bao nhiêu ngƣời đến thân cận ngài? Nhƣng có 43 ngƣời khai ngộ, điều này 

quả không đơn giản, chƣa từng có trong lịch sử. Trƣớc đại sƣ Huệ Năng, bất kỳ ai dạy 

đệ tử, có đƣợc hai ba ngƣời khai ngộ đã là không tệ, sau ngài Huệ Năng cũng không 

thấy. Chỉ riêng một lần này, hoa đàm xuất hiện, 43 ngƣời đại triệt đại ngộ. 

Tịnh tông thù thắng, Tịnh độ tông vào thời đại Đông Tấn, trƣớc đại sƣ Huệ Năng, 

thời của đại sƣ Cƣu Ma La Thập. Cùng thời đại. Đại sƣ Huệ Viễn thành lập niệm Phật 

đƣờng Đông Lâm tại Lô Sơn, ngƣời cùng chí hƣớng có 123 ngƣời đều đƣợc vãng sanh, 

quý vị xem thù thắng biết bao. Bây giờ chúng ta biết trạng thái vãng sanh là gì, những 

gì trong 48 nguyện nói là vãng sanh. Ngƣời vãng sanh còn thù thắng hơn cả khai ngộ, 

điều này quả là khó đƣợc. Tuy họ chƣa khai ngộ, nhƣng trí tuệ, thần thông, đạo lực, tác 

dụng của họ không khác gì ngƣời minh tâm kiến tánh. Nên biết, đây là 48 nguyện của 

Phật A Di Đà gia trì ta mới đƣợc nhƣ thế, nhƣng ta phải vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc  mới  có  thể đạt đƣợc. Ta  chƣa  vãng  sanh, đù  đọc  nhƣ  thế nào  thì 48 nguyện  này 

cũng không gia trì đƣợc, cũng đành chịu, nhất định phải hạ quyết tâm. Biết đƣợc lợi 

ích này, quả thật là thù thắng hy hữu, còn cao hơn so với đời này minh tâm kiến tánh, 

đều thù thắng hơn đại khai viên giải hay bất kỳ pháp môn nào. Dùng phƣơng pháp gì? 

Chính là dùng một câu danh hiệu Phật. Nhất định phải biết, một câu Phật hiệu tức là 

tam học giới định tuệ, một câu Phật hiệu chính là sáu ba la mật của Bồ Tát, một câu 

Phật hiệu chính là Phổ Hiền Bồ Tát thập đại nguyện vƣơng, nhƣ vậy mới thật sự hiểu 

rõ  ràng  minh bạch câu  Phật hiệu này. Câu  Phật  hiệu này  chính là tổng  kết  của tất cả 

kinh điển, mà hết thảy Chƣ Phật trong ba đời mƣời phƣơng khắp biến pháp giới hƣ 

không giới đã nói, quý vị xem không vi diệu sao đƣợc? Quý vị nghĩ xem trong đời này 

có thể niệm câu Phật hiệu này đến đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh chăng? Đƣợc, 

vì  sao  vậy?  Vì  nếu  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc,  họ  liền  đại 

triệt  đại  ngộ.  Đại  triệt  đại  ngộ  là  cảnh  giới  gì?  Là  pháp  thân  Bồ  Tát,  không  những 

ngang bằng với thành tựu của tu Hoa Nghiêm tam muội, mà còn vƣợt qua. Quý vị thử 

nghĩ xem, siêu việt ở chỗ nào? Siêu việt ở sự gia trì của Phật A Di Đà. Không có bổn 

nguyện của Phật A Di Đà gia trì, họ bình đẳng với pháp thân Bồ Tát, đƣợc 48 nguyện 

của Phật A Di Đà gia trì sẽ vƣợt hơn họ, pháp này không phải pháp nhỏ. 

Hôm  nay  chúng  ta  lãnh  hội  đƣợc  ý  nghĩa  này,  có  thể  nhận  thức  đƣợc  cảnh  giới 

này, quả là không đơn giản chút nào. Làm sao chúng ta lãnh hội đƣợc? Quý vị thử nghĩ 

xem, vẫn là oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, nếu ngài không gia trì làm 

sao chúng ta biết đƣợc? Làm sao chúng ta có thể nói ra đƣợc? Đây không phải chúng ta 

chứng đƣợc. Vì thế Tông môn, Giáo môn, Hiển giáo, Mật giáo, một câu A Di Đà Phật 

bao gồm tất cả, thống nhiếp. Quý vị không niệm Phật thì niệm gì? Nói cho quý vị biết, 

thậm chí tất cả kinh giáo đều không cần, chỉ cần chuyên tâm niệm danh hiệu Phật A Di 

Đà, vì sao vậy? Vì câu danh hiệu này bao hàm hết tất cả, tuyệt diệu vô cùng. Khi đã 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              859/21 

nhất tâm niệm câu Phật hiệu này, mọi thiên tai đều đƣợc tiêu trừ. Thiên tai cá nhân là 

phiền não, là tập khí, là bệnh khổ, tiêu diệt hoàn toàn. Thiên tai cộng nghiệp, hiện nay 

trên  địa  cầu  thiên  tai  xảy  ra  liên  miên,  đây  là  thiên  tai  của  cộng  nghiệp.  Một  ngƣời 

niệm Phật cũng có thể tiêu trừ thiên tai cộng nghiệp, thật không thể nghĩ bàn. Ngƣời 

niệm Phật càng nhiều, họ cần phải biết cách niệm Phật, phải hiểu ý nghĩa niệm Phật, là 

niệm Phật thật không phải giả. Không phải thấy ngƣời ta niệm Phật thì niệm theo, hoàn 

toàn  không  hiểu  ý  nghĩa,  nhƣ  vậy  sức  mạnh  niệm  Phật  đó  không  lớn.  Không  phải 

không có sức mạnh, có nhƣng không lớn, vì sao vậy? Vì không tƣơng ƣng với tâm. 

Niệm Phật, quý vị xem chữ niệm, trên là kim, dƣới là tâm, hiện tại trong tâm có 

Phật A Di Đà, phải niệm nhƣ vậy mới đƣợc. Miệng niệm mà trong tâm không có Phật 

cũng  vô  dụng,  cổ  nhân  nói:  “hét  khô  cổ  họng  chỉ  hoài  công”.  Cũng  không  phải  nói 

hoàn toàn vô ích, chỉ cần ta chịu niệm một tiếng, niệm một câu dù không để trong tâm, 

trong A lại da cũng trồng đƣợc hạt giống, nhƣng đời này không khởi tác dụng. Đến đời 

sau kiếp sau, nó trở thành hạt giống cho ta niệm Phật vãng sanh, ta đã có chủng tử. 

Đây là nói về ẩn mật, thâm mật. Danh hiệu Phật A Di Đà là ẩn mật hay thâm mật 

đều có. Từ trên tánh mà nói là ẩn mật, từ tƣớng mà nói là thâm mật, tƣớng dụng đều là 

thâm mật, ngƣời khác không dễ nhận ra. Đến Chƣ Phật Bồ Tát đều không dễ, Chƣ Phật 

Bồ Tát nói cho chúng ta bộ Kinh Vô Lƣợng Thọ này một cách thấu triệt, chỉ có thể nói 

đến cảnh giới này. Lên cao hơn nữa, đó là vấn đề của mỗi chúng ta, tự ta phải đi vào. 

Giống nhƣ đƣa đƣờng đƣa đến cổng, nói với chúng ta rằng, cửa ở đó, quý vị hãy vào đi! 

Phải tự ta đi vào đó mới đƣợc, không đi vào vĩnh viễn không thể chứng đƣợc. 

Liên  kết  hai  chữ  “bí  yếu”  lại,  “bí  yếu,  nhƣ  trong  Pháp  Hoa  Văn  Cú  Ngữ 

nói”_Pháp Hoa Văn Cú có mƣời quyển, do đại sƣ Trí Giả trƣớc tác. “Hơn 40 năm, tích 

chứa trong tâm Phật mà không ai biết, gọi là bí. Một con đƣờng nhất thừa, thống nhiếp 

vạn đƣờng, cho nên gọi là yếu”. Câu này là khen ngợi Kinh Pháp Hoa, Kinh này là bí 

yếu của đại thừa. “Thiện đàm chƣ pháp bí yếu”, chính là Đức Phật vì chúng sanh giảng 

bộ Kinh Pháp Hoa này. 

Chúng ta biết trong kinh điển đại thừa, chƣ vị tổ sƣ đại đức nói với chúng ta, Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện thành đạo ở thế gian này, ngài làm nhƣ thế cho chúng ta 

thấy.  Tôi  thƣờng  nói,  ngài  thể  hiện  cho  hàng  phần  tử  tri  thức  thấy.  Vì  sao  vậy?  Vì 

chúng  sanh  ở  thế  gian  này,  khó  độ  nhất  là  phần  tử  tri  thức.  Họ  có  thành  kiến,  có  tƣ 

tƣởng của riêng mình, cho nên rất phiền phức. Hàng thƣợng trí và hạ ngu đều dễ độ, 

bậc  thƣợng  trí  nghe  một  biết  mƣời,  hàng  ngƣời  này  không  nhiều.  Ngƣời  nhƣ  đại  sƣ 

Huệ  Năng  không  nhiều, quá  ít, họ  rất  dễ độ. Quý  vị  thấy  Ngũ  tổ  độ  ngài, không phí 

chút sức lực nào, hai ba tiếng giải quyết hết mọi vấn đề. Ngài ở Hoàng Mai tám tháng 

đều ở dƣới nhà bếp chẻ củi giã gạo, nhƣ vậy là sao? Là tu phƣớc, không thể không có 

phƣớc báo. Không có phƣớc báo, tƣơng lai giảng kinh thuyết pháp không có ai nghe, 

phải phƣớc tuệ song tu. Ngài ở Hoàng Mai tám tháng là tám tháng tu phƣớc, còn tu tuệ 

chính là  lúc nửa đêm  canh ba  Ngũ tổ  thuyết  pháp  cho  ngài nghe, theo tôi nhiều nhất 

khoảng hai tiếng. Ngũ tổ giảng cho ngài nghe đại ý Kinh Kim Cang, nói đến “ƣng vô 

sở trụ nhi sanh kỳ tâm” ngài lập tức khai ngộ. Khai ngộ rồi, ở sau không cần giảng nữa, 

ngài hiểu rõ tất cả, thông triệt hoàn toàn, đây là hàng thƣợng thƣợng căn. 

Hàng  trung  căn  chiếm  đại  đa  số,  khoảng  chín  mƣơi  mấy  phần  trăm.  Ngày  nay 

chúng  ta  gọi  họ  là  phần  tử  tri  thức,  chiếm  đại  đa  số,  những  ngƣời  khó  độ  nhất. Đức 

Phật thuyết pháp 49 năm là vì hạng ngƣời này, từ bi đến tột cùng. Hạng hạ hạ căn, họ 

không có tri thức lại thật thà, bảo họ niệm một câu A Di Đà Phật, họ niệm rốt ráo suốt 

đời không thay đổi. Niệm khoảng năm ba năm, họ thật sự thành công, biết trƣớc giờ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              860/21 

chết, tự tại vãng sanh, cũng không hề sanh bệnh, đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh. Ai 

làm đƣợc điều này? Đây là hàng hạ hạ căn. 

Trƣớc đây thầy Lý nói, cái ngu đó ngu không ai bằng, thầy nói rằng thầy muốn 

học hàng hạ ngu nhƣng học không giống, học suốt mấy mƣơi năm đều không giống, có 

thể  thấy  điều  đó  không  dễ.  Thông  thƣờng  chúng  ta  nói,  hạng  ngƣời  đó  không  có  tri 

thức, không  có  học  hành, không  biết  chữ, tuy  nhiên  thiện  căn  họ  sâu  dày.  Thiện  căn 

sâu dày biểu hiện ở đâu? Biểu hiện ở sự thật thà, nghe lời, y giáo phụng hành, họ biểu 

hiện ở đây. Quả thật phần tử tri thức không bằng họ, họ có thể tu hành chứng quả, phần 

tử tri thức rất khó khăn. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ứng hóa ở thế gian này, đối tƣớng giáo hóa chủ yếu là 

tầng lớp phần tử tri thức, hiếu học! 19 tuổi ngài ra đi tham học, tất cả Tôn giáo, tất cả 

học phái của Ấn độ đƣơng thời ngài đều đến tham học. Việc tham học vào thời Ấn độ 

cổ,  tôi  tin  rằng  cũng  gần  giống  nhƣ  chúng  ta,  ngƣời  tham  học  đến  chỗ  nào  đó,  phải 

phục vụ những việc nặng nhọc cho thầy. Hay nói cách khác, muốn đến đƣợc nơi dạy 

học của thầy, hoặc đến gia đình của thầy làm công quả, làm khoảng 10 ngày nửa tháng, 

hoặc là ba tháng nửa năm, ở đó học đƣợc bản lĩnh của họ. Khi không còn gì để học họ 

liền đi đến một nơi khác, ngài học học suốt 12 năm. 

Chúng ta biết, thời gian có dài có ngắn, khó thì thời gian học dài một chút, còn 

nhƣ đơn giản dễ học thì mất ít thời gian. Suốt 12 năm, tham học tất cả các học phái và 

chuyên gia học giả đƣơng thời của Ấn độ. 30 tuổi lại một lần nữa thị hiện cho chúng ta 

thấy, ngài học xong tất cả thì sao? Học rồi nhƣng vẫn không giải quyết đƣợc vấn đề! 

Ấn độ cổ, họ tu hành rất sùng bái thiền định, cao siêu hơn Trung quốc, quả thật là 

đứng đầu trên toàn cầu, vì sao vậy? Vì thiền định có thể đột phá tầng không gian, khiến 

công năng của sáu căn tăng trƣởng vƣợt bậc. Họ có thể thấy đƣợc điều mà chúng ta 

không thể thấy, họ nghe đƣợc cái ta không thể nghe, đầy đủ năm loại thần thông, họ có 

năng lực này. Không cần dùng đến máy móc của khoa học, có thể nhìn thấy vi khuẩn 

trong giọt nƣớc. Đức Phật thấy trong một giọt nƣớc, có tám vạn bốn ngàn con vi trùng, 

là  thật  không  phải  giả.  Tôi  cũng  nhìn  thấy,  tôi  nhờ  kính  hiển  vi  để  thấy,  không  phải 

dùng  mắt  thịt  để thấy. Năm  ngoái tôi trị bệnh răng, bệnh  nha chu. Vốn  chúng ta đều 

không biết, giữa kẻ răng chúng ta thấy hình nhƣ có thứ dơ bẩn màu đen, đó chính là 

bệnh nha chu. Rất nghiêm trọng, nhƣng bản thân chúng tôi đều không biết. Bác sĩ dùng 

cây kim khơi ra một tí vật màu đen dính trên đầu cây kim, sau đó đặt mũi kim này vào 

nơi kính hiển vi, kết nối kính hiển vi với máy chiếu, để chúng tôi xem trên màn hình 

tivi. Vô số vi trùng, giống nhƣ con giòi vậy, nó lúc nhúc nhiều vô số. Bác sĩ nói với tôi, 

thầy xem đáng sợ biết bao. Đúng là làm tôi hết hồn, không ngờ nó khủng khiếp đến thế. 

Ông ta nói, bệnh nha chu của thầy lẽ ra phải trị từ 10 năm trƣớc, thầy đã trễ mất mƣời 

năm.  Cũng  may  thầy  là  ngƣời  giảng  kinh,  nếu  không  từ  lâu  không  chịu  đƣợc,  quá 

nghiêm trọng. Tôi hỏi, bác sĩ phóng lớn bao nhiêu lần? Ông ta nói 3600 lần. Tức là chỉ 

một chút đầu cây kim, phóng lớn ra toàn màn hình ti vi, nhìn thấy chẳng khác nào bầy 

giòi đang bò lúc nhúc trong đó. Quý vị xem, tôi đã sống hơn 80 tuổi nhƣng không biết 

cách đánh răng, đến khi đi trị nha chu bác sĩ mới bày cách đánh răng. Ông ta nói không 

cần đánh răng, cũng không cần đánh lợi, vậy đánh cái gì? Chỉ cần đánh giữa kẽ răng, 

đừng để thứ dơ bẩn mắc trong kẽ răng, nếu thấy một chút dơ bẩn, đó là vi khuẩn. Rất 

nhiều vi khuẩn tích lũy trong đó, ta mới có thể nhìn thấy. Mấy mƣơi con vi khuẩn, mấy 

trăm con vi khuẩn ta không nhìn thấy đƣợc. Ông nói với chúng tôi, khi dùng bàn chải 

đánh răng, lông bàn chải quá cứng cũng không đƣợc, mềm quá cũng không tốt. Phải 

thích hợp, mềm vừa phải. Dùng kem gì không quan trọng, điều này không liên quan gì 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              861/21 

lớn lao. Quan trọng nhất là dùng nƣớc rửa nó thật sạch, không đƣợc có chút dơ bẩn nào. 

Ông còn nói cho chúng tôi biết cần đánh răng vào lúc nào? Chỉ cần ăn thức ăn, sau khi 

ăn xong ba phút là phải đi đánh răng, rửa bàn chải sạch sẽ, nhƣ vậy mới an toàn. Tất cả 

chúng ta đều rất lơ là vấn đề này, bình thƣờng đánh răng vào giờ nào? Sáng sớm đánh 

răng  một  lần,  tối  trƣớc  khi  ngủ  đánh  thêm  lần  nữa,  lại  không  biết  cách  đánh  răng, 

không biết đánh ở đâu. Sống đến 80 tuổi đều không biết cách đánh răng. 

Quý vị  nói  đƣơng  thời ngƣời tu hành, thực  tế  mà  nói  chắc  chứng đƣợc nhị quả, 

tam quả là có thể nhìn thấy, thiên nhãn họ có thể thấy đƣợc những vi khuẩn này. Tam 

quả A na hàm có thần túc thông, họ có thể biến hóa, có thể phân thân, từ một thân phân 

ra rất nhiều thân, có năng lực này. 

Khoa học hiện nay không làm đƣợc điều này, nếu khoa học so với ngƣời của Ấn 

độ cổ, đúng là thua quá xa. Không có máy móc khoa học không làm đƣợc gì cả, còn 

ngƣời của Ấn độ cổ không cần đến máy móc, hoàn toàn dùng thiền định, tứ thiền bát 

định, bắt đầu học Phật là phải học thiền định. Tứ thiền bát định không phải do Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni dạy, là đạo Bà la môn thời cổ đại truyền lại, Bà la môn giáo ra 

đời  sớm  hơn  Phật  giáo  ít  nhất  1000  năm.  Tôi  từng  tiếp  xúc  với  họ,  hiện  nay  thông 

thƣờng gọi là đạo Hindu, tức là một chi phái hậu duệ của Bà la môn giáo. Nhƣng hiện 

nay  tu  thiền  định,  đắc  thiền  định  cũng  rất  ít,  vì  sao  vậy?  Vì  tâm  loạn,  tạp  niệm  quá 

nhiều, làm hƣ hoại thiền định, ngồi thiền mà tâm không định đƣợc. 

Tóm lại mà nói, ngƣời thật sự dụng công, bất luận là hiển hay mật, tông môn giáo 

môn đều phải buông bỏ hết, đây mới là nguyên nhân của bệnh. Ta đã tìm đƣợc nguyên 

nhân,  nguồn  gốc  của  bệnh,  phải  buông  bỏ.  Tâm  phải  thanh  tịnh,  phải  bình  đẳng,  chỉ 

cần tâm đạt đƣợc thanh tịnh bình đẳng giác lập tức giác ngộ, sẽ khai ngộ. Đƣợc định sẽ 

đột phá tầng thời gian và không gian, A la hán đối với lục đạo không có gì không biết. 

Ở trên có thể nhìn thấy 28 tầng trời, dƣới thấy đƣợc địa ngục A tỳ. Đây không phải 

nghe ngƣời khác nói, tự thân họ nhìn thấy, là thấy thật không phải giả. Tu định ở công 

phu tƣơng đối, đây là công phu định công, họ nhìn thấy cảnh giới tƣơng đồng, sau khi 

xuất  định  mọi  ngƣời  đều  nói  giống  nhau,  đây  không  phải  giả.  Những  điều  anh  thấy 

giống với những gì tôi thấy, nhƣ vậy làm sao là giả đƣợc? Là thật. Khi đã thấy rõ ràng 

minh  bạch,  ta  sẽ  ghi  nhớ  hai  câu  nói:  “Giết  ngƣời  đền  mạng,  nợ  tiền  trả  bằng  tiền”, 

tuyệt đối không trốn thoát. Ta có oán, có kết, có nợ nần ngƣời khác, đời đời kiếp kiếp 

đều phải đền trả. Chúng ta thử nghĩ xem, trong vô lƣợng kiếp quá khứ, không phải đời 

này,  trong  vô  lƣợng  kiếp  chúng  ta  kết  oán  với  bao  nhiêu  ngƣời,  và  tranh  giành  về 

phƣơng diện tài sản. Quý vị nói vấn đề này nhiều bao nhiêu? Khi giác ngộ sẽ hiểu. Đền 

trả nhƣ thế nào?  Làm  sao  đền  mạng  cho  ngƣời?  Làm  sao  trả nợ  cho ngƣời?  Nói  cho 

quý vị biết, có phƣơng pháp, một câu A Di Đà Phật là trả hết tất cả. Chỉ cần chuyên 

tâm  niệm  câu  Phật  hiệu  này,  nợ  mạng  cũng  trả  xong,  nợ  tiền  cũng  đã  trả.  Không 

chuyên tâm niệm câu Phật hiệu này, chỉ cần ta không vãng sanh là phải trả cho bằng 

đƣợc. Sống trong lục đạo nhất định phải trả, phải trả mạng, phải trả nợ. Đến thế giới 

Cực Lạc không cần phải trả, những oán thân trai chủ cũng rất hoan hỷ, vì sao vậy? Vì 

ta đã thành Phật, vị Phật đó có liên quan đến ta, có nhân duyên với ta, ta nhất định 

đƣợc độ, đã kết nối đƣợc mối liên hệ này. Nhân duyên trong quá khứ có thiện duyên, 

có ác duyên, bây giờ niệm Phật đều trở thành pháp duyên, khiến thiện duyên, ác duyên 

từ vô thỉ kiếp đến nay đều biến thành pháp duyên. Tất các các kinh điển đều có công 

năng này, nhƣng sức mạnh lớn nhất là câu Phật hiệu. Bất kỳ kinh pháp nào, đều không 

sánh bằng một câu danh hiệu này, đáng tiếc là không ai biết đƣợc giá trị của câu Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              862/21 

hiệu đó. Cho nên gọi là pháp khó tin, khó tin dễ hành, khi học quả thật không có gì khó, 

rất khó tin, đây hoàn toàn là sự thật. 

Chúng ta đối với vấn đề này tin tƣởng sâu sắc, tin một cách thiết thực, là sau khi 

học Phật 50 năm mới thật sự tin, đâu có đơn giản? Đọc kinh, nghe kinh, dạy học, 50 

năm sau mới rõ ràng minh bạch, tin tuyệt đối, nhƣ vậy không phải là pháp khó tin ƣ? 

Nghĩ lại bản thân không phải là hàng trung thƣợng căn, trung thƣợng căn không mất 

nhiều thời gian nhƣ thế, lẽ ra mƣời mấy hai mƣơi năm là hoàn toàn tin tƣởng. Chúng 

tôi tự biết căn tánh của mình, là thuộc hàng trung hạ căn. Cũng may Phật Bồ Tát từ bi, 

kéo  dài  thọ  mạng  cho  chúng tôi, cho  nên  mới  có  đủ  thời gian, điều  này  phải  cảm  ân 

Phật. Nếu thọ mạng không dài nhƣ thế, tôi phải làm sao? Tôi đặc biệt cảm ân, vì tôi 

biết  thọ  mạng  mình  rất  ngắn,  chỉ  đƣợc  45  tuổi,  năm  đó  tôi  bị  bệnh  rất  nặng  đáng  lẽ 

không qua khỏi. Xuất gia cũng không đƣợc. Tôi có hai ngƣời bạn cùng tuổi, vận mệnh 

giống nhau, đều sống không quá 45 tuổi, trong lòng chúng tôi đều biết nhƣ thế. Tôi học 

kinh giảng kinh, lúc đó chƣa hoàn toàn tu Tịnh độ, nhƣng rất hứng thú với kinh giáo, 

ngày ngày giảng kinh. Hai ngƣời bạn của tôi học Mật tông, năm 45 tuổi vào tháng ba 

một  ngƣời  ra  đi,  là  thầy  Pháp  Dung.  Tháng  năm  thêm  một  ngƣời  nữa  ra  đi,  là  thầy 

Minh Diễn, đều là bạn tốt của tôi. Tháng bảy tôi bị bệnh, bị cảm rất nặng, rất nghiêm 

trọng.  Tôi  nghĩ  đây  không  phải  bệnh,  mà  thọ  mạng  đã  hết, vì  thế  tôi  không  đi  khám 

bệnh  cũng  không  uống  thuốc.  Bác  sĩ  chỉ  có  thể  trị  bệnh  không  thể  trị  số  mệnh,  tôi 

chuyên tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Niệm Phật một tháng, qua một tháng thì bệnh 

lành.  Lần  đó  sau  khi  lành  bệnh,  thân  mạng  này  nhƣ  đại  sƣ  Chƣơng  Gia  dạy  cho  tôi, 

cuộc đời của con Phật Bồ Tát đã sắp đặt sẵn. Ngài dạy tôi nhất tâm hƣớng đạo, không 

nghĩ đến điều gì cả, vì sao vậy? Vì Phật Bồ Tát đã thay con sắp đặt tất cả. Nếu nhƣ tôi 

nghĩ, tôi biết nếu nhƣ tôi muốn nhƣ thế nào đó, Phật Bồ tát không sắp xếp thay tôi, tự 

mình sắp xếp mọi thứ rất mệt. Thôi thì để Phật Bồ Tát vất vả một chút, tôi tự tại một 

chút tốt hơn. Suốt đời này của tôi, có thời gian đều đọc kinh, giảng kinh, thọ mạng này 

là Phật Bồ Tát ban cho. 

Không  ngờ  còn  gặp  đƣợc  một  nhân  chứng,  nhân  chứng  này  là  Phật  sống  Cam 

Châu của Mật tông. Cam Châu Nhĩ Ngõa Hô Đồ Khắc Đồ, đây là tên đầy đủ của ông, 

tên dịch sang tiếng Trung, là một vị đại đức của Tạng truyền. Ông cũng là học trò của 

đại sƣ Chƣơng Gia, lớn hơn tôi khoảng 20 tuổi. Có một lần ngẫu nhiên chúng tôi gặp 

nhau, ông nói với tôi thầy Tịnh Không à, đến đây chúng ta nói chuyện một chút. Ông 

nói với tôi, ông nói chúng tôi thƣờng nói về thầy khi không có thầy, tôi hỏi nói chuyện 

gì? Ông nói, thầy rất thông minh, đáng tiếc không có phƣớc báo lại chết yểu. Tôi nói 

lời này có thể nói trực tiếp với tôi, không cần dấu diếm, vì tôi biết rất rõ ràng, không hề 

kiêng  kỵ.  Vị  Phật  sống  này  nói  với  tôi,  ông  nói  những  năm  lại  đây  thầy  giảng  kinh 

hoằng pháp công đức rất lớn. Lúc đó tôi giảng kinh khoảng đƣợc mƣời mấy năm, ông 

nói rằng vận mệnh của thầy hoàn toàn thay đổi. Tôi hỏi thay đổi ra sao? Ông nói tƣơng 

lai phƣớc báo thầy rất lớn, thọ mạng rất dài, ông nói với tôi nhƣ thế. Ông nói quả thật 

thay đổi hoàn toàn, biến đổi tất cả, ông ta đã làm chứng cho tôi. Đáng tiếc đến năm thứ 

hai ông ra đi, lúc ông ra đi nói với mọi ngƣời ông không chuyển thế, không tái sanh. 

Thế gian này quá khổ, ông không trở lại nữa. Đây là một vị thƣợng sƣ rất giỏi của Mật 

tông, không gạt ngƣời khác. Đại sƣ Chƣơng Gia là thầy, trƣớc mặt thầy luôn nghiêm 

túc. Còn tôi với ông ta, tôi luôn xem ông là bậc đàn anh, là sƣ huynh. Chúng tôi cùng 

nhau gặp mặt, nói chuyện, học tập thời gian khá nhiều, thƣờng tụ hội cùng nhau, ông 

đã làm chứng cho tôi. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              863/21 

Học Phật không có gì khác, quan trọng nhất là y giáo phụng hành. Tuy tôi là một 

phần tử tri thức, tiếp thu gia giáo từ nhỏ, giáo dƣỡng của mẹ ảnh hƣởng rất lớn, có thể 

coi là ngƣời thật thà nghe lời. Những gì thầy dạy tôi đều làm theo, chỉ cần tôi tiếp thu 

nhất định sẽ thực hành đến cùng. Thầy dạy tôi học Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, tôi liền 

đi theo con đƣờng mà Đức Thế Tôn đi. Thầy muốn tôi xuất gia tôi liền xuất gia, tôi biết 

ngƣời thật sự hoằng pháp lợi sanh quá ít. Chúng tôi chân phát tâm, làm nên sự hy sinh 

phụng hiến. Hy sinh phụng hiến này là trì giới chơn chánh, có thể chịu khổ, tức hai vấn 

đề này, “lấy giới làm thầy, lấy khổ làm thầy”, không thể chịu khổ không đƣợc, trong 

này quan trọng nhất là bố thí và nhẫn nhục. Bố thí là buông bỏ, buông bỏ tất cả, nhẫn 

nhục tất cả, nếu không nhẫn chắc chắn không thể đi hết con đƣờng này, chƣớng ngại 

quá nhiều! Quý vị đều thấy, tôi học Phật 60 năm, giảng kinh 53 năm, hiện nay vẫn gặp 

vô số chƣớng ngại, vẫn gặp rất nhiều trắc trở, quý vị mới hiểu những gì Đức Phật nói 

là thật không phải giả. 

Ngày nay chúng ta ở thế gian này hoằng pháp lợi sanh, so với lớp trƣớc chúng ta 

nhƣ thầy Lý, đại sƣ Chƣơng Gia, trƣớc đó nữa lại càng không cần nói. Chúng ta gian 

nan hơn họ rất nhiều, không chỉ gấp mƣời lần. Vào thời đại đó, các bậc đại đức này 

giảng kinh thuyết pháp cho ngƣời, bất luận họ làm hay không, nhƣng vẫn nghe, vẫn gật 

đầu. Hiện nay không nghe, lắc đầu, vậy phải làm sao? Đã không tiếp thu, trái lại còn 

dùng ác ý phê bình ta, đều phải tiếp thu. Chúng ta biết vì sao có hiện tƣợng này? Vì 

con ngƣời không tiếp xúc với giáo huấn của thánh hiền, càng mê càng sâu. Tạo nghiệp 

thì càng tạo càng nghiêm trọng, họ không biết quay đầu. Quả báo tuyệt đối không tránh 

đƣợc, họ cũng không tin nhân quả. Họ dám làm vì không tin nhân quả, bất hiếu cha mẹ, 

bất kính với thánh hiền, hiện nay là thời đại này. Trƣớc một thời đại, tuy bất hiếu bất 

kính,  nhƣng  về  hình  thức  vẫn  còn  một  chút  ý  nghĩa.  Hiện  nay  đến  hình  thức  cũng 

không có, vì thế thiên tai liên miên, nghĩa là trƣớc đây chƣa từng có hiện trạng thiên tai 

này. Quý vị có thể nói không có thiên tai ƣ? 

Ngƣời có chút khế nhập vào đại thừa, trong tâm hiểu rõ vì sao thiên tai xảy ra? Là 

do  nghiệp  bất  thiện  chiêu  cảm  nên.  Thế  giới  Cực  Lạc  từ  đâu  mà  có?  Là  do  thƣợng 

thƣợng thiện nghiệp chiêu cảm nên. Hƣởng phƣớc hay chịu tội đều là tự làm tự chịu, 

nhƣ vậy có thể trách đƣợc ai? Làm ngƣời không đƣợc oán trời trách đất, oán trời trách 

đất là tội lỗi rất nặng. Cổ nhân dạy chúng ta: “hành hữu bất đắc, phản cầu chƣ kỷ”, 

chắc chắn đều là tự tạo, nhất định phải hiểu điều này. 

Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian này, cũng phải chịu hết gian nan, nhƣ vậy là vì sao? 

Gọi là chịu khổ thay chúng sanh, nhƣ thế nào gọi là chịu khổ thay chúng sanh? Là biểu 

diễn cho chúng sanh thấy. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni có thế chịu khổ, chúng ta không 

thể chịu đƣợc chăng? Chƣ vị tổ sƣ đại đức suốt đời chịu rất nhiều gian khổ, chúng ta 

cũng cần phải chịu, tâm sẽ bình lặng, nhƣ vậy mới có thành tựu. Dù khổ nạn lớn lao 

đến mấy, nếu trong tâm có oán hận, có bất bình, nhƣ vậy là xong, ta sẽ bị đào thải. Bất 

luận khổ  nạn  nhƣ thế  nào, trong tâm  nhƣ  không  có gì  xảy  ra, duy  trì  thanh tịnh  bình 

đẳng, cảnh giới đã nâng cao. Thiên tai này đối với ta gọi là tăng thƣợng duyên, giúp ta, 

giúp ta nâng cao cảnh giới. Quý vị thấy, nâng cao là phƣớc, hạ thấp là tội, toàn là một 

niệm của mình, ta trách ngƣời đƣợc chăng? Một niệm rõ ràng là nâng cao, một niệm hồ 

đồ lập tức hạ thấp, vấn đề là nhƣ vậy. Đức Phật dạy chúng ta phải giác trong từng mỗi 

niệm, câu Phật hiệu này chính là giác. Câu Phật hiệu A Di Đà Phật có thể dịch thành 

tiếng Trung, không phải không thể dịch. A dịch là vô, Di Đà dịch là lƣợng, Phật là giác, 

theo tiếng Trung nghĩa là Vô Lƣợng Giác. Giác mà không mê, mỗi niệm đều giác, nhƣ 

vậy không tuyệt vời ƣ? Đó chính là Phật! Không có nhất niệm là mê hoặc, nhất niệm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              864/21 

này chính là nhất niệm mà Bồ Tát Di Lặc nói, niệm niệm giác. Hạng ngƣời này là ai? 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói 41 vị pháp thân đại sĩ, họ là niệm niệm giác, không có 

nhất niệm bất giác. 

Hiện nay chúng ta không làm đƣợc, chúng ta là niệm niệm mê, đôi lúc cũng giác 

trong chốc lát. Nhƣng ý niệm giác ít ý niệm mê nhiều, đây là công phu không đắc lực. 

Nếu ý niệm giác nhiều ý niệm mê ít, ta sẽ cảm thấy công phu đã đắc lực. Công phu đắc 

lực  là không bị  cảnh  giới bên ngoài quấy  nhiễu, công  phu này  dùng  trong pháp  môn 

niệm Phật, nhất định đƣợc sanh Tịnh độ, nắm chắc đƣợc vãng sanh. 

Chúng ta trở lại xem câu nói trong Kinh Pháp Hoa, đại sƣ Trí Giả nói: “Hơn 40 

năm”. Khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, giảng kinh dạy học suốt 49 năm, 

tám năm sau cùng ngài giảng Kinh Pháp Hoa. Ngài thuyết pháp 49 năm, hơn 40 năm 

tức là 41 năm, Đức Phật để trong lòng không nói ra, vì sao không nói? Vì chúng sanh 

không thể tiếp thu, họ chƣa đến trình độ này. 

Khi Đức Thế Tôn khai ngộ, trong 14 ngày, cũng có kinh điển nói 21 ngày. Chúng 

ta không cần khảo chứng điều này, không cần thiết, phàm những gì có tƣớng đều hƣ 

vọng.  Giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  giảng  ở  trong  định.  Thông 

thƣờng chúng ta thấy Phật ngồi thiền dƣới cội bồ đề, đang nhập định, không biết ngài 

đang giảng Kinh Hoa Nghiêm. Kinh Hoa Nghiêm nói về những gì? Chính là cảnh giới 

ngài khai ngộ chứng đƣợc, nói ra tất cả. 

Tôi thƣờng nói với mọi ngƣời, đại sƣ Huệ Năng khai ngộ nói ra 20 chữ, 20 chữ đó 

tức là Kinh Đại Phƣơng Quảng Phật mà Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói. Rút gọn Kinh 

Hoa Nghiêm chính là 20 chữ đó, triển khai 20 chữ của đại sƣ Huệ Năng chính là bộ 

Đại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm,  không  tăng  không  giảm.  Đức  Thế  Tôn  nói 

tƣờng tận, không ai hiểu điều này. Ngƣời có thể tham dự hội Hoa Nghiêm, đều là pháp 

thân Bồ Tát, không phải pháp thân Bồ Tát, không vào đƣợc cảnh giới đó. Nghĩa là nói 

ngƣời ngƣời đều là đại triệt đại ngộ, nhƣ ngài Huệ Năng là có thể tham dự, ngài có tƣ 

cách tham gia hội Hoa Nghiêm, ngƣời khác không nhìn thấy. 

Đức Phật thấy vô số chúng sanh ở thế gian này, mê hoặc điên đảo, không biết đến 

thỉnh pháp. Trong này chúng ta cần phải biết, ngài dùng thân phận của Phật xuất hiện ở 

thế gian, Phật là bậc thầy. Sƣ đạo, chỉ hỏi đến học, không hỏi việc học trƣớc đó, đối 

với thầy phải tôn trọng. Không có tâm tôn kính thầy, thầy có cao minh đến đâu, từ bi 

đến đâu cũng không thể dạy đƣợc, vì thế không có ngƣời thỉnh pháp. Không có ngƣời 

thỉnh pháp thì sao? Đức Phật chuẩn bị nhập bát niết bàn, sẽ diệt độ. Cũng may lúc này, 

ngũ bất hoàn thiên nhân trong Tứ thiền thiên nhìn thấy, họ ở cõi trời nhìn thấy Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện thành đạo ở cõi Ta Bà, nếu không có ai thỉnh pháp ngài 

lập tức ra đi. Ngay lúc đó họ hạ giới_ngƣời trời Tịnh cƣ chính là ngũ bất hoàn thiên. 

Ngƣời trời tịnh cƣ hạ giới, biến thành hình ngƣời nhƣ phàm phu chúng ta, hƣớng đến 

đảnh lễ  Đức  Thế  Tôn,  cầu  Phật  trụ  thế, cầu  Phật giảng  kinh thuyết  pháp.  Tức  trong 

thập  đại  nguyện  vƣơng  nói  “thỉnh  chuyển  pháp  luân,  thỉnh  Phật  trú  thế”,  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni nhận lời. Ngài nhận lời, thiên nhân ra về, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

xuất định, đứng lên. Ngài đi đến vƣờn Lộc Uyển nhìn thấy năm ngƣời, năm ngƣời này 

vốn là đến để chăm sóc ngài, thị giả ngài. Trƣớc tiên ngài thuyết pháp cho năm ngƣời 

này,  họ  đều  hiện  tƣớng  xuất  gia,  chính  là  tăng  đoàn  đầu  tiên  thành  lập  tại  vƣờn  Lộc 

Uyển. Một ngƣời thầy, năm học trò. Thuyết pháp lần đầu tiên, Kiều Trần Nhƣ chứng 

quả A la hán, một ngƣời thật sự chứng quả, thật đáng nể. Bốn ngƣời khác chứng sơ quả, 

nhị quả không giống nhau, tăng đoàn xuất hiện tại thế gian. Đầu tiên giảng A hàm 12 

năm, 12 năm nay giống nhƣ lớp tiểu học, đa phần là giảng pháp thế gian, giảng pháp 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              865/21 

nhân thiên. Làm ngƣời nhƣ thế nào để giữ đƣợc thân ngƣời, đời sau không đọa vào ba 

đƣờng ác, ngài giảng về những vấn đề này. Nếu cảm thấy nhân gian không tốt, trời tốt 

hơn ngƣời, muốn đƣợc sanh lên cõi trời, ngài liền nói pháp để đƣợc sanh lên cõi trời, 

đây là pháp tiểu thừa của trời ngƣời. Còn có pháp cao minh hơn nếu sanh thiên vẫn 

chƣa vừa ý, vì mọi ngƣời đều tu tứ thiền bát định, đều biết có luân hồi lục đạo. Nghe 

Đức Phật nói ngoài lục đạo ra còn có thế giới tốt đẹp hơn, liền muốn vƣợt thoát luân 

hồi lục đạo, đó chính là A la hán. Đây gọi là 12 năm tiểu thừa, sau khi đặt vững nền 

tảng 12 năm này, lại nâng cao lên nói Phƣơng Đẳng, Phƣơng Đẳng là mở đầu của đại 

thừa, lớp dự bị của Phật giáo đại thừa là tám năm. Sau đó mới nói về nòng cốt của Phật 

pháp, là Phật thật sự muốn nói đến Bát Nhã, Bát Nhã nói 22 năm. 49 năm dạy học Bát 

Nhã chiếm hết 22 năm, nhƣ vậy ta mới biết, Đức Phật dạy học ở thế gian là lấy trí tuệ 

là  trung  tâm,  Bát  Nhã  là  trí  tuệ.  Phật  pháp  là  gì?  Phật  pháp  là  Bát  Nhã,  là  trí  tuệ,  ở 

trƣớc đều là đặt nền tảng. Sau khi giảng xong 22 năm Bát Nhã, cuối cùng giảng Pháp 

Hoa, Pháp Hoa là gì? Pháp Hoa chính là Hoa Nghiêm, lúc này mọi ngƣời đã có thể tiếp 

thu. Có trí tuệ, có nền tảng, có đức hạnh, có trí tuệ là có thể tiếp thu, ngài liền giảng 

Kinh Pháp Hoa cho mọi ngƣời. Cảnh giới Pháp Hoa và Hoa Nghiêm giống nhau, giống 

nhƣ thành lập lớp nghiên cứu vậy. Bát nhã là đại học, Pháp hoa là lớp nghiên cứu, đây 

chính  là  “hơn  40  năm,  giữ  trong  tâm  Phật”.  Hoa  Nghiêm  là  nói  ra  tất  cả  những  gì 

chứng đƣợc, nhƣng không  ai  tiếp  thu đƣợc, vì thế  trƣớc tiên phải đặt vững nền  tảng. 

Sau khi trí tuệ khai mở, mới có thể tiếp thu Hoa Nghiêm. “Tha vô tri giả”, không có ai 

biết,  sự  dụng  tâm  và  sắp  đặt  của  Phật  trong  dạy  học  không  có  ai  hiểu  đƣợc,  chỉ  học 

ngài nhƣ vậy mà thôi. Đến hội Pháp Hoa mới hoàn toàn thấu triệt, Phật hiển thị từ bi 

vô lƣợng, hàng đệ tử này biết cảm ân Phật. Vì thế mới nói Pháp Hoa thành Phật, mục 

tiêu tuyệt đối của Phật là hy vọng mọi ngƣời đều thành Phật, ngài nói đến cứu cánh. 

Nhất xiển đề cũng có Phật tánh, trƣớc thời Pháp Hoa Phật không nói nhƣ thế, nói nhất 

xiển đề không có thiện căn, họ không thể thành Phật, trƣớc đó Phật nói nhƣ vậy.Trong 

hội Pháp Hoa lại không giống nhau, Pháp Hoa là nói sự thật, nhất xiển đề cũng có Phật 

tánh, nhất xiển đề cũng có thể thành Phật. Trong 48 nguyện của Phật Di Đà, hoàn toàn 

tƣơng ƣng với câu nói này. Ngƣời tạo ngũ nghịch thập ác, khi lâm mạng chung nhất 

niệm  thập  niệm  cũng  có  thể  vãng  sanh, dựa  vào  điều  gì?  Trong  Kinh  Pháp  Hoa  nói, 

nhất xiển đề có Phật tánh, nhất xiển đề cũng có thể thành Phật. Chứng minh Phật pháp 

là  một  pháp  bình  đẳng,  thật  sự  bình  đẳng,  Bồ  Tát  chứng  đƣợc  bình  đẳng.  Tâm  bình 

đẳng của chúng ta hiện tiền mới là Bồ Tát, nếu ta còn hơn thua, còn ta và ngƣời, còn 

thiện ác, còn thân sơ, nhƣ vậy không phải là Bồ Tát, ta chƣa đoạn tình chấp. Chân bình 

đẳng, nhận rõ tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ không giới đều là thân quyến 

của mình, đều là cha mẹ, đều là thầy, đều là Phật Bồ Tát. Lễ kính bình đẳng, xƣng tán 

bình đẳng, cúng dƣờng bình đẳng. Đây là Phật pháp đại thừa, không có chút tƣ tâm nào, 

có một chút tƣ tâm là phàm phu, mê mà không giác. Ở đây nói về mật, “tha vô tri giả” 

là nói về mật. 

“Nhất thừa trực đạo, thống nhiếp vạn đƣờng, cho nên gọi là yếu”. Nhất thừa là 

nhất Phật thừa, nhị thừa là đại thừa và tiểu thừa. Đại thừa là Bồ Tát, tiểu thừa là Thanh 

văn  và  duyên  giác.  Nhất  thừa,  nhất  thừa  chính  là  thành  Phật,  gọi  là  nhất  Phật  thừa. 

Pháp Hoa là nhất thừa, Hoa Nghiêm là nhất thừa, điều này đƣợc chƣ vị tổ sƣ đại đức 

thời  Tùy  Đƣờng  công  nhận.  Tất  cả  kinh  điển  Đức  Phật  nói  trong  suốt  49  năm,  nhất 

Phật  thừa  trực  tiếp  khiến  chúng  ta  thành  tựu  ngay  trong  đời  này,  chứng  đƣợc  Vô 

Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác, tức là hai bộ kinh Hoa Nghiêm và Pháp Hoa này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              866/21 

Đây gọi là yếu, thống nhiếp vạn đƣờng, là dạy chúng ta đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh. Trong giáo môn, nhƣ Kinh Hoa Nghiêm và Kinh Pháp Hoa là dạy ta đại 

khai  viên  giải.  Đại  khai  viên  giải  và  đại  triệt  đại  ngộ  là  cùng  một  cảnh  giới,  nhƣng 

phƣơng pháp không giống nhau. Thiền hoàn toàn dùng tham cứu, còn giáo nhất định 

phải nhớ, trong Khởi Tín Luận nói, là Bồ Tát Mã Minh nói. Ta phải dùng thái độ nhƣ 

thế nào để nghiên cứu về giáo, mới có thể đại khai viên giải? Trong Khởi Tín Luận nói, 

lìa tƣớng danh tự, lìa tƣớng ngôn thuyết, lìa tƣớng tâm duyên, nhƣ vậy mới có thể đạt 

đến cảnh giới này. Nghe kinh không chấp trƣớc tƣớng ngôn thuyết, ngôn ngữ nói sâu 

cạn, rộng hẹp đều không sao, ta phải nghe nghĩa lý trong ngôn ngữ, phải nghe nhƣ thế, 

biết  nghe!  Ta  xem  kinh  điển  không  đƣợc  chấp  trƣớc  văn  tự,  không  đƣợc  chấp  trƣớc 

danh từ thuật ngữ, vì đây là giả không phải thật, đây là pháp duyên sinh. Phải thấy điều 

gì? Thấy nghĩa lý trong văn tự, nghĩa lý trong từng câu từng chữ là vô cùng vô tận. Đó 

là gì? Là tự tánh, từ chỗ này để kiến tánh, vấn đề là nhƣ vậy. Nghe kinh kiến tánh từ 

trong ngôn thuyết, đọc tụng kiến tánh từ trong văn tự, thật tuyệt vời! Cổ nhân nói biết 

nghe là nghe đƣợc âm thanh bên ngoài tiếng đàn. Đây là đang diễn tấu, khi đàn cầm ta 

phải nghe âm thanh bên ngoài tiếng đàn. Ta không đƣợc chấp trƣớc ngôn ngữ văn tự 

của nó, cần phải hiểu nghĩa truyền tải của ngôn ngữ văn tự. Nếu thật sự nhìn thấy, thật 

sự nghe thấy tức là đã khai ngộ. 

Thứ  ba  là  phải  lìa  tƣớng  tâm  duyên,  tƣớng  tâm  duyên  tức  tự  mình  không  đƣợc 

nghĩ  đây  nghĩa  là  gì.  Điều  này  rất  đáng  sợ,  cho  rằng  ta  đã  nghe  hiểu,  ta  nghe  đƣợc 

nghĩa này, nghĩa kia, toàn là giả. Vì sao vậy? Vì qua vài năm sau, lại không phải ý này. 

Đây là nói bản thân chúng ta dùng đệ lục ý thức để lý giải những kinh văn này, hoàn 

toàn sai lầm, là tri kiến phàm phu không phải tri kiến Phật. Trong bài Kệ Khai Kinh 

nói: “Nguyện hiểu nghĩa chân thật của Nhƣ Lai”, Nhƣ Lai là gì? Nhƣ Lai là tự tánh. 

Khi chúng ta tƣởng rằng đã hiểu, nhƣ vậy không đƣợc, đây không phải nghĩa chân thật. 

Quý vị nói vấn đề này khó biết bao. 

Quý vị xem, khi Phật tại thế đào tạo hàng đệ tử, mất bao nhiêu năm? 41 năm, bồi 

dƣỡng suốt 41 năm mới đạt đƣợc cảnh giới này. 12 năm A hàm là nền tảng giáo dục, 

tám năm Phƣơng Đẳng là nâng cao, 22 năm Bát Nhã, trí tuệ bát nhã là chánh thuyết. 

Sau cùng là tám năm Pháp Hoa, dẫn dắt ta đến cảnh giới Phật. Không phải Bồ Tát, là 

cảnh giới  Phật, ngƣời  ngƣời đều  thành  Phật. Điều này  rất khó,  các bậc  cổ đức gọi là 

đƣờng khó đi, vì tám vạn bốn ngàn pháp môn đều đi con đƣờng này. 

Phật A Di Đà từ bi, biết con đƣờng này chúng ta không đi đến đích. Nói với ai về 

con đƣờng này? Nói với hàng thƣợng căn của ba căn thƣợng trung hạ, trung căn không 

có phần, là của hàng thƣợng căn. Thƣợng căn dùng phƣơng pháp này, khi đến hội Pháp 

Hoa, thƣợng căn nâng lên đến thƣợng thƣợng căn, họ  mới có thể đại khai viên giải, 

mới  có thể minh tâm kiến tánh. Không phải hàng thƣợng căn thì không đƣợc, đều bị 

đào thải, hạ căn càng không cần nói. 

Chúng ta hiện nay đều thuộc căn cơ hàng hạ căn, Phật A Di Đà đặc biệt từ bi mở 

pháp  môn  này  cho  chúng  ta,  gọi  là  môn  dƣ  đại  đạo_một  con  đƣờng  thành  Phật  bên 

ngoài bốn vạn tám ngàn pháp môn. Hiệu quả giống họ vậy, nhƣng phƣơng pháp đơn 

giản  hơn  họ,  không  cần  thông  qua  nhƣ  A  Hàm,  Phƣơng  Đẳng,  Bát  Nhã.  Không  cần 

thông  qua  những  giai  đoạn  này,  chỉ  một  câu  Phật  hiệu  là  có  thể  viên  mãn,  nhƣ  vậy 

không tuyệt ƣ? Vì thế đƣợc tất cả Chƣ Phật tán thán. Phƣơng pháp này của Phật A Di 

Đà quá tuyệt diệu, không cần đầy đủ thƣợng thƣợng căn tánh, chỉ cần đầy đủ thật thà, 

nghe lời, thực hành là đƣợc, điều này hàng hạ hạ căn đều có thể làm đƣợc. Thành tựu 

chẳng  những  không  kém  hơn  họ,  thực  tế  còn  cao  hơn  họ,  tuyệt  là  tuyệt  ở  điểm  này. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              867/21 

Không phải ngang bằng với quy tắc thông thƣờng đó, mà vƣợt hơn hẳn nó, điều này 

quá tuyệt vời. Nhƣ vậy mới biết, trong Kinh Pháp Hoa gọi là đƣờng lớn, niệm Phật so 

với bí yếu này còn bí yếu hơn, vƣợt hơn nó một bậc. 

“Lại Pháp Hoa Gia Tƣờng Sớ Cửu”, cửu tức là quyển thứ chín, sớ tất cả có mƣời 

quyển, đây là quyển thứ chín. “Nói, ngôn ƣớc lý chu”, ƣớc là đơn giản ách yếu, trong 

sách cổ viết là ƣớc, bây giờ nghĩa là đơn giản cốt yếu. “Lý chu”, chu là đầy đủ, không 

hề có chút khiếm khuyết nào, đây gọi là yếu. Yếu này là nói ngôn ƣớc lý chu. 

Ngày xƣa ẩn mà không truyền, đƣợc coi là bí, chƣa đến thời tiết nhân duyên nên 

chƣa nói, đây gọi là bí. Quan sát trình độ học trò chƣa đủ, phải từ từ bồi dƣỡng, nâng 

cao trình độ cho họ. Khi có trình độ này, đến lúc đó mới nói. Đây là đại sƣ Gia Tƣờng 

giải thích về hai chữ bí yếu này, nói rất hay. 

“Phẩm Pháp Sƣ trong Kinh Pháp Hoa nói”, đây là Đức Phật nói trong kinh. “Kinh 

này là tạng bí yếu của Chƣ Phật, không thể phân bố vọng trao cho ngƣời”. Đây là lời 

nói trong Kinh Pháp Hoa, nó là chƣơng trình của nghiên cứu sở. Không có 22 năm Bát 

Nhã, nói kinh này với họ cũng vô ích, họ không đạt đƣợc thọ dụng. Nói với họ, giống 

nhƣ hiện nay vậy, một lần nghe chúng ta chỉ đạt đƣợc một chút thƣờng thức Phật học, 

không thể chứng quả. Kinh Pháp Hoa là giúp ta chứng quả, Bát Nhã là khiến ta buông 

bỏ triệt để. 22 năm  Bát  Nhã  Đức  Phật  nói những  gì?  Hiện nay  một  bộ  kinh lớn nhất 

trong Đại Tạng Kinh là 600 quyển Kinh Đại Bát Nhã, ta không thể tìm đâu ra thêm bộ 

kinh  lớn  nhƣ  thế.  600  quyển  Đại  Bát  Nhã  nói  về  những  gì?  Tôi  thƣờng  coi  trong  sự 

đơn giản cốt yếu, nói với tôi chỉ một câu thôi, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 22 năm nói 

Bát Nhã là dạy những gì? Trên thực tế mà nói chỉ có 12 chữ: “Nhất thiết pháp vô sở 

hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, tức là nói về lý và sự này suốt 22 năm, đúng nhƣ thế! 

Nếu quả thật có thể buông bỏ tất cả sẽ tin, sau đó mới giảng tiếp Kinh Pháp Hoa cho 

quý vị nghe, nhƣ vậy sẽ giống nhƣ ăn kem thôi, tiếp thu dễ dàng, có thể khế nhập vào 

cảnh giới Phật. Cảnh giới đó là gì? Là cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai, 

tức  trong  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  gọi  là  thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  nói  cho  ta  về  y 

chánh  trang nghiêm.  Thái  độ và tình  trạng  sinh  hoạt  của họ  sau khi triệt ngộ, đều  ở 

trong giới định tuệ, vô số thị hiện đều là hóa tha, bản thân họ đã viên mãn. Nhƣ Đức 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vậy,  đến  thế  gian  là  để  thị  hiện  điều  này,  thị  hiện  bát  tƣớng 

thành đạo, thị hiện vô số khổ hạnh. Ý là dạy chúng ta buông bỏ tất cả, biểu diễn cho 

chúng ta thấy. Con ngƣời sống ở thế gian cầu điều gì? Cầu phƣớc báu nhân gian. Ngài 

đã đạt đƣợc, vì ngài là vƣơng tử, nếu không xuất gia là làm quốc vƣơng. Cái gọi là của 

cải khắp bốn biển, quý nhƣ thiên tử. Phƣớc báu nhân gian đạt đến cực điểm, cao nhất, 

nhƣng ngài không cần. Ngài sống cuộc sống nhƣ thế là để nhân gian chúng ta thấy, đó 

là cuộc sống ti tiện nhất, đi khất thực xin cơm. Mà còn không phải thời gian ngắn, suốt 

cả đời, khất thực suốt cuộc đời. Buổi tối ở dƣới gốc cây, tối ngủ dƣới gốc cây, ngày ăn 

một bữa, một ngày ăn một bữa cơm. Niềm vui này không gì sánh bằng, pháp hỷ sung 

mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ, đây gọi là đời sống hạnh phúc mỹ mãn. Thầy Phƣơng 

Đông  Mỹ  nói:  “Hƣởng thụ  cao  nhất  của đời  ngƣời”.  Khắp  biến  pháp  giới  hƣ không 

giới, lý sự, nhân quả, tánh tƣớng đều rõ ràng minh bạch, nhƣ vậy sao không vui đƣợc! 

Chúng sanh lục đạo là một mớ hồ đồ, hoàn toàn không biết, tạo nghiệp thọ báo. 

Mặc dù sanh đến trời sắc giới, trời vô sắc giới vẫn mê mà không giác, nên gọi là phàm 

phu. Tứ thánh pháp giới giác mà không mê, nhƣng giác chƣa viên mãn. Chỉ giác đƣợc 

một nửa, còn một nửa chƣa giác, chƣa kiến tánh, kiến tánh mới là đại giác viên mãn. 

Chúng sanh trong cõi thật báo đều là Bồ Tát kiến tánh, không phải Bồ Tát kiến tánh 

không ở cõi thật báo. Nhƣng thế giới Cực Lạc rất đặc biệt, vãng sanh vào cõi đồng cƣ, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              868/21 

cõi đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát, câu này quá tuyệt! 

Khi thấu triệt câu nói này, họ triệt để buông bỏ, thật thà niệm Phật. 

A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát,  giống  nhƣ  kinh  điển  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  dạy 

trong suốt 49 năm, tức đến Kinh Pháp Hoa là tốt nghiệp. Học tập suốt 49 năm nay đã 

tốt  nghiệp, chứng  đƣợc  pháp  thân. Trong pháp  môn  này,  một  câu  Phật  hiệu  mất  thời 

gian  bao  lâu?  Trên  thực  tế  chúng  ta  thấy,  quý  vị  xem  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  và 

Vãng Sanh Truyện, tuyệt đại đa số, khoảng hơn 2/3, ba đến năm năm là họ chứng đƣợc. 

Khi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni dẫn dắt ta, phải trải qua 49 năm mới chứng đƣợc. Pháp 

môn này không cần ai dẫn dắt, tự mình tu khoảng năm ba năm là thành tựu. Quý vị thử 

nghĩ xem đây là pháp môn gì? Sau đó mới có thể lãnh hội đƣợc, vì sao Chƣ Phật Nhƣ 

Lai tán thán Phật A Di Đà là “Phật trung chi vƣơng, quang trung cực tôn”. Hai câu này 

là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đại diện tất cả Chƣ Phật nói ra. Khó, khó nhất là khó ở 

điểm  nào?  Khó  ở  chổ  để  ngay  trƣớc  mắt  chúng ta  mà  vẫn không biết,  có bao  nhiêu 

ngƣời tu Tịnh độ? Có mấy ngƣời hiểu thấu đáo pháp môn này? Hiểu rõ ràng minh bạch, 

sẽ tin chắc quyết một lòng, năm ba năm là đi làm Phật, nhƣ vậy sao giống nhau đƣợc! 

Thế gian này còn có gì để lƣu luyến? Đâu có đạo lý này. 

Sau khi triệt ngộ đạt đƣợc Tịnh độ, nói cho chƣ vị biết đạt đƣợc Tịnh độ, nghĩa là 

ta muốn khi nào vãng sanh thì khi đó vãng sanh, không hề chƣớng ngại. Nếu ở thế gian 

này thêm vài năm là vì sao? Vì chúng sanh khổ nạn, vì để giúp họ, đây là gì? Ngƣời có 

duyên, ta và chúng sanh có duyên. Nếu có cảnh giới này không thể nhanh chóng ra đi 

đƣợc,  còn phải giúp đở  những  chúng  sanh  có duyên này.  Còn  nhƣ  không  có  duyên, 

không có duyên lập tức ra đi. 

Thế nào gọi là có nhân duyên? Còn có ngƣời nghe lời mình, tin theo mình, có thể 

y giáo phụng hành, đây tức là có duyên. “Đệ tử Phật môn, không bỏ một ai”, có một 

ngƣời có nhân duyên ta đều phải quan tâm họ, quan tâm nhƣ thế nào? Nói cho họ hiểu 

rõ về lý sự nhân quả, quan tâm bằng phƣơng pháp này chứ không phải gì khác. Ta có 

thể nói rõ ràng minh bạch là độ đƣợc mình trƣớc tiên, đây là thật không phải giả. Bản 

thân đƣợc bảy phần lợi ích, ngƣời khác đƣợc ba phần lợi ích. 

Nhƣ vậy chúng ta có thể lãnh hội đƣợc, chƣ vị tổ sƣ đại đức của Tịnh tông bao 

đời nay, họ thị hiện cho chúng ta thấy, làm tấm gƣơng của ngƣời học Tịnh độ, làm điển 

phạm, làm gƣơng mẫu của Phật pháp đại thừa. Đây là phƣơng pháp một đời thành Phật 

thiết thực, vững chắc. 

Tuy các pháp môn khác đều rất hay, nhƣ tôi vừa mới nói với quý vị, Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni từng bƣớc dạy học suốt 49 năm  mới đạt đến đỉnh cao nhất. Giống 

nhƣ nuôi một đứa trẻ vậy, từ mầm non đến tiểu học, cấp hai, cấp ba, đại học, nghiên 

cứu sở, mới lấy đƣợc học vị tiến sĩ, rất gian nan. Đức Phật Thích Ca Mâu ni suốt 49 

năm dẫn dắt chúng sanh bằng phƣơng pháp này, hoàn toàn khác với Tịnh độ, bởi vậy 

nó là pháp môn đặc biệt, là chƣ pháp bí yếu! Đây là chƣa đủ trình độ, không khế hợp 

với căn cơ, không đƣợc nói với họ về pháp môn này. 

“Mật tông còn gọi là Bí mật tông”, nhất định phải nói rõ ràng bí mật này, đừng 

cho rằng nó thật sự có bí mật gì đó, không có, nó là thâm mật, nghĩa là thâm mật, cũng 

có ẩn mật, nhƣng ý thâm  mật nhiều hơn. “Vì  mật pháp chính là tạng bí yếu của Chƣ 

Phật, không coi thƣờng ngƣời khác”. Nếu không phải pháp khí, tuyệt đối không truyền 

pháp cho họ, nhƣng có thể kết duyên. 

Ngày đầu tiên tôi gặp đại sƣ Chƣơng Gia, đó là dạy tôi một vài phƣơng pháp. Tôi 

thật sự hành lễ quy y, khi đứng trƣớc ngài quy y, hình nhƣ là một năm rƣỡi, tôi theo 

ngài  một  năm  rƣỡi  mới  xin  quy  y.  Khi  quy  y  truyền  cho  tôi  một  bài  chú  gọi  là  kết 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              869/21 

duyên, sáu  chữ  đại minh  chú của  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm, nó  phát  âm  bằng  Tạng  văn: 

“Án ma ni bát mê hồng”, sáu chữ đại minh chú. Tôi muốn hỏi sáu chữ này có nghĩa gì? 

Vì nó là tam mật tƣơng ƣng, miệng trì chú, tay bắt ấn, trong tâm phải quán tƣởng. Nếu 

không biết ý nghĩa làm sao quán tƣởng? Nên hỏi ngài sáu chữ này có nghĩa gì? Ngài 

giải thích cho tôi nghe. Án là thân thể, ma ni là hoa sen, quý vị xem trong kinh điển 


thƣờng dịch thành ma ni. Ma ni là hoa sen, bát mê là duy trì, chữ hồng sau cùng là ý, 

chính là tâm, tâm ý, đây là ngữ pháp của họ_Thân, hoa sen, duy trì, ý. Theo ngữ pháp 

của chúng ta là duy trì thân tâm giống nhƣ hoa sen, ý nghĩa là nhƣ thế. Hoa sen mọc 

lên từ  bùn  mà  không  nhiễm, rễ  của  hoa sen  mọc  trong  bùn, bùn tƣợng trƣng  cho  lục 

đạo. Cành ở trong nƣớc, nƣớc tƣợng trƣng cho tứ thánh pháp giới, tƣợng trƣng tứ thánh 

pháp  giới. Hoa  nở  trên  mặt  nƣớc, trên  mặt  nƣớc  là  nhất  chân  pháp  giới, tƣợng  trƣng 

cho ý này. Ngày dạy tôi trì và thƣờng quán tƣởng, nghĩa là nói giữ vững thân tâm của 

mình nhƣ hoa sen vậy, tịnh hay nhiễm đều không có. Bùn là lục đạo, nƣớc là tứ thánh 

pháp giới- Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Hoa nở ở trên tức là siêu việt mƣời 

pháp giới, nhiễm tịnh đều buông bỏ hết. 

Tôi  thấy  hiện  nay,  ngƣời  trì  sáu  chữ  đại  minh  chú  này  rất    nhiều,  đặc  biệt  là 

chuyển kinh luân của tạng truyền, họ đều niệm câu này. Điều này trong kinh luân cũng 

là khắc, là viết bằng tạng văn, ngƣời hiểu đƣợc ý nghĩa không nhiều. Cũng giống nhƣ 

Hán truyền, rất nhiều ngƣời niệm Phật A Di Đà, nhƣng rất ít ngƣời hiểu đƣợc ý nghĩa 

danh hiệu Phật A Di Đà. Nếu không thâm nhập Kinh Vô Lƣợng Thọ họ không hiểu, 

không  thể hiểu  đƣợc. Ý  nghĩa  câu  chú  này  hay  vô  cùng, nếu thật sự  hiểu, hiểu  đƣợc 

nghĩa lý của nó, ta mới biết câu này có ý nghĩa vô cùng tận. Có triết lý rất thâm sâu, 

cũng là khoa học trình độ cao. Khoa học chính là nói đơn giản cốt yếu, nói về mật yếu. 

“Kim Cực Lạc Bồ Tát”, đây là nói Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc. “Thiện đàm các 

pháp bí yếu”, dùng cách nói hiện nay để nói về bí yếu này chính là khoa học và triết 

học đỉnh cao, bí yếu thậm thâm. Ngƣời học triết học và khoa học, cần đến thế giới Cực 

Lạc để tìm Phật A Di Đà, mới có thể đạt đến cứu cánh viên mãn. Nếu không đến thế 

giới Cực Lạc, vĩnh viễn không đạt đƣợc viên mãn. Đây là thật không phải giả. 

“Lại có thể khai diễn tất cả hiển mật thậm thâm bí yếu của Chƣ Phật”. Hiển là 

Hiển giáo, mật là Mật giáo, chúng ta gọi là Mật tông, nghĩa là bao hàm tất cả kinh điển 

mà Chƣ Phật nói vào trong đó. Chúng ta cần phải biết, bất kỳ một bộ kinh nào cũng 

đều có bí yếu của nó, bí yếu là gì? Là thông đạt tự tánh. Nếu kinh này có bí yếu, kinh 

kia không có, nhƣ vậy kinh đó không bình đẳng. Trong Kinh Kim Cang Đức Phật nói 

rất  hay:  “Pháp  môn  bình  đẳng, không  có  cao  thấp”, nhƣ  vậy  mới  biết  pháp  môn  này 

rộng  lớn  vô  biên.  Không  chỉ  là  nói  pháp  môn  của  Phật,  mà  tất  cả  pháp  môn  của  thế 

xuất thế gian. Đến Tam Tự Kinh, Đệ Tử Quy của các em nhỏ đọc, quý vị nói có bí yếu 

chăng? Có. Thậm chí nói hiện nay sách của các em mẫu giáo học, nhƣ chó con kêu, 

mèo con nhảy có bí yếu chăng? Có. Bất kỳ một pháp nào nhƣ mặc áo ăn cơm đều có bí 

yếu. 

Nếu không có bí yếu, vì sao Hƣơng Tích Nhƣ Lai ở nƣớc Hƣơng Tích ngài không 

giảng  kinh  thuyết  pháp?  Ngài  hóa  độ  chúng  sanh  bằng  cách  mời  mọi  ngƣời  ăn  cơm, 

chúng sanh vừa ăn liền khai ngộ, liền minh tâm kiến tánh. Có thể thấy ăn cơm cũng có 

bí yếu, mọi thứ đều có, vì sao vậy? Vì nó thông tự tánh. Tất cả pháp không lìa tự tánh, 

tất cả pháp tâm hiện thức biến, tâm đó chính là tự tánh. Tự tánh sở hiện, duy thức sở 

biến. Thức là phân biệt chấp trƣớc, tánh là bí yếu, quý vị nói pháp nào không có tánh? 

Chúng sanh đều có Phật tánh, khoáng vật và thực vật đều có pháp tánh, tánh đó là bí 

yếu. Đạt đƣợc bí yếu thì thông thấu hoàn toàn, không có pháp nào không thông. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              870/21 

Quý  vị  xem  Tông  môn  có  bổng  và  hét,  quả  thật  có  đánh  hét  liền  khai  ngộ,  vừa 

đánh một đùi họ khai ngộ ngay, minh tâm kiến tánh. Phải biết khi nào đánh, vừa đánh 

là khai ngộ, khi thời tiết nhân duyên chƣa đến, dù đánh chết họ cũng không khai ngộ. 

Quý vị biết rằng, ngƣời cầm gậy đánh này không phải phàm nhân, ngƣời phàm không 

biết đánh, ngƣời phàm đánh chết ngƣời cũng không khai ngộ. Đó là ngƣời khai ngộ, họ 

biết ta khai ngộ ở đâu, điểm nào chƣa thông, dùng phƣơng pháp đánh này để thức tỉnh 

họ, lập tức giác ngộ. Quá nhiều đƣờng đi, không có phƣơng pháp nào nhất định, kêu 

lớn một tiếng cũng khiến ngƣời khai ngộ, đây gọi là bổng và hét! Phƣơng pháp dạy học 

trong Phật pháp, có thể dùng vô số phƣơng tiện thiện xảo không sao kể xiết. 

Hai chữ bí yếu này chúng ta chỉ nói đến đây, tiếp theo nói về hành đạo, tức kinh 

hành. 

“Hành đạo tụng kinh, tức Thiên Thai thƣờng hành tam  muội, cho đến khi hành 

đạo tụng kinh”. Hai chữ hành đạo là thuật ngữ của Thiên thai tông. Thứ nhất, ta phải 

đọc kinh thuần thục trƣớc, đọc đến khi có thể thuộc lòng. Quy củ của tông Thiên thai, 

có ba thứ nhất định phải thuộc, cho nên học Thiên thai không dễ, rất khổ. Phải thuộc 

Pháp  Hoa  Kinh  Văn  Cú, từ  kinh  văn  đến chú  giải đều phải  thuộc, đây  là  quy  củ  của 

Thiên  thai  tông.  Phải  thuộc  Ma  Ha  Chỉ  Quán,  đây  là  phƣơng  pháp  tu  hành  của  họ. 

Ngoài ra còn có một bộ, mọi ngƣời thƣờng gọi là Cửu Tuần Đàm Huyền, tức là Pháp 

Hoa Kinh Huyền Nghĩa Thích Thiêm. 

Tông Pháp Hoa nói về năm loại huyền nghĩa, đại sƣ Trí Giả nói năm loại huyền 

nghĩa này mất bao lâu? Mất 90 ngày, chính là Kinh Diệu Pháp Liên Hoa. Sự tích Cửu 

Tuần Đàm Diệu xuất phát từ đây, nói một chữ suốt 90 ngày, thật ra đề kinh chính là 

Kinh Diệu Pháp Liên Hoa, đề kinh này ngài Trí Giả giảng hết 90 ngày. Cho nên Pháp 

Hoa Huyền Nghĩa Thích Thiêm này cũng phải thuộc. Đây là ba bộ đại kinh của Pháp 

Hoa, Huyền Nghĩa, Văn Cú, Chỉ Quán. Bởi thế học Pháp Hoa không đơn giản, ba bộ 

kinh này phân lƣợng rất lớn. Mỗi bộ, ngày xƣa sách bìa mỏng chất lên cao nhƣ thế, cả 

ba bộ đều cao nhƣ thế, nếu không thuộc không vào đƣợc cửa của họ. 

Ngày xƣa quy củ rất lớn không nhƣ hiện nay, hiện nay đặt ra quy củ này chắc 

Phật pháp sẽ diệt vong, vì sao vậy? Vì không có ai học, nghe đến cũng làm cho ngƣời 

khác  sợ  hãi. Ngƣời  xƣa  quả  là  đáng  nể, họ  có  môi  trƣờng  tu học, tâm  địa  thanh  tịnh 

không có tạp niệm. 

Lần  đầu  tiên  tôi  đến  HongKong  giảng  kinh,  giảng  Kinh  Lăng  Nghiêm.  Lúc  đó 

HongKong  có  một  vị  vua  Thủ  Lăng  Nghiêm,  tôi  không  nhớ  tên,  trong  pháp  danh  có 

chữ hải_à, pháp sƣ Hải Nhân, lúc đó đã 90 tuổi. Tôi đến thăm, ông rất hoan hỷ, vì ông 

suốt đời chuyên giảng Kinh Lăng Nghiêm, ngƣời ta xƣng ông là vua Thủ Lăng Nghiêm, 

pháp sƣ Hải Nhân. Tuy chúng tôi chỉ gặp nhau một lần, nói chuyện khoảng hai tiếng, 

nhƣng học hỏi đƣợc rất nhiều. Ông nói với tôi về tinh hoa của Kinh Lăng Nghiêm, tinh 

túy trong Kinh Lăng Nghiêm. Ông học Thiên Thai tông, chỉ có sáu ngƣời đệ tử, sáu 

ngƣời đệ tử này đều phải thuộc Lăng Nghiêm Kinh Văn Cú, cuốn sách này do đại sƣ 

Ngẫu Ích trƣớc tác. Phải thuộc cả kinh văn đến chú giải, điều này không hề đơn giản. 

Đại Quang là đệ tử của ông, ngoài ra còn có một vị tỳ kheo ni tôi không nhớ tên. Sáu 

ngƣời đệ tử của ông đều thuộc bộ sách này, nếu không thuộc ông không nhận, bậc cửa 

này quá cao. Ông vãng sanh từ lâu, đây là chuyện của hơn 30 năm trƣớc. 

Kinh hành, kinh hành là trong tâm tụng thuộc lòng kinh điển, nhƣ vậy họ không 

có vọng niệm. Pháp Hoa tam muội là dùng phƣơng pháp này tu thành. Trong nhị lục 

thời, chính là một ngày 24 tiếng đồng hồ, trong tâm chỉ có một bộ Kinh Pháp Hoa, nó 

Nam Mô Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật. Họ không niệm Nam Mô A Di Đà Phật, mà 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              871/21 

niệm Nam Mô Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật. Đây là pháp môn phƣơng pháp tu hành 

của mỗi tông phái không giống nhau. 

Quý vị thấy mục tiêu tƣơng đồng, đều đƣợc nhất tâm bất loạn, chúng ta dùng cách 

của Tịnh độ để nói, đều đƣợc nhất tâm bất loạn, nhất tâm bất loạn là tam muội. Dùng 

phƣơng pháp của Pháp Hoa tông, gọi là Pháp Hoa tam muội, nếu tu Ma Ha Chỉ Quán 

cũng gọi là Pháp Hoa tam  muội. Sau khi thành tựu tam  muội, ta thƣờng tu nhƣ thế. 

Không nhất định là nhân duyên gì thuần thục, lập tức liền khai ngộ. Sự khai ngộ này 

cũng một cảnh giới với Thiền tông, minh tâm kiến tánh, cùng một cảnh giới. Đó chính 

là thành Phật ngay trong đời này, vƣợt ra mƣời pháp giới. Tƣơng lai vãng sanh là cõi 

thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai, nhƣng tuyệt đại đa số đều đến thế giới 

Hoa Tạng, thân cận Tỳ Lô Giá Na Phật. Tỳ Lô Giá Na là pháp thân Phật, Lô Xá Na là 

báo  thân  Phật.  Pháp  thân  Phật  là  tự  tánh,  không  có  hình  tƣớng,  là  đã  kiến  tánh_Báo 

thân Nhƣ Lai Lô Xá Na. Đây là tụng kinh. 

Hiện  nay  Tịnh  độ  tông  chúng  ta  không  phải  tụng  kinh,  là  niệm  Phật.  Nếu  tụng 

kinh cũng rất tốt, nên tụng Kinh Vô Lƣợng Thọ. Hoặc chúng ta mở rộng phạm vi hơn 

một chút, tức là tụng Tịnh độ ngũ kinh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 







 

Tập 237 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian:04.01.2011 

Địa điểm: Giảng Đường Hoa Nghiêm 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 290, hàng thứ nhất, bắt đầu xem từ câu sau cùng, bắt đầu 

xem từ chữ “chung”. 

“Chung, tiếng Phạn một loại kiền trùy, là pháp khí của minh tập. Minh chung là 

hiệu lệnh tập hợp chúng, lại minh chung có công đức thù thắng. Tăng Nhất A Hàm nói, 

khi đánh chuông tất cả các điều khổ trong ác đạo đều phải dừng”. Chúng ta bắt đầu 

xem từ đoạn này. Đoạn này là nguyện thứ 34 Thiện Đàm Pháp Yếu. 

Nguyện văn: “Thiện đàm các pháp bí yếu, thuyết kinh hành đạo, lời nói nhƣ tiếng 

chuông”. Ở đây Hoàng Niệm Lão giải thích cho chúng ta rất rõ về chữ chung. 

Trung quốc và Ấn độ thời cổ đại, có rất nhiều tập tục giống nhau, do đây có thể 

biết, có nguồn gốc văn hóa. Vì sao khoảng cách xa nhƣ vậy, hai bên không hề qua lại, 

mà có nhiều điểm tƣơng đồng đến thế? Điều này khiến chúng ta nghĩ đến tánh đức mà 

trong kinh điển nói, đức xƣng tánh đa phần đều tƣơng đồng. Ngày nay của 3000 năm 

sau, các nhà khoa học nghiên cứu phát hiện, với những gì chƣ vị thánh hiền 3000 năm 

trƣớc nói cũng là một vấn đề, cũng tƣơng đồng nhƣ nhau. Ngƣời bây giờ gọi là đây là 

phép tắc của đại tự nhiên, vƣợt ra ngoài thời gian và không gian. 

Kiền  trùy  là  pháp  khí,  bây  giờ  chúng  ta  gọi  đánh  pháp  khí,  tức  là  một  tên  gọi 

chung của âm nhạc phạn nhạc trong Phật giáo, đều có thể gọi là kiền trùy. Chuông và 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              872/21 

trống là thƣờng dùng nhất, chuông trống rất thƣờng dùng. Minh chung là một hiệu lệnh 

tập hợp đại chúng, khi tập hợp dùng tiếng chuông. Minh chung có công đức thù thắng, 

trong Tăng Nhất A Hàm Đức Phật nói: “Khi đánh chuông tất cả các điều khổ trong ác 

đạo đều phải dừng lại”, công đức này rất lớn. Ở đây nói đến ác đạo tức là chỉ ba đƣờng 

ác. Vì sao có công đức lớn lao nhƣ vậy? Trong đạo tràng tập hợp đại chúng, khi Phật 

Bồ Tát, thánh hiền tăng giảng kinh thuyết pháp chiêu tập đại chúng, giống nhƣ đi học ở 

trƣờng vậy. Bây giờ ở trƣờng học dùng chuông điện, trƣớc đây khi chúng tôi còn nhỏ 

đi học ở trƣờng phải đánh chuông, công đức từ đây sanh ra. Phật Bồ Tát giảng kinh, 

lúc này quỷ vƣơng chúng thần đều dùng tâm chân thành cung kính, tiếp thu giáo huấn 

của Đức Phật, công đức này rất lớn. Giáo huấn của thánh hiền, của Phật Bồ Tát, dùng 

cổ nhân chúng ta mà nói, ngƣời xƣa biết cách giáo dục, không có bất kỳ quốc gia dân 

tộc  nào  trên  thế  giới  này  sánh  bằng.  Chƣ  vị  phải  đọc  lịch  sử  mới  hiểu  đƣợc,  ngƣời 

phƣơng tây hiểu rõ hơn chúng ta. Đất nƣớc này 200 năm trƣớc, và trƣớc đó từ đời này 

qua  đời  khác,  Trung  quốc  là  cƣờng  quốc  trên thế  giới, bất  kỳ  phƣơng diện nào,  các 

quốc gia khác đều không sánh bằng. Trung quốc suy thoái là do 200 năm trƣớc lơ là 

đối với truyền thống văn hóa xƣa. 100 năm sau cùng của thời đại Mãn Thanh là bắt đầu 

lơ là, nghĩa là không coi trọng lắm. Có dạy học nhƣng rất ít ngƣời thực hành, không 

thực hành nên rất lơ là. Đây là do ngƣời lãnh đạo đất nƣớc không coi trọng. Thời đó ai 

lãnh đạo? Là thái hậu Từ hy. Sau khi nhà Thanh mất nƣớc đến nay là 100 năm, trong 

một thế kỷ này chẳng những không có ngƣời thực hành, đến ngƣời nói cũng không có, 

không hề nghe đến. Cho nên ngƣời Trung quốc đối với truyền thống văn hóa của chính 

mình, cảm thấy rất xa lạ, đây là điều cổ nhân không thể ngờ đƣợc. Chân tƣớng sự thật 

này  hôm  nay  chúng  ta  đã  thấy,  không  bằng  ngƣời  phơng  tây,  họ  nghiên  cứu  truyền 

thống của ngƣời xƣa, đặc biệt là ngƣời phƣơng tây thời hiện đại. Vì sao vậy? Vì khoa 

học  kỹ  thuật  đã  đi  đến  tận  cùng,  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển  đến  tận  cùng  là  hiện 

tƣợng gì? Là ngày tận thế, là sự hủy diệt của địa cầu. 

Các  nhà khoa học nói  rằng, năm  vạn  năm  trƣớc, khoa  học kỹ  thuật trên  địa  cầu 

cũng phát triển đến đỉnh cao, có thể còn tiến bộ hơn chúng ta hiện nay. Nguồn năng 

lƣợng lấy từ hƣ không, sạch sẽ không có ô nhiễm,  máy bay và xe hơi không có âm 

thanh, khoa học đạt đến trình độ này. Nhân dân tin tƣởng khoa học, không còn tin vào 

thƣợng đế, không còn tin tƣởng Tôn giáo, cũng không còn tin vào luân lý đạo đức. Cho 

nên  thế  giới  này  chìm  xuống  đáy  biển,  đó  chính  là  Atlantis,  chúng  ta  gọi  là  Đại  tây 

quốc.  Chìm  xuống  đáy  biển,  hiện  nay  gọi  nơi  đó  là  đại  tây  dƣơng,  tức  là  vùng  hải 

dƣơng từ Mỹ châu đến Âu châu, bị chìm xuống đáy biển. Phải chăng đây là sự thật? 

Hiện nay các nhà thám hiểm lặn xuống đáy biển, dùng tàu ngầm đi thám hiểm. Đích 

thực dƣới đáy biển có di tích, có kiến trúc, có kiến trúc của những thành phố này, còn 

tìm thấy đƣợc. Ngày nay khoa học kỹ thuật phát triển đến mức độ này, mọi ngƣời cũng 

không cần đến cổ thánh tiên hiền. Nhân định thắng thiên, con ngƣời là vạn năng, nhƣ 

vậy nếu mảnh đất này động một chút lại chìm mất, hiện nay chỉ sợ nhƣ thế. 

Chúng  tôi  ở  Mỹ  thấy, bản  đồ  thế giới  tƣơng lai do ngƣời  Mỹ  vẽ, nhìn  thấy  tấm 

bản đồ đó thật đáng sợ. Atlantis sẽ nổi lên lại, còn Âu châu và Á châu chìm xuống, Âu 

châu  không  còn,  Á  châu  và  Mỹ  châu  bị  chìm  khoảng  một  nửa.  Khi  nào  phát  sanh? 

Hình nhƣ hiện nay đang dần dần có dấu vết xuất hiện, đây không phải là điềm lành. 

Hôm nay chúng ta tiếp thu giáo huấn thánh hiền, đặc biệt là Phật giáo đại thừa, 

chúng ta hiểu. Phật pháp nói rất hay, vũ trụ từ đâu đến? Vạn vật từ đâu đến? Con ngƣời 

từ đâu đến? Ta từ đâu đến? Nói một cách rõ ràng minh bạch, chúng tôi học tập suốt 60 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              873/21 

năm không uổng phí, đây là việc lớn quan trọng nhất của đời ngƣời. Dùng danh từ hiện 

mà nói, nhƣ thầy Phƣơng Đông Mỹ nói là triết học cao cấp và khoa học cao cấp. 

Triết học và khoa học đỉnh cao trong đại thừa Phật pháp, hiện nay các nhà khoa 

học vẫn chƣa phát hiện đƣợc, chúng ta có nhiệm vụ đem điều này giới thiệu cho họ, để 

họ kết hợp với đại thừa. Phật giáo không còn là Tôn giáo, đây là các nhà khoa học luôn 

mơ ƣớc khát khao. Hiện nay nghiên cứu và thành tích của họ rất gần với tự tánh, nhƣng 

nếu minh tâm kiến tánh cần phải buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trƣớc, 

không đƣợc dùng những thứ này. Dùng tâm ý thức đạt đƣợc là thƣờng thức, thƣờng 

thức của khoa học và triết học. Nếu buông bỏ những thứ đó, những gì ta đạt đƣợc là trí 

tuệ, trí  tuệ này  vốn đầy  đủ  trong  tự tánh. Đức  Phật dạy  chúng ta:  “tất  cả  chúng sanh 

vốn là Phật”, tất cả chúng sanh bao gồm động vật, thực vật, khoáng vật. Nói bao gồm 

động vật chúng ta còn có thể hiểu, vì nói luân hồi lục đạo, côn trùng hay kiến vốn cũng 

là Phật. Khoáng vật, thực vật sao lại là Phật? Tuy trong Kinh Hoa Nghiêm có nói nhƣ 

thế, nhƣng rất nhiều bậc đại đức xuất gia và tại gia đều không giải thích đƣợc. Trong 

kinh nói: “Tình dữ vô tình, đồng viên chủng trí”, hữu tình là động vật, vô tình là thực 

vật và khoáng vật, đây là vô tình. Đức Phật nói hữu tình vô tình, đồng viên chủng trí, 

viên là viên mãn, viên mãn nhƣ nhau. Chủng trí là nhất thiết chủng trí, nhất thiết chủng 

trí là Nhƣ Lai chứng đƣợc. 

Khi  chúng  tôi  còn  trẻ,  dạy  học  tại  Phật  học  viện,  tôi  nhớ  hơn  40  năm  trƣớc,  tại 

Phật học viện của Phật Quang Sơn. Có sáu thầy giáo, trong đó có hai thầy giáo là cƣ sĩ. 

Một vị tên là Đƣờng Nhất Huyền hơn 80 tuổi, một vị tên là Phƣơng Luận hơn 70 tuổi, 

tƣ cách rất già dặn, còn chúng tôi rất trẻ, chúng tôi đều gọi họ là thầy. Họ học Phật lâu 

hơn chúng tôi, nhƣng cũng không giải thích đƣợc câu nói này. Hữu tình thành Phật, 

chúng ta nghĩ hàm hồ qua loa, hữu tình thành Phật, sơn hà đại địa cũng đều thành Phật. 

Nói một câu hàm hồ qua quýt nhƣ thế, không phục! 

Đến  khi  chúng  tôi  lớn  tuổi,  xem  một  bộ  kinh  nhỏ,  Đại  Tạng  Kinh  quá  nhiều, 

không ai có thể xem hết đƣợc. Chúng tôi xem Bồ Tát Xứ Thai Kinh, trong này có một 

đoạn nói_Phật hỏi Bồ Tát Di Lặc rằng, một phàm phu bình thƣờng, trong tâm khởi ý 

niệm, ý niệm này có bao nhiêu tế niệm, ý niệm vi tế. Có mấy niệm? Có mấy tƣớng? Có 

mấy thức? Tƣớng chính là hiện tƣợng vật chất, thức là hiện tƣợng tinh thần, tâm hữu 

sở niệm là hiện tƣợng tự nhiên. Bồ Tát Di Lặc trả lời: “một khảy móng tay”, thời gian 

một khảy móng tay rất ngắn, “có 32 ức 100 ngàn niệm”. Chúng ta thử nghĩ xem, hiện 

nay ta dùng giây làm đơn vị. Ngƣời trẻ tuổi thể lực tốt, một giây khảy đƣợc mấy lần? 

Tôi khảy đƣợc bốn lần, tôi tin có ngƣời nhanh hơn tôi có thể khảy đƣợc năm lần. Nếu 

nhân lên năm lần, nói nhƣ hiện nay một giây có 1600 triệu, một giây là 1600 triệu lần 

sinh diệt. Tốc độ nhƣ thế biến hiện ra vũ trụ, vạn vật, thân ngƣời, hiện tƣợng này bao 

gồm chúng ta trong đó. Nó là nhất thể, không tách rời đƣợc. Ba loại hiện tƣợng, một 

tức là ba, ba tức là một. Tốc độ quá nhanh, không thể nhận biết đƣợc. 

Quý vị xem, điện ảnh bình thƣờng hiện nay_trƣớc đây không phải dùng máy móc 

kỹ thuật số hiện đại mà dùng băng nhựa, một giây 24 tấm. Một giây có 24 lần, hiện nay 

một giây 1600 triệu lần, nhƣ vậy sao có thể tƣởng tƣợng đƣợc? Không thể tƣởng tƣợng. 

Trong tốc độ cao này, ý niệm biến thành hiện tƣợng vật chất, vật chất không phải thật, 

đích thực là giả. Các nhà khoa học nói ra một cái tên mà tôi quên mất, cƣ sĩ Chung 

cũng quên, tôi hỏi mà ông quên mất. Thầy của  Einstein, suốt đời nghiên cứu nguyên tử. 

Ông nói, căn cứ thành quả nghiên cứu một đời của ông, thế giới này không có tồn tại 

cái gọi là vật chất. Bản chất của vật chất là gì? Là huyễn tƣớng do ý niệm tích lũy liên 

tục sanh ra. Hiện tƣợng vật chất nhiều nhƣ vậy, vì sao lại nhiều nhƣ vậy? Là tần suất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              874/21 

chấn  động  nhanh  chậm  khác  nhau.  Tần  suất  càng  chậm  nó  biến  thành  vật  cứng,  rất 

cứng. Tần suất nhanh nó sẽ mềm, lỏng lẻo, biến thành vật nhƣ thế. Hoàn toàn là do tần 

suất khác nhau, thiên biến vạn hóa là ý niệm không tƣơng đồng, cho nên tất cả pháp từ 

tâm tƣởng sanh. 

Giáo dục Phật giáo, tôn chỉ không có gì khác ngoài mục đích khiến chúng ta trở 

về với tự tánh. Trở về tự tánh chính là thành Phật, thành Phật là trở về tự tánh. Tự tánh 

có vô lƣợng trí, có vô lƣợng đức năng tức là năng lực. Có vô lƣợng tƣớng hảo, tƣớng 

hảo ngày nay chúng ta gọi là phƣớc báo, vĩnh viễn lấy không hết, dùng không tận. Đây 

là thật, không phải giả, chỉ cần ta có thể trở về. Ngày nay chúng ta mê thất tự tánh, 

cuộc sống rất khổ sở, mãi trầm luân trong luân hồi sanh tử, tạo nghiệp thọ báo, quả là 

oan uổng! 

Giáo dục Phật giáo khẳng định tất cả chúng sanh vốn là Phật, mục tiêu sau cùng 

của giáo dục này chính là giúp ta thành Phật. Hay nói cách khác là giúp ta khôi phục 

vô lƣợng trí tuệ, vô lƣợng đức năng, vô lƣợng tƣớng hảo, là giúp ta đạt đƣợc điều này. 

Các bậc thánh hiền ngày xƣa, tuy không nói một cách rốt ráo, cao siêu và triệt để 

nhƣ  Phật  pháp,  nhƣng  cũng  nói  rất  hay.  Cổ  nhân  khẳng  định  tánh  ngƣời  vốn  thiện: 

“Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”. Còn mục đích giáo dục thì sao? Là làm sao từ tập tánh, 

tập tánh bất thiện, tập quán thành tự nhiên, tập tánh bất thiện. Làm sao từ tập tánh trở 

về bản tánh, nhƣ vậy là giáo dục thành công, điều này hoàn toàn tƣơng ƣng với lý niệm 

giáo dục của Phật. 

Tiến sĩ Townenbe nói rất hay,  tâm lƣợng ngƣời xƣa rất lớn, có thể tiếp thu văn 

hóa dị tộc, chính là chỉ Phật giáo. Phật giáo từ Ấn độ truyền vào, ngƣời Trung quốc 

hoàn toàn tiếp  thu, siêng năng học tập,  nƣơng Phật làm  thầy.  Ông nói văn  hóa Phật 

giáo làm phong phú truyền thống văn hóa Trung quốc, đây là thật không phải giả, nâng 

cao  cảnh  giới  Nho  và  Đạo.  Quý  vị  xem  trong  Tứ  Thƣ  mở  đầu  trong  Đại  Học  nói: 

“Minh đức, minh minh đức, thân dân, chỉ ƣ chí thiện”. Dùng Phật pháp để giải thích 

chính là minh tâm kiến tánh. Minh đức là tự tánh, thêm chữ minh vào ở trƣớc nghĩa là 

hiện nay minh đức của chúng ta đã bất minh, vì thế phải khôi phục minh đức, minh 

minh  đức.  Trong  Phật  pháp  nói  đây  là  thể,  nhƣ  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  về  thể 

tƣớng dụng. Minh đức là thể, là tự tánh. 

Tƣớng của nó thì sao? Tƣớng là gì? Tƣớng là biểu hiện ở thân dân. Thân dân là gì? 

Hết thảy mọi ngƣời với mình là ngƣời một nhà, phải tƣơng thân tƣơng ái. Dùng Phật 

pháp giải thích, dân là một đại danh từ, là tƣợng trƣng. Tƣợng trƣng điều gì? Tƣợng 

trƣng vạn sự vạn vật trong toàn thể vũ trụ, Phật pháp gọi là tình dữ vô tình, dùng chữ 

này làm tƣợng trƣng, là nhất thể. Toàn thể vũ trụ là một vật có cơ thể, bây giờ chúng 

tôi mới biết. 50 năm trƣớc chúng tôi không biết, bây giờ đã biết. 50 năm trƣớc chúng 

tôi đối với điều này có vấn đề, có đặt dấu hỏi, có nghi hoặc, hiện nay đã thông suốt, 

đƣợc khoa học chứng minh. Dụng, tác dụng của nó, tác dụng là chỉ ƣ chí thiện, chỉ ƣ 

chí thiện trong  Phật pháp đại  thừa gọi  là tùy  duyên  diệu dụng.  Trong  Hoàn  Nguyên 

Quán tùy duyên diệu dụng, đó nghĩa là chỉ ƣ chí thiện. Dùng trong cuộc sống sinh hoạt 

hằng ngày, quý vị xem sinh hoạt ăn ở của Chƣ Phật Bồ Tát, đối nhân tiếp vật, giảng 

kinh dạy học, hiển lộ sự diệu dụng này. Nếu xem xã hội hiện tại của chúng ta, ở sau 

Kinh Hoa Nghiêm 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử, 53 vị đều đã thực hành, 

đều là chỉ ƣ chí thiện. Nam nữ già trẻ, các ngành các nghề đều ở trong xã hội này. Ta 

đều nhìn thấy hết, tất cả các ngành nghề, đó là chỉ ƣ chí thiện, quả là tuyệt diệu không 

thể nói, chẳng phải không có lợi ích. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              875/21 

Thật sự học đƣợc, mới giống nhƣ những gì thầy Phƣơng Đông Mỹ nói “hƣởng thụ 

cao nhất của đời ngƣời”, trong Phật pháp gọi là một đời hạnh phúc viên mãn, ta hƣởng 

thụ đƣợc điều này. Không những cuộc sống đời này viên mãn, hạnh phúc viên mãn, mà 

đời đời kiếp kiếp hạnh phúc viên mãn. Ta biết rõ ràng mình từ đâu đến, sau đó đi về 

đâu, tự tại biết bao! Vĩnh viễn xa lìa sợ hãi, ƣu tƣ, phiền não, không còn nữa. Giúp đỡ 

chúng sanh, nhà Phật thƣờng nói là giúp chúng sanh có nhân duyên. Có nhân duyên là 

gì? Là họ tin tƣởng, có thể tiếp thu, y giáo phụng hành. Họ có thể đạt đƣợc lợi ích này, 

có thể hiểu rõ chân tƣớng sự thật. 

Thấu triệt những đạo lý này, ta mới biết đánh tiếng chuông này, nguồn gốc của 

công đức này, vì sao nó có công đức. Ở đây đang giảng kinh, đang thuyết pháp, đang 

dạy học, ngƣời dƣới tòa nhƣ chúng ta nghe hiểu. Mắt thịt chúng ta không nhìn thấy rất 

nhiều chúng sanh, nhƣng có họ, chúng ta biết vậy. Từng chút từng chút vật chất nhƣ 

bàn ghế bảng đèn, mỗi hạt vi trần trong căn phòng này_hiện nay khoa học gọi là mỗi 

một hạt nguyên tử, mỗi hạt điện tử, mỗi tiểu quang tử, nó đều đang nghe pháp. Đây là 

điều chúng ta không thể tƣởng tƣợng đƣợc, quả thật không thê nghĩ bàn. 

Hiệu quả thì sao? Giống nhƣ trong Hoàn Nguyên Quán nói, khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ tạo tác, chu biến pháp giới, xuất sanh vô tận, hàm dung không hữu. Đúng 

vậy, không sai chút nào. Nhƣ vậy chúng ta liền nghĩ đến, tất cả chúng sanh trong ba 

đƣờng  ác  nghe  đƣợc  tiếng  chuông,  nỗi  thống  khổ  của  họ  đều  tạm  dừng.  Cho  nên  ở 

chùa sáng và tối thỉnh chuông u minh 108 tiếng, đạo lý là nhƣ vậy. Nếu đạo tràng này 

tu đạo chơn chánh, ngày ngày đang tu học, công đức này lớn biết bao! Mặc dù không 

có tiếng chuông này, cũng có thể khiến những quỷ thần này tạm dừng sự đau khổ, lìa 

khổ đƣợc vui, nó có lợi ích lớn nhƣ thế. 

Bên dƣới trích dẫn Phật Tổ Thống Ký Lục. Lục là quyển thứ sáu: “Thọ mạng con 

ngƣời sắp hết, nghe tiếng chuông khánh, tăng chánh niệm của họ”. Đây là hiện tƣợng 

thông thƣờng, nhƣng trong này phải có một điều kiện, là ngƣời ở thế gian từng học 

Phật pháp, từng nghe kinh hoặc đọc kinh. Điều này rất lợi ích, hiệu quả rất rõ ràng. 

Nếu  suốt  đời  chƣa  từng  gặp  Phật  pháp,  có  lợi  ích  chăng?  Cũng  có,  rất  khó  nói,  có 

ngƣời rất hữu dụng. Vì sao khó nói? Con ngƣời không phải chỉ một đời này. Đời này ta 

không  học  Phật,  đời  trƣớc  từng  học,  đời  trƣớc  nữa  cũng  có  học.  Quá  khứ  ta  có  vô 

lƣợng kiếp, đâu có chuyện chƣa từng học, chỉ là công phu sâu cạn khác nhau mà thôi. 

Nếu liên tục mấy đời, sức mạnh đó rất lớn. Còn nhƣ chỉ học một đời, cách mấy mƣơi 

đời, ấn tƣợng của họ rất nhạt. Không thể nói không có tác dụng, đích thực tác dụng lớn 

nhỏ sâu cạn khác nhau, chúng ta hiểu đạo lý này. Chúng ta từng thấy, suốt đời chƣa 

từng tiếp xúc Phật pháp, căn bản họ không tin. Khi lâm mạng chung trợ niệm cho họ, 

họ cũng có thể vãng sanh, cũng có đoan tƣớng xuất hiện. Rất nhiều ngƣời hỏi tôi, đây 

là do nhân duyên gì? Là nhờ thiện căn đời trƣớc, lúc lâm mạng chung đƣợc dẫn khởi 

lên, chủng tử trong A lại da dẫn phát ra, nó khởi tác dụng. Nếu đời trƣớc không có 

nhân này, đời này nhân duyên dù thù thắng đến đâu, cũng có lợi ích, là trồng chủng tử 

trong A lại da. Đời này không đƣợc lợi ích, nhƣng đời sau kiếp sau nó sẽ khởi tác dụng. 

Đây nhà Phật đúng là từ bi vô tận, phổ độ hết thảy chúng sanh. 

Tiếng chuông tăng trƣởng chánh niệm. “Lời nói nhƣ tiếng chuông”. Ở trƣớc giới 

thiệu về chuông nói đến đây, bây giờ giới thiệu câu tiếp theo, lời nói nhƣ tiếng chuông. 

“Là ngƣời thuyết pháp, âm thanh nhƣ hồng chung, trung chánh hoằng rộng, trì tục viễn 

văn, chấn tĩnh đêm dài, cảnh giác hôn mê, dẫn sanh thiện tâm, dừng các điều khổ, công 

đức  âm  thanh, giống  nhƣ  chuông  vậy”.  Đây  là  giải  thích    cho  chúng ta,  lời  nói nhƣ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              876/21 

tiếng chuông là hình dung, hình dung ngƣời thuyết pháp, âm  thanh nhƣ hồng chung 

vậy. 

Học Phật quan trọng nhất là phải thực hành, không chân tu rất khó. Học tập Phật 

pháp, một vị thầy, một lớp học. Trƣớc đây tôi ở trong hội của thầy Lý, thầy tổ chức lớp 

Phật pháp, chính là lớp đào tạo giảng sƣ, học sinh toàn Phật tử tại gia. Lúc đó tôi chƣa 

xuất gia, nếu tôi xuất gia có lễ không vào học đƣợc, vì thầy là cƣ sĩ tại gia, cho nên học 

trò cũng toàn ngƣời tại gia, nam nữ già trẻ đều có. Lớp này một tuần học một tiết, tiết 

học này ba tiếng đồng hồ, tuần một lần. Khi tôi đến Đài Trung thân cận thầy, lớp học 

vừa mới mở đƣợc một tháng. Khi tôi tham gia lớp học này là học tiết thứ năm, bốn tiết 

trƣớc tôi không học đƣợc. Tôi đến Đài Trung là để nghe thầy giảng kinh, không dám 

học giảng kinh cho rằng việc này quá khó. Cổ nhân nói dùng sai một chữ chuyển ngữ, 

đọa 500 kiếp làm thân hồ ly. Giảng kinh sai, nhân quả này rất phiền phức, không dám. 

Thầy khuyên tôi, khuyên rất nhiều lần tôi đều không đồng ý. Tôi nói không dám, bây 

giờ tuổi còn quá trẻ, học Phật chƣa đƣợc sâu sắc, mới học đƣợc mấy năm, chƣa sâu sắc 

lắm. Sau cùng thầy nói, hôm nay lớp chúng ta có tiết học, em đến học thử xem. Tôi nói 

thử thì đƣợc, tham quan thử xem, tôi ngồi hàng sau cùng. Sau khi nghe xong tiết học 

này, tôi nói với thầy tôi thích tham gia vào lớp học. Tôi thấy học viên trong lớp, trên 

một nửa là 2/3 trình độ cấp hai và trình độ tiểu học. Có một vị lớn nhất là 60 tuổi, bà đã 

có cháu, 60 tuổi. 60 tuổi, chỉ học hết tiểu học. Lúc đó tôi mới 31 tuổi, đã tốt nghiệp cấp 

hai, học thêm nửa năm cấp ba, không thua bà ấy, bà ta học đƣợc thì tôi chắc không sao. 

Tôi đã bị bà cụ 60 tuổi, tức cƣ sĩ Lâm Khán Trị khai mở, mới phát tâm này, theo thầy 

học tập. 

Quý vị xem, hơn 30 ngƣời, lớp này hai năm kết thúc. Chƣ vị nên nhớ, một tuần 

dạy một tiết, một năm học 45 tiết, còn phải nghỉ những ngày lễ tiết, vì thế học hai năm 

tổng cộng chƣa đến 100 tiết. Một năm 45 tuần, 2 năm 90 tuần, thành tích học tập mỗi 

ngƣời không giống nhau, thầy dạy học nhƣ nhau. Vì sao không giống nhau? Then chốt 

ở  hai  chữ  “thành  kính”,  nếu  không  có  tâm  chân  thành,  không  có  tâm  cung  kính  sẽ 

chẳng học đƣợc gì. Đại sƣ Ấn Quang nói rất hay, một phần thành kính ta học đƣợc một 

phần lợi ích, mƣời phần thành kính ta học đƣợc mƣời phần. 

Tôi đến Đài Trung học, tôi là ngƣời nơi khác đến, không phải ngƣời Đài Trung. 

Hay nói cách khác, không biết khi nào họ đuổi tôi đi. Bởi thế thời gian của tôi vô cùng 

quý giá, mỗi lần lên lớp tôi tập trung tinh thần học tập. Khóa học hai năm này tôi chƣa 

học xong, mới học đƣợc một năm ba tháng tôi rời Đài Trung, chƣa học xong thì ra đi, 

chƣa đến phiên tôi lên bục giảng. Nhƣng tôi dự thính, thầy dạy học bằng phƣơng pháp 

dạy kèm, dạy từng ngƣời. Hai học sinh một tổ, lên bục giảng bộ kinh này. Trong lúc 

thầy  giảng,  ta  phải  ghi  nhớ  thật  kỹ  sau  đó  lên  giảng  lại,  nghĩa  là  giảng  lại  cho  mọi 

ngƣời nghe theo cách giảng đó. Không đƣợc giảng sai, không đƣợc thêm ý của mình 

vào, dùng phƣơng pháp này rèn luyện. Học sinh không có năng lực này, không nhớ nỗi. 

Lúc tôi còn trẻ có hai sở trƣờng, là ký ức tốt và sức lý giải cũng tốt. Đại khái tôi 

nghe thầy giảng xong một bài, sau đó lên bục giảng lại. Thầy giảng một tiếng đồng hồ, 

tôi có thể giảng 55 phút, lặp lại những gì thầy đã nói, tôi có năng lực này. Cho nên tôi 

làm thầy giáo bất đắc dĩ ở lớp học đó, bạn học có vấn đề, có gì không hiểu đều đến tìm 

tôi. Sau khi thầy dạy xong tiết học, nếu quý vị có gì không hiểu thì đến hỏi thầy, thầy 

giáo sẽ đánh mắng, đánh và mắng nhƣng không nói cho quý vị nghe. Vì sao không nói 

cho quý vị nghe? Nếu nói lần sau quý vị lại không lƣu ý, dù sao chịu đánh một lần thầy 

còn giảng cho nghe, đằng này đánh rồi cũng không nói, quý vị cũng hết cách, ép ta 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              877/21 

không thể không chuyên tâm. Nhƣng thật sự họ không nhớ đƣợc, cho nên đều đến hỏi 

tôi, tôi giúp rất nhiều cho các học viên này! 

Họ lên bục giảng kinh, tôi ngồi dƣới nghe, trong lòng nghĩ, nếu tôi lên bục giảng 

chắc chắn giảng hay hơn họ. Nhƣng sắp xếp theo thứ tự, lên bục giảng theo thứ tự, tôi 

vào lớp học sau cùng, chƣa đến lƣợt tôi lên giảng tôi đã ra đi. Sau khi ra đi, thầy nói 

với mọi ngƣời, khi giảng kinh cảm thán nói với mọi ngƣời. Quý vị học với tôi 10 năm 

mà chƣa học đƣợc gì cả, ngƣời học đƣợc đã ra đi, mọi ngƣời biết thầy đang nói đến tôi. 

Họ đến Đài Bắc tìm tôi hỏi, thầy nói anh đã học đƣợc, vậy anh học đƣợc những gì? Tôi 

nói thầy đâu có dạy gì đặc biệt cho riêng tôi, lên lớp mọi ngƣời cùng nhau học, quý vị 

cũng nghe nhƣ tôi! Họ hỏi sao thầy nói anh học đƣợc rồi? Tôi nói có lẽ thái độ học tập 

của chúng ta không giống nhau, nhà quý vị ở Đài Trung, năm nay học đƣợc hay không 

không quan trọng, còn có sang năm. Sang năm chƣa hiểu còn có năm sau nữa, ngày 

tháng của quý vị còn dài. Tôi thì không, tôi có thể  ra đi bất kỳ lúc nào, cho nên mỗi 

ngày tôi phải nắm bắt thời gian. Tôi nói có lễ thầy nói chính là nguyên nhân này, gọi là 

một phần thành kính thu hoạch đƣợc một phần, mƣời phần thành kính thu hoạch đƣợc 

mƣời phần. 

Ngày nay điển tích và kinh điển của cổ thánh tiên hiền bày ra trƣớc mắt, vì sao tôi 

có thể hiểu đƣợc rất nhiều ý nghĩa, quý vị thì không? Vì tâm cung kính không giống 

nhau, thái độ không giống nhau. Điều này trong kinh Đức Phật nói “tất cả pháp từ tâm 

tƣởng sanh”, thái độ rất quan trọng. Cung kính, cung kính đối với Phật, cung kính đối 

với kinh điển. Sau đó đem sự cung kính này cung kính đối với tất cả chúng sanh, cung 

kính đối với mọi việc. Không đƣợc nói tôi cung kính Phật không cung kính họ, đó là 

giả không phải thật. Một là tất cả, tất cả là một, nhƣ vậy mới có thể học đƣợc. 

Ngƣời khác không cung kính chúng ta, đƣơng nhiên, vì sao vậy? Vì họ chƣa từng 

học, họ không hiểu. Nếu nhƣ họ cũng học hiểu nhƣ mình vậy, tâm cung kính liền sanh 

khởi. Chỉ yêu cầu chúng ta đối với ngƣời nhƣ thế nào, đừng yêu cầu ngƣời khác đối 

với mình ra sao, nhƣ vậy mới có thể học đƣợc. Trong này có niềm vui, “học nhi thời 

tập chi bất diệc duyệt hồ”, đó là cảnh giới của Khổng tử, không phải cảnh giới của Phật. 

Phật Bồ Tát là pháp hỷ sung mãn, thƣờng sanh tâm hoan hỷ. Suốt ngày trong tâm luôn 

hoan hỷ, không có ƣu tƣ, không có phiền não, không có vƣớng bận, không có áp lực. 

Nhƣ vậy thân thể tự nhiên mạnh khỏe, sao có thể sanh bệnh? 

Ở thế gian điều gì an vui nhất? Đọc sách an vui nhất, mở kinh sách chia sẻ cùng 

mọi ngƣời là niềm vui hàng đầu, mỗi ngày vui vì điều này không hề thấy mệt mỏi. 

Chúng tôi ở HongKong vì phòng ghi hình cách nơi ở quá xa, bây giờ tuổi tác đã 

lớn, buổi trƣa nhất định phải nghỉ một tiếng đồng hồ, chiều mới có tinh thần giảng kinh. 

Tôi rất muốn mỗi ngày giảng bốn tiếng, khi còn trẻ tôi giảng một ngày chín tiếng. Sáng 

ba  tiếng,  chiều  ba  tiếng,  tối  ba  tiếng.  Khi  còn  ở  Mỹ,  tôi  giảng  một  ngày  chín  tiếng, 

ngƣời Mỹ rất đáng thƣơng, họ rất nhiều công việc, không có thời gian. Một tuần chỉ 

nghỉ đƣợc hai ngày, thứ bảy và chủ nhật, cho nên họ hy sinh tất cả đến nghe kinh. Một 

tuần có hai ngày, tôi giảng nhƣ thế nào? Giảng một ngày chín tiếng, dùng phƣơng pháp 

này giúp mọi ngƣời. Đây là niềm vui, vui hơn bất kỳ điều gì. 

“Mình và ngƣời đều lợi ích, trung chánh hoằng quảng, trì tục viễn văn”. Thứ nhất 

là nói về pháp âm, thứ hai là nói về tiếng chuông, đây không phải hình dung từ, là chân 

tƣớng sự thật. Chúng ta đọc Hoàn Nguyên Quán mới biết, chu biến pháp giới, ý niệm 

vừa khởi lên liền chu biến pháp giới. Ý niệm ta bất thiện sẽ đem đến khổ não, ý niệm ta 

thiện sẽ đem đến an vui. Một ngƣời đời này, đời sau, đời đời kiếp kiếp, lành dữ họa 

phƣớc đều tự mình chiêu cảm nên, bây giờ chúng ta hoàn toàn hiểu rõ điều này. Có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              878/21 

liên quan đến cảnh giới bên ngoài chăng? Hoàn toàn không có chút liên quan nào, bên 

ngoài không có gì cả. Cổ nhân gọi là tự làm tự chịu, câu này nói quá hay, hay vô cùng. 

Ta không oán trời trách đất, cảnh giới sẽ không ngừng nâng cao, càng đi lên cao, niềm 

vui ta đạt đƣợc càng thù thắng. 

Bên dƣới có ý nghĩa của pháp ở trong đó. “Chấn tỉnh đêm dài”, đêm dài là nói đến 

luân  hồi  lục  đạo,  ta  không  ra  khỏi  lục  đạo.  Trong  lục  đạo  vô  cùng  đau  khổ,  nhƣng 

không ai biết. Có nhân duyên tiếp túc với giáo dục thánh hiền, Phật giáo là giáo dục 

thánh hiền. Nếu đối với nó có thể sanh tâm hoan hỷ, kiên trì không từ bỏ, thâm nhập 

kinh tạng. Thâm nhập, trong giai đoạn chúng ta mới học là một bộ kinh, ý nghĩa của 

kinh tạng này là nghĩa hẹp, không phải rất nhiều nhƣ Đại Tạng Kinh. Tạng là gì? Là 

trong kinh điển có ẩn tàng ý nghĩa thâm mật trong đó, đó là gì? Là tự tánh, mỗi bộ kinh 

điều thông tự tánh, tạng đƣợc giải thích nhƣ thế. Thâm nhập kinh tạng tức là ở trong bộ 

kinh này minh tâm kiến tánh, nếu thông suốt bộ kinh này thì hết thảy pháp đều thông. 

Không những là Phật pháp, mà tất cả pháp thế xuất thế gian đều thông, vì sao vậy? Vì 

không  lìa  tự  tánh,  toàn  là  tự  tánh  biến  hiện  ra.  Giống  nhƣ  trái  cầu  vậy,  tìm  ra  điểm 

trung tâm, từ điểm trung tâm đó phát ra, diện tích của toàn địa cầu đều ở trong đó. Học 

tập nhƣ vậy mới đạt đến cứu cánh viên mãn, không phải là học đƣợc nhiều thứ. Nói 

rằng tôi đã học đƣợc rất nhiều thứ, sai, làm gì có năng lực đó, cũng không có nhiều 

thời gian nhƣ thế. 

Khổng Phu tử rất có trí tuệ, có ngƣời đến hỏi ông rằng ông đã đọc rất nhiều sách, 

Khổng Phu tử nói không có, đọc sách không nhiều. Vậy trí tuệ từ đâu đến? Học vấn từ 

đâu đến? Khổng tử chỉ nói một câu: “Ngô đạo nhất dĩ quán chi”. Đức Phật Thích Ca 

Mâu  Ni  cũng  không ngoại  lệ.  Ngƣời  biểu  hiện  rõ  ràng  tƣờng tận nhất  là lục tổ  Huệ 

Năng, chƣa từng học hành, không hề biết chữ. Quý vị xem ngài chƣa từng nghe một 

buổi giảng kinh này, suốt đời chỉ nghe duy nhất một lần, chính là lúc Ngũ tổ Hoằng 

Nhẫn  triệu  kiến  ngài  ở  phòng  phƣơng  trƣợng  lúc  nữa  đêm  canh  ba,  giảng  cho  ngài 

nghe Kinh Kim Cang. Chắc chắn không cầm kinh điển, ngài không biết chữ cầm kinh 

làm gì! Chỉ giảng đại ý kinh. Quý vị xem vừa giảng đến câu: “Ƣng vô sở trụ nhi sanh 

kỳ tâm”, chƣa đến 1/3 thì ngài liền thấu triệt. Giác ngộ rồi Ngũ tổ không cần nói tiếp 

nữa, thông suốt tất cả, tất cả pháp thế xuất thế gian đều thông triệt hoàn toàn. Nhất dĩ 

quán chi, đây là trƣờng hợp điển hình nhất. Nếu ta không tin, chỉ thích quảng học đa 

văn, nhƣ vậy không đủ sức mà kết quả lại không tốt, lãng phí thời gian và tinh lực của 

mình. Ta học đƣợc những gì? Là tri thức, chứ không phải trí tuệ. 

Lý niệm học tập của phƣơng đông không giống với ngƣời phƣơng tây. Năm 2006 

chúng tôi đến London phỏng vấn, đi tham quan các trung tâm Hán học của các trƣờng 

đại học nỗi tiếng trên thế giới, đại học Oxford, đại học Cambridge, đại học London, tôi 

có giao tiếp với họ. Phƣơng pháp mà họ dùng là quảng học đa văn, rất nhiều khoa mục, 

rất  nhiều  hạng  mục.  Tri  thức  của  họ  đối  với  Hán  học,  có  thể  nói  là  khá  phong  phú, 

thậm chí ngƣời Trung quốc hiện nay có ngƣời không bằng có, họ nói tiếng Bắc Kinh 

rất lƣu loát, chúng ta đều không bằng. Họ học cổ văn, sách cổ của Trung quốc không 

có gì khó khăn, đây là ngƣời nƣớc ngoài. Họ chất một đống sách cổ Trung quốc lên 

trên bàn cho tôi xem, họ có mục đích, muốn tôi quyên tiền. Những sách cổ này đều là 

mấy trăm năm, giấy  rất mục cần phải tu bổ lại. Tôi nói với họ, muốn tu bổ sách này 

phải đến Bắc Kinh, ngƣời Trung quốc mới hiểu, quý vị không thể làm đƣợc việc này, 

việc này tốn không ít tiền. Muốn tu bổ, tốt nhất là đóng khung, nếu đóng khung nó một 

lần, ít nhất có thể bảo tồn 500 năm đến 1000 năm, rất có giá trị. Tôi động viên họ, ủng 

hộ thêm một số tiền, giúp họ tu bổ sách cổ. Sách cổ này đều đƣợc lấy từ Trung quốc, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              879/21 

lúc tám nƣớc liên quân họ lấy đi không ít. Rất nhiều thứ giá trị của Trung quốc đều ở 

nƣớc ngoài, quý vị đến thƣ viện của họ xem có cất giữ. Khi tôi xem phòng lƣu giữ 

những thứ quý giá bằng tiếng Trung ở đại học California, thấy có hơn 20 vạn thứ, rất 

nhiều thứ viết tay. Tôi thấy chữ của Nhạc Phi viết, bản gốc, đều ở chổ của họ, cũng hay, 

nếu  ở  Trung  quốc  chắc  bị hũy  diệt  từ  lâu,  không  còn. Cũng  may  họ  còn  bảo tồn, tôi 

cũng rất khen ngợi họ, cũng rất cám ơn họ. Ngƣời Trung quốc không biết giá trị của nó, 

còn  họ  xem  mỗi  một  thứ  nhƣ  báu  vật,  nhƣ  phẩm  vật  trân  quý  vậy,  điều  này  rất  khó 

đƣợc! 

Những  điều  này,  giáo  huấn  thánh  hiền  đích  thực  có  thể  cảnh  giác  hôn  mê,  giúp 

chúng ta lìa khổ đƣợc vui. Khổ này là gì? Là đại khổ, luân hồi lục đạo là đại khổ, nếu 

không ra khỏi luân hồi lục đạo. Lời Đức Phật nói là thật, không hề sai, là thật không 

phải  giả.  Thời  gian  ở  trong  ba  đƣờng  ác  dài,  thời  gian  ở  trong  ba  đƣờng  lành  ngắn. 

Chúng ta khẳng định câu nói này, vì sao vậy? Nhƣ chúng ta từ sáng đến tối, tự mình 

bình tâm suy nghĩ, hôm nay ta khởi ý niệm là niệm thiện nhiều hay niệm ác nhiều. Nhƣ 

vậy sẽ biết, đây là đang gây nhân. Nếu ý niệm tự tƣ tự lợi nhiều, ý niệm lợi ích ngƣời 

khác ít, nhƣ vậy khẳng định đi vào ba đƣờng ác, rất đáng sợ. Ngƣời thế gian nhƣ thế, 

ngƣời học Phật cũng không ngoại lệ, ở sau kinh này đều có nói đến. Ngƣời học Phật rất 

nhiều, nhƣng rất ít ngƣời thật sự đƣợc lợi ích, nguyên nhân là gì? Có rất nhiều nhân tố, 

có thể nói ngày xƣa Phật pháp đại thừa trên toàn thế giới, ở Trung quốc có thành tựu 

siêu  việt  nhất.  2000  năm  nay,  ngƣời  Trung  quốc  đạt  đến  cảnh  giới  nhƣ  đại  sƣ  Huệ 

Năng, nghĩa là ngƣời đạt đến cảnh giới nhƣ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni, chúng ta dự 

đoán  ít  nhất  là  hơn  3000  ngƣời.  Trong  Thiền  tông,  Ngũ  Đăng  Hội  Nguyên  có  1700 

công  án. Cảnh  Đức  Truyền  Đăng  Lục, xem  trong  những  ngữ  lục  của  cổ  nhân, ngƣời 

tham  thiền  khai  ngộ,  đại  triệt  đại  ngộ,  ta  tin  rằng  có  hơn  1000  ngƣời.  Giáo  môn  đại 

khai viên giải, niệm Phật lý nhất tâm bất loạn, kết hợp lại 3000 ngƣời chắc là hợp lý, 

có  sự  thành  tựu  thù  thắng  nhƣ  thế.  100  năm  gần  đây  không  còn,  chỉ  có  niệm  Phật, 

ngƣời niệm Phật vãng sanh chính là thành tựu, pháp môn này rất nhiều ngƣời thành tựu. 

Trong 2000 năm, tôi tin rằng không chỉ 10 vạn ngƣời niệm Phật vãng sanh. Pháp môn 

này rộng lớn, thật sự thành tựu, chúng ta không thể không biết điều này. 

Cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ đã hội tập một bản hoàn thiện, giới thiệu thế giới tây phƣơng 

Cực Lạc cho chúng ta, trong này có sự có lý, có tánh có tƣớng, có nhân có quả. Cƣ sĩ 

Mai Quang Hy nói một cách khẳng định trong bài tựa, thời kỳ mạt pháp 9000 năm về 

sau học Phật đƣợc độ, chính là nhờ bộ kinh này. Ông dặn dò học sinh của mình là cƣ sĩ 

Hoàng Niệm Tổ viết chú giải cho bộ kinh này, Hoàng Niệm Tổ hoàn thành công việc 

này, hoàn thành trong  sự gian nan khốn khó. Lúc đó  sức khỏe  ông không tốt, nhƣng 

đƣợc Tam bảo gia trì. 

Ngƣời Trung quốc có phƣớc báo, phƣớc báo này từ đâu đến? Là đức của tổ tông, 

đức của tổ tông sâu dày, bất kỳ quốc gia dân tộc nào trên thế giới đều không tìm thấy. 

Đây là nguyên nhân gì, có đạo lý, ngƣời Trung quốc kính tổ. Ngƣời Trung quốc không 

kính tổ là 100 năm gần đây. Khi chúng tôi còn nhỏ khoảng mƣời mấy tuổi biết kính tổ 

tông, trong nhà có từ đƣờng, tế kỵ xuân thu, thanh minh, đông chí nhà nhà đều đi tảo 

mộ, thận chung truy viễn, đây là hiếu đạo. Hiếu đạo là căn bản của tất cả thiện pháp thế 

xuất thế gian, đánh mất nó coi nhƣ không còn gì. 

Ở đây nói về đêm dài tức là chỉ luân hồi lục đạo, hôn mê là nói nghiệp nhân quả 

báo, do mê hoặc điên đảo tạo thành. 

Thánh giáo có thể làm phát sinh thiện căn, dừng các điều khổ, chúng ta không còn 

tạo nghiệp ác, khổ không còn nữa. Ngày nay nhƣ ông Baladen ngƣời Mỹ nói, thiên tai 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              880/21 

thảm họa xuất hiện, ngƣời ngƣời hoảng sợ. Ông là một nhà khoa học, ông nói chúng ta 

đừng sợ hãi. Trong thời cơ này, chúng ta siêng năng phản tỉnh, bỏ ác, buông bỏ tất cả 

niệm ác, lời nói và việc làm ác. Dƣơng thiện, nỗ lực học điều thiện, chúng ta quy kết 

điều thiện này lại là luân lý, đạo đức, nhân quả và Tôn giáo. Trong xã hội hiện nay 

khắp  nơi  đều  nói  Tôn  giáo  là  mê  tín,  Tôn  giáo  không  hợp  khoa  học.  Ngƣời  xƣa  giải 

thích ý nghĩa hai chữ Tôn giáo này rất hay, rất chính xác, ngƣời bây giờ không bằng cổ 

nhân. Theo ngƣời xƣa ý nghĩa của chữ Tôn này, quý vị xem từ đƣờng trong gia đình 

gọi là tôn từ. Tôn nghĩa là gì? Tôn là chủ yếu, ta từ đâu đến? Tổ tổ tƣơng truyền, đó là 

gốc gác của chúng ta, đây là việc lớn chủ yếu nhất. Ý nghĩa đầu tiên của Tôn là chủ 

yếu,  nghĩa  thứ  hai  là  quan  trọng,  thứ  ba  là  tôn  sùng_tôn  trọng,  sùng  bái,  nó  có  ba  ý 

nghĩa này. Giáo là giáo dục, dạy học, giáo hóa. Vậy Tôn giáo nghĩa là gì? Tôn giáo là 

giáo dục chủ yếu, dạy học quan trọng và giáo hóa tôn sùng. 

Mƣời mấy năm lại đây, chúng tôi tiếp xúc rất nhiều Tôn giáo trên toàn thế giới, 

nói cho họ nghe về ý nghĩa của hai chữ Tôn giáo, ai cũng hoan hỷ, đều đồng ý cách 

giải thích này. Rất tốt, tiếp thu rất tốt, phải học tập kinh điển, phải y giáo phụng hành, 

kinh  điển  không  phải  để  tụng  niệm.  Đọc  kinh  cầu  nguyện,  miệng  đọc  mà  không  để 

trong tâm sẽ không có hiệu quả, cầu nguyện phải dùng tâm chân thành. Thế nào là tâm 

chân thành? Đoạn ác tu thiện là tâm chân thành, cải tà quy chánh là tâm chân thành, 

nhƣ vậy mới có thể phát sinh hiệu quả. Ông Baladen nói với chúng ta, ông chỉ nói với 

chúng  ta  ba  câu  12  chữ,  bỏ  ác  dƣơng  thiện,  cải  tà  quy  chánh, đoan  chánh  tâm  niệm. 

Chúng ta  khởi tâm  động niệm  phải nghĩ đến  điều  thiện, đừng  nghĩ  đến điều  ác. Tiêu 

chuẩn trong Phật pháp chính là thập thiện, tiêu chuẩn của chúng ta. Thực tế mà nói, 12 

chữ  hiếu  để  trung tín, lễ  nghĩa liêm  sỉ, nhân  ái  hòa bình, mƣời  hai chữ này  là  cƣơng 

lĩnh chung của văn hóa xƣa, giáo dục mấy ngàn năm nay cũng là 12 chữ này. Chỉ cần 

chúng ta khởi tâm động niệm ngôn ngữ tạo tác tƣơng ƣng với 12 chữ này, không đƣợc 

trái. Đây chính là giáo dục thánh hiền, là tinh thần của dân tộc chúng ta, 12 chữ này 

không có, xã hội sẽ loạn. Làm sao khiến xã hội khôi phục đƣợc hòa bình an định, cần 

phải tìm lại 12 chữ này, vấn đề sẽ đƣợc giải quyết. Chẳng những Trung quốc cần, mà 

ngày nay xã hội trên toàn thế giới đều cần đến, quý vị xem vấn đề này nghiêm trọng 

biết bao! Nếu không tìm lại, nhƣ lời dự ngôn của các nhà khoa học là ngày tận thế, trên 

địa cầu sẽ có thảm họa phát sinh, đây là sự thật bày ra trƣớc mắt chúng ta. 

“Công đức âm thanh, giống nhƣ chuông vậy”, âm thanh này là dùng âm thanh dạy 

học.  Trong  hội  Lăng  Nghiêm  Phật  mệnh  lệnh  Bồ  Tát  Văn  Thù,  chọn  một  pháp  môn 

thích hợp cho chúng sanh trên địa cầu. Ngài chọn cho chúng ta, là Quán Thế Âm Bồ 

Tát  Nhĩ  Căn  Viên  Thông  Chƣơng.  “Thử  phƣơng  chân  giáo  thể,  thanh  tịnh  tại  âm 

thanh”. Căn tánh của chúng sanh ở đây, nhĩ căn sắc bén nhất, điều khó hiểu nhất họ có 

thể nghe hiểu. Mắt không bằng tai, tai rất linh. Phật Bồ Tát, thánh hiền nhân giáo hóa 

chúng sanh nhƣ thế nào? Phải dùng âm thanh dạy học, lấy âm thanh làm Phật sự, khế 

hợp  với  chúng  sanh  ở  thế  gian  này.  Chúng  ta  nhìn  thấy  rất  nhiều  tinh  cầu  trong  hƣ 

không, mỗi tinh cầu đều có chúng sanh cƣ trú. Ngày nay chúng ta cho rằng con ngƣời 

là sinh vật cao cấp, nếu ta hoàn toàn nhìn thấy, con ngƣời không nhất định là sinh vật 

cao cấp, có thứ cao hơn ngƣời rất nhiều rất nhiều. Có thể nói con ngƣời thuộc giai cấp 

trung  hạ,  không  phải  trung  thƣợng  trở  lên,  là  trung  hạ.  Họ  tạo  nghiệp,  mê  hoặc  điên 

đảo. 

Trong  kinh  điển  chúng  ta  thấy,  Bồ  Tát  Hƣơng  Tích  ở  nƣớc  Hƣơng  Tích,  chúng 

sanh ở đó mắt không nhìn thấy rõ, tai cũng không nghe rõ, nhƣng lƣỡi rất sắc bén, họ 

vừa nếm liền khai ngộ. Bồ Tát ở nƣớc Hƣơng Tích giáo hóa chúng sanh bằng cách nào? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              881/21 

Bằng cách mời họ ăn cơm, họ ăn cơm liền khai ngộ. Sáu căn nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý 

không giống nhau, chúng ta ăn cơm không khai ngộ, khi ăn chỉ nếm đƣợc mùi vị chua 

ngọt đắng cay mặn, không biết nó thông tự tánh. Nó thông chăng? Thông thật, không 

phải giả. 

Đức Phật dạy học, trƣớc tiên nhận thức căn tánh của chúng sanh, căn tánh nhƣ thế 

nào nên dùng phƣơng pháp ra sao, phƣơng tiện thiện xảo. Vì ngƣời mà nói khác nhau, 

vì  thời  mà  nói  khác  nhau,  vì  địa  điểm  mà  nói  khác  nhau,  vì  việc  mà  nói  khác  nhau, 

Phật không nói pháp nào nhất định. Phật pháp rất linh hoạt, không có phƣơng pháp nào 

nhất định. Kinh điển cũng nhƣ vậy, mỗi chữ mỗi câu hàm vô lƣợng nghĩa, tâm ta càng 

thanh  tịnh  thì  lãnh  hội  càng  nhiều.  Nếu  buông  bỏ  đƣợc  vọng  tƣởng  phân  biệt  chấp 

trƣớc, mở kinh ra những điều ta lãnh hội đƣợc cũng giống nhƣ Phật vậy. 

Bộ kinh này có thể dạy tất cả chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ không giới, vì 

sao vậy? Vì trong tất cả kinh điển, trong một bộ kinh có nghĩa lý của tất cả kinh điển 

trong đó, điều này đối với hàng phàm phu chúng ta quả là không thể nghĩ bàn, đây là 

chân thật. Đừng nói là bộ kinh này, mà một chữ cũng là vô lƣợng nghĩa. Bây giờ chúng 

ta đối với vấn đề này, dùng khoa học để giải thích chúng ta đã hiểu, trƣớc đây không 

hiểu. 

Quý vị xem các nhà khoa học nói với chúng ta về một tiểu quang tử, trong tiểu 

quang  tử  đó  bao  hàm  vô  lƣợng  nghĩa.  Bao  hàm  những  gì?  Toàn  thể  vũ  trụ  đều  nằm 

trong một tiểu quang tử, trong kinh điển nói giới tử nạp tu di, tu di nạp giới tử. Núi tu 

di có thể đặt vào trong hạt cải, có thể dung nạp đƣợc, đây là một ví dụ. Thực tế thì sao? 

Mỗi  một  hạt vi  trần nhỏ hơn  nhiều so  với  hạt  cải, mắt  thịt  chúng ta  không nhìn  thấy 

đƣợc, thậm chí loại kính hiển vi thông thƣờng cũng không nhìn thấy đƣợc. Trong hạt 

vi trần đó dung nạp toàn thể vũ trụ, xuất sanh vô tận, một tức là cả, tất cả là một. Diện 

tích của một chữ này lớn bao nhiêu, trong chữ này có bao nhiêu tiểu quang tử, trong 

này tổ hợp thành chữ này. Mỗi tiểu quang tử đều bao hàm toàn thể vũ trụ. 

Bây  giờ  chúng  ta  đã  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  các  nhà  khoa  học  đã  chứng  minh  cho 

chúng  ta  thấy.  Là  thật,  không  phải  giả,  nó  là  tự  tánh,  là  vật  trong  tự  tánh.  Tự  tánh 

không phải vật chất, không phải tinh thần, cũng không phải là hiện tƣợng tự nhiên, cả 

ba  thứ  đều  không  có, nó  ở  đâu?  Khắp  biến  pháp giới  hƣ  không  giới, tất  cả  mọi  hiện 

tƣợng đều là nó biến hiện ra, nó là bản thể của tất cả mọi hiện tƣợng. Triết học gọi là 

bản thể, bản thể của hiện tƣợng vật chất, bản thể của hiện tƣợng tinh thần, bản thể của 

hiện  tƣợng  tự  nhiên, bản  thể  của  chúng  ta  cũng  là  nó, bản  thể  của  tất  cả  chúng  sanh 

cũng là nó. Nếu ta có thể thấy đƣợc nó là đạt đƣợc tất cả, quả thật nói một cách đại 

viên mãn. Khởi tác dụng, đại tự tại, đại trí tuệ. 

Chấn tĩnh đêm dài, cảnh giác hôn mê, dẫn sanh thiện tâm, dừng các điều khổ, mỗi 

câu đều là sự thật. Tiếng chuông, tiếng khánh, thậm chí là tiếng dẫn khánh đều có tác 

dụng này. 

Bên dƣới lại nói: “Chung thân chú có chân ngôn, tự chủng tử, kinh kệ đại thừa, 

một tiếng minh chung, tức nhƣ chuyển tụng, chung thân đầy đủ tất cả kinh pháp hiển 

mật.  Lấy  ví  dụ  ngƣời  nói  pháp, trong  mỗi  tiếng  chuông, đều  bao  hàm  vô  lƣợng  diệu 

nghĩa”. Đoạn này nói rất hay, tôi chƣa từng thấy. Khi mới xuất gia, hòa thƣợng nói với 

chúng tôi, ngày xƣa các tùng lâm bảo sát ở Đại lục, chuông lớn ở chùa có đúc kinh văn. 

Kinh gì? Kinh Đại Phƣơng Quảng Phật Hoa Nghiêm, khắc tất cả kinh văn của kinh này 

lên  trên  quả  chuông.  Cả  trong  và  ngoài, khắc  một  bộ  Kinh  Hoa  Nghiêm  hoàn  chỉnh. 

Đánh một tiếng chuông, bộ Kinh Hoa Nghiêm này lập tức biến pháp giới, chính là nói 

ý này. Trong Mật tông dùng thần chú, dùng chú ngữ, là sáu chữ đại minh chú của Bồ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              882/21 

Tát Quán Thế Âm “Án ma ni bát mê hồng”. Đánh một tiếng, chuyển kinh luân cũng là 

ý này, đều áp dụng ý này, đây là biểu pháp. Vấn đề là chúng ta có biết hay không? Nếu 

biết ta thật sự đƣợc lợi ích, còn không biết, ngƣời ta nói không biết thì đi xem náo nhiệt. 

Biết thì xem lề lối, biết là từ đây kiến tánh. Không biết thì xem hình tƣớng biểu pháp. 

Phật giáo dạy học dùng phƣơng thức biểu pháp này, rất thƣờng dùng, không cần nói gì 

cả, là nghệ thuật biểu diễn. 

Trong xã hội ngày nay tất cả cũng nói đến nghệ thuật, nghệ thuật cao cấp thật ra 

dùng  nghệ  thuật  làm  biểu  pháp,  mấy  ngàn  năm  trƣớc  trong  Phật  giáo  rất  thịnh  hành. 

Trong nhà Phật thờ phụng các hình tƣợng Phật Bồ Tát này, hình tƣợng quỷ thần. Nó 

không  phải  mê  tín,  không  phải  lễ  lạy  những  thứ  đó,  nhƣ  vậy  là  sai.  Nhƣng  bây  giờ 

đúng là mê tín, hiện nay mọi ngƣời không hiểu ý nghĩa. Ngày xƣa không phải vậy, nó 

là công cụ dạy học, dùng danh từ của giáo dục gọi là công cụ dạy học. Ví dụ thờ tƣợng 

Phật, dùng tƣợng Phật này nhắc nhở chính mình, bằng không ta sẽ quên, ta rất dễ quên. 

Thấy  tƣợng  Phật,  tƣợng  Phật  tƣợng  trƣng  cho  tự  tánh.  Hay  nói  cách  khác  là  tƣợng 

trƣng bản thiện, bản tính vốn thiện, nó tƣợng trƣng cho điều này. Tất cả tƣợng Phật đều 

tƣợng trƣng tánh đức, tƣợng Bồ Tát tƣợng trƣng tu đức, tu nhân chứng quả. Bồ Tát tu 

nhân, Phật là quả, là từng giờ từng phút cảnh tỉnh điều này. 

Bồ Tát Quán Âm là để ta lạy ngài ƣ? Ta cầu ngài gia hộ, nhƣ vậy là sai, sao ngài 

gia hộ ta đƣợc? “Tƣợng Bồ Tát qua sông, khó giữ đƣợc mình”, ngài làm sao gia hộ ta 

đƣợc? Ta nhìn thấy Bồ Tát Quán Thế Âm liền nghĩ đến đại từ đại bi, đây là điều ngài 

dạy ta. Ta phải dùng đại từ đại bi đối với tất cả chúng sanh, ngài nhắc nhở ta điều này. 

Không có tƣợng này, ta thƣờng quên mất. 

Bồ Tát Địa Tạng tƣợng trƣng hiếu thuận cha mẹ, tôn sƣ trọng đạo. Nhìn thấy ngài, 

ta liền nghĩ đến, chính là ý này, cho nên nó rất có lợi ích, từng giây từng phút nhắc nhở 

ta.  Nếu  có  ngƣời  ngày  ngày  dạy  ta,  ta  chê  họ  nói  nhiều,  nên  ghét  họ.  Tạc  một  pho 

tƣợng nghệ thuật đẹp nhƣ thế, đặt ở đó nhắc nhở, ta rất hoan hỷ. Chúng ta thấy tƣợng 

liền đảnh lễ là đảnh lễ ai? Là đảnh lễ tâm thanh tịnh của tự tánh, đảnh lễ đại từ đại bi, 

đảnh lễ sự hiếu kính, chính là ý này. Cung kính tất cả, nếu ta không có cảm nhận này, 

ta lễ lạy đều là vô ích, vì những gì ta làm là mê tín. Đúng là “Phật pháp vô nhân thuyết, 

tuy trí mạc năng giải”. Nếu ta thật sự hiểu đƣợc, vào chùa đi tham quan một vòng, sẽ 

học hỏi đƣợc rất nhiều điều lợi ích. Quý vị xem thắp đèn, nhà Phật thắp đèn nhất định 

phải thắp đèn sáp, thắp đèn dầu, không đƣợc thắp đèn điện. Bây giờ đa phần đều dùng 

đèn điện, nhƣ vậy là sai, nó không thể biểu pháp. Đèn dầu và đèn sáp là đốt chính mình, 

chiếu soi ngƣời khác, nó lấy ý nghĩa này. Hy sinh phụng hiến, quên mình vì ngƣời, ta 

nhìn thấy nó liền nghĩ đến điều này, ngày ngày đang nhắc nhở ta. Thắp một cây hƣơng, 

hƣơng  tƣợng  trƣng  tín  hƣơng.  Nói  rõ  ràng  hơn  một  chút,  con  ngƣời  đối  với  tất  cả 

chúng  sanh  phải  giữ  chữ  tín,  không  đƣợc  gạt  ngƣời.  Hƣơng  tƣợng  trƣng  điều  này, 

tƣợng trƣng sự thành tín. Ý nghĩa sâu sắc hơn của hƣơng là tƣợng trƣng giới định tuệ, 

gọi là giới định chân hƣơng. Nhìn thấy hƣơng, ngửi mùi hƣơng, phải biết tu giới định 

tuệ,  đây  là  cƣơng  lĩnh  chung,  nguyên  tắc  chung  trong  tu  học  Phật  pháp,  không  thể 

không biết điều này. 

Tất cả những điều này trong Phật pháp, thiết trí thậm chí là kiến trúc, quý vị xem 

đại điện, Đại Hùng Bảo Điện, đây là gì? Là nơi thờ Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Đại 

hùng nghĩa là gì? Hùng là anh hùng, đại anh hùng, khen ngợi Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni là đại anh hùng. Định nghĩa của anh hùng là gì? Họ có thể làm đƣợc những gì ngƣời 

khác không làm đƣợc, đây gọi là anh hùng. Ngƣời thế gian tranh danh đoạt lợi, Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni là vƣơng tử xuất thân, nếu không xuất gia ngài kế thừa vƣơng vị, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              883/21 

làm  quốc  vƣơng.  Vậy  mà  ngài  từ  bỏ  vƣơng  vị,  xuất  gia  làm  công  tác  giáo  dục,  làm 

công  tác  giáo  dục  xã  hội,  làm  hết  chức  trách  của  mình.  Ngài  dạy  học  suốt  49  năm, 

không có ngày nào không dạy, cũng không nghe nói ngài nghỉ ngày nào. Tận tình với 

chức vụ của mình, ngài làm thật tốt công việc của mình, công việc dạy học. Thành tựu 

dạy học lớn lao nhƣ thế, ngƣời khác không làm đƣợc, ngài có thể làm đƣợc, nên gọi là 

đại hùng. 

Quý vị xem, kiến tạo ngôi chánh điện này từ bên ngoài nhìn vào nó có hai tầng, 

bên trong có một tầng, tƣợng trƣng nguyên tăc chung, cƣơng lĩnh chung của việc giảng 

kinh dạy học trong suốt một đời của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Nói về nhị đế, bên 

ngoài nhìn vào là nhị đế, Phật nƣơng vào nhị đế mà thuyết pháp. 

Nhị đế, đế là chân lý, thứ nhất là chân đế, thứ hai là tục đế. Chân đế là cảnh giới 

tự  ngài  thân  chứng  đƣợc,  đây  là  thật  không  phải  giả.  Tục  đế  là  cảnh  giới  của  chúng 

sanh, nghĩa là kiến thức thông thƣờng của chúng sanh, ta nói họ hiểu ngay. Cảnh giới 

của Phật quá cao, có nói ta cũng không hiểu, ta không thể tiếp thu đƣợc. Ngài dạy học 

luôn dùng phƣơng tiện thiện xảo, nhƣ hiện nay thành lập trƣờng học Phật, từ tiểu học 

đến nghiên cứu sở, đây là cách làm của ngài. 12 năm đầu giảng tiểu thừa, giảng pháp 

nhân thiên, dạy ta làm ngƣời tốt nhƣ thế nào. Ngƣời thế gian cầu ba điều, cầu của cải, 

cầu trí tuệ, cầu mạnh khỏe sống lâu. Không phân Tôn giáo, không phân chủng tộc, quý 

vị thử hỏi xem họ có cần ba thứ này chăng? Không có ai nói không cần, có cầu đƣợc 

chăng? Đƣợc, nhà Phật có câu nói: “Đệ tử nhà Phật, có cầu tất có ứng”, thật sự cầu 

đƣợc, không phải giả. Cầu của cải đƣợc của cải, cầu trí tuệ đƣợc trí tuệ, cầu sống lâu 

đƣợc sống lâu. 

Quý vị xem Liễu Phàm Tứ Huấn sẽ rõ, thiền sƣ Vân Cốc dạy Liễu Phàm tiên sinh 

phƣơng pháp này, ông thực hành, quả nhiên đạt đƣợc. Phát tài có đạo lý của nó, không 

đƣợc miễn cƣỡng. Số mệnh có của cải, của cải trong số mệnh từ đâu mà có? Do đời 

trƣớc tu đƣợc, nếu đời trƣớc không tu đời này sẽ không có. Đời trƣớc tu nhiều, đời này 

giàu có lớn. Đời trƣớc tu ít, đời này vừa đủ sống, bình an trôi qua, đều là trong quá khứ 

tu đƣợc, bây giờ ta tiếp tục tu nó sẽ nâng cao. Nếu dùng thủ đoạn không chính đáng ta 

cũng có thể đạt đƣợc, đạt đƣợc đó là gì? Là do số mạng có. Chẳng hạn của cải của 

mình  là  của  cải 100 năm, thọ  mạng  ta  có  100  năm. Của  cải 100  năm, dùng  thủ đoạn 

không chánh đáng lập tức đạt đƣợc tất cả, 50 năm là tiêu sạch, nhƣ vậy thọ mạng của ta 

chỉ  đƣợc  50  năm,  ta  phải  trả  giá  bằng  sinh  mạng  của  mình,  cần  phải  hiểu  điều  này. 

Đƣợc của cải giàu có không phải là việc tốt, ta đem những thứ trong tƣơng lai, giống 

nhƣ rút hết tiền tiết kiệm trong ngân hàng vậy, tiêu hết tất cả, không thể không biết 

điều này. Ngƣời thông minh hiểu đạo lý này, của cải từ đâu mà có? Nhờ tu tài thí mà 

có,  càng  thí  càng  nhiều,  nhƣng  phải  nhớ  rằng  càng  nhiều  phải  càng  thí,  nhƣ  vậy  tài 

nguyên này vĩnh viễn không dứt. Tuyệt đối không đƣợc lƣu, lƣu chính là nƣớc đọng, 

lƣu lại tức là họa hoạn. Ta phải dùng tiền, dùng vào đâu? Dùng cho những ngƣời cần 

tiền, thế gian này có nhiều ngƣời rất đáng thƣơng, do đời trƣớc không biết bố thí. Họ 

sống bên lề của đói khát, bệnh khổ, tử vong, cần phải cứu phải giúp đỡ những ngƣời 

này. Giúp đỡ những ngƣời này, không những có tài bố thí, mà còn có bố thí vô úy, bố 

thí vô úy đƣợc mạnh khỏe sống lâu. Nếu dùng phƣơng pháp tốt hơn để dạy họ, khuyên 

họ đoạn ác tu thiện, trong đó có pháp bố thí. Một hành động mà đạt đƣợc ba mục đích, 

còn niềm vui nào hơn nữa mà không làm? Chỉ cần ta thực hành phƣơng pháp này suốt 

đời, nếu đƣợc nhƣ pháp đều có thể minh tâm kiến tánh. Bởi thế pháp môn bình đẳng, 

không có cao thấp, đều là lời thật, bất kỳ pháp môn nào đều có thể thành Bồ tát, đều có 

thể thành Phật, vấn đề là ta phải biết. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              884/21 

Bây giờ ngƣời tu học, thật sự chịu học tập phƣơng pháp này, mới bắt đầu rất khó 

khăn,  khoảng  bao  lâu?  Mƣời  năm  đầu,  phải  vƣợt  qua  mƣời  năm  này,  về  sau  sẽ  rất 

thuận buồm xuôi gió, mỗi năm càng thù thắng hơn, khổ tận cam lai, cố gắng học mƣời 

năm.  Không  những  học  tập,  mà  còn  y  giáo  phụng  hành,  đối  với  kinh  giáo  thâm  tín 

không  nghi.  Không  nghi  hoặc  đối  với  Phật,  không  nghi  hoặc  kinh  điển,  không  nghi 

hoặc thầy. Thầy dạy  chúng ta là vì muốn chúng ta tốt, họ không cần gì cả. Chúng ta 

muốn báo ân thầy, báo ân Phật, không có gì khác, bản thân thành Phật tức là báo ân. 

Bản thân có thể tục Phật tuệ mạng, hoằng pháp lợi sanh là cách báo ân chân thật nhất. 

Chƣ Phật Bồ Tát, chƣ vị tổ sƣ đại đức hy vọng chúng ta làm điều này. 

Mỗi một tiếng chuông đều ngụ vô lƣợng ý nghĩa, là xem ý niệm của chúng ta, tâm 

niệm chúng ta nếu làm đƣợc nhƣ trên đề kinh nói:  “Thanh tịnh bình đẳng giác”. Sáu 

căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần bên ngoài, niệm niệm đều là vô lƣợng nghĩa. Mắt 

thấy sắc, mỗi màu sắc là vô lƣợng nghĩa. Tai nghe âm thanh, mỗi âm thanh là vô lƣợng 

nghĩa, đó là cảnh giới của Phật, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần liền kiến tánh. 

Chúng ta phải hiểu những đạo lý này, chúng ta phải khát khao, phải nổ lực học tập. 

Tiếp tục xem kinh văn bên dƣới: “Ngã tác Phật thời, sở hữu chúng sanh, sanh ngã 

quốc giả, cứu cánh tất chí, nhất sanh bổ xứ”. Đoạn này là nguyện thứ 35 nhất sanh bổ 

xứ. Tiếp theo. “Trừ kỳ bổn nguyện, vi chúng sanh cố, bị hoằng thệ khải, giáo hóa nhất 

thiết  hữu  tình,  giai  phát  tín  tâm,  tu  bồ  đề  hạnh,  hành  Phổ  Hiền  đạo,  tuy  sanh  tha 

phƣơng thế giới, vĩnh ly ác thú, hoặc nhạo thuyết pháp, hoặc nhạo thính pháp, hoặc 

hiện thần túc, tùy ý tu tập, vô bất viên mãn, nhƣợc bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác”. 

Đoạn kinh văn ở sau hơi dài, là nguyện tùy ý giáo hóa, chƣơng này có hai nguyện, 

chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Lão. 

“Trong chƣơng bên phải, tất cả chúng sanh, sanh vào nƣớc ta, đạt đƣợc cứu cánh, 

nhất sanh bổ xứ, là nguyện nhất sanh bổ xứ thứ 35”. Nguyện này rất quan trọng, nói rõ 

với  chúng  ta  một  sự  thật,  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  chắc  chắn  một  đời  thành  Phật. 

Điều này quá hy hữu, quá khó đƣợc. 

Nếu muốn hỏi khi ta thành Phật có lợi ích gì? Nói cho quý vị biết, thành Phật là 

đạt đƣợc toàn thể vũ trụ, không phải đạt đƣợc một địa cầu, đạt đƣợc một hệ mặt trời, 

hay đạt đƣợc một đại thiên thế giới, không phải nhƣ vậy. Ta đạt đƣợc khắp biến pháp 

giới hƣ không giới. Chƣ Phật Bồ Tát dạy chúng ta chính là điều này, vì sao ta đạt đƣợc? 

Đó là ta vốn có, giống nhƣ là gì? Ta là một đại gia tộc, hào môn quý tộc, ta ra bên 

ngoài đi du lịch quên mất nhà mình, không biết mình có nhà. Bây giờ có ngƣời biết 

nhà  mình, biết  rõ  tình  hình  gia  đình  mình, liền dẫn  dắt  ta  trở  về  nhà. Khi trở  về vừa 

nhìn  mới  biết  đây  là  nhà  mình,  nhà  của  ta  là  nhƣ  vậy.  Ta  sẽ  cảm  thấy  kinh  ngạc  vô 

cùng, đúng là nhà của mình. Quý vị nói hôm nay ta đạt đƣợc, thứ ta đạt đƣợc là giả, 

không phải thật. Thân thể đều phải chết, ta có thể đạt đƣợc gì? 

Nếu sanh đến thế giới Cực Lạc, điều đầu tiên là thân này không có sanh tử, vĩnh 

viễn  lìa  xa  sanh  tử.  Ở  đó  là  báo  thân,  báo  thân  là  có  sanh  không  diệt,  pháp  thân  bất 

sanh bất diệt. Thân trong thập pháp giới có sanh có diệt, Tịnh độ là có sanh không có 

diệt.  Ở trƣớc  chúng ta  đã học, sanh đến thế giới Cực  Lạc là nhƣ  thế nào?  Hoàn  toàn 

tƣơng đồng với Phật A Di Đà. Thân có vô lƣợng tƣớng, tƣớng có vô lƣợng vẻ đẹp, thân 

tử ma chân kim sắc, vĩnh viễn bất hoại. Ở đó không hề sanh bệnh, lại nói cho quý vị 

biết, không cần ẩm thực, họ không sanh bệnh. Cổ nhân nói “bệnh vào từ miệng”, ta có 

ẩm thực là có bệnh, không ăn uống sẽ không bị bệnh. Nhƣ vậy ta mới hiểu đƣợc lợi ích 

của việc học Phật. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              885/21 

Lúc thầy Phƣơng Đông Mỹ giới thiệu điều này với tôi, sau đó tôi xuất gia và đến 

thăm thầy, mang y phục xuất gia đến nhà thăm thầy. Thầy nói anh làm thật à! Tôi nói 

đúng vậy! Hay nhƣ vậy em không làm thì làm gì chứ? Đích thực là thầy giới thiệu cho 

tôi, nếu không phải thầy giới thiệu dù ai nói tôi cũng không tin, tôi cũng không tiếp thu. 

Đây  là  nhân  duyên  không  giống  nhau,  tao  ngộ  của  tất  cả  mọi  ngƣời  đều  ở  chỗ  gặp 

duyên khác nhau. Quả thật thầy nói với tôi câu này và tôi đã thực hiện nó: “hƣởng thụ 

cao nhất của đời ngƣời”. 

Mới  học  rất  khổ,  nhƣng  chúng  ta  phải  luôn  ghi  nhớ,  đọc  sách  rất  vui.  Chỉ  cần 

không lìa quyển kinh ra sẽ không thoái tâm, lìa quyển kinh không chắc lắm, dễ bị cảnh 

giới bên ngoài mê hoặc. Thứ nhất, tâm không thanh tịnh, tâm không thanh tịnh sẽ sanh 

phiền não, không sanh trí tuệ, nhƣ vậy là phát sinh đau khổ, khổ sanh ra từ đó. Nhiều 

phiền não dễ sanh bệnh, bệnh đau đớn sẽ chết, thọ mạng cũng ngắn. 

Sau khi học Phật thọ mạng không còn là của mình nữa, mà của chúng sanh, nếu 

mọi  ngƣời  cần  thì  sống  thêm  vài  năm.  Mọi  ngƣời  cảm  thấy  không  muốn  học  nữa, 

không muốn học thì có thể ra đi bất kỳ lúc nào. Quý vị xem tự tại biết bao, an vui biết 

bao, không có gì lƣu luyến cả. 

Nhất sanh bổ xứ, bổ xứ là Đẳng giác Bồ Tát, nghĩa là hậu bổ Phật. Chúng ta nói 

Bồ Tát Di Lặc, Bồ Tát Di Lặc là hậu bổ Phật, tƣơng lai đến thế gian này thành Phật, vị 

Phật  tiếp  sau  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  chính  là  ngài.  Khi  nào  ngài  hạ  sanh?  Thời 

gian còn rất dài, hiện nay ngài đang ở trời Đâu suất. Khi hết tuổi thọ ở trời Đâu suất, 

ngài hạ sanh thành Phật ở thế giới này. Một ngày của trời Đâu suất_có sai khác về thời 

gian,  là  400  năm  ở  thế  gian  chúng  ta.  Ở  cõi trời  Đâu  suất  nhìn  nhân gian  thật  đáng 

thƣơng, nếu chúng ta dùng thời gian 24 tiếng để tính, 100 năm ở nhân gian là sáu tiếng 

đồng hồ ở trời Đâu suất. 24 tiếng đồng hồ là một ngày, 400 năm. Chúng ta sống ở nhân 

gian 100 tuổi, quý vị xem ở trời Đâu suất chỉ 6 tiếng đồng hồ, quý vị nói nhƣ vậy thì có 

ý nghĩa gì? Thọ mạng ở đó, thọ mạng ở trời Đâu suất là 4000 tuổi. Một năm cũng 12 

tháng, cũng có 360 ngày, tính bằng cách đó. Đổi lại tính theo thời gian của nhân gian 

chúng  ta  là  56  ức  bảy  ngàn  vạn  năm,  ngài  hạ  sanh  xuống  địa  cầu  này  thị  hiện  thành 

Phật. 

Hiện tƣợng tận thế, ngƣời phƣơng tây nói nhƣ vậy, trong Phật pháp xƣa nay chƣa 

từng nói nhƣ vậy. Phật pháp nói chánh pháp, tƣợng pháp, mạt pháp. Không phải Phật 

pháp có phân biệt, Phật pháp không có phân biệt. Do căn tánh của chúng sanh, thiện 

căn phƣớc đức không giống nhau. Thời kỳ chánh pháp, con ngƣời phƣớc báo lớn, gặp 

thời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế, phƣớc báo này rất lớn, gặp Phật không có ai 

không đƣợc độ, vì thế là 1000 năm chánh pháp. Con ngƣời dần dần càng học càng hƣ, 

có thể nói tập tục này ảnh hƣởng con ngƣời rất nghiêm trọng. Thời kỳ tƣợng pháp cũng 

1000 năm, hiện nay là mạt pháp, thời kỳ mạt pháp 10 ngàn năm. Trong 10 ngàn năm 

này, Phật  pháp  có hƣng  có  suy, hiện tại suy  đến tận  cùng,  dần  dần sẽ phục  hƣng  lại. 

Phật pháp hƣng con ngƣời có phƣớc, làm việc tốt. 

Lần này tôi đến, nói với chƣ vị bằng hữu ở đây, truyền thống văn hóa phát sanh từ 

đây, nảy mầm, khai hoa, kết trái. Khu vực Malaysia này sẽ không có thiên tai, đƣợc 

mƣời phƣơng Chƣ Phật hộ niệm, thiên long thiện thần gia hộ, nhƣ vậy sao có thiên tai 

đƣợc? Đây là nền tảng cho toàn thể nhân loại ký thác hạnh phúc chân thật của mình, 

nền tảng này ở đây. 

Trong tƣởng tƣợng của chúng tôi, mƣời năm sau, Malaysia ít nhất có mƣời đến 20 

bậc thánh  nhân xuất hiện, nhƣ  vậy  không  tuyệt  vời  ƣ! Cho nên  mọi  ngƣời phải  cùng 

nhau cố gắng trồng trọt, vun bồi, toàn tâm toàn lực hiệp trợ họ. Tạo cho họ một môi 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              886/21 

trƣờng tu học tốt, thân tâm an ổn, nhƣ vậy việc học tập của họ mới không ngừng nâng 

cao, là điều vô cùng hy hữu. Không những là nơi nƣơng tựa của quốc gia dân tộc, mà 

hạnh  phúc  của  toàn  nhân  loại  đều  dựa  vào  đây.  Nhƣng  phải  nhớ  rằng,  mục  tiêu  sau 

cùng của chúng ta là niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, vì sao vậy? Vì chúng ta muốn thành 

Phật, đây mới là mục tiêu sau cùng. 

Bên  dƣới  giới  thiệu cho  chúng  ta  về  nhất  sanh  bổ  xứ.  “Nhất  sanh  bổ  xứ  là  lấy 

chuyển sanh bổ Phật xứ”. Ở đây nói rất rõ ràng, là bổ xứ gì? Là bổ Phật, hậu bổ Phật. 

“Nhƣ hiện nay Di Lặc Đại Sĩ trong nội viện trời Đâu suất, nhất sanh tức bổ Phật vị”. 

Trong thời đại lớn này, nhà Phật gọi là kiếp, đại kiếp, trong đại kiếp này, thế gian này 

có 1000 vị Phật xuất hiện. Cho nên kiếp này gọi là hiền kiếp, có rất nhiều hiền nhân. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là vị thứ tƣ, Bồ Tát Di Lặc là vị thứ năm, khoảng cách này 

hơi lâu, về sau khoảng cách gần hơn. Trong kinh Đức Phật đều giới thiệu cho chúng ta 

biết về trong đại kiếp này. 

“Nnhƣ Kinh Pháp Hoa nói, nếu còn một đời nào, đƣợc nhất thiết trí, gọi là nhất 

sanh bổ xứ”. Dƣ là gì? Thân thể này vẫn còn, đời này vẫn còn, nhƣng đời này_đƣơng 

là cần phải, họ sẽ chứng đƣợc nhất thiết trí. Nhất thiết trí chính là nhất thiết chủng trí, 

nhất thiết chủng trí, đây gọi là nhất sanh bổ xứ Bồ Tát. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất rõ ràng minh bạch, minh tâm kiến tánh, nghĩa là 

nói chƣớng ngại tu hành của chúng ta, cần phải biết điều này. Thế nào gọi là công phu? 

Buông bỏ là công phu, khai ngộ là trí tuệ. Nghĩa là nói nhìn thấu những gì thầy dạy, 

nhìn thấu là khai trí tuệ. Trí tuệ giúp ta buông bỏ, buông bỏ giúp trí tuệ ta nâng cao. Từ 

sơ phát tâm đến Nhƣ Lai địa không có bí mật, chính là hai vấn đề này. Nhƣ chúng ta đi 

lên lầu vậy, buông bỏ tầng thứ nhất ta liền lên đến tầng thứ hai, buông bỏ tầng thứ hai 

sẽ  lên  đến  tầng  thứ  ba.  Nếu  không  buông  bỏ,  vĩnh  viễn  không  thể  đi  lên  đƣợc,  nhất 

định phải buông bỏ. 

Buông  bỏ  chấp  trƣớc,  đối  với  tất  cả  pháp  nhân  sự  vật  không  còn  chấp  trƣớc,  ta 

liền thành A la hán, vƣợt thoát khỏi lục đạo. Buông bỏ chấp trƣớc, trở thành Bồ Tát. 

Buông bỏ khởi tâm động niệm là thành Phật, đây gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh. Không còn ở trong mƣời pháp giới, mƣời pháp giới có sanh có diệt, ta đi về đâu? 

Đến nhất chân pháp giới, nhất chân pháp giới có sanh không có diệt. Vì sao vẫn còn 

nhất  chân  pháp  giới?  Thế  nào  gọi  là  nhất  chân?  Vì  ta  hoàn  toàn  buông  bỏ  khởi  tâm 

động niệm, phân biệt chấp trƣớc. Đó là hƣ vọng, buông bỏ tất cả, nhân hƣ vọng không 

còn, quả báo của hƣ vọng cũng không còn. Lục đạo không còn, mƣời pháp giới cũng 

không còn, hiện ra trƣớc mắt chúng ta là nhất chân pháp giới. Nhất chân pháp giới hình 

thành ra sao? Buông bỏ khởi tâm động niệm, nhƣng tập khí khởi tâm động niệm vẫn 

còn. Khởi tâm động niệm là vô thỉ vô minh, phá vô thỉ vô minh, tập khí vô thỉ vô minh 

vẫn còn, tập khí không dễ đoạn. Trong Kinh Hoa Nghiêm sơ trụ Bồ Tát, chứng đƣợc 

quả  vị  này, tức  là quả  vị  Phật, đây  là  pháp  thân  Bồ  Tát. Trú trong  cõi thật báo  trang 

nghiêm ở thế giới Cực lạc, ở đó dần dần đoạn tận tập khí, tập khí tự nhiên không còn. 

Cổ nhân lấy một ví dụ rằng, tập khí là gì? Rất khó nói. Ví nhƣ bình rƣợu, cổ nhân dùng 

bình rƣợu làm ví dụ. Đem bình đổ hết rƣợu ra, sau đó rửa sạch sẽ, quả thật rƣợu không 

còn nhƣng ngửi vẫn nghe mùi, đó gọi là tập khí, lau chùi nhƣ thế nào cũng không hết 

mùi đƣợc, phải làm sao? Cứ mở nắp rồi để đó, để nhƣ vậy nửa năm hay một năm, đến 

ngửi lại thấy không có mùi nữa. Cõi thật báo trang nghiêm chính là nhƣ thế, đừng quan 

tâm đến nó, đến lúc tự nhiên nó không còn. Đây gọi là vô công dụng đạo, có cố gắng 

cũng không đƣợc, nếu cố gắng chẳng phải ta đã khởi vọng tƣởng phân biệt rồi chăng? 

Vấn đề này không đƣợc cố gắng, tự nhiên nó sẽ không còn. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              887/21 

Đức Phật phân tập khí vô minh này thành 41 giai cấp, gọi là 41 vị pháp thân đại sĩ, 

bao lâu mới không còn? Đức Phật nói ba a tăng kỳ kiếp, tự nhiên không còn. Tập khí 

không còn, đó gọi là Diệu giác vị, từ Đẳng giác đi lên Diệu giác vị. Diệu giác vị không 

trú trong cõi thật báo, không trú trong nhất chân pháp giới, họ đi về đâu? Họ trở về tự 

tánh,  tự  tánh  là  thƣờng  tịch  quang,  họ  trở  về  thƣờng  tịch  quang.  Trở  về  thƣờng  tịch 

quang, mới viên mãn đạt đƣợc khắp biến pháp giới hƣ không giới. Pháp thân Bồ Tát 

đạt đƣợc nhƣng vẫn chƣa viên mãn, đến Diệu giác mới viên mãn, trở về tự tánh. 

Các nhà khoa học nghiên cứu vũ trụ vĩ quan, báo cáo của họ nói, máy  móc của 

khoa  học  hiện  nay  rất  tinh  vi,  có  thể  thấy  đƣợc  10%  của  toàn  thể  vũ  trụ,  còn  90% 

không nhìn thấy. Không thấy, vậy nó đi về đâu? Nói cho chƣ vị biết, chính là đến Diệu 

giác vị, trở về thƣờng tịch quang. Trở về thƣờng tịch quang sẽ không thấy đƣợc, dùng 

bất kỳ phƣơng pháp gì cũng không đo lƣờng đƣợc. Làm sao mới biết đƣợc? Buông bỏ 

vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc là biết. 

Các nhà khoa học cũng nhƣ chúng ta, dùng tâm ý thức, chƣa buông bỏ, hoàn toàn 

phù hợp với những gì trong kinh Phật nói. Dùng tâm ý thức, đối với bên ngoài có thể 

duyên đến toàn thể vũ trụ, đối với bên trong có thể duyên đến A lại da thức, tam tế 

tƣớng  của  A  lại  da.  Điều  này  khoa  học  hiện  tại  không  làm  đƣợc,  họ  không  thể  tiến 

thêm bƣớc nữa, muốn tiến thêm phải buông bỏ, buông bỏ mới có thể thấy đƣợc. Vì sao 

vậy?  Vì  vọng  không  thấy  đƣợc  chân,  họ  không  thấy  đƣợc  chân.  Chỉ  có  buông  bỏ, 

buông bỏ là dùng chân tâm, chân tâm thấy đƣợc cảnh giới của chân tâm. Chúng ta phải 

hiểu đạo lý này, khoa học đã chứng minh, điều này giúp ích rất lớn cho chúng ta. 

Các bậc đại đức trƣớc chúng ta một đời, chúng ta đƣa ra vấn đề, họ nói không rõ 

ràng khiến chúng ta hoài nghi, là do khoa học không nói rõ ràng. Hiện nay khoa học đã 

nói rõ, chúng ra rất may mắn đƣợc sanh vào thời đại này. Nếu không phải lƣợng tử lực 

học, chúng ta vẫn còn nghi vấn. Nói đến chỗ này, suy nghĩ sao cũng không thông suốt, 

các  nhà  khoa  học  đã  giúp  chúng  ta  điều  này.  Chúng  ta  phải  đền  đáp  cho  những  nhà 

khoa học này, nói cho họ biết trong kinh điển có nói đến điều này, 3000 năm trƣớc lƣu 

lại. Nếu họ biết, chuyên tâm nghiên cứu Phật giáo, thành tựu của họ sẽ rất vƣợt bậc. 

Toàn là cảnh giới Bồ Tát, không phải ngƣời bình thƣờng. Hết giờ rồi hôm nay chúng ta 

học đến đây.  

 

 

------------------------------------------------------------------------------------------------ 

















Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              888/21 

Tập 238 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:04.01.2011 

Địa điểm: Giảng Đường Hoa Nghiêm 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 291, hàng thứ ba, bắt đầu xem từ câu sau cùng. 

“Lại nhƣ Hội Sớ nói: Nhất sanh bổ xứ là Đẳng giác vị, còn có nhất sanh vô minh, 

nên nói đầy đủ là nhất sanh phân tƣớng vô minh chƣa phá, cho nên gọi là nhất sanh. 

Vô minh của phẩm này, sức của nó lớn nhất. Duy chỉ có hậu tâm này, dùng kim cang 

trí phá, tức bổ Diệu giác vị, cho nên gọi là bổ xứ”. 

Trong buổi giảng hôm nay, chƣ vị đồng học vô cùng may mắn, cũng rất hy hữu. 

Hy vọng chúng ta đều có thể ngay trong đời này, chứng đƣợc bổ xứ Bồ Tát, địa vị này 

cao  nhất.  Đoạn  này  Hoàng  Niệm  Lão  trích  dẫn  một  đoạn  văn  trong  Vô  Lƣợng  Thọ 

Kinh  Hội  Sớ  của  pháp  sƣ  Nhật  Bản,  nói  rõ  về  nhất  sanh  bổ  xứ,  nhất  sanh  bổ  xứ  là 

Đẳng giác vị. 

Bây  giờ  chúng  ta  biết  phiền  não  rất  nhiều,  vô  lƣợng  vô  biên, Đức  Thế  Tôn  dạy 

học quy nạp nó thành ba loại lớn. Loại thứ nhất là từ sanh khởi của phiền não, đó là vô 

thỉ vô minh, gọi là vô minh phiền não. Thứ hai là trần sa phiền não, là phân biệt khởi 

lên. Thứ ba là chấp trƣớc khởi lên, gọi là kiến tƣ phiền não. Kiến là kiến giải, tƣ là tƣ 

tƣởng, cũng chính là nói đối với rất nhiều vấn đề chúng ta thấy sai, đây là kiến phiền 

não. Nghĩ sai gọi là tƣ phiền não, hợp lại gọi là kiến tƣ phiền não. Chúng ta thấy sai 

nghĩ sai, đƣơng nhiên cũng nói sai làm sai. Nói sai làm sai tức là tạo nghiệp, nghiệp 

chiêu cảm  lấy  quả  báo. Thiện  nghiệp chiêu  cảm  ba  đƣờng lành, ba  đƣờng  lành trong 

lục  đạo.  Ác  nghiệp  chiêu  cảm  ba  đƣờng  ác  trong  lục  đạo,  nghiệp  nhân  quả  báo  vĩnh 

viễn đang tuần hoàn. Đây chính là lục đạo từ đâu sanh ra, đã hiểu rõ ràng. 

Nếu  chúng  ta  đoạn  tận  kiến  tƣ  phiền  não,  lục  đạo  không  còn,  quả  thật  lục  đạo 

giống nhƣ giấc mộng vậy. Trong mộng hình nhƣ có cảnh giới này, sau khi tỉnh mộng 

cảnh giới không còn. Lục đạo cũng nhƣ thế, đến khi nào chúng ta tỉnh giấc mộng này, 

lục đạo biến mất. Lục đạo không còn, tỉnh lại thì cảnh giới nào xuất hiện? Là tứ thánh 

pháp giới Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật, đó gọi là Tịnh độ. Lục đạo là uế độ, ô 

nhiễm nghiêm trọng. Bốn pháp giới ở trên là pháp giới thanh tịnh, vì sao vậy? Vì trong 

đó không có phiền não. Tập khí, A la hán vẫn còn tập khí, sau khi đoạn tận tập khí, A 

la hán nâng cao thêm một bậc gọi là Bích Chi Phật. Bích Chi Phật cả kiến tƣ phiền não 

và tập khí phiền não đều không còn, nhƣng họ còn trần sa phiền não. Trần sa phiền não 

từ phân biệt sanh ra, đoạn tận tâm phân biệt, đối với tất cả pháp không còn phân biệt. 

Vì  sao  không  phân biệt  nó?  Vì  nó  là  giả, không  phải  thật. Vì  sao  ngày  nay  chúng  ta 

không  thể  đoạn  đƣợc  phiền  não?  Chính  là  vì  coi  giả  thành  thật,  thật  thì  hoàn  toàn 

không biết, mê thất. Đây là nhân duyên trong mƣời pháp giới, vì sao có mƣời pháp giới. 

Bích Chi Phật đã đoạn tận phân biệt, nghĩa là đoạn tận trần sa phiền não, họ nâng 

cao lên thành Bồ Tát. Bồ Tát không có phân biệt, chƣ vị phải biết điều này, Bồ Tát vẫn 

còn tập khí của phân biệt. Bởi vậy ở địa vị Bồ Tát, họ nhất định phải đoạn tận tập khí, 

đoạn tận tập khí họ sẽ thành Phật. Chƣ vị phải biết, đây là Phật trong mƣời pháp giới. 

Đại sƣ Thiên Thai, tức là đại sƣ Trí Giả nói với chúng ta, đây là tƣơng tự tức Phật, họ 

không phải chân Phật, nhƣng rất giống Phật, phàm phu chúng ta chắc chắn không nhận 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              889/21 

ra. Làm sao phân biệt chân Phật và tƣơng tự Phật? Trong Phật pháp nói rất đơn giản, 

dùng chân tâm tức là chân Phật, dùng vọng tâm tức là tƣơng tự Phật, vọng tâm chính là 

A lại da. Họ vẫn dùng A lại da, dùng tám thức 51 tâm sở, nhƣng họ dùng chánh đáng. 

Làm sao phân biệt tà và chánh? Chánh chính là kinh giáo, hay nói cách khác, hoàn toàn 

thực  hành  theo  lời  trong  kinh  dạy,  hoàn  toàn  làm  đƣợc.  Về  hình  tƣớng  mà  nói,  họ 

không khác gì với Phật, chúng ta tuyệt đối không chỉ ra đƣợc lỗi lầm của họ, nên gọi là 

tƣơng tự tức Phật. Chỉ là chƣa chuyển vọng tâm thành chân tâm. 

Vọng tâm là gì? Là vô minh, gọi là vô minh phiền não. Vô minh là gì? Chúng ta 

nói cạn cợt một chút để mọi ngƣời dễ hiểu, là khởi tâm động niệm, điều này rất vi tế. 

Chúng ta khởi tâm động niệm ta có biết chăng? Không biết, hoàn toàn không biết, quá 

vi tế. Bồ Tát Di Lặc nói, một khảy móng tay khởi tâm động niệm bao nhiêu lần? 32 ức 

100 ngàn niệm, cho nên điều này vô cùng gian nan, không dễ nhìn thấy nó. Nếu có thể 

buông  bỏ  nó  nghĩa  là  phá  đƣợc  vô  minh,  phá  vô  minh  tức  chứng  đƣợc  pháp  thân. 

Trong Thiền tông gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, chính là cảnh giới này. 

Kiến tánh thành Phật, đây là chân Phật, không phải giả Phật. Vì sao vậy? Vì họ dùng 

chân tâm, không còn dùng tám thức 51 tâm sở. Pháp tƣơng tông nói chuyển bát thức 

thành tứ trí, thật sự chuyển, thập pháp giới không còn, thập pháp giới cũng không phải 

thật, không có gì là thật cả. Thập pháp giới không còn, lại giống nhƣ là một giấc mộng, 

trong  lục  đạo  là  mộng  trong  mộng.  Sau  khi  tỉnh  mộng  cảnh  giới  gì  xuất  hiện?  Nhất 

chân pháp giới xuất hiện, cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai. Chƣ vị phải 

nhớ, cũng chính là cõi thật báo trang nghiêm của chính mình xuất hiện. Cõi thật báo 

của chính mình, không có gì khác với cõi thật báo của Chƣ Phật. 

Chúng ta niệm Phật vãng sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, là cõi thật báo 

trang  nghiêm  của  Phật  A  Di  Đà.  Không  niệm  Phật  tu  các  pháp  môn  khác  thành  tựu, 

cũng  sanh  vào  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  đa  phần  đều  sanh  vào  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm của Phật Tỳ Lô Giá Na, thế giới Hoa Tạng. Tỳ Lô Giá Na là pháp thân Phật, 

Lô Xá Na là báo thân Phật, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni là ứng hóa thân Phật. Tam thân 

nhất thể, nhất thể tam thân, một tức là ba, ba tức là một. Họ là nhất, chúng ta không 

nhìn thấy nhất, nhƣ vậy là sao? Vì phiền não tập khí của chúng ta rất nặng, những gì 

nhìn thấy không giống nhau, mỗi ngƣời nhìn thấy đều không giống nhau. Đến Bồ Tát 

đều không thể hoàn toàn tƣơng đồng, hoàn toàn tƣơng đồng là Diệu giác vị, đó là hoàn 

toàn tƣơng đồng. Cho nên Phật Phật đạo đồng là nói đến Diệu giác vị, 41 vị pháp thân 

đại sĩ. Chúng ta có thể nói họ là đồng nhiều khác ít, vì sao vậy? Vì chƣa đoạn tận tập 

khí vô minh. Trong cõi thật báo đều mang tập khí vô minh, mỗi ngƣời mang tập khí 

dày mỏng khác nhau, đây là khác nhau nhỏ, ngoài điều này ra có lễ đều tƣơng đồng. 

Quý vị xem thập trụ Bồ Tát, thập hạnh Bồ Tát, thập hồi hƣớng Bồ Tát, thập địa 

Bồ Tát. Đây là 40 vị thứ, lên trên nữa là Đẳng giác. Nhất sanh bổ xứ là Đẳng giác Bồ 

Tát, họ vẫn còn một phẩm, phẩm này là tập khí vô minh, vẫn còn một phẩm tập khí vô 

thỉ  vô  minh,  gọi  là  sanh  tƣớng  vô  minh.  Chƣ  vị  phải  chú  ý  hai  chữ  sanh  tƣớng  này, 

nghĩa là họ vẫn còn tƣớng. Đến Diệu giác vị, Diệu giác vị tƣớng không còn, cho nên 

nói cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai cũng không phải thật. Trong Kinh 

Bát Nhã nói: “phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, không hề nói cõi thật báo của Chƣ 

Phật Nhƣ Lai ngoại lệ, không nói nhƣ thế. Hay nói cách khác, tƣớng của cõi thật báo 

cũng không phải thật, thật là gì? Thật đích thực không có tƣớng. Cõi thƣờng tịch quang 

là  thật, cõi  thƣờng  tịch  quang không  có  tƣớng, ba  loại  hiện tƣợng  đều  không  tồn  tại. 

Chúng  tôi  thƣờng  nói  với  quý  vị,  hiện  tƣợng  vật  chất  không  tồn  tại,  nó  là  giả,  hiện 

tƣợng tinh thần cũng không tồn tại, hiện tƣợng tự nhiên cũng không tồn tại. Bất đắc dĩ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              890/21 

dùng một chữ để xƣng hô nó, gọi là không, nhƣng không thể nói không này là không 

có, nếu nói không có là sai. Vì sao vậy? Vì nó có thể hiện cảnh giới, nó không có gì cả 

nhƣng có thể biến hiện. 

Khi khai ngộ đại sƣ Huệ Năng nói, câu sau cùng ngài nói: “đâu ngờ tự tánh, năng 

sanh  vạn pháp”, thƣờng  tịch quang  là  tự tánh. Trong  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán, 

quốc sƣ Hiền Thủ nói với chúng ta điều thứ nhất, tự tánh thanh tịnh viên minh thể là 

thƣờng  tịch  quang,  nó  có  thể  sanh  tất  cả  pháp,  có  thể  hiện  tất  cả  pháp.  Trƣờng  hợp 

năng  sanh  năng  hiện  rõ  ràng  nhất,  chính  là  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của  Chƣ  Phật 

Nhƣ Lai. Là tâm hiện sanh, trong này không có biến hóa. Vì sao vậy? Vì nó không có 

thức. Chƣ vị phải biết rằng, biến hóa là thức biến, tâm hiện thức biến. Ngƣời trong cõi 

thật báo đều đã chuyển thức thành trí, họ không có thức, không có phân biệt, cho nên 

họ vĩnh hằng bất biến. Do đây có thể biết, mọi sự biến hóa của ngày hôm nay từ đâu 

đến? Là thức tâm, nghĩa là phân biệt chấp trƣớc, có phân biệt chấp trƣớc là có biến hóa, 

buông bỏ phân biệt chấp trƣớc là không có biến hóa. Chúng ta có thể vĩnh viễn duy trì 

không  biến  hóa  chăng?  Thân  thể  mạnh  khỏe  không  tật  bệnh  là  không  biến  hóa, vĩnh 

viễn giữ đƣợc nét thanh xuân. Sống đến 100 tuổi, 1000 tuổi diện mạo vẫn giống nhƣ 20 

tuổi vậy, có thể làm đƣợc chăng? Đƣợc, cõi thật báo chính là nhƣ thế, chỉ cần ta có thể 

chuyển tâm thức thành trí tuệ. Thức thứ sáu và bảy chuyển về nhân, thức thứ năm và 

thứ tám chuyển về quả, trên thực tế chỉ chuyển hai thức là đƣợc. Chuyển thức thứ sáu 

thành  diệu quan sát  trí, không  còn  phân  biệt. Thức  thứ  bảy  không  chấp  trƣớc, không 

còn chấp trƣớc nữa, chuyển Mạt na thức thành bình đẳng tánh trí. Hai thức này chuyển, 

A lại da sẽ chuyển theo, chuyển thành đại viên cảnh trí. Năm  thức trƣớc nhãn nhĩ tỷ 

thiệt  thân tự  nhiên  chuyển thành thành sở  tác  trí. Đây  chính  là  thức  tâm  chuyển  biến 

thành trí tuệ. 

Phân biệt chấp trƣớc là gì? Phân biệt chấp trƣớc là trí  tuệ, trí tuệ mê biến thành 

phân  biệt  chấp  trƣớc.  Buông  bỏ  phân  biệt  chấp  trƣớc,  tự  tánh  trí  tuệ  liền  hiện  tiền. 

Phiền não tức bồ đề, bồ đề tức là phiền não, trong kinh điển đại thừa thƣờng nói điều 

này. Một thể, hai tác dụng, thứ nhất là tác dụng của giác ngộ, thứ hai là tác dụng của 

mê hoặc. Mê hoặc gọi là phiền não, giác ngộ nghĩa là trí tuệ. 

Có thể đoạn phiền não chăng? Không thể đoạn, đoạn phiền não không phải trí tuệ 

cũng đoạn luôn sao? Trong kinh thƣờng nói đoạn phiền não, đó là phƣơng tiện nói, thật 

ra không phải đoạn, mà là chuyển, chuyển biến nó lại. Chuyển phiền não thành bồ đề 

là đúng, hoàn toàn chính xác, không phải đoạn phiền não. Phiền não không còn, phiền 

não biến thành bồ đề, bồ đề là trí tuệ, nó là một không phải hai. Không lìa khỏi tự tánh, 

lìa tự tánh không có một pháp nào khả đắc. Đạo lý này và chân tƣớng sự thật, chúng ta 

đều phải biết. 

Đẳng giác Bồ Tát, cao nhất trong địa vị Bồ Tát, nghĩa là nói trong cõi thật báo 

trang nghiêm họ là thân sau cùng. Phẩm sanh tƣớng vô minh của họ, sanh tƣớng tức là 

hiện tƣớng. Nếu đoạn đƣợc phẩm vô minh này, chƣ vị phải biết vô minh này là tập khí, 

đoạn tận chút tập khí sau cùng này, tƣớng không còn nữa, tƣớng là bất sanh. Đại sƣ 

Huệ Năng nói năng sanh vạn pháp, cũng bất sanh. Bất sanh là hoàn toàn trở về tự tánh, 

tự tánh cũng gọi là thƣờng tịch quang tịnh độ. Đó là thật, vĩnh hằng bất biến. Đại sƣ 

Huệ Năng nói, vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn tự đầy đủ, vốn không dao 

động, đều là nói đến thƣờng tịch quang, đều là nói đến chân nhƣ tự tánh, không dễ! Ba 

đại a tăng kỳ kiếp, mới có thể đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh. 

Thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc  thì  sao?  Về  lý  mà  nói  đƣơng  nhiên  cũng  không 

ngoại lệ, nhƣng về sự mà nói nó rất đặc thù. Ngƣời vãng sanh đến thế giới tây phƣơng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              891/21 

Cực Lạc, thực tế mà nói chúng ta đều gọi là Bồ Tát. Bồ Tát cõi đồng cƣ, Bồ Tát cõi 

phƣơng tiện, trong cõi thật báo là Bồ Tát của cõi thật báo, tất cả đều là pháp thân Bồ 

Tát. Đây là 48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì ta mới đạt đƣợc, nếu không phải 48 

nguyện gia trì, thì không thể. 

Có thể nói thế giới ngày nay, bất kỳ ngƣời tu hành nào đều không thể minh tâm 

kiến tánh, nghĩa  là  không  thể đoạn phiền não. Tôi thƣờng nói với  chƣ vị, tôi khuyên 

mọi ngƣời cũng khuyên chính mình, chúng ta học Phật, việc đầu tiên là phải buông bỏ 

tự tƣ tự lợi, đây là phiền não nghiêm trọng nhất. Phải buông bỏ danh văn lợi dƣỡng, 

phải buông bỏ ngũ dục lục trần. Ngũ dục là tài sắc danh thực thùy, lục trần là sắc thanh 

hƣơng vị xúc pháp, sau cùng phải buông bỏ tham sân si mạn. Chúng ta học Phật có 

thành tựu chăng? Tu đến mức độ này có thành tựu chăng? Nói thật với quý vị, ta mới 

đến  cửa  lớn  của  Phật,  chƣa vào đƣợc.  Ta  thử  nghĩ xem  bốn  câu  20  chữ  này  có  khó 

chăng? Thật sự làm đƣợc, nhƣng chỉ mới đến ngoài cửa chƣa vào trong, nhƣ thế nào 

mới  vào  đƣợc?  Muốn  vào  cửa,  tiêu  chuẩn  của  chúng  tôi  chƣa  đƣợc,  phải  dùng  tiêu 

chuẩn của Phật. Tiêu chuẩn của Phật so với tôi nói 16 chữ này phải cao hơn, đầu tiên 

nhất định phải phá kiến phiền não, kiến tƣ phiền não. Nghĩa là trong kinh thƣờng nói 

về tam giới, dục giới, sắc giới, vô sắc giới, tam giới tổng cộng có 88 phẩm kiến hoặc. 

Đức Phật vì phƣơng tiện cho việc dạy học, đã quy nạp nó thành năm loại lớn. 

Thứ  nhất  là  thân  kiến,  ta  có  thể  phá  thân  kiến  chăng?  Phá  thân  kiến  nghĩa  là 

không còn chấp trƣớc thân này là ta, đây là phá đƣợc thân kiến. Thân là gì? Thân là ta 

sở  hữu,  thân  không  phải  ta.  Giống  nhƣ  áo  quần  vậy,  áo  quần  là  ta  sở  hữu,  áo  quần 

không  phải  ta, điều  này  rất  đơn  giản.  Nếu  thật  sự  phá  thân  kiến,  thân  không  phải  ta, 

thân là ta sở hữu. Thân có thể thay bất kỳ lúc nào, giống nhƣ áo quần vậy, có thể thay 

bất kỳ lúc nào. Ta ở trong lục đạo thƣờng thay đổi, đổi thân thể vì sao đau khổ nhƣ thế! 

Khủng khiếp đến thế? Nhƣ vậy là sai. Chúng ta thay một bộ áo quần không đáng sợ, 

cũng không cảm thấy đau khổ, nghĩa là sao? Chúng ta hiểu rõ, chúng ta đã biết áo quần 

không phải là ta. Khi nào biết đƣợc thân này không phải là ta, mới có thể vào đƣợc cửa 

Phật. Thân thể không phải ta, vậy cái gì là ta? Trong Phật pháp gọi là linh tánh, nghĩa 

là tự tánh, linh tánh là ta. Giác ngộ gọi là linh tánh, mê gọi là linh hồn. Đầu thai ở trong 

lục  đạo,  là  linh  hồn  làm  việc  này,  không  phải  thân  thể,  linh  hồn  đang  đầu  thai,  vào 

trong lục đạo đầu thai. Linh hồn không diệt, đây là thật. 

Ở  Cam  Túc  Trung  Quốc,  năm  ngoái  chúng  tôi  thấy  trƣờng  hợp  nhập  vào  thân 

ngƣời, nhập vào thân ngƣời này là ai? 2100 năm trƣớc, thời đại La mã Khải Tát Đại Đế, 

tam vƣơng tử của  Khải Tát, đứa con thứ ba, dẫn một đoàn quân xâm lƣợc Trung quốc. 

Về sau tất cả đều chết tại Trung quốc, Khải Tát đại đế cũng chết tại Trung quốc. Hoàng 

hậu  và  một  ngƣời  con  gái  ông ta, đều  chết  tại  Trung quốc. 2100 năm  trƣớc, đến  nay 

linh hồn của họ vẫn rất linh hoạt. Họ nhập vào thân một ngƣời phụ nữ nông thôn, nói 

ra hết tình hình của họ lúc đó. Một vị khoa trƣởng của mặt trận chính phủ huyện nơi đó, 

đảng viên cộng sản, vô thần luận, không tin khi nghe câu chuyện kỳ lạ đó. Ông đi thăm 

dò khắp nơi, trƣớc sau hỏi sáu lần, sau cùng cảm thấy vấn đề này không phải giả, là 

thật. Ông viết câu chuyện này ra, cuốn sách này ra đời. 2100 năm trƣớc đến nay vẫn rất 

linh hoạt, là thật không phải giả. Hỏi họ, vì sao quý vị không đi đầu thai, không đầu 

thai vào trong luân hồi lục đạo? Nhóm ngƣời này rất nghĩa khí, nhân số rất nhiều, mƣời 

vạn ngƣời. Binh sĩ không muốn xa nguyên soái, nguyên soái cũng không muốn xa binh 

sĩ, cho nên hiện nay là một binh đoàn trong quỷ đạo, rất có nghĩa khí. Vị nguyên soái 

này  rất  tốt  với  binh  sĩ,  binh  sĩ  rất  mang  ơn.  Quý  vị  xem  hơn  2000  năm,  chúng  ta 

thƣờng gọi là cô hồn dã quỷ, quả thật là rất đáng thƣơng, rất khổ. Họ gặp đƣợc một vị 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              892/21 

Bồ Tát, tên là Bồ Tát Lợi Tân. Có ngƣời nói với tôi, đây là hóa thân của Bồ Tát Quán 

Thế Âm, đã giúp họ, cứu tế cho họ, bây giờ chắc đều đã quy y. Rất khó đƣợc! Họ đều 

phát tâm quy y, làm thần hộ pháp cho nhà Phật, ở trong quỷ đạo. 

Phải biết rằng, con ngƣời, tất cả chúng sanh quả thật không có sanh tử, chúng ta 

phải  khẳng  định  điều  này.  Chỉ  có  mê  và  ngộ,  không  có  sanh  tử,  sanh  tử  là  giả.  Phải 

nhìn thấu cửa ải này, không cần vì thân này mà tìm phiền phức. Tất cả đều tùy duyên, 

tùy duyên là an lành nhất. Buông bỏ phân biệt chấp trƣớc, trí tuệ và đức năng của ta 

liền hiện tiền. Tuy không hoàn toàn hiện tiền, chỉ hiện tiền một bộ phận, một bộ phận 

này trong lục đạo chúng ta mà nói cũng là lợi ích không cùng tận rồi. Không cần cầu 

ngƣời khác, không cần ra bên ngoài tìm cuộc sống. 

Ngày xƣa Đức Phật Thích Ca Mâu Ni biểu diễn cho chúng ta thấy. Từ trong kinh 

điển chúng ta thấy, chƣ vị tổ sƣ đại đức biểu diễn cho chúng ta thấy, chúng ta cũng 

nhìn thấy trên văn tự. Hiện nay cũng có biểu diễn, các loại biểu diễn khác nhau, chúng 

ta đều nhìn thấy. Ta nhìn thấy, lãnh hội đƣợc, tín tâm liền sanh khởi. 

Thời kỳ kháng chiến, pháp sƣ Diệu Thiện Chùa Kim Sơn ở Giang Tô Nam Kinh, 

lúc  đó  ngƣời  ta  xƣng  ông  là  Phật  sống  Kim  Sơn.  Ông  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy 

giống nhƣ Phật sống Tế Công thời nhà Tống vậy, là dùng hình thức này biểu diễn cho 

chúng  ta  thấy.  Hình  nhƣ  một  năm  trƣớc  lúc  kháng  chiến  thắng  lợi,  ông  viên  tịch  tại 

Miến Điện. Đây đều là thật, không phải giả. 

Thời  đại  này  của  chúng  ta  không  thấy,  trƣớc  chúng  tôi  một  đời  có  mấy  vị  từng 

sống chung với ông, thƣờng kể cho chúng tôi nghe về chuyện của ông. Điều mà chúng 

ta không làm đƣợc, ông ta làm đƣợc, thần thông du hí. Chúng ta nhìn thấy, thần thông 

du hí, đây là gì? Là phát huy bản năng của trí tuệ, Phật có, Bồ Tát có, họ có, thật ra mỗi 

ngƣời chúng ta đều có. Trí tuệ đức năng và tƣớng hảo của chúng ta đều không thể hiện 

tiền, nguyên nhân chính là chúng ta chấp trƣớc thân này là thật. Thân này là ta, đây là 

quan niệm sai lầm, hại mình thê thảm. Nếu không phải trong rất nhiều kinh điển của 

Phật, phải cố gắng học tập kinh điển, học khoảng mƣời năm mới bổng nhiên đại ngộ, 

cho nên chúng ta không phải là ngƣời thông minh. 

Luận về căn tánh, tôi là ngƣời thuộc căn tánh trung hạ, không phải trung thƣợng. 

Trung thƣợng đã khai ngộ từ lâu, đâu cần học đến 60 năm mới khai ngộ! Chúng ta đọc 

các truyện ký ngày xƣa, quý vị thấy có bao nhiêu ngƣời năm ba năm là khai ngộ, tám 

năm mƣời năm khai ngộ, hai mƣơi năm ba mƣơi năm khai ngộ. Chúng tôi phải năm 

sáu mƣơi năm mới khai ngộ, đây không phải là căn tánh trung hạ ƣ? Cũng không tệ, 

còn có thể hiểu rõ ràng minh bạch những đạo lý trong kinh điển. Thật sự hiểu rõ ta mới 

chịu buông bỏ, buông bỏ liền đƣợc tự tại, buông bỏ liền đƣợc trí tuệ. Cái gọi là thần 

thông đạo lực, nếu không buông bỏ là vĩnh viễn không đạt đƣợc. 

Nhìn từ quả vị Bồ Tát, quý vị nói phá đƣợc thân kiến, phá đƣợc biên kiến. Biên 

biến, nói một cách đơn giản nghĩa là quan niệm đối lập, biên là hai bên. Buông bỏ đối 

lập, không đối lập với ngƣời. Họ đối lập với mình, mình không đối lập với họ, không 

đối lập với sự, không đối lập với tất cả vạn vật, tâm ta nhƣ thế nào? Tâm bình đẳng, 

không  đơn  giản  chút  nào.  Nhƣng  điều  đầu  tiên  là  phải  buông  bỏ  thân  kiến,  không 

buông  bỏ thân  kiến, vĩnh  viễn không  thể buông  bỏ đối lập, chắc  chắn  có. Có  đối  lập 

nhất định có thành kiến, thành kiến là gì? Tự cho mình thông minh, ngày nay chúng ta 

gọi là quan niệm chủ quan. Điều này rất mạnh mẽ, đều là nhân của luân hồi lục đạo. 

Khởi  tâm  động  niệm  đều  có  mình,  không  nhƣ  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  khởi  tâm  động  niệm 

mình và ngƣời đều không có, đây gọi là diệu dụng. Mình và ngƣời đều không có, đây 

là cảnh giới gì? Chúng ta không thể tƣởng tƣợng đƣợc. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              893/21 

Đƣơng thời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni trú thế 79 năm, ngài biểu diễn bát tƣớng 

thành đạo cho chúng ta thấy, giảng kinh thuyết pháp 49 năm, ngài là cảnh giới gì? Ngài 

là vô ngã, vô nhân, vô chúng sanh, vô thọ giả, trong Kinh Kim Cang nói, đó là cảnh 

giới của ngài. Chẳng những không chấp trƣớc bốn tƣớng, mà  tâm địa ngài còn thanh 

tịnh,  không  nhiễm  chút  bụi  trần,  đến  ý  niệm  đều  không  có.  Quý  vị  thấy  nửa  bộ  sau 

Kinh Kim Cang nói, vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến, 

kiến này là ý niệm. Đó là hóa thân Bồ Tát, các bậc tổ sƣ đại đức quả thật có không ít 

ngƣời  là  Phật  Bồ  Tát  tái  sanh.  Lục  tổ  Huệ  Năng  cũng  không  phải  là  nhân  vật  bình 

thƣờng, ngƣời bình thƣờng tuyệt đối không làm đƣợc. Những ngƣời này đến thế gian, 

nhƣ trong Kinh Lăng Nghiêm nói, đáng dùng thân gì để đƣợc độ liền thị hiện thân đó. 

Cảnh giới của họ hoàn toàn bình đẳng, cảnh giới của pháp thân Bồ Tát, cũng có thể nói 

là cảnh giới của pháp thân Phật. Phật và Bồ Tát không có gì khác, nói Phật là từ thể mà 

nói, nói Bồ Tát là từ tác dụng mà nói. Có thể có dụng. 

Chúng ta học Phật, chính là tiếp thu giáo dục của Đức Phật, mục đích là gì? Mục 

đích là thành Phật, thành Bồ Tát, đây là mục đích thật sự của chúng ta. Thành Bồ Tát, 

thành Phật, giải quyết đƣợc vấn đề của mình, giải quyết vấn đề của luân hồi lục đạo, 

giải quyết vấn đề của tứ thánh pháp giới. Thật sự giác ngộ, trở về với tự tánh. Tuy trở 

về  tự tánh, nhƣng tập  khí vô  minh  vẫn  chƣa  đoạn, tạm  thời trú  trong  cõi  thật báo. Ở 

trong cõi thật báo bao lâu? Thông thƣờng trong kinh điển đại thừa nói là ba a tăng kỳ 

kiếp. Nhƣng chúng ta tin ở thế giới tây phƣơng Cực Lạc, thời kiếp này sẽ rút ngắn rất 

nhiều, có thể không cần đến một a tăng kỳ kiếp là đã nhập vào Diệu giác vị. Lợi ích 

này là Di Đà gia trì, Di Đà gia trì nhƣ thế nào. Hiện nay chúng ta đọc kinh này, “phát 

đại thệ nguyện đệ lục”, đây là một phẩm kinh. 48 nguyện, 48 điều này, chúng ta chỉ 

cần vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, mỗi một điều đều là của chúng ta. Nhƣ vậy mới 

biết, ân đức của Phật A Di Đà đối với chúng ta lớn biết bao, thù thắng biết bao. Các 

tông phái, các pháp môn khác, đều không thù thắng nhƣ vậy, đó là cứng rắn đối với 

cứng rắn. Ở đây chỉ cần chúng ta tin thật, ta có nguyện muốn đi, vấn đề liền đƣợc giải 

quyết. 

Trong Yếu Giải đại sƣ Ngẫu Ích nói rất hay, có vãng sanh đƣợc hay không quyết 

định ở chỗ ta có tín nguyện hay không. Chúng ta có tín tâm mãnh liệt, nguyện vọng 

vãng  sanh  Tịnh  độ  mãnh  liệt,  điều  này  quan  trọng  hơn  tất  cả,  chắc  chắn  đƣợc  vãng 

sanh. Sanh đến thế giới Cực Lạc phẩm vị cao thấp, đó là công phu niệm Phật của ta sâu 

hay  cạn. Công  phu  sâu  cạn  không phải  là  nhiều hay  ít, phải  chú ý  điều  này, nói  một 

cách thấu đáo sâu hay cạn chính là buông bỏ. Buông bỏ nhiều, phẩm vị vãng sanh sẽ 

cao. Buông bỏ ít, phẩm vị vãng sanh sẽ thấp, chính là ý này, công phu ở chỗ buông bỏ! 

Không còn chấp trƣớc, không còn phân biệt. Thân thể ở thế gian này, giống nhƣ hiện 

nay ta đang ở trong nhà trọ vậy. Mọi thứ trong nhà trọ đều có thể dùng, nhƣng không 

có  thứ  gì  là  của  mình,  ta  không  lƣu  luyến  chúng.  Ngày  mai  đi,  bỏ  đi  một  cách  dứt 

khoát, quý vị nói nhƣ vậy tiêu sái biết bao. Chúng ta phải học cách lìa xa luân hồi lục 

đạo, lìa xa thế giới Ta Bà, nhƣ khi chúng ta đi du lịch rời khỏi nhà trọ vậy, nhƣ vậy 

phẩm vị sẽ rất cao. 

Nhìn  thấu  rất  quan  trọng,  nhìn  thấu  là  trí  tuệ,  buông  bỏ  là  công  phu.  Nhìn  thấu 

giúp ta buông bỏ, buông bỏ giúp ta nhìn thấu. Bí quyết của Phật pháp là đây, đơn giản 

vô cùng, từ sơ phát tâm đến Nhƣ Lai địa chính là nhƣ vậy, phải dũng cảm buông bỏ 

đừng nên chần chừ. Khi buông bỏ trí tuệ sẽ khai mở, ta mới biết lợi ích của buông bỏ, 

buông bỏ tự tại. Thế giới tây phƣơng Cực Lạc một đời thành tựu viên mãn, đây là đệ 

nhất đức của thế giới Cực Lạc. Vì sao vậy? Vì phàm thánh đồng cƣ vãng sanh đều là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              894/21 

vô lƣợng thọ, thế giới này là thế giới bình đẳng. Chúng ta từ 48 nguyện hoàn toàn hiểu 

đƣợc, thế giới bình đẳng, mọi thứ đều bình đẳng. Ở thế giới Cực Lạc không tìm thấy 

thứ gì không bình đẳng, tƣớng mạo con ngƣời đều giống nhau. Tiêu chuẩn là Phật A 

Di Đà, Phật A Di Đà nhƣ thế nào, tƣớng mạo khi ta đến thế giới Cực Lạc đều giống 

ngài nhƣ đúc. Cao thấp cũng giống nhau, Phật A Di Đà không cao hơn ta một phân nào, 

ta cũng không thấp hơn ngài phân nào, nhƣ vậy còn gì để nói chăng? Gọi là thế giới 

bình đẳng, đây là điều trong mƣời phƣơng cõi nƣớc không có, toàn là do nguyện lực 

của Phật A Di Đà gia trì, mới thành tựu đƣợc công đức thù thắng nhƣ vậy. 

Đoạn này trong Hội Sớ đã nói rõ, phẩm sau cùng, sức mạnh của sanh tƣớng vô 

minh rất lớn. Phải có trí tuệ viên mãn, thật vậy trí tuệ viên mãn là trong tự tánh vốn có. 

Nghĩa là nói tất cả chƣớng ngại trong tự tánh, nghĩa là tập khí vi tế vô thỉ vô minh của 

phẩm sau cùng đều không còn, trí tuệ viên mãn hiện tiền. Đây là từ Đẳng giác nâng cao 

đến Diệu giác vị. Ở đây đƣa ra ví dụ gọi là trí tuệ kim cang, phá nhất phẩm vô minh 

sau cùng. Lúc này họ nâng lên đến Diệu giác vị, nên gọi là bổ xứ Bồ Tát, hậu bổ Phật. 

Đến Diệu giác vị chúng ta sẽ biết, họ không trú trong cõi thật báo mà trú trong thƣờng 

tịch quang. 

Các nhà khoa học cho chúng ta biết một tin tức, họ dùng máy móc tinh vi để quan 

sát, chỉ có thể thấy đƣợc 10% của vũ trụ, còn 90% không nhìn thấy, tin tức này rất hay. 

90% đi về đâu? 90% là đến Diệu giác, trở về tự tánh, ngƣời thành tựu viên mãn quá 

nhiều. Các nhà khoa học không biết có Diệu giác vị, không biết có thƣờng tịch quang, 

vì họ chƣa kiến tánh, họ thua xa Phật vấn đề này. Họ phải tiếp tục nỗ lực, nỗ lực cũng 

không đƣợc, phải buông bỏ, họ buông bỏ sẽ thành tựu, họ chứng đƣợc minh tâm kiến 

tánh. 

Đoạn bên dƣới nói: “Nếu y theo Mật giáo”. Niệm lão là kim cang thƣợng sƣ của 

Mật giáo. Khi chúng tôi gặp nhau ở Mỹ, ông truyền pháp mật ở Mỹ, nhƣng đều khuyên 

ngƣời niệm Phật. Nói với quý vị, không phải quý vị thích Mật giáo ƣ? Thích thì truyền 

Mật giáo cho quý vị, truyền mật nhƣng nói thật với quý vị, Mật rất khó thành tựu, vẫn 

là niệm Phật quan trọng hơn. Khi ông vãng sanh nói với tôi, mỗi ngày niệm 40 vạn câu 

Phật hiệu, niệm Phật rốt ráo, ngày đêm không gián đoạn, rất ít ngủ nghỉ. Ông đếm một 

ngày niệm 40 vạn danh hiệu Phật, ông là niệm Phật vãng sanh Tịnh độ. Thầy ông cũng 

nhƣ thế, thầy ông là cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ, cũng là niệm Phật vãng sanh Tịnh độ. 

Mật tông nói về nhất sanh bổ xứ: “Thứ nhất, lý nhất thật, đối với Mật tông là quả 

vị sơ địa Bồ Tát, trƣớc tiên đƣợc tịnh bồ đề tâm. Từ đây nhất quán, sanh ra vô lƣợng 

môn tổng trì tam muội, dần dần tăng trƣởng đến địa thứ mƣời. Ở trên sơ địa đến thập 

địa  là  Mật  thập  địa,  không  giống  với  thập  địa  của  Hiển  giáo”.  Hiển  Mật  phán  giáo 

không giống nhau, nhất phần sanh tƣớng vô minh, nhất sanh bổ xứ. 

Nhất là lý nhất thật, thật là chân thật, không phải giả, nhất thật nghĩa là gì? Nhất 

thật nghĩa là bản tánh chân nhƣ, chính là tự tánh. Tự tánh là lý thể của tất cả pháp, triết 

học gọi là bản thể, chính là ý này. Trong Mật tông chứng đƣợc quả vị sơ địa Bồ Tát, 

trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là sơ trụ. Hoa Nghiêm là đại thừa viên giáo, sơ trụ Bồ Tát 

là kiến tánh. Mật tông sơ địa kiến tánh, trƣớc đƣợc tịnh bồ đề tâm, bồ đề tâm là chân 

tâm. Trong Tịnh độ tông nói, bồ đề tâm có thể có dụng. Thể là gì? Là tâm chí thành, 

trong kinh văn dùng tâm chí thành, chân thành đến cực điểm gọi là chí thành. Tác dụng 

có hai loại, một là tự thọ dụng, hai là tha thọ dụng. Tự thọ dụng hiếu thiện hiếu đức, 

gọi là thâm tâm. Tha thọ dụng là tâm đại bi, tức là tâm từ bi. Hay nói cách khác, đối 

với chính mình phải thanh tịnh, đối với ngƣời phải từ bi, không đƣợc dùng sai. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              895/21 

Chắc khoảng 30 năm trƣớc, tôi giảng về tâm bồ đề là dùng kinh này, năm chữ sau 

cùng trên đề kinh này. “Thanh tịnh bình đẳng giác” là tự thọ dụng, đối với chính mình 

phải dùng tâm này. Tiêu chuẩn của tâm thanh tịnh là gì? Đoạn tận kiến tƣ phiền não, 

tâm thanh tịnh liền hiện tiền, tâm của A la hán, A la hán chứng đƣợc tâm thanh tịnh. 

Tiếp  tục  nâng  cao  hơn  nữa,  Bồ  Tát  chứng  đƣợc  tâm  bình  đẳng.  Lên  cao  hơn  nữa  là 

pháp thân Bồ Tát chứng đƣợc giác, giác là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Thanh 

tịnh bình đẳng giác chính là quả vị sơ địa Bồ Tát của Mật giáo, thanh tịnh bình đẳng 

giác họ đều đạt đƣợc. Trong Kinh Hoa Nghiêm, viên giáo sơ trụ Bồ Tát chứng đƣợc. 

“Từ nhất thật này”, từ đây về sau họ đều dùng chân tâm, nghĩa là nói_nhƣ pháp 

tƣớng tông nói, chuyển bát thức thành tứ trí, họ không còn dùng bát thức, họ dùng là tứ 

trí bồ đề. Trí tuệ và đức tƣớng trong chân tâm, hiện ra là tƣớng hảo. Phạm vi của tƣớng 

hảo này rất rộng lớn, không phải chúng ta có thể tƣởng tƣợng đƣợc, họ có thể tùy loại 

hóa thân. Đáng dùng thân gì để độ họ liền hiện thân đó, nếu độ quỷ đạo họ liền hiện 

thân quỷ, nếu độ chúng sanh trong địa ngục họ liền hiện thân địa ngục. Bất luận hiện 

thân nhƣ thế nào đều là thân thanh tịnh, họ không lìa thanh tịnh bình đẳng giác. 

Chúng  ta  sanh  trong  xã  hội  hiện  nay,  chúng  sanh  rất  đáng  thƣơng,  quá  khổ!  Từ 

đâu đến? Địa cầu ô nhiễm nghiêm trọng, đại địa bị ô nhiễm, thuốc sâu và phân bón đã 

làm ô nhiễm. Đất đai có độc tố, nguồn nƣớc bị ô nhiễm, cây cối hoa cỏ, tất cả động vật 

đều bị nhiễm ô, không khí bị ô nhiễm. Một vị đồng tu nói với tôi, có con chim ƣng bay 

trên không trung, vô duyên vô cớ bị điện giật chết rơi từ trên không trung xuống, còn 

bị chảy máu ở miệng. Tôi nghĩ chắc có lẽ là không khí bị ô nhiễm, hoặc là thức ăn của 

nó bị ô nhiễm. 

Trong kinh này Đức Phật dạy chúng ta: “Ẩm khổ thực độc”. Nửa thế kỷ trƣớc, 

chúng ta đọc câu này không hiểu, luôn cho rằng Phật nói hơi quá một chút, nhƣng ngày 

nay nhìn thấy không sai chút nào. Có phải Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói những lời 

này, chính là nói thế  giới hiện tại này  chăng?  Mỗi ngƣời đều nghĩ  đến giữ gìn chính 

mình, có thể giữ đƣợc chăng? Những ý niệm này toàn là vọng tƣởng, vẫn coi thân này 

là của mình. Nếu thật sự nhìn thấu thì không cần giữ gìn, nhƣ vậy mới thật là giữ gìn, 

vì sao vậy? Vì tâm ta thanh tịnh. Trong kinh điển thƣờng nói, tâm thanh tịnh không bị 

ô nhiễm, hiện nay danh từ y học gọi là công năng miễn dịch. Tâm thanh tịnh là công 

năng  miễn  dịch,  không  có  loại  độc  nào  xâm  nhập  đƣợc,  không  bị  nhiễm.  Nếu  nhƣ 

thƣờng chăm sóc thân thể mình, nhƣ vậy ta trở thành một vật môi giới, bị nhiễm ngay, 

thiệt  thòi  rất  lớn.  Bởi  vậy  cần  phải  nhìn  thấu,  tất  cả  đều  thuận  theo  tự  nhiên,  đoan 

chánh  tâm  niệm.  Khi  gặp  những  chuyện  ngang  trái  phải  làm  sao?  Chuyên  tâm  niệm 

danh hiệu Phật A Di Đà, mọi thiên tai đều đƣợc hóa giải. Công đức câu Phật hiệu này 

không thể nghĩ bàn, câu Phật hiệu này là tâm chú của tất cả Nhƣ Lai trong ba đời mƣời 

phƣơng! Sức mạnh này lớn biết bao, đây là thật không phải giả. Tâm từ bi có thể giải 

độc, chân thành từ bi, không bị cảm nhiễm từ bên ngoài, dù bị cảm nhiên tự nhiên nó 

đƣợc hóa giải. Những lời này của Phật chúng ta có tin chăng? Ngƣời có mƣời phần tín 

tâm họ sẽ đƣợc mƣời phần lợi ích, ngƣời có hai phần tín tâm liền đƣợc hai phần lợi ích. 

Không liên quan đến Phật, hoàn toàn tự mình quyết định. Ta cần mấy phần lợi ích thì 

phải có mấy phần tín tâm, tự mình quyết định, không phải ngƣời khác quyết định. Phật 

Bồ Tát không làm chủ cho ta đƣợc, Thƣợng đế, vua Diêm la cũng không làm chủ đƣợc. 

Làm chủ là chính  mình, không phải ngƣời khác, bởi vậy Phật mới nói tất cả pháp từ 

tâm tƣởng sanh, chính là đạo lý này. 

“Nhất thật” này rất quan trọng, “sanh ra vô lƣợng môn tổng trì tam muội”. Tam 

muội là tiếng Phạn, dịch sang tiếng Trung nghĩa là chánh thọ, cũng dịch là thiền định. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              896/21 

Hay nói cách khác, thiền định chính là chánh thọ. Chữ thiền cũng là tiếng Phạn, dịch 

sang tiếng Trung có rất nhiều cách, phổ biến nhất gọi là “tĩnh lự”. Tĩnh là thanh tịnh, 

tâm địa thanh tịnh, lự là sáng suốt, không phải tƣ lự. Dùng chữ này để tƣợng trƣng tâm 

địa thanh tịnh, mọi thứ rõ ràng, mọi thứ sáng suốt, đây gọi là chánh thọ. 

Tất cả pháp quy nạp lại không ngoài sáu loại lớn, mỗi pháp đều không ngoại lệ, 

có tánh, có tƣớng, có lý, có sự, có nhân, có quả, không ra ngoài sáu loại lớn này. Ta đối 

với bất kỳ một pháp nào, tánh tƣớng, lý sự, nhân quả đều thông đạt sáng suốt, ta sẽ có 

năng lực giúp tất cả chúng sanh khổ nạn. Năng lực này từ đâu mà có? Năng lực này là 

bản năng của mình, tất cả chúng sanh đều có, hoàn toàn bình đẳng, không hai không 

khác.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  Đức  Phật  nói,  tất  cả  chúng  sanh  đều  có  trí  tuệ  đức 

tƣớng của Nhƣ Lai. Đức là năng lực, tƣớng là tƣớng hảo, đều bình đẳng. Câu sau nói 

rằng, vì có vọng tƣởng chấp trƣớc mà không thể chứng đắc. Quý vị xem một câu là nói 

rõ tất cả. Vì sao chúng ta không có? Không phải không có, vì bị chƣớng ngại. Khi trừ 

bỏ chƣớng ngại, công đức trong tự tánh liền hiện tiền, hoàn toàn đạt đƣợc thọ dụng. 

Văn tự trong kinh văn là giản lƣợc, trong vọng tƣởng chấp trƣớc còn có phân biệt, 

đã bị lƣợc bớt. Vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói nhƣ 

thế, nhƣng trong các kinh điển đại thừa khác gọi là vô minh, trần sa, kiến tƣ. Vô minh 

trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là vọng tƣởng, phân biệt trong kinh điển đại thừa gọi là 

trần sa, gọi là trần sa vô minh. Kiến tƣ, trong kinh điển đại thừa gọi là kiến tƣ, Kinh 

Hoa Nghiêm gọi là chấp trƣớc. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói chúng ta dễ hiểu, không 

cần giải thích. Quý vị xem vọng tƣởng, phân biệt, chấp trƣớc, nhƣng ý nghĩa trong này 

rất  sâu  rộng.  Ngƣời  mới  học  chúng  ta  có  thể  lãnh  hội  đƣợc,  chỉ  là  sâu  cạn  rộng  hẹp 

không giống nhau, nhƣng lãnh hội không sai. 

Trong  nhất  thật,  trong  nhất  thật  sanh  ra  vô  lƣợng  tam  muội,  thế  nào  gọi  là  vô 

lƣợng  tam  muội?  Hai  chữ  vô  lƣợng  này  nói  nhƣ  thế  nào?  Vô  lƣợng  là  nói  trong  vô 

lƣợng vô biên cảnh giới, sau khi tiếp xúc tâm đều bất động, đây gọi là vô lƣợng tam 

muội. Nhất thực đạt đƣợc, tất cả mọi cảnh giới hiện tiền tâm ta đều bất động. Cảnh giới 

tốt đẹp ta không sanh tham tâm, cảnh giới ác liệt ta không khởi tâm sân nhuế. Nghĩa là 

nói, trong tất cả cảnh duyê, cảnh là hoàn cảnh vật chất, duyên là hoàn cảnh nhân sự ta 

đều dùng tâm bình đẳng đối đãi, nghĩa là thanh tịnh bình đẳng giác, chính là cảnh giới 

nhƣ thế. 

“Môn tổng trì”, tổng trì trong kinh điển chƣ vị tổ sƣ nói: “Tổng tất cả pháp, trì tất 

cả nghĩa”. Nghĩa là nói ta đã nắm bắt đƣợc cƣơng lĩnh chung của tất cả pháp, đây chính 

là  môn  tổng  trì.  Cƣơng  lĩnh  chung  rất  nhiều,  trong  cƣơng  lĩnh  còn  có  cƣơng  lĩnh. 

Chúng  ta  lấy  bộ  kinh  này  mà  nói,  môn  tổng  trì  của  kinh  này  ở  đâu?  Chính  là  trong 

phẩm  này,  48  nguyện  là  môn  tổng  trì  của  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  vì  sao  vậy?  Vì  48 

nguyện, triển khai 48 nguyện chính là Kinh Vô Lƣợng Thọ, quy nạp Kinh Vô Lƣợng 

Thọ tức là 48 nguyện, vì thế 48 nguyện là môn tổng trì của Kinh Vô Lƣợng Thọ. Trong 

48 nguyện, nguyện nào có thể tổng trì 48 nguyện này? Cổ nhân nói, có ba nguyện 18, 

19, và 20. Nguyện 18 là thập niệm tất sanh, nguyện 19 là phát tâm bồ đề, nguyện 20 là 

đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, đây là nòng cốt của 48 nguyện. Ở đây nói về nhất sanh 

bổ xứ, cũng là đỉnh điểm trong A Duy Việt Trí, vẫn là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Trong 

ba nguyện này chung ta tìm ra một nguyện, một nguyện có thể tổng trì chăng? Có thể, 

là nguyện thứ 18, nguyện thứ 18 là gì? Là Nam Mô A Di Đà Phật, là sáu chữ này. Sáu 

chữ  này  chính  là  pháp  môn  tổng  trì  cao  nhất  của  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ, cũng  là  pháp 

môn tổng trì của tất cả kinh điển mà Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói trong suốt 49 năm. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              897/21 

Đại sƣ Thiện Đạo nói với chúng ta rằng: “Chƣ Phật sở dĩ hƣng xuất thế”, nghĩa là 

tất  cả  Chƣ  Phật  Nhƣ  Lai  ứng hóa  đến thế  gian, giáo  hóa  chúng  sanh, giảng kinh  dạy 

học, “duy thuyết  Di Đà bổn nguyện hải”. Vì có một số ngƣời nghiệp chƣớng sâu nặng, 

mê hoặc quá sâu không thể tiếp thu, Phật mới dùng phƣơng pháp khác để độ họ. Ngƣời 

có thể tin có thể hiểu không cần vòng vo, mà trực tiếp dứt khoát nói với họ về pháp 

môn này, trong một đời sẽ thành tựu. 

Tu pháp môn này bao lâu mới có thể thành tựu? Theo lý mà nói, trong Kinh Di 

Đà  nói:  “Nhƣợc  nhất  nhựt,  nhƣợc  nhị  nhựt”.  Quý  vị  xem  quá  dễ  dàng,  một  ngày  là 

thành Phật. Trên thực tế, bây giờ chúng ta đã hiểu, phàm phu thành Phật then chốt chỉ 

trong  một  niệm.  Một  niệm  giác  phàm  phu  liền  thành  Phật,  một  niệm  mê  ta  chính  là 

phàm phu lục đạo. Làm sao để giác? Buông bỏ là giác, vì sao mê? Không buông đƣợc 

là mê, vấn đề là nhƣ vậy. 

Đại đa số ngƣời tu học Tịnh độ, chúng ta có thể nói là trên một nửa thật sự niệm 

Phật, muốn cầu vãng sanh, đa phần đều ba đến năm năm là thành công. Quả thật thời 

gian không dài, vì sao không thực hành? Năm ba năm đến thế giới Cực Lạc làm Phật. 

Cũng tin, cũng phát tâm, vì sao không chịu đi? Vì chƣa buông bỏ thân này, luôn cho 

rằng thân là ta, vì vấn đề này mà bỏ lỡ cơ hội. Nếu ngày nào đó thật sự thấu hiểu, thân 

này không phải là ta, tôi tin rằng chỉ cần hai ba năm công phu là thành tựu, đây gọi là 

chƣa nhìn thấu. Dễ buông bỏ, nhƣng nhìn thấu khó! 

Trƣớc đây đại sƣ Chƣơng Gia nói với tôi, Phật pháp khó hiểu dễ hành, đúng vậy 

không sai. Vì sao hành khó nhƣ thế? Vì họ không biết. Vì sao không buông đƣợc? Vì 

không biết, không biết phải làm sao? Đọc kinh, nghe kinh rất quan trọng. Thế Tôn suốt 

49 năm giảng kinh thuyết pháp cho chúng ta một cách gian nan nhƣ thế, là dạy chúng 

ta nhìn thấu. Nhìn thấu tự nhiên ta buông bỏ, buông bỏ không cần dạy, tự nhiên buông 

bỏ. Không buông bỏ chính là do không nhìn thấu. 

Tôn chỉ và mục đích Đức Phật giáo hóa chúng sanh, ngày nay chúng ta nói dụng ý 

và  mục  đích  là  gì?  Đức  Phật  chỉ  nói  hai  câu:  “phá  mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  đƣợc  vui”, 

chính là dụng ý của ngài, là mục đích của ngài. Khổ từ đâu mà có? Khổ do mê tạo nên, 

mê mà không giác, khổ! Vui thì sao? Giác mà không mê, họ sẽ rất an vui. Khổ và vui 

là quả báo, lìa khổ đƣợc vui phải nói từ nhân, nhân là mê và ngộ. Suốt cuộc đời Đức 

Phật chỉ làm công việc này, chính là giúp chúng sanh phá mê khai ngộ. Làm đƣợc bốn 

chữ này, lìa khổ đƣợc vui là tự nhiên, thành quả chính là lìa khổ đƣợc vui. Đức Phật 

cứu độ tất cả chúng sanh khổ nạn, không phải dùng tài bố thí, mà là dùng pháp bố thí, 

thật sự có thể khiến việc dạy học này đạt đến cứu cánh viên mãn. 

Chúng ta đã hiểu pháp môn tổng trì tam muội, tổng trì thật sự chính là một câu 

Phật hiệu. Không thể chuyên tâm vào câu Phật hiệu này, chƣa hiểu thấu triệt, dù ngay 

trƣớc mặt cũng không nhận ra. Bỏ qua cơ hội ngay trƣớc mắt, quả thật đáng tiếc. 

Bên dƣới nói tiếp: “Dần dần tăng trƣởng đến địa thứ mƣời”, tăng trƣởng nghĩa là 


không  ngừng  buông  bỏ.  Ở  trên  còn  có  thập  nhất  địa,  thập  nhất  địa  là  Phật  địa.  “Lấy 

nhất  chuyển  sanh  bổ  xứ  Phật,  gọi  là  nhất  sanh  bổ  xứ”.  Nhất  chuyển  sanh,  chuyển  là 

chuyển biến, một lần, không cần nhiều lần, trong Mật tông cũng nói nhƣ thế, đây gọi là 

nhất sanh bổ xứ. 

“Nhƣ Đại Sớ Lục nói: Theo tông chỉ của kinh này nói nhất sanh, gọi là từ một mà 

sanh ra. Ban đầu khi đƣợc tịnh bồ đề tâm, từ địa nhất thật phát sanh vô lƣợng vô biên 

môn tổng trì tam muội”. Tổng trì cũng gọi là đà la ni, đà la ni là tiếng Phạn. “Nhƣ vậy 

trong  mỗi  một  địa,  thứ  tự  tăng  trƣởng,  nên  biết  nhƣ  thế.  Đến  đệ  thập  địa  là  đầy  đủ, 

chƣa đến đệ thập nhất”. Đây là nói về nhất sanh bổ xứ của Mật tông, không giống với 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              898/21 

Hiển tông lắm. “Khi đó, từ nhất thật cảnh giới, phát sanh đầy đủ tất cả trang nghiêm, 

chỉ  thiếu  một  vị  của  Nhƣ  Lai,  chƣa  đƣợc  chứng  tri.  Càng  có  nhất  chuyển  pháp  tánh 

sanh, tức bổ xứ Phật, cho nên gọi là nhất sanh bổ xứ”. Trong Mật giáo đã nói nhƣ thế. 

Bất luận là Hiển hay là Mật, là Tông môn hay Giáo môn, là đại thừa hay tiểu thừa, tóm 

lại mà nói, đệ nhất tổng trì đà la ni chính là một câu danh hiệu này, công đức của danh 

hiệu không thể nghĩ bàn! Có thể buông bỏ vạn duyên, nhất tâm thọ trì, ngƣời này đầy 

đủ trí tuệ chân thật, công đức chân thật, vì sao vậy? Vì họ nhất định thành tựu trong 

một đời, thành tựu này hơn hẳn tất cả các pháp môn, vƣợt lên trên tất cả các địa vị. 

Thế giới Cực Lạc là pháp giới bình đẳng, vì sao vẫn còn tứ độ tam bối cửu phẩm? 

Có tứ độ tam bối cửu phẩm chẳng phải là không bình đẳng rồi sao? Vấn đề này chúng 

ta cũng thảo luận rất nhiều lần, dần dần đã thấu hiểu. Trên thực tế có những pháp môn 

này, nó đích thực có tứ độ, có tam bối, có cửu phẩm. Nhƣng đƣợc oai thần bổn nguyện 

của Phật Di Đà gia trì, đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, hai chữ “đều làm” này rất quan 

trọng. Cõi phàm thánh đồng cƣ hạ hạ phẩm vãng sanh, nhất phẩm phiền não đều chƣa 

đoạn, cũng đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, quả thật không thể nghĩ bàn! Đúng gọi là 

pháp khó tin, sao có thể khiến ngƣời ta tin đƣợc. Ngƣời tu học các pháp môn khác họ 

không  chấp  nhận,  làm  gì  có  chuyện  đó!  Chẳng  lẽ  Phật  A  Di  Đà  nói  lời  giả  dối  sao? 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói dối sao? Mƣời phƣơng Nhƣ Lai nói dối sao? Không thể, 

đây là một môi trƣờng tu học đặc biệt thù thắng. Ngƣời tin tƣởng có phƣớc báo, họ tin 

nhƣng vẫn còn nghi hoặc, ta cứ thử xem sao, ta cố gắng niệm Phật xem có vãng sanh 

chăng, xem có thế giới Cực Lạc chăng? Dùng tâm này niệm Phật có vãng sanh chăng? 

Vãng  sanh.  Sanh  vào  đâu?  Sanh  vào  biên  địa  nghi  thành,  biên  địa  nghi  thành  cũng 

không tệ! Khi đến biên địa họ thấy là thật không phải giả, họ tin là thật liền nhập vào 

phẩm vị. Nhập phẩm vị này bắt đầu từ chỗ thấp nhất, họ nhập vào hạ hạ phẩm. Thời 

gian bao lâu họ có thể nhập phẩm? Trong kinh điển nói không quá 500 năm, 500 năm 

là nhân gian. Không dài lắm, họ nhất định giác ngộ, đoạn tận nghi hoặc, họ liền nhập 

phẩm vị. Cơ hội này nhƣ bài Kệ Khai Kinh nói: “Trăm ngàn vạn kiếp khó gặp đƣợc”, 

chúng ta đã gặp đƣợc. Cƣ sĩ Bành Tế Thanh nói, đây là ngày hy hữu khó gặp từ vô 

lƣợng kiếp đến nay, chúng ta đã gặp đƣợc, quý vị nói may mắn biết bao. Cho nên tôi 

mới  nói  quý  vị  rất  có  nhân  duyên,  hôm  này  đều  đã  gặp  đƣợc.  Lần  này  đến  thủ  đô 

Malaysia không uổng công, chỉ cần nghe đến câu Phật pháp này là đạt đƣợc tất cả. Tin 

Phật A Di Đà  một cách sâu sắc không hề nghi ngờ, quyết  một lòng phát nguyện cầu 

sinh Tịnh độ, đời này nhất định thành Phật. Sanh đến thế giới Cực Lạc liền đƣợc đại 

viên mãn, đƣợc vô lƣợng vô biên pháp môn tổng trì tam muội. 

Chúng ta xem tiếp đoạn bên dƣới. “Đại sƣ Đàm Loan lại nói, Bồ Tát ở thế giới 

Cực  Lạc  hoặc  có  thể  không  từ nhất  địa đến nhất địa, mà  đốn đăng bổ xứ”. Điều này 

càng không thể nghĩ bàn, nhƣ lên cầu thang vậy, họ không cần đi lên từng tầng một, từ 

ở dƣới họ trực tiếp lên đến lầu cao nhất. Bây giờ thì đi thang máy, nhƣ vậy càng nhanh 

chóng hơn. Chúng ta tin lời của đại sƣ Đàm Loan, không phải nói không có căn cứ. 

Chƣ vị tổ sƣ đại đức của Tịnh tông, lời của họ đáng để chúng ta tin tƣởng. 

Quý vị xem: “Nói rằng thứ tự của thập địa là Thích Ca Nhƣ Lai”. Đây là nói vì 

sao Đức Phật Thích Ca Mâu ni nói về thập địa, nói đến những địa vị này.  “Đối với 

Diêm phù đề”, chúng ta đọc tiếp từ đoạn trƣớc, “suy luận từ kinh này, Bồ Tát nƣớc 

này”, kinh này là Kinh Vô Lƣợng Thọ, căn cứ Kinh Vô Lƣợng Thọ, chúng ta suy luận 

Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc. “Hoặc” nghĩa là cũng có thể, không phải từ nhất địa đến 

nhất  địa.  “Nói  thứ  tự  của  thập  địa  là  Đức  Thích  Ca  Nhƣ  Lai  đối  với  Diêm  phù  đề”, 

Diêm phù đề là địa cầu hiện tại của chúng ta, xuất hiện ở chổ chúng ta. “Nhất ứng hóa 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              899/21 

đạo nhĩ”, đây là Phật dùng một loại phƣơng tiện đối với chúng ta. “Tịnh độ các cõi 

khác, cần gì nhƣ thế. Thuyết của ngài Đàm  Loan, là Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc hiển 

mật viên giải viên tu, nhất địa nhất thiết địa. Cho nên ngƣời sanh vào cõi nƣớc này đều 

không  thoái  chuyển,  đốn  siêu  thứ  tự”.  Không  có  giai  cấp,  không  có  thứ  tự.  “Viên 

chứng bổ xứ, hiểu rõ sâu sắc diệu đức khó nghĩ bàn của đại nguyện Phật Di Đà”. Đoạn 

này nói rất hay, có kinh luận nào làm chứng minh cho lời của đại sƣ Đàm Loan? Có 

Kinh Hoa Nghiêm, trong Kinh Hoa Nghiêm có nói nhƣ thế. Vọng Tận Hoàn Nguyên 

Quán nói càng rõ ràng minh bạch hơn. Kinh điển đại thừa thƣờng nói: “một tức là cả, 

tất  cả  là  một”.  Thật  tƣớng  các  pháp,  chân  tƣớng  của  tất  cả  pháp, không  có  pháp  nào 

không phải tự tánh biến hiện ra. Tự tánh là bản thể của tất cả pháp, có thể hiện có thể 

sanh, tƣơng ƣng với tự tánh, tất cả thứ tự giai cấp đều không còn. 

Đại sƣ Huệ Năng hiển thị cho chúng ta thấy, đây là trƣởng hợp điển hình nhất. 

Không cần trải qua nhƣ lúc Thế Tôn tại thế, trải qua 12 năm A Hàm, tám năm Phƣơng 

Đẳng, 22 năm Bát Nhã, mới đến Pháp Hoa, Niết Bàn. Đây là có thứ tự, có địa vị. Đại 

sƣ Huệ Năng hiển thị cho chúng ta thấy, ngài không cần trải qua các giai đoạn này, vừa 

khai ngộ liền kiến tánh. Kiến tánh là cảnh giới gì? Trong kinh này gọi là A Duy Việt 

Trí Bồ Tát. Ngài không phải đƣợc Phật A Di Đà gia trì, mà đốn ngộ. Chúng ta nói thứ 

nhất là đốn xả, lập tức liền buông bỏ, buông bỏ tất cả vọng tƣởng phân biệt chấp trƣớc, 

gọi  là  đốn  xả.  Đốn  ngộ,  đốn  siêu,  đốn  chứng,  những  gì  chứng  đƣợc  là  quả  đức  viên 

mãn. Về lý có thể nói nhƣ thế, về sự đƣơng nhiên không có vấn đề gì, vấn đề là ở chính 

mình. Bản thân chúng ta chƣa hiểu rõ về chân tƣớng sự thật, hoài nghi đối với đại đức, 

đại năng, đại trí tuệ của Phật Bồ Tát. Có hoài nghi tức không thể hoàn toàn tin tƣởng, 

vì thế dạy chúng ta xả, chúng ta không dám buông bỏ. Thử buông bỏ vài phần, buông 

bỏ từ từ, cũng đƣợc, buông bỏ từng chút một, đây gọi là tiệm tu. Lập tức buông bỏ, đó 

là đốn tu, không giống nhau, đều đƣợc! 

Đức Phật từ bi, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Đức Thế Tôn dạy học, 

xƣa  nay  chƣa  từng  miễn  cƣỡng  một  ai.  Phật  độ  chúng  sanh,  nói  nhƣ  cách  nói  của 

chúng ta, đời đời kiếp kiếp vĩnh viễn không từ bỏ. Bất luận chúng ta ở trong đƣờng nào, 

Phật đều theo đến đó, đây là thật không phải giả. 

Ngƣời học Phật nhất định phải biết, chúng ta có nơi nƣơng tựa chăng? Có. Chƣ 

Phật Nhƣ Lai, pháp thân Bồ Tát là nơi nƣơng tựa vững chắc của chúng ta, vấn đề là ta 

có muốn nƣơng tựa các ngài hay không? Thật sự có thể nƣơng tựa, họ đều là ngƣời tốt, 

không nói lời giả dối. Họ có trí tuệ chân thật, cũng rất có năng lực, thật sự có thể chăm 

sóc chúng ta. Chúng ta dùng tâm gì, nghĩa là dùng thái độ nhƣ thế nào để ứng đối với 

họ?  Nên  nhớ!  Trong  kinh  này  nói,  phát  tâm  bồ  đề,  tâm  bồ  đề  là  gì?  Là  chân  thành, 

thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Nếu chúng ta dùng tâm thái này, sẽ đích thực, 

thiết thực tƣơng ƣng với tất cả Chƣ Phật Bồ Tát khắp mƣời phƣơng ba đời. Chƣ Phật 

Bồ Tát, ở đây nói Bồ Tát là pháp thân đại sĩ, đâu có đạo lý không quan tâm chúng ta! 

Nhƣng mục tiêu và phƣơng hƣớng của ta phải chính xác, một mục tiêu là thân cận Phật 

A  Di  Đà,  một  phƣơng  hƣớng  là thế  giới  tây  phƣơng  Cực  Lạc,  chƣ  Phật  Bồ  Tát đều 

giúp chúng ta, tƣơng ƣng với bổn nguyện Di Đà! Tƣơng ƣng với bổn nguyện Di Đà, 

nghĩa là tƣơng ƣng với bổn nguyện của tất cả Chƣ Phật và pháp thân Bồ Tát. Chúng ta 

thật sự hiểu rõ ràng thấu đáo đạo lý này, tự nhiên sẽ quyết tâm niệm câu Phật hiệu này. 

Lìa khổ đƣợc vui ở ngay trƣớc mắt, lìa tất cả khổ ngay bây giờ. Lìa khổ nhƣ thế nào? 

Tâm ta là tâm thanh tịnh, tuyệt đối không bị ảnh hƣởng bởi cảnh giới bên ngoài, đây là 

lìa khổ. Mỗi niệm đều đƣợc Phật Bồ Tát gia trì, trí tuệ khai phát. Công phu tu học đắc 

lực, đây là niềm vui, ta đã đạt đƣợc. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              900/21 

Nếu ý niệm ta chuyển sai, ta cầu Phật Bồ Tát gia hộ để đƣợc thăng quan phát tài, 

nhƣ vậy là sai. Mục tiêu của mình vẫn ở trong luân hồi lục đạo, chƣa muốn ra khỏi 

luân hồi, nhƣ vậy Phật Bồ Tát không gia trì đƣợc. Có ngƣời gia trì ta, là ai? Là yêu ma 

quỷ quái, họ đều đến gia trì chúng ta, thành tựu danh văn lợi dƣỡng cho ta, thành tựu 

tham sân si mạn của ta, sau cùng thành tựu địa ngục A tỳ cho chúng ta, ta đọa vào đó. 

Chúng ta không thể không biết điều này, không thể không cẩn thận. Tuyệt đối không 

tiếp tục trôi lăn trong luân hồi lục đạo, chỉ nhất tâm muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

nhƣ vậy là đƣợc. Vãng sanh thế giới Cực Lạc, trong nguyện này nói với chúng ta về sự 

thù thắng của vãng sanh. Sanh đến thế giới Cực Lạc nhất định đƣợc nhất sanh bổ xứ, 

chính là Đẳng giác Bồ Tát. Ở một nơi, thành tựu trong một đời, thành tựu viên mãn. 

Xem tiếp đoạn bên dƣới, nguyện tùy ý giáo hóa, văn nguyện này hơi dài. Chúng 

ta  xem  chú  giải  của  Hoàng  Niệm  lão:  “Nhƣ  nguyện  ở  trên  đã  nói  rõ”,  nhƣ  những  gì 

nguyện ở trƣớc nói. “Ngƣời sanh vào nƣớc này, trú trong cõi nƣớc An Lạc”. Cõi nƣớc 

An Lạc tức là thế giới Cực Lạc, ta sống trong thế giới Cực Lạc. “Đều chứng bổ vị”, ở 

thế giới Cực Lạc, thành tựu địa vị bổ xứ Bồ Tát. “Thành đẳng chánh giác”, đây là nói 

đến sự thù thắng của thế giới Cực Lạc, không có chƣớng duyên, hoàn toàn thuận lợi. 

“Nhƣng Bồ Tát thành Phật mỗi ngƣời đều có nguyện lực”. Có một số ngƣời muốn sớm 

thành Phật, có ngƣời muốn độ chúng sanh trƣớc. Tâm từ bi của họ rất sâu nặng, thấy 

chúng sanh  chịu nhiều  khổ  nạn, ta phải giúp họ  trƣớc. Nguyện  của  Bồ  Tát  Địa  Tang 

chính là nhƣ vậy, “Địa ngục bất không, thệ bất thành Phật”, ngài vẫn ở nơi địa vị Bồ 

Tát. Hiện nay là địa bị gì của Bồ Tát? Là Đẳng giác Bồ Tát. Nguyện lực của mỗi ngƣời 

không giống nhau, ngƣời tâm từ bi sâu nặng muốn độ chúng sanh trƣớc. 

“Nhƣ nguyện bị hoằng thệ khải giáp”, khải giáp là ví dụ, ví dụ điều gì? Ví nhƣ 

nhẫn nhục ba la mật. “Trở lại cõi uế”, tức là lục đạo, ta đến thế giới Cực Lạc nhƣng 

chƣa thành tựu đã trở lại, đƣợc, có thể. Nhanh nhất là gặp đƣợc Phật A Di Đà, nói cho 

ngài biết nhân dân trên địa cầu quá khổ, con muốn trở về đó độ họ. Phật A Di Đà gật 

đầu, ngƣơi cứ đi, thần lực của Phật sẽ gia trì cho quý vị. Quý vị có trí tuệ, thần thông, 

đạo lực quả thật giống nhƣ A Duy Việt Trí Bồ Tát vậy, đúng là trở lại cõi Ta bà. Đây là 

chỉ hạng ngƣời này. “Trở lại cõi uế, rộng độ chúng sanh, giáo hóa hữu tình. Tức nhờ 

nguyện  lực  Phật  Di  Đà  gia  trì,  giáo  hóa  tùy  ý,  tất  cả  đều  viên  mãn,  là  ý  của  nguyện 

này”. Đại ý của nguyện này là nhƣ thế, nếu nói đến thế giới Cực Lạc, phải tu hành thời 

gian rất dài. Sợ những chúng sanh này, chúng sanh ở thế giới Ta bà chịu quá nhiều khổ 

nạn, nên muốn nhanh chóng trở lại độ họ, cũng có thể thực hiện đƣợc nguyện vọng của 

mình, đƣợc Phật lực gia trì. 

Bên dƣới giải thích cho chúng ta những danh từ thuật ngữ trong nguyện văn này. 

“Khải là áo giáp, là chiếc áo các chiến sĩ ngày xƣa mang vào khi đối địch, dùng nó để 

che chở bảo vệ thân thể, đề phòng tên đạn”. Áo chống đạn của thời cận đại cũng thuộc 

loại này, hay thiết giáp, xe tăng đều thuộc loại này, đây là một loại vũ trang phòng vệ. 

Giáo hóa chúng sanh ở thế giới Ta bà không dễ, rất nhiều chƣớng duyên, ta có thể chịu 

đƣợc chăng? Bởi vậy trƣớc tiên phải trang bị cho bản thân, phải có năng lực phòng bị. 

Năng lực này chính là nhẫn nhục trong lục ba la mật, nghịch cảnh hay thuận cảnh đều 

phải  nhẫn,  phải  biết  rằng  thuận  cảnh  hay  nghịch  cảnh  đều  là  ma  cảnh.  Thuận  cảnh 

khiến ta sanh tham tâm, nghịch cảnh khiến ta sanh tâm sân nhuế, Đều là dẫn dắt chủng 

tử phiền não trong A lại da thức của mình ra, để ta tạo nghiệp, sau khi chết đọa vào ba 

đƣờng ác. 

Nhẫn  nhục  nghĩa  là  gì?  Trong  mọi  cảnh  giới  tâm  đều  bất  động,  đây  mới  gọi  là 

khoác áo giáp hoằng thệ, nhƣ nhƣ bất động. Thật sự làm đƣợc tam luân thể không nhƣ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              901/21 

trong giáo lý đại thừa nói, tu tập tích lũy tất cả công đức. Trì giới, bố thí, nhẫn nhục, 

sáu ba la mật, mƣời nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền, nỗ lực hành trì, thực hiện một cách 

viên mãn. Vô ngã tƣớng, vô nhân tƣớng, vô chúng sanh tƣớng, vô thọ giả tƣớng, đây 

gọi là nhẫn nhục ba la mật. 

Đối với thế gian này không hề bị tiêm nhiễm, ai làm đƣợc điều này? Ngƣời đến 

thế giới Cực Lạc sau đó trở về, họ có thể làm đƣợc, họ đƣợc 48 nguyện của Phật A Di 

Đà gia trì, họ có thể làm đƣợc điều này. Nếu không phải đến thế giới Cực Lạc, trong 

cõi nƣớc của Chƣ Phật ở thế giới tha phƣơng đều không làm đƣợc. Đều bị quấy nhiễu, 

sẽ thoái chuyển, nhƣ vậy rất phiền phức. Chỉ có ngƣời ở thế giới Cực Lạc, sau khi trở 

lại  không  bị  thoái  chuyển.  Phật  A  Di  Đà  bảo  đảm  cho  chúng  ta,  điều  này  quả  thật 

không dễ. 

Quý vị xem bên dƣới nói: “Bồ Tát nhập sanh tử”, nhập sanh tử chính là luân hồi 

lục đạo. Bất luận đƣờng nào trong lục đạo, đều có ngƣời có duyên với chúng ta. Bất 

luận là thiện duyên hay ác duyên, là thân bằng quyến thuộc hay oan gia đối đầu, tất cả 

đều là ngƣời có duyên. Ngƣời có duyên sẽ có cảm ứng với mình, họ có cảm ta sẽ có 

ứng. Ta đã giác ngộ, ta nhìn thấy Phật liền giác ngộ, nhất định phải giúp họ. Ngƣời 

trong đời quá khứ hãm hại ta, ta cũng phải giúp họ thành Phật, cũng phải độ họ, oán 

thân bình đẳng. Lúc này ta không còn khởi tâm động niệm, cho nên khi trở lại luân hồi 

lục đạo là “hàng ma quân”. Hàng là hàng phục, ma quân là yêu ma quỷ quái, trên thực 

tế chính là tham sân si mạn. 

Trong kinh Đức Phật nói rất hay, tài sắc danh thực thùy gọi là ngũ dục, Đức Phật 

nói nhƣ thế nào? Năm điều căn bản của địa ngục, tài sắc danh thực thùy là năm điều 

căn bản của địa ngục. Có một điều nó sẽ lôi ta vào địa ngục, năm điều đều có, nhƣ vậy 

không đáng sợ ƣ, có trốn cũng không trốn đƣợc. Mà còn nhƣ thế nào? Mà còn hoan hỷ 

đi vào địa ngục, sau khi đến đó hối hận không kịp, phải chịu hết các sự thống khổ. Sự 

thống khổ này là gì? Là tiêu nghiệp chƣớng. Giống nhƣ ta phạm tội bị xử phạt, nhốt 

vào trong lao ngục, hết thời kỳ phạm tội mới đƣợc ra ngoài. Cho nên tam đồ, thực tế 

mà nói cũng không phải là nơi xấu xa, là nơi tiêu trừ ác nghiệp. Cõi trời và nhân gian 

là nơi tiêu trừ thiện nghiệp, đều là tiêu nghiệp! Ta tạo thiện hay ác nghiệp đều không ra 

khỏi luân hồi, tâm đều không thanh tịnh, cho nên nhƣ thế nào? Thiện ác nhị biên đều 

buông bỏ. Nhƣ vậy phải chăng không cần tu thiện? Ác cũng không cần đoạn? Không 

phải vậy, đoạn ác tu thiện nhƣng không chấp trƣớc tƣớng đoạn ác tu thiện, không chấp 

trƣớc ý niệm đoạn ác tu thiện, khiến tâm vĩnh viễn trú trong thanh tịnh bình đẳng. Tạm 

thời  không  nói  đến  giác,  tạm  thời  không  bàn  đến,  chỉ  nói  đến  thanh  tịnh  bình  đẳng, 

phải khiến tâm vĩnh viễn trú trong thanh tịnh bình đẳng. Thanh tịnh bình đẳng là tâm 

bồ đề, đại triệt đại ngộ là tâm Phật, cảnh giới đó rất cao, cho nên học thanh tịnh bình 

đẳng trƣớc. Trú tâm vào nơi này, đây gọi là hàng ma quân, không đơn giản! Nói thì dễ 

thực hành mới khó. Thực hành ở đâu? Thực hiện trong trong cuộc sống hằng ngày, từ 

sáng đến tối, ăn cơm mặc áo, làm việc, xử sự đối nhân tiếp vật, đều là nơi ta tu hành, 

đều là nơi học tập của Bồ Tát. Luyện tập gì ở đây? Đối với cảnh giới không nhiễm, 

thấy việc tốt thì làm, việc không tốt đừng làm, phải tƣơng ƣng với tâm thanh tịnh, đây 

gọi là Bồ Tát đạo. Nếu động tâm, có hoan hỷ, có hỷ nộ ái ố là coi nhƣ xong, lập tức rơi 

vào  trong  thất  tình  ngũ  dục.  Muốn  biết  công  phu  tu  hành  phải  quan  sát  từ  đây,  ta  sẽ 

thấy rất rõ ràng minh bạch. Mình đến cảnh giới nào, đều rõ ràng minh bạch, không cần 

hỏi ngƣời khác. Ngƣời khác nói đều là giả, không phải thật, đến cảnh giới của họ họ 

còn không biết, làm sao biết đƣợc cảnh giới của mình? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              902/21 

Thực  tế  không  đƣợc  phải  làm  sao?  Chuyên  niệm  câu  A  Di  Đà  Phật  không  gián 

đoạn là đƣợc, pháp môn này vi diệu biết bao! Trong cuộc sống hằng ngày khởi tâm 

động niệm, hỷ nộ ai lạc hiện tiền. Cổ nhân nói, không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm. 

Giác của Tịnh tông thật vi diệu, chính là một câu Phật hiệu. Lập tức nhớ đến câu Phật 

hiệu, tức là chế phục cảnh giới đó. Ngày ngày làm nhƣ vậy, khoảng ba năm công phu 

là có thể chế phục đƣợc tám phần phiền não, công phu này không tệ. Khoảng năm năm 

công phu, có thể chế phục đƣợc chín phần, chắc chắc đƣợc vãng sanh. Đây là sự trang 

nghiêm thù thắng vô tận của Tịnh độ. 

Hết giờ rồi, hôm này chúng ta học đến đây. 



 



 

Tập 239 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:18.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  292,  chúng  ta  bắt  đầu  xem  từ  hàng  thứ  ba,  đây  là  một 

đoạn. 

“Bên  dƣới  là  nguyện  thứ  36,  nguyện  tùy  ý  hóa  độ.  Nhƣ  nguyện  ở  trên  nói  rõ, 

ngƣời sanh vào nƣớc này, trú trong cõi nƣớc Cực Lạc, đều chứng bổ Phật, thành Đẳng 

chánh  giác”.  Đây  là  nguyện  thứ  36.  “Nhƣng  Bồ  Tát  thành  Phật  mỗi  ngƣời  đều  có 

nguyện lực, nhƣ nguyện khoác giáp hoằng thệ, trở lại cõi uế, phổ lợi quần sanh, giáo 

hóa  hữu  tình.  Tức  nhờ  nguyện  lực  của  Phật  Di  Đà  gia  trì,  tùy  ý  giáo  hóa,  tất  cả  đều 

viên mãn, là ý của nguyện này”. 

Ở  trƣớc  chúng  ta  đã  học  đoạn  này,  mấy  ngày  qua  chúng  tôi  đến  Singapore, 

Malaysia, Indonesia phỏng vấn, vì vậy mà việc học tập của chúng ta bị gián đoạn. Hôm 

nay chúng ta ôn tập lại đoạn kinh văn này, tuy nói là ôn tập nhƣng vẫn có ý mới, đích 

thực hiển thị ra công đức bổn nguyện của Phật Di Đà không thể nghĩ bàn. 

Trong mấy tháng gần đây, có ngƣời đồng học phát tâm trợ niệm vãng sanh nói với 

chúng tôi rằng. Ngƣời trợ niệm, bất luận là ngƣời tại gia hay  xuất gia, nếu dùng tâm 

chân thành,  tâm  chí thành, đều  có  thể  khiến  ngƣời suốt  đời  chƣa  từng  tiếp xúc  Phật 

pháp, ngƣời hoài nghi đối với Phật pháp, có thể giúp họ vãng sanh đến biên địa nghi 

thành.  Tin  tức  truyền  đến,  mọi  ngƣời  đều  biết  họ  đã  đến  biên  địa  nghi  thành,  do  đó 

càng  nỗ  lực,  dùng  tâm  chân  thành  chí  tâm  hồi  hƣớng  giúp  họ.  Lại  có  thể  trong  mấy 

ngày, trong một tuần hai tuần họ đƣợc nhập phẩm vị, quả là không thể nghĩ bàn. Trong 

kinh Đức Phật nói, sanh đến biên địa nghi thành, thời gian dài nhất đƣơng nhiên không 

quá 500 năm, 500 năm này là thời gian của nhân gian chúng ta. Họ ở đó tu hành, quan 

trọng nhất là tu tín tâm. Đối với pháp môn này, đối với công đức bổn nguyện của Phật 

A Di Đà không còn hoài nghi nữa. Đoạn nghi sanh tín, họ liền có thể nhập phẩm, nhập 

phẩm này là cõi phàm thánh đồng cƣ hạ phẩm hạ sanh. Chúng ta nỗ lực dùng một tuần, 

hai tuần cho đến bảy tuần 49 ngày, giúp họ từ nghi thành sanh vào hạ hạ phẩm, công 

đức này không thể nghĩ bàn. Thậm chí còn có thù thắng hơn, giúp ngƣời này vãng sanh, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              903/21 

sanh đến cõi đồng cƣ. Ngƣời này nhƣ thế nào? Họ vẫn chƣa tắt thở. Hay nói cách khác, 

trong bệnh viện, bác sĩ chƣa tuyên bố họ chết thì họ đã đến thế giới Cực Lạc, nhƣng 

chúng ta lại thấy họ nhƣ bất tỉnh hôn mê vậy. Họ thật sự đã đến thế giới Cực Lạc, Phật 

A Di Đà đã tiếp dẫn họ đi. Đến thế giới Cực Lạc gặp Phật A Di Đà họ lại trở về, trở lại 

sống thêm hai ba ngày rồi ra đi, họ nói lại cho chúng ta nghe những gì nhìn thấy. Nhƣ 

vậy nghĩa là sao? Chúng ta có suy nghĩ và quan sát tƣờng tận chăng? Đây là từ bi vô 

tận của Phật Di Đà. 

Khi thế gian này của chúng ta xuất hiện đại thiên tai, thiên tai thảm họa xuất hiện 

chúng ta phải làm sao? Chúng ta tin rằng rất nhiều ngƣời trở tay không kịp, không biết 

phải làm sao. Sự thị hiện của Phật A Di Đà, nói lên lòng từ bi vô tận, nguyện lực chân 

thật. Ngƣời thâm tín không nghi, cho dù gặp thiên thai, chúng ta có niềm tin kiên định 

rằng Phật sẽ đến tiếp dẫn mình. Ý nghĩa này rất thâm sâu, rất lớn, rất rộng, chúng ta 

không thể không biết. 

Chúng ta đọc lại nguyện tùy ý giáo hóa này, thực tế mà nói ý chính là nhân duyên. 

Ta dạy học ở thế giới này, không có ai tin, đó là không có nhân duyên, nhƣ vậy ở lại 

thế  gian  này  cũng  vô  ích,  vì  không  độ  đƣợc  chúng  sanh.  Thế  gian  này  vẫn  còn  một 

ngƣời  tin  tƣởng,  ngƣời  ta  thích  nghe  mình  nói,  không  hề  nghi  ngờ,  đây  là  có  nhân 

duyên. Có nhân duyên, dù hoàn cảnh gian nan, khốn khó đến đâu, đệ tử của Phật Di Đà 

là Bồ Tát, không phải phàm phu. Bồ Tát và phàm nhân khác nhau điều gì? Khác nhau 

ở tâm bồ đề, dụng tâm không giống nhau. Phàm phu khởi tâm động niệm đều vì mình, 

đại tâm phàm phu niệm thứ hai nghĩ đến chúng sanh, gọi là suy mình ra ngƣời. Nhƣng 

hàng đệ tử chơn chánh của Phật, họ không nghĩ đến mình, vì sao vậy? Vì họ biết tất cả 

chúng sanh, bao gồm sơn hà đại địa với chính mình cùng một tự tánh thanh tịnh viên 

minh thể, là nhất thể. Nhƣ Lão tử nói: “trời đất với tôi cùng một gốc, vạn vật với tôi là 

nhất thể”, cho nên không hề nghĩ đến mình. Không có chính mình, chỉ có chúng sanh. 

Biết chúng sanh có nhân duyên với mình, đƣơng nhiên hy vọng trú thế thêm vài năm, 

vì sao vậy? Để giúp những ngƣời có nhân duyên này vãng sanh Tịnh độ, đây là nghĩa 

chân thật của nguyện tùy ý giáo hóa. Có năng lực này chăng? Chúng ta chƣa học hết 

48 nguyện, chỉ mới học đƣợc 35 nguyện ở trƣớc, biết rằng trí tuệ, đức năng, thần thông, 

phƣơng tiện thiện xảo. Tuy không phải chính mình tu đƣợc, nhƣng thật sự đƣợc oai 

thần bổn nguyện của Phật Di Đà gia trì. Nhƣ đoạn này Niệm lão nói với chúng ta: “Trở 

lại cõi uế, phổ lợi quần sanh, giáo hóa hữu tình, tức nhờ vào nguyện lực của Phật Di 

Đà, tùy ý giáo hóa, tất cả đều đƣợc viên mãn”. Đây là thật, không phải giả. Niệm lão 

nói  mấy  câu  này  không  sai,  là  chân  tƣớng  sự  thật,  chúng  ta  nghe  xong  hiểu  rõ  ràng 

minh bạch. 

Sáng hôm nay có một vị đồng tu tải trên mạng những tin tức về thiên tai trên thế 

giới thời gian gần đây đƣa cho tôi. Tôi tin quý vị biết nhiều hơn tôi, làm sao đối phó, 

trong tâm chúng ta nắm chắc đƣợc phần nào. Ở trƣớc tôi thƣờng hay nói với quý vị, 

trong hoàn cảnh hiện nay, bộ kinh đắc lực nhất là Kinh Vô Lƣợng Thọ, phƣơng pháp 

tu hành đắc lực nhất là trì danh niệm Phật. Công đức của danh hiệu về sau còn nói rất 

tƣờng tận rõ ràng. 

Đức Thế Tôn từ bi, lúc còn tại thế, bộ kinh này, cũng là bộ kinh duy nhất ngài 

tuyên thuyết rất nhiều lần. Vì sao tuyên thuyết nhiều lần bộ kinh này? Ý nghĩa này hiện 

nay chúng ta dần dần hiểu rõ, chúng ta khẳng định những gì đại sƣ Thiện Đạo, phần 

chú giải ở trƣớc có trích dẫn. Ngài nói: “chƣ Phật sở dĩ hƣng xuất thế, duy thuyết Di 

Đà bổn nguyện hải”. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              904/21 

Tƣơng truyền đại sƣ Thiện Đạo là ứng thân của Phật A Di Đà, ứng hóa vào thời 

đại  nhà  Đƣờng.  Thời  đại  đó  các  khu  vực  nhƣ  Nhật  bản,  Hàn  quốc,  Việt  nam  có  rất 

nhiều ngƣời xuất gia đến Trung quốc du học. Ngƣời thân cận đại sƣ Thiện Đạo, thân 

cận đại sƣ Trí Giả rất nhiều. Tăng nhân Nhật bản nói với tôi, đối với truyền thuyết đại 

sƣ Thiện Đạo là Phật A Di Đà tái sanh, đại sƣ Trí Giả là Phật Thích Ca Mâu Ni tái 

sanh, họ thâm tín không nghi. Chƣ Phật Bồ Tát đối với hoàn cảnh hiện tại của chúng ta 

hiểu rõ nhƣ trong lòng bàn tay. 

Trong mƣời mấy năm nay, chúng tôi không dám nói là thâm nhập kinh tạng, ít 

nhất chúng  tôi  không  hề rời  xa  kinh  tạng.  Kinh tạng  giúp chúng  tôi  kiến lập  tín  tâm, 

giúp  chúng  tôi  hiểu  rõ  thật  tƣớng  các  pháp,  giúp  chúng  tôi  thành  lập  hoằng  nguyện. 

Một phƣơng hƣơng, một  mục tiêu là cầu sanh Tịnh độ. Giúp ta thấu hiểu thật tƣớng, 

sinh mạng là vĩnh hằng, tất cả chúng sanh không có sanh tử. Sanh tử là hiện tƣợng vật 

chất, trong hiện tƣợng tinh thần có sanh tử chăng? Đức Phật nói cũng không có. 

Hầu  nhƣ  tất  cả  Tôn  giáo  đều  nói  đến  linh  hồn,  bất  sanh  bất  diệt.  Phật  pháp  nói 

càng rõ ràng hơn, Phật pháp gọi là linh tánh, chính là tự tánh, không có sanh diệt. Tự 

tánh mê gọi nó là linh hồn, linh hồn giác ngộ gọi là linh tánh. Mê không thể ra khỏi 

luân hồi lục đạo, ngộ luân hồi lục đạo không còn. Đại sƣ Vĩnh Gia nói rất hay: “mộng 

lý minh minh hữu lục thú”, nghĩa là có lục đạo, “giác hậu không không vô đại thiên”. 

A la hán đoạn kiến tƣ phiền não, không còn chấp trƣớc thân này là ta. Ngã và ngã 

sở đều bất khả đắc, ngã bất khả đắc, ngã sở cũng bất khả đắc, ngƣời này gọi là khai ngộ, 

thật sự đã buông bỏ. Nếu họ phát nguyện cầu sanh Tịnh độ, làm gì có chuyện không 

vãng sanh. Điều này trrong kinh điển thƣờng nói: “Những việc cần làm đã làm xong, 

không còn bị ràng buộc về sau”, về sau là luân hồi lục đạo. Những việc cần làm đã làm 

xong,  nghĩa  là  đã  giải  quyết  xong  vấn  đề  của  mình.  Tuy  không  phải  giải  quyết  một 

cách cứu cánh viên mãn, đó là trở về tự tánh, trở về thƣờng tịch quang, chúng ta không 

làm đƣợc điều này. Ít nhất chúng ta có thể vãng sanh đến thế giới tây phƣơng Cực Lạc, 

thân cận Phật A Di Đà. Sanh đến thế giới Cực Lạc, nhất định một đời thành tựu viên 

mãn, mấu chốt ở chỗ ta có chịu buông bỏ hay không, có chịu y giáo phụng hành hay 

không. 

Đây là dụng ý của tùy ý giáo hóa, chúng ta chỉ học đến đây. Bây giờ xem tiếp 

đoạn dƣới. 

“Khải  tức  là  áo  giáp,  là  áo  mà  chiến  sĩ  ngày  xƣa  mang  khi  đối  địch  tác  chiến, 

dùng để che chở bảo vệ thân thể, phòng vệ lằn tên mũi đạn. Áo tránh đạn thời cận đại 

cũng thuộc loại  này”.  Đây  là  một  loại  hành trang bảo  hộ thân  thể  khi  tác  chiến  trên 

chiến trƣờng. Chiến tranh thời cận đại, do khoa học kỹ thuật phát triển, nhiều loại vũ 

khí mới không ngừng phát triển, nên vẫn có áo chống đạn. Khi xung phong ra trận, bây 

giờ dùng xe tăng, thiết giáp, đều thuộc tính chất của loại này. 

“Bồ Tát nhập sanh tử”, nhập sanh tử nghĩa là trở lại trong luân hồi sanh tử, họ đến 

nhƣ thế nào? Chúng sanh có cảm họ liền đến, Bồ Tát có ứng. Trong kinh điển này nói, 

ý nghĩa rất sâu rất rộng, chúng ta cần phải lãnh hội. Họ nhập sanh tử “hàng ma quân”, 

ma là gì? Tất cả các thứ chƣớng nạn đều là ma quân, ma quân ở đâu ta phải nhận ra. 

Phàm những gì có thể khiến ý chí ta dao động, chƣớng ngại tín tâm của ta, dẫn dụ làm 

ta sanh khởi tham sân si mạn nghi, cám dỗ khiến ta tham luyến tài sắc danh thực thùy, 

tất cả đều là ma quân. Sở dĩ chúng sanh tu đạo không dễ thành tựu, nguyên nhân là đây 

vậy. Ta không vƣợt qua đƣợc những cám dỗ của cảnh giới bên ngoài, do vậy mới thoái 

tâm,  lại  mê  hoặc. Ta  nghĩ  sai, làm  sai, lại  còn  tạo  nghiệp, đây  chính  là  ma  quân. Có 

phƣơng pháp gì để đối phó những cám dỗ này chăng? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              905/21 

Chúng ta xem đoạn văn bên dƣới nói: “Lấy thệ nguyện hoằng thâm của mình làm 

áo giáp”. Áo giáp là ví cho chính mình, hoằng là lớn, thệ nguyện rộng lớn thâm sâu. 

Thệ  nguyện,  thông  thƣờng  nói  cƣơng  lĩnh  chung,  nguyên  tắc  chung  là  tứ  hoằng  thệ 

nguyện. Chúng ta tin rằng mỗi vị đồng tu, bất luận là tại gia hay xuất gia đều biết, đều 

nhớ. Vấn đề là gì? Là không làm đƣợc. “Chúng sanh vô biên thề nguyện độ”, ta có tâm 

này chăng? Ta quên mất, quên sạch. Đối với ý nghĩa câu này ta không hoàn toàn lý giải, 

chỉ hiểu sơ sơ. Tôi tin rằng mọi ngƣời sẽ nghĩ đến tất cả chúng sanh khổ nạn trong lục 

đạo, có nghĩ đến chính mình chăng? Bản thân cũng đang chịu khổ chịu nạn trong lục 

đạo, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ hành động đều đang tạo nghiệp luân hồi lục đạo. 

Ta  muốn  độ  chúng  sanh,  muốn  giúp  những  chúng  sanh  khổ  nạn  này,  trƣớc  tiên  phải 

thành tựu chính mình. Ví dụ chúng sanh_hiện nay nhiều nơi trên thế giới thƣờng xuyên 

bị lũ lụt, chúng sanh này sắp chết đuối, ta cần cứu họ chăng? Ta phải xuống nƣớc để 

cứu họ, đây chính là vào sanh tử để giúp họ. Ta có biết bơi chăng? Phải là tay cao thủ 

bơi lội mới có thể cứu đƣợc ngƣời khác, nếu không ta xuống nƣớc chỉ uổng mạng mà 

thôi.  Lúc  này  phải  làm  sao?  Bởi  thế  câu  đầu  tiên  trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện  là  đại 

nguyện, là thâm nguyện. Ba nguyện sau là thành tựu chính mình, nhƣ vậy ta phải thực 

hiện nguyện thứ nhất, cần phải làm nhƣ thế nào? “Phiền não vô tận thề nguyện đoạn”, 

trì giới, tu định, khai tuệ đều ở nơi nguyện này. Giới bắt đầu trì từ đâu? Bây giờ chúng 

ta đều rõ ràng minh bạch, bắt đầu từ Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp. 

Vì sao phải trì giới? Ý của trì giới là dạy ta buông bỏ, buông bỏ vọng niệm, buông 

bỏ vọng ngôn, buông bỏ vọng hành, khiến tam nghiệp thân khẩu ý thanh tịnh, đây là 

công năng của trì giới. Tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, trí tuệ khai tiếp tục đi vào nguyện 

thứ ba: “Pháp môn vô lƣợng thệ nguyện học”. Chƣ vị phải biết, trí tuệ chƣa khai học 

pháp môn khó vô cùng. Học nhƣ thế nào? Trí tuệ chƣa khai, pháp môn ta học, nói nhƣ 

hiện nay những điều ta học là tri thức, không phải trí tuệ. Trí tuệ mới có thể giải quyết 

vấn đề, tri thức giải quyết vấn đề rất giới hạn, mà còn có hậu di chứng. 

Xã hội hiện nay, toàn bộ thế giới đều không ngoại lệ, toàn là học tri thức mà lơ là 

trí tuệ. Chúng ta phải biết, hầu nhƣ tất cả các Tôn giáo, những bậc thánh sáng lập Tôn 

giáo đều dạy chúng ta học trí tuệ, dạy chúng ta tu tâm thanh tịnh, dạy chúng ta buông 

bỏ dục vọng, chúng ta phải thật tỉ mỉ mới có thể lãnh hội đƣợc. 

Sở truyền, sở giáo của các bậc thánh hiền thế xuất thế gian, ngƣời xƣa thêm vào 

trƣớc chữ thánh  một chữ, gọi là chí thánh. Chí thánh  là bậc thánh đạt đến cứu cánh 

viên mãn mới gọi là chí thánh, những gì họ chứng đƣợc là đại viên mãn. Cũng chính là 

ở đây nói tất cả đều viên mãn, không có gì không viên mãn. 

Ngày nay quả thật rất nhiều ngƣời có quan niệm sai lầm nghiêm trọng, cho rằng 

khoa học kỹ thuật là vạn năng, lơ là đối với việc học tập giáo huấn thánh hiền. Xã hội 

ngày nay, địa cầu ngày nay vì sao biến thành nhƣ thế này? Nguyên nhân này trong kinh 

điển nói rất rõ ràng, không đọc không biết, đọc xong đều thấu suốt. Khoa học kỹ thuật 

phát  triển,  phƣơng  hƣớng  của  nó  bị  lệch  lạc,  nó  đi  đến  sự  hủy  diệt  của  thế  giới,  nó 

không đi đến sáng tạo thế giới. Nó không đi theo phƣơng hƣớng này, mà đi đến sự hủy 

diệt. 

Ngày  ngày  khoa học  đều nói  đến sáng  tạo, sự  sáng tạo  đó  đều  có tính  hủy  diệt, 

không phải tính kiến tạo. Tính kiến tạo đáng lẽ nhƣ thế nào? Tính kiến tạo là phải nghe 

giáo huấn của cổ nhân. Khoa học kỹ thuật có thể cứu thế giới, nếu trái với nguyện tắc 

của đại tự nhiên, chƣ vị phải nhớ điều này, giáo huấn của các bậc thánh nhân cổ kim 

trong ngoài là thuận theo quy luật tự nhiên. Rất nhiều nhà khoa học hiện đại đi trái với 

quy luật tự nhiên, nghĩa là phá hoại sự thăng bằng của môi trƣờng sinh thái trên địa cầu, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              906/21 

phá hoại sự thăng bằng môi trƣờng sinh thái của mỗi chúng sanh trên địa cầu, vì vậy 

mới  xuất  hiện  vấn  đề.  Chúng  ta    muốn  cứu  xã  hội  này,  muốn  cứu  vãn  địa  cầu  có 

phƣơng pháp nào chăng? Có, hiện nay đến giới khoa học cũng biết. Tháng 8 năm ngoái, 

có mấy nhà khoa học mở hội nghị tại Sydney, học viện chúng tôi cũng phái bảy tám 

ngƣời đến  tham  dự.  Tôi xem  báo  cáo  của  mọi  ngƣời,  rất hoan  hỷ,  rất tán  thán.  Ông 

Baladen ngƣời Mỹ nói, ứng phó dự ngôn thiên tai năm 2012_ông nói rằng, hy vọng 

nhân loại trên địa cầu có thể trong cơ duyên này mà đƣợc tỉnh ngộ. Bỏ ác dƣơng thiện, 

cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, là có thể đƣa thế giới trong tƣơng lai đi đến 

một  phƣơng  hƣớng  tốt  đẹp  hơn.  Tƣ  tƣởng  này  của  ông  tƣơng  ƣng  với  kinh  giáo  đại 

thừa, trong kinh điển đại thừa Phật Bồ Tát cũng nói với chúng ta nhƣ thế, nói rất cụ thể. 

Trì  giới  tu  phƣớc,  đoạn  ác  tu  thiện,  phát  tâm  bồ  đề,  thành  tựu  chính  mình,  giáo  hóa 

chúng sanh. Chỉ có thành tựu chính mình, kinh giáo bày ra trƣớc mắt ta mới có thể xem 

hiểu, bằng không không thể hiểu. Hiểu là nhƣ thế nào? Triển khai kinh điển, mỗi chữ 

mỗi câu đều vô lƣợng nghĩa, sẽ cảm thấy pháp hỷ sung mãn, lợi ích vô cùng, nhập vào 

cảnh giới Phật, đây  gọi là pháp  môn  vô lƣợng  thệ nguyện học. Lục  căn vừa tiếp xúc 

liền thông đạt thấu triệt, không cần thông qua đệ lục ý thức. Đệ lục ý thức là nghiên 

cứu, tƣ duy, không cần, vừa tiếp xúc lập tức thấu triệt. 

Nguyện sau cùng: “Phật đạo vô thƣợng thệ nguyện thành”, nguyện này chúng ta 

đọc trong các kinh điển đại thừa, hoàn toàn khẳng định không có nghi hoặc. Ta đƣợc 

sanh về thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà chính là đại viên mãn. Tuy mình công 

phu chƣa đủ, nhƣng nhờ nguyện lực của Phật Di Đà gia trì. Những gì trong 48 nguyện 

nói ta đều đầy đủ hết, không hề thiếu một điều nào. Ta giáo hóa chúng sanh trong lục 

đạo, nhƣ giống Phật A Di Đà vậy, không có gì khác. Có một vài đồng học lãnh hội 

đƣợc, tôi cũng có cảm giác này, hình nhƣ thân thể này cho Phật A Di Đà mƣợn dùng. 

Phật A Di Đà dùng rất tự tại, dùng rất ling động, mình và Phật hợp thành nhất thể. Đây 

là nói về ý nghĩa của áo giáp. 

“Vì tâm hoằng thệ kiên cố hơn sắt đá”, họ có tín tâm kiên định nhƣ thế, nguyên 

nhân là gì? Vì họ hiểu, không còn hoài nghi. Có một số ngƣời phát nguyện nhƣng tín 

tâm không đủ, vì sao vậy? Vì họ chƣa hiểu rõ chân tƣớng sự thật, còn quá nhiều nghi 

vấn, đây là hoài nghi, vì vậy tâm nguyện của họ không kiên cố. Cảnh giới vừa hiện tiền 

liền  bị  cảnh  giới  xuay  chuyển,  không  thể  chuyển  cảnh  giới,  ngƣợc  lại  bị  cảnh  giới 

chuyển,  nhƣ  vậy  là  đọa  lạc.  Giống  nhƣ  đánh  trận  vậy,  ta  đã  bại  trận,  thậm  chí  là  bị 

ngƣời giết chết, lại trôi lăn trong luân hồi lục đạo. 

Bên dƣới nói: “Có thể dùng tâm này ra vào trong trận sanh tử”. Không có tín tâm 

kiên  định  và  trí  tuệ,  ta  ở  trong  xã  hội  này,  không  thể  không  bị  ảnh  hƣởng.  Bị  ảnh 

hƣởng thì giống nhƣ đánh bại trận vậy. Tiếp theo nói: “Đối với những ngƣời đƣợc giáo 

hóa, đầu tiên gọi là đều phát tín tâm”. Quý vị thấy ta giáo hóa chúng sanh, dạy họ điều 

gì? Trƣớc tiên là phải giúp họ kiến lập tín tâm, tất cả mọi hành vi và mục đích đều giúp 

họ xây dựng tín tâm, khiến họ tin tƣởng. Ngày nay muốn giúp ngƣời khác kiến lập tín 

tâm, cần phải làm gƣơng cho họ noi theo. Nếu không thể hiện cho họ thấy, họ không 

tin. 

Cho nên vấn đề vãng sanh thế giới Cực Lạc, hiện nay đã làm đến đâu? Đƣa thần 

thức ta đến thế giới Cực Lạc, nhƣng ở đây vẫn chƣa tắt thở. Họ đến thế giới Cực Lạc 

trở về, lại sống lại, hình nhƣ họ tỉnh lại, khi tỉnh lại họ đem cảnh giới này nói với mọi 

ngƣời,  lúc  đó  họ  mới  đi  thật.  Phải  chăng  đây  là  bản  lĩnh  của  họ?  Không  phải  vậy, 

chúng ta biết đây là Phật A Di Đà gia trì. Thậm chí Phật A Di Đà dùng phƣơng pháp 

này, giúp ta kiến lập tín tâm. Ngƣời có nhân duyên tận mắt chứng kiến, họ không thể 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              907/21 

không tin. Ngƣời tin, nhƣng tín căn không sâu, khi nghe lời này, tín tâm sâu hơn, mãnh 

liệt hơn, họ cũng đƣợc độ. 

Những  ngƣời  này  chúng  tôi  đều  biết,  chúng  tôi  hiểu  rằng  họ  không  hề  nói  dối, 

không nói lời gạt ngƣời. Chúng tôi giao tiếp rất mật thiết, thật sự tin tƣởng đây là sự 

thật. Ngày nay chúng ta phải nhớ, bất luận làm gì, giúp ngƣời khác kiến lập tín tâm, 

nhất định phải chính mình làm đƣợc. Mình không làm đƣợc, ai tin mình? Vì sao phải 

làm nhƣ vậy? Giúp chúng sanh kiến lập tín tâm, nếu ta không làm nhƣ vậy họ không 

tin. 

Trong hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc, chúng tôi đem phƣơng pháp trị lý 

quốc  gia, và  những  lý  niệm  phƣơng  pháp  về  xã  hội  hòa  bình của  các  bậc  thánh  hiền 

giới thiệu cho hội viên. Họ nghe xong rất hoan hỷ, khen ngợi, sau khi hội nghị kết thúc 

họ nói với tôi, pháp sƣ ông nói rất hay, chúng tôi nghe cảm thấy rất thích, nhƣng đây là 

lý tƣởng, không thể làm đƣợc! Đó là không có niềm tin, tôi nói cũng vô dụng, uổng 

công.  Vì  nguyên  nhân  này,  chúng  tôi  mới  tìm  một  trấn  nhỏ  để  làm  thí  nghiệm.  Vốn 

nghĩ rằng lần thí nghiệm này phải hai ba năm mới thấy đƣợc hiệu quả, không ngờ chƣa 

đến bốn tháng hiệu quả vƣợt ngoài dự định. Đây là năng lực của chúng ta ƣ? Không 

phải,  tuyệt  đối  không  phải  năng  lực  của  chúng  ta.  Nhƣ  tôi  vừa  mới  nói,  ngƣời  vãng 

sanh chƣa tắt thở, họ lại trở về nói rõ tình hình. Không phải năng lực của họ, là Phật 

lực gia trì, là nhờ nguyện lực 48 nguyện của Phật A Di Đà, thí nghiệm ở trấn Thang Trì 

mới  có  thể  thành  công trong vòng bốn tháng. Nguyện  lực  của  tổ tông, các  bậc  thánh 

hiền gia trì mới thành công. Chúng tôi đem thành công này, làm báo cáo với tổng bộ tổ 

chức giáo khoa văn ở Paris, mọi ngƣời đều tin. Tổ chức giáo khoa văn có 192 đại biểu 

của các quốc gia khu vực đều muốn đến khảo sát, đều muốn đến xem thử. Đây là thật, 

không phải giả. 

Ngày nay bất luận là việc lớn hay việc nhỏ, ngƣời trên toàn thế giới này đánh mất 

niềm tin đối với các bậc thánh hiền, vì thế bất kỳ làm điều gì đều phải làm gƣơng cho 

mọi ngƣời thấy, đây là tinh thần khoa học. Khoa học là gì? Đem chứng cứ ra tôi mới 

tin, chỉ nói thôi chƣa đủ. Các bậc thánh hiền có tinh thần khoa học chăng? Có, trong 

các điển tịch ghi chép, 3800 năm trƣớc Vua Thang_Thƣơng Thang, 3200 năm trƣớc 

Chu Văn Vƣơng. Chƣ vị nhất định phải biết, vào thời thƣợng cổ, đất nƣớc chƣa thống 

nhất. Gọi là một nƣớc, đất nƣớc đó lớn bao nhiêu? Trong điển tịch ghi chép, nƣớc nhỏ 

30 dặm, vuông vức 30 dặm bằng một thôn trang hiện nay, nhân khẩu có thể chƣa đến 1 

vạn ngƣời, đây là nƣớc nhỏ. Còn nƣớc lớn thì sao? Nƣớc lớn vuông vức 100 dặm, 100 

dặm là nƣớc lớn. Dặm ngày xƣa khác với dặm bây giờ. Đại sƣ Hoằng Nhất từng làm 

công việc khảo sát này, viết một bài văn tên là Chu Xích Khảo, mét thời nhà Chu. Một 

mét tƣơng đƣơng với sáu tấc hiện nay, 100 dặm bằng khoảng 60 dặm bây giờ, không 

lớn. Vua Thang 70 dặm, tƣơng đƣơng 40 dặm bây giờ. Họ làm nên tấm gƣơng tốt, làm 

nên một điển hình, khiến rất nhiều quốc gia này, sau khi nhìn thấy đều khen ngợi, đều 

khâm  phục,  đều  học  theo.  Tôn  xƣng  ngƣời  này  làm  vua,  tôn  xƣng  làm  thiên  tử,  tôn 

xƣng nơi ngƣời đó ở, tiểu quốc nơi ngƣời đó thống trị thành kinh sƣ. Kinh là gì? Kinh 

là tốt đẹp, quý vị trị lý quá tốt. Sƣ là tấm gƣơng, là sƣ phạm, chúng ta cần phải học tập 

theo, vì thế đƣa chứng cứ ra làm gƣơng cho mọi ngƣời thấy. Trong lịch sử ghi chép, 

3800 năm quả thật làm đƣợc tấm gƣơng tốt, đúng là một điển hình. Ở tiểu trấn Thang 

trì chúng tôi cũng đã làm gƣơng, cƣ dân ở trấn này có tám vạn bốn ngàn ngƣời, lúc đó 

không phải là một quốc gia rồi ƣ? Chính là một nƣớc nhỏ, đã thể hiện ra. 

Đồ Văn Ba nếu vào thời cổ đại là một nƣớc lớn, cƣ dân có mƣời vạn ngƣời. Hiện 

nay nếu kết hợp các xóm làng lại, thị trƣởng nói với tôi là có 20 vạn dân, diện tích đất 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              908/21 

đai khoảng  bằng    Brisbane,  nƣớc  lớn!  Tôi  gặp  ông  ta,  ông  rất  hy  vọng  có  thể  trị  lý 

thành công thành thị Đồ Văn Ba này, trở thành thành thị mô phạm của Úc Châu. Đây 

chính là có hoài bảo của Thang Vƣơng và Chu Văn Vƣơng, chính là ý này. Nếu thật sự 

là đƣợc, phƣớc báo ông lớn lao vô cùng! Nhƣng với sự phát triển của đô thị ngày nay, 

nếu đặt kinh tế lên vị trí hàng đầu, nhƣ vậy thì không có hy vọng, cần phải đặt cái gì 

lên vị trí hàng đầu? Là giáo dục thánh hiền và dạy học của Tôn giáo ở vị trí ƣu tiên, họ 

đã  thành  công.  Đối  với  sự  phát  triển  của  kinh  tế,  có  gì  làm  tổn  hại  chăng?  Không 

những không có tổn hại, mà chắc chắn còn vƣợt ra ngoài dự tính của họ. Đây nghĩa là 

dùng dạy học của Tôn giáo và văn hóa thánh hiền để lôi kéo nền kinh tế, sự phát triển 

này rất tốt đẹp, không có hậu di chứng. Quý vị muốn hỏi tôi vì sao biết đƣợc? Vì tôi 

từng làm thí nghiệm ba năm ở tiểu trấn Thang Trì, tôi nhận ra điều này, kinh tế nơi thị 

trấn này lợi nhuận tăng lên gấp đôi, không suy yếu, làm rất thành công. Đây là tín tâm 

sanh khởi. 

Bên dƣới là lời trong kinh giáo đại thừa: “Tín là chiếc nôi của mọi công đức”, tín 

là nền tảng vững chắc của tu đạo, chứng đạo và hành đạo, là chiếc nôi của tất các công 

đức chân thật. Nghĩa là có thể sanh ra tất cả các công đức chân thật, quý vị xem tín 

quan trọng biết bao u. Có thể sanh ra công đức nhƣ thế nào? Có thể sanh cảm ứng để 

Phật Bồ Tát hiện tiền. 

Cƣ sĩ Lƣu Tố Vân và ba của Hồ Tiểu Lâm không quen biết nhau, chƣa từng gặp 

mặt. Khi ba của Hồ Tiểu Lâm vãng sanh, bà dùng lòng tin chân thành tuyệt đối giúp ba 

của Hồ Tiểu Lâm sám hối nghiệp chƣớng. Cầu Bồ Tát Địa Tạng làm cho ông tiêu trừ 

nghiệp chƣớng, cầu Bồ Tát Địa Tạng dẫn dắt ông vãng sanh Tịnh độ. Bồ Tát hiện ra 

thật, quả thật bà đã làm đƣợc. Đây là nguyên nhân gì? Là nhờ tín tâm, đây là công đức 

của  tín  tâm.  Chúng  ta  tin,  đức  hạnh  của  bà  không  nói  gì  khác,  chỉ  nói  đến  chữ  tín 

không thôi, suốt đời không vọng ngữ, suốt đời chƣa từng lừa gạt bất kỳ ai. Năm nay đã 

66 tuổi, suốt đời không vọng ngữ, làm ngƣời thật thà, chân thành. Tuy lớn tuổi mới học 

Phật,  55  tuổi  bắt  đầu  học  Phật,  bà  có  thể  cảm  động  Phật  Bồ  Tát  giáng  lâm.  Đây  là 

ngƣời thời nay đã chứng minh, niềm tin là chiếc nôi của tu đạo, hành đạo, chứng đạo 

và truyền đạo, niềm tin là nguồn gốc của tất cả mọi công đức. 

“Tiểu bổn của kinh này nói”, tiểu bổn tức là Kinh A Di Đà. “Vì chƣ chúng sanh 

mà nói pháp tất cả thế gian khó tin”, câu này là Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói. Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni không vọng ngữ, nhƣ Kinh Kim Cang nói: “Nhƣ Lai thị chân 

ngữ giả, thật ngữ giả, nhƣ ngữ giả, bất cuống ngữ giả, bất vọng ngữ giả”, mỗi câu nói 

của Nhƣ Lai đều là chân thật. 

Pháp  môn  này,  pháp  môn  Tịnh  độ  dạy  ngƣời  niệm  Phật,  công  đức  niệm  Phật 

không thể nghĩ bàn. Nhƣng ý nghĩa của câu A Di Đà Phật này quá sâu rộng, nói không 

cùng tận. Bộ kinh này là giải thích ý nghĩa câu A Di Đà Phật, nếu chuyên tâm học, biết 

càng  nhiều  thì  tín  tâm  càng  kiên  định.  Tín  tâm  kiên  định  đến  tột  đỉnh,  Phật  sẽ  làm 

chứng cho ta. Nhƣ Bồ Tát Đại Thế Chí nói: nhớ Phật niệm Phật, hiện tại tƣơng lai chắc 

chắn đƣợc thấy Phật, Phật sẽ hiện ra trƣớc mắt chúng ta, công đức lớn lao đến nhƣ vậy. 

Chúng ta muốn Phật hiện tiền nhƣng Phật không hiện ra, là do công lực chƣa đủ, 

không phải Phật không hiện tiền. Vì sao hiện ra trƣớc mắt họ mà không hiện ra trƣớc 

tôi? Vì chân thành cung kính của tôi không bằng họ, họ chân thành cung kính đến tuyệt 

đối, còn chân thành cung kính của mình vẫn có vấn đề. Tâm họ thanh tịnh, tâm ta còn 

tạp niệm, còn ô nhiễm. 

Pháp môn này quả thật là pháp mà tất cả thế gian khó tin. Trong xã hội này, giúp 

chúng ta kiến lập tín tâm, chúng ta không thể không cảm kích cƣ sĩ Hạ Liên Cƣ đã làm 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              909/21 

ra cho chúng ta bản hội tập viên mãn nhƣ thế. Cũng không thể không cảm kích cƣ sĩ 

Hoàng Niệm Tổ, phụng mệnh của thầy viết bản chú giải rất hay cho bộ kinh này. Xuất 

hiện vào ngay trong thời đại dầu sôi lửa bỏng này, ý nghĩa không giống nhau, không 

bình thƣờng. 

“Lại Tiểu bổn nói”, kinh văn trong Kinh Di Đà. “Hàng chúng sanh các ngƣời phải 

nên tin Kinh Xƣng Tán Bất Khả Tƣ Nghị Công Đức Nhất Thiết Chƣ Phật Sở Hộ Niệm 

này”. Đây là tên vốn có của kinh này, do Đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói. Kinh Xƣng 

Tán Bất Khả Tƣ Nghì Công Đức Nhất Thiết Chƣ Phật Sở Hộ Niệm, khi đại sƣ La Thập 

phiên dịch đã dùng danh hiệu là đề kinh_Phật Thuyết A Di Đà Kinh. 

“Lại nói, các ông đều tin nhận lời của ta và lời của Chƣ Phật nói”. Đây là Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni nói. Các ông nghĩa là tất cả mọi ngƣời đều cần phải tin nhận lời 

ta nói, phải tin và tiếp nhận. Những gì Đức Phật nói trong kinh này, Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni nói, chƣ Phật mƣời phƣơng chứng minh cho ngài, giống nhƣ chƣ Phật nói vậy. 

“Là lấy Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc hoằng hóa mƣời phƣơng, tất cả đều khuyên lấy 

niềm tin làm nền tảng”. Phật Thích Ca, chƣ Phật mƣời phƣơng thị hiện cho chúng ta 

thấy, đều là khuyên chúng sanh tin tƣởng. Khuyên ngƣời khác tin, chúng ta không làm 

ra tấm gƣơng tốt sao họ tin đƣợc? 

Trƣớc  đây,  khoảng  40  năm  trƣớc,  mẹ  ông  Hà  Thế  Lễ  ở  HongKong  vãng  sanh, 

khuyên  ngƣời  nhà  bà  sanh  khởi  tín  tâm.  Hà  Thế  Lễ  là  một  vị  tƣớng  quân,  chịu  ảnh 

hƣởng của nền giáo dục phƣơng tây, là tín đồ kiền thành của Cơ đốc giáo. Cả nhà đều 

theo  Đạo  cơ  đốc,  nhƣng  ngƣời  mẹ  là  ngƣời  chuyên  tâm  niệm  Phật.  Ông  ta  rất  hiếu 

thuận, trong nhà có Phật đƣờng, là nơi để mẹ ông chuyên tâm tu hành. Tuy trong nhà 

tín ngƣỡng khác nhau, nhƣng họ sống rất hòa thuận, không hề có xung đột. Tâm lƣợng 

đều rất lớn, đều có thể mở rộng, có thể tiếp thu. Bà cụ niệm Phật vãng sanh, biết trƣớc 

giờ chết, bà biết khi nào mình ra đi. Ngày bà vãng sanh giống nhƣ là ngày bà mở đại 

hội vãng sanh vậy, bà mời tất cả thân thích bạn bè đến, chào mọi ngƣời để đến thế giới 

Cực Lạc. Bà ngồi lúc vãng sanh, ngồi vãng sanh với tinh thần rất hoan hỷ, cũng có mời 

các ký giả đƣơng thời đƣa tin. Bà vãng sanh, biểu diễn này, đây là thật không phải giả, 

nói đi là đi. Từ đó cả gia đình Hà Thế Lễ đều niệm Phật, về sau còn đem ngôi nhà ông 

ở, ngôi nhà nơi ông đang ở cúng dƣờng cho Phật giáo làm đạo tràng. Chính là Đông 

Lâm Giác Uyển ở HongKong hiện nay, ngôi nhà đó là chỗ ở của ông. 

Quý vị xem bà cụ rất có bản lĩnh, biễu diễn vãng sanh cho ta thấy, ta có tin chăng? 

Đây không phải là giả. Tuy bà cụ suốt đời không giảng kinh, không dạy học, nhƣng 

quả thật bà đang giáo hóa chúng sanh. Bà độ cả gia đình, cũng độ đƣợc rất nhiều chúng 

sanh đang bán tín bán nghi, bàng hoàng bên ranh giới của con đƣờng đi đến Cực Lạc. 

Họ nhìn thấy, nghe thấy, thấy báo chí đƣa tin họ đều tin tƣởng. 

Chúng ta phải biểu diễn, không biểu diễn không đƣợc. Ngƣời niệm Phật, ở trong 

niệm  Phật đƣờng, đứng vãng sanh, ngồi  vãng  sanh, quý vị nói  nhƣ  vậy  độ  đƣợc biết 

bao nhiêu ngƣời? Pháp sƣ giảng kinh giảng xong bộ kinh này, liền ngồi trên bục giảng 

vãng sanh. Đại chúng trong xã hội hiện nay cần tấm gƣơng nhƣ thế, khuyên tín làm 

đầu! Khi họ đã tin thì đơn giản, còn nhƣ không tin thì hết cách. Chỉ có xây dựng hình 

tƣợng,  xƣớng  tụng  sáu  chữ  hồng  danh,  một  khi  nghe  qua  ta  vĩnh  viễn  trở  thành  hạt 

giống đạo. Đây  là  loại  phƣơng tiện tiếp dẫn  đối  với những  ngƣời  chƣa từng tiếp xúc 

Phật pháp, không hiểu, không có tín tâm. Ngƣời có thiện căn, phƣớc đức hiện nay phải 

làm  gƣơng,  nghĩa  là  làm  chứng  chuyển  trong  tam  chuyển  pháp  luân,  ta  phải  chứng 

minh cho họ thấy họ mới tin. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              910/21 

Khi đã có tín tâm, tiếp tục “tu bồ đề hạnh”. Bồ đề là tiếng Phạn, nghĩa là giác ngộ, 

giác mà không mê, hành là hành vi. Chúng ta khởi tâm động niệm giác mà không mê, 

ngôn ngữ tạo tác giác mà không mê, đây gọi là tu bồ đề hạnh. “Tam bối vãng sanh đều 

phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm”. Đây là trong kinh văn nói cho chúng ta biết 

phƣơng pháp cụ thể của bồ đề hạnh. Trƣớc tiên phải phát tâm bồ đề, khi tâm bồ đề đã 

phát, một phƣơng hƣớng, một mục tiêu, chuyên niệm Phật A Di Đà. 

Bên dƣới giải thích, “trong kinh này nói tu  bồ đề hạnh, tức đầy đủ hai nghĩa là 

phát tâm và chuyên niệm”. Hai nghĩa này rất quan trọng, gọi là “yếu nghĩa”. “Đại hạnh 

tu bồ đề, tất do phát khởi đại bồ đề tâm. Trong bồ tát hạnh, quả thật là lấy nhất hƣớng 

chuyên niệm làm mục tiêu tối thƣợng. Tất cả Bồ Tát, vạn thiện đều tu, nhƣng thập địa 

Bồ Tát, mỗi địa không rời niệm Phật”, câu này quan trọng hơn bất kỳ điều gì. 

Đạo tràng thành lập ở Đồ Văn Ba, đến nay đã đƣợc mƣời năm. Trong mƣời năm 

này, chúng ta có thành tựu gì chăng? Hành môn, giải môn, rốt cuộc chúng ta thực hành 

đƣợc bao nhiêu? Không phải không thực hành, mà thực hành chƣa đủ, cách tiêu chuẩn 

còn quá xa. Quý vị nhất định phải biết, xƣa nay ngƣời thật sự thành tựu, không phải 

cha mẹ hay thầy tổ đốc thúc mà thành tựu, có điển phạm, tự động tự phát mới có thành 

tựu. 

Các bậc thánh hiền xƣa đã làm gƣơng cho chúng ta thấy, trong đại thừa Chƣ Phật 

Bồ Tát cũng làm gƣơng cho chúng ta. Chúng ta rất lơ là điều này, mỗi ngày khởi tâm 

động niệm, nếu tự tƣ tự lợi, là danh văn lợi dƣỡng, là ngũ dục lục trần. Nhƣ vậy là biết 

chúng ta đang tạo nghiệp luân hồi, không phải hành bồ tát đạo. Chúng ta bị ảnh hƣởng 

sự ô nhiễm nghiêm trọng của xã hội, ảnh hƣởng nặng nề, vì thế tâm không thanh tịnh. 

Đoàn thể này hoàn toàn tan rã, không có sức ngƣng tụ. 

Quý vị nói tôi không làm việc gì xấu, đúng vậy, là do quý vị không siêng năng tu 

hành. Hành là tƣ tƣởng, hành vi. Tƣ tƣởng và hành vi chúng ta có sai lầm, cần phải sửa 

đổi cho đúng gọi là tu hành. Tiêu chuẩn là gì? Kinh điển là tiêu chuẩn, kinh điển là tâm 

hành của Phật Bồ Tát, họ đối với nhân sinh vũ trụ có cái nhìn nhƣ thế nào, có suy nghĩ 

ra sao? Trong cuộc sống hiện thực, họ làm nhƣ thế nào? Đều là gƣơng tốt cho chúng ta, 

nhƣng chúng ta không siêng năng học tập. 

Tôi giảng kinh thƣờng khuyên mọi ngƣời, chúng tôi từng đi qua rất nhiều nơi, tiếp 

xúc với rất nhiều ngƣời học Phật. Đặc biệt là mƣời mấy năm gần đây, chúng tôi dùng 

mạng internet, dùng vệ tinh, mở rộng phƣơng diện tiếp xúc. Phật tử tại gia lơ là đối với 

Thập Thiện Nghiệp Đạo, ngƣời xuất gia lơ là Sa Di Luật Nghi, điều này không trách ai 

đƣợc. Trong Kinh Vô Lƣợng Thọ Đức Phật nói rất hay: “Tiên nhân bất thiện, không 

biết đạo đức, không có ngƣời dạy, cho nên không thể trách”. Không ai nói cho quý vị 

biết, nên  không  thể  trách  đƣợc. Nhƣng  khi  ta  đã  ngộ, hiểu  rõ  thì phải  thực  hành, bắt 

đầu thực hành từ đâu? Bắt đầu từ Đệ Tử Quy, Đệ Tử Quy là nền tảng làm ngƣời. Làm 

ngƣời mà chƣa làm tốt, sao có thể thành thánh thành hiền, sao có thể thành Phật thành 

Bồ Tát? Trƣớc tiên phải làm ngƣời thật tốt, chúng ta tổ chức tốt học viện này, là có thể 

ảnh hƣởng cả thành phố này. Bản thân chúng ta chƣa tốt, có lỗi với cƣ dân ở thành phố 

này, vì không làm gƣơng tốt cho họ noi theo. Đạo lý này không thể không hiểu, không 

thể không biết. Hàng đệ tử Phật phải có sứ  mạng, phải có trách nhiệm, đây thuộc về 

tâm bồ đề. Phải chăng trong đời này của chúng ta quyết định ở cầu sanh Tịnh độ? Nếu 

là khẳng định vào việc vãng sanh Tịnh độ, nhƣ vậy không thể không thực hành, không 

thực hành coi nhƣ vô ích. Vô ích nghĩa là tiếp tục trôi lăn trong luân hồi lục đạo. 

Tam bối vãng sanh cũng không có ngoại lệ, Phật dạy bí quyết cho chúng ta chính 

là phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm. Trong Tịnh độ, tu hành quan trọng nhất là 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              911/21 

hai việc phát tâm và chuyên niệm. Phát tâm, trong tâm chỉ có thế giới Cực Lạc, chỉ có 

Phật  A  Di  Đà,  ta  thật  sự  vãng  sanh,  làm  tấm  gƣơng  tốt  cho  mọi  ngƣời  noi  theo,  đó 

chính là phổ độ chúng sanh, mọi thứ đều phải buông bỏ! 

Ngày nay ngƣời trên thế giới này, mọi ngƣời đều nghĩ đến điều gì? Muốn khống 

chế, muốn chiếm hữu. Chƣ vị thử nghĩ xem, ta muốn khống chế, muốn chiếm hữu, nhƣ 

vậy có thể thoát ly luân hồi lục đạo chăng? Nguyên nhân căn bản của luân hồi lục đạo, 

chính là hai quan niệm sai lầm này. Đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, không có ý 

niệm khống chế, không có ý niệm chiếm hữu, ta sẽ giải thoát. Mở đƣợc cái gút này, tức 

là đã thoát ly. Đại sƣ Chƣơng Gia dạy chúng ta “nhìn thấu, buông bỏ”, có đạo lý! Từng 

giờ từng phút phải quyết tâm làm tấm gƣơng tốt cho mọi ngƣời, câu này rất quan trọng. 

Đƣơng thời Đức Phật Thích Ca Mâu Ni trú thế 80 năm, giảng kinh thuyết pháp 49 

năm, tất cả đều làm tấm gƣơng tốt cho mọi ngƣời. Ngài không chỉ nói, mà còn thể hiện 

cho  mọi  ngƣời thấy.  Phải  mở  rộng  tâm  bồ  đề, nói  tƣờng tận  chính  là  phẩm  kinh  văn 

này, 48 nguyện. Mỗi niệm đều là tâm bồ đề, mỗi chữ mỗi câu đều là tâm bồ đề, tu hành 

nhất hƣớng chuyên niệm, không có ai không thành tựu. 

“Tất cả Bồ Tát, vạn thiện đều tu”, đây là nói từ sơ phát tâm đến Đẳng giác. Trong 

Kinh  Hoa  Nghiêm  nói,  thập  tín,  thập  trụ,  thập  hạnh,  thập  hồi  hƣớng,  thập  địa,  Đẳng 

giác, tất cả Bồ Tát này thuần tịnh thuần thiện. Nhƣng quý vị phải chú ý câu: “Thập địa 

Bồ Tát không lìa niệm Phật”, tôi cũng thƣờng nói điều này. Nguyên văn là: “Địa địa 

không lìa niệm Phật”, sơ địa, nhị địa, tam địa đến thập địa. Điều này nói lên điều gì? 

Bồ Tát tu hành đến sau cùng là phải thành Phật, nhƣ vậy không phải là vạn thiện đều tu, 

chỉ chuyên niệm câu Phật hiệu này. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay: “Một tức là 

nhiều, nhiều tức là một, một và nhiều không hai”. Quý vị hiểu ý câu này chăng? Câu A 

Di Đà Phật này nghĩa là vạn thiện đều tu, vạn thiện đến sau cùng đều quy về một câu 

Phật hiệu này. Đạo lý này và chân tƣớng sự thật, trong các buổi giảng chúng tôi thƣờng 

hay  đề  cập  đến.  Không  phải  ít  lần,  nhiều  lần,  thƣờng  thƣờng  nói,  cúng  dƣờng  mọi 

ngƣời. Vì sao thƣờng hay nói? Vì quý vị không coi trọng nó, thƣờng lãng quên, vì thế 

phải luôn luôn nhắc nhở quý vị. Hết thảy thiện pháp thế xuất thế gian, đều không lìa 

sáu chữ hồng danh này. Triển khai câu danh hiệu này chính là 48 nguyện, triển khai 48 

nguyện  chính  là  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ,  triển  khai  Kinh  Vô  Lƣợng  Thọ  chính  là  Kinh 

Đại  Phƣơng  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm,  triển  khai  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  vô  lƣợng  vô 

biên thiện pháp mà tất cả chƣ Phật trong ba đời mƣời phƣơng nói và tu hành, quý vị 

thấy đây triển khai. Quy nạp lại đến sau cùng là một câu A Di Đà Phật, nhƣ vậy mới 

lãnh hội đƣợc công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn, công đức danh hiệu có thể cảm 

ứng Chƣ Phật xuất hiện. Chƣ Phật còn có thể cảm ứng hiện tiền, huống gì những việc 

khác? Vì sao không chịu quyết tâm tu hành? Quý vị muốn hỏi, cách nói này có căn cứ 

khoa học chăng? Nói cho quý vị biết là có, hiện nay các nhà lƣợng tử lực học đã phát 

hiện, tất cả mọi hình tƣớng là vật chất. Hiện tƣợng vật chất từ đâu đến? Từ ý niệm sanh 

ra, điều này Đức Phật nói rất nhiều: “Tất cả pháp từ tâm tƣởng sanh”, các nhà lƣợng tử 

học đã chứng minh câu nói này. Họ nói với chúng ta, thế gian này căn bản không có 

vật  chất  tồn  tại.  Hiện  tƣợng  vật  chất  là  gì?  Hiện  tƣợng  vật  chất  là  huyễn  tƣớng  do  ý 

niệm tích lũy, do tốc độ cực kỳ nhanh chóng tích lũy liên tục tạo nên. Cùng một đạo lý 

với những gì trong Pháp tƣớng tông nói, nhất niệm bất giác mà có vô minh, vô minh 

bất giác sanh tam tế. Giới khoa học khẳng định, giữa vũ trụ chỉ có ba thứ. Thứ nhất là 

năng lƣợng, thứ hai là tin tức, thứ ba là vật chất. Tin tức chúng ta gọi là hiện tƣợng tinh 

thần, trong không sinh ra có, vật chất do hiện tƣợng tinh thần biến hiện ra. Họ nói về 

năng lƣợng, Phật pháp gọi là nghiệp tƣớng của A lại da, còn tin tức chính là chuyển 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              912/21 

tƣớng  của  Mạt na  thức,  vật  chất  là  cảnh  giới  tƣớng,  hoàn  toàn  tƣơng  đồng với  kinh 

điển nói. 

Các nhà duy thức học chỉ thừa nhận thức, không thừa nhận các vấn đề khác. Thức 

là gì? Thức chính là chuyển tƣớng, tức là Mạt na, ý thức. Đức Phật nói tâm có thể hiện, 

thức có  thể biến. Thức  thứ sáu và thức  thứ  bảy  là  năng  biến,  thập  pháp giới  y  chánh 

trang nghiêm là sở biến. Các nhà duy thức học chỉ thừa nhận năng biến là thật, sở biến 

là giả. Đại thừa viên giáo nói, một thật tất cả thật, một giả tất cả đều giả, nhƣ vậy mới 

nói một cách viên dung, hoàn toàn nói ra chân tƣớng sự thật. 

Phật pháp dạy học không có gì khác, mục tiêu sau cùng là trở về tự tánh. Điều này 

trong kinh điển đại thừa thƣờng gọi là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, đây là 

mục tiêu tu hành rốt ráo nhất trong Phật pháp. Đức Phật nói rất hay, tất cả chúng sanh 

vốn là Phật, bây giờ mê nên biến thành chúng sanh. Giáo dục của Phật chính là nói, từ 

chỗ mê hoặc hiện tại của chúng ta trở về với tự tánh, giáo dục này đã thành công. 

Phƣơng pháp trực tiếp nhất, phƣơng pháp đơn giản nhất, phƣơng pháp đáng tin 

nhất,  phƣơng  pháp  nhanh  chóng  nhất  chính  là  pháp  môn  trì  danh  niệm  Phật,  nhƣng 

pháp môn này quả thật khó tin. Đức Phật Thích Ca nói rất hay: “là pháp mà tất cả thế 

gian khó tin theo”, khuyên chúng ta cần phải tin. Ngƣời tin pháp này là hàng thƣợng 

thƣợng  căn, họ  không phải ngƣời  bình thƣờng, ngƣời  bình  thƣờng  không  có tín tâm 

này. Nhƣng hàng thƣợng thƣợng căn rất ít, ngƣời bán tín bán nghi chiếm đại đa số. 

Đức Phật trú thế 49 năm, bất kỳ lúc nào chúng sanh có cảm ngài lập tức ứng hiện, 

toàn là vì hàng trung hạ căn, từ bi vô tận. Trong Kinh Hoa Nghiêm thị hiện cho chúng 

ta thấy, thập địa Bồ Tát không lìa niệm Phật, đây là động viên khuyến khích chúng ta, 

làm gƣơng cho chúng ta noi theo. 

“Đại hạnh Bồ Tát, Phổ Hiền đứng đầu, cho nên giáo hóa tất cả hữu tình, hành đạo 

Phổ Hiền”. Đại hạnh, ngƣời xƣa thƣờng gọi là bậc đại tu hành, đại hạnh nghĩa là bậc 

đại tu hành, y giáo phụng hành. Bồ Tát tinh chuyên tu hành, Phổ Hiền là đệ nhất, ngài 

tu  những  gì?  Tu  thập  đại  nguyện  vƣơng,  nghĩa  là  mƣời  cƣơng  lĩnh  tu  hành  lớn  lao, 

mƣời cƣơng lĩnh lớn. Ngài giáo hóa tất cả hữu tình chúng sanh, hành đạo Bồ Tát. 

Thế nào gọi là Phổ Hiền? Ở đây có giải thích, Đại sƣ Khuê Phong nói, ngài nói ra 

ba ý. Thứ nhất là “ƣớc tự thể”, tức từ trên tự thể mà nói. “Thể tánh chu biến gọi là Phổ, 

tùy duyên thành đức gọi là Hiền”, phạm vi này quá rộng lớn. Tự thể này là gì? Là tự 

tánh, tức từ trên tự tánh mà nói. Trong triết học, thuật ngữ chuyên môn của nó gọi là 

bản thể, bản thể của vũ trụ vạn hữu. Trong Phật pháp đại thừa gọi là tự thể, cũng gọi là 

tự tánh, còn gọi là tánh thể. Thể tánh chu biến, thể tánh này không phải hiện tƣợng vật 

chất,  năm  căn  của  chúng  ta  không  tiếp  xúc  đƣợc,  nghĩa  là  mắt  không  nhìn  thấy,  tai 

cũng không nghe thấy. Nó không phải hiện tƣợng vật chất, nhãn nhĩ tỷ thiệt thân đều 

không tiếp xúc đƣợc, thật ra đã tiếp xúc nhƣng không có cảm giác. Nó không phải hiện 

tƣợng tinh thần, cho nên đệ lục thức và đệ thất thức cũng không duyên đƣợc. Nó không 

phải hiện tƣợng tinh thần, nó cũng không phải hiện tƣợng tự nhiên, nói cách khác đến 

A lại da cũng không duyên đƣợc. Nó không phải hiện tƣợng tự nhiên, nó không phải là 

gì cả, nhƣng nó có thể sanh ra hiện tƣợng tự nhiên, có thể sanh ra hiện tƣợng tinh thần, 

có  thể  sanh  ra  hiện  tƣợng vật  chất, ba  loại  hiện  tƣợng  đều  là nó  sanh  ra. Cho  nên  tự 

tánh,  quý  vị  thấy  khi  khai  ngộ  ngài  Huệ  Năng  nói:  “đâu  ngờ  tự  tánh,  năng  sanh  vạn 

pháp”, vạn pháp chính là ba loại hiện tƣợng này. Ba loại hiện tƣợng này vừa biến hóa, 

vạn pháp liền xuất hiện, vũ trụ liền xuất hiện. Biến hóa, biến hóa là thức khởi tác dụng, 

nghĩa là đệ lục và đệ thất thức khởi tác dụng. Nếu thức thứ sáu và thức thứ bảy không 

khởi tác dụng, nó vĩnh viễn bất biến. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              913/21 

Cõi thật báo trang nghiêm của Chƣ Phật Nhƣ Lai, chính là nhƣ vậy, cõi thật báo 

trang  nghiêm  là  tâm  hiện  không  có  thức  biến.  Ngƣời  trong  đó  đều  đã  chuyển  thức 

thành trí, chuyển tám thức thành tứ trí, cho nên thế giới đó là vĩnh hằng. Hiện tƣợng 

trong thế giới đó là bất sanh bất diệt, Phật pháp đại thừa gọi nó là nhất chân pháp giới. 

Phải biết thể tánh chu biến pháp giới, vì tất cả đều là tánh thể hiện. Nếu nói không có 

pháp giới thì tánh thể cũng không có, có pháp giới là có tánh thể. Chu biến pháp giới 

có nghĩa là Phổ. Tùy duyên thành đức gọi là Hiền. Duyên là gì? Duyên vô lƣợng vô 

biên nói không cùng tận. Vì phƣơng tiện cho việc dạy học, Đức Phật quy nạp nó thành 

bốn  loại  lớn  gọi  là  thân  nhân  duyên,  sở  duyên  duyên,  vô  gián  duyên,  tăng  thƣợng 

duyên. Đây là bốn loại lớn, mỗi loại đều vô lƣợng vô biên, thành tựu toàn thể vũ trụ, 

Phật pháp thƣờng gọi là thập pháp giới y chánh trang nghiêm, đây gọi là Hiền. Hiền có 

nghĩa là khen ngợi, tức là nói rất có bản lĩnh, có thể hiện thế giới Cực Lạc, cũng có thể 

hiện địa ngục A tỳ, tùy duyên. 

Phổ  là  nói  từ  thể,  Hiền  là  nói  từ  tƣớng,  từ  tác  dụng.  Tùy  duyên  thành  đức,  đức 

nghĩa là thành tựu viên mãn. Tùy tịnh duyên hiện Tịnh độ, tùy nhiễm duyên hiện uế độ, 

tùy  thiện duyên  hiện  cảnh  giới  của ba  đƣờng  lành, tùy  ác  duyên  nó  có  thể  hiện  cảnh 

giới  của  ba đƣờng  ác, tùy  duyên  mà  hiển  hiện. Nhƣ  vậy  chúng  ta  biết, tƣớng  có, thể 

không, sự có, lý không. Đức Phật đã nói hiện tƣợng này ra cho chúng ta biết, gọi là: 

“phàm sở hữu tƣớng giai thị hƣ vọng”, không có gì là chân thật cả. 

Đại sƣ Vĩnh Gia nói rất hay, ngài nói: “mộng lý minh minh hữu lục thú”, khi nằm 

mộng_chúng  ta  hiện  nay  là  đang  nằm  mộng,  rõ  ràng  có  luân  hồi  lục  đạo.  “Giác  hậu 

không không vô đại thiên”, giác ngộ nghĩa là sau khi tỉnh mộng, cảnh giới trong mộng 

hoàn toàn không có, chúng ta đều có kinh nghiệm này. 

Đức  Phật  suốt đời  giảng  kinh,  trong lúc giảng  kinh dùng  ví  dụ  này  nhiều  nhất, 

ngài thƣờng dùng cảnh giới trong mộng làm ví dụ. Vì mộng là giả, chúng ta đều cảm 

nhận đƣợc. Nhƣng Đức Phật nói với chúng ta thế giới này là giả, chúng ta không thể 

cảm nhận đƣợc, nghĩa là ta vẫn ở trong mộng chƣa tỉnh, đợi khi tỉnh lại ta sẽ biết đó là 

giả. Nếu nhƣ ta có thiện căn, tin lời Phật dạy, Phật không gạt mình, những điều Phật 

nói  chắc  chắn  là  thật.  Nhƣ  vậy  là  ta  đã  buông  bỏ,  có  thể  hƣởng  thụ  cảnh  giới  này. 

Tuyệt  đối  không  đƣợc  có  ý  niệm  chiếm  hữu,  không  đƣợc  có  ý  niệm  khống  chế,  nhƣ 

vậy  là  đƣợc  đại  tự  tại.  Nếu  muốn  chiếm  hữu  nó,  muốn  khống  chế  nó,  đó  là  nguyên 

nhân gây ra khổ, cầu bất đắc khổ, bởi thế buông bỏ là tự tại. 

Phật khác với phàm phu, Phật buông bỏ tất cả, đối với Đức Phật sáu căn tiếp xúc 

với  sáu  trần  là  nhất niệm  bất  sanh. Chúng ta sáu  căn tiếp  xúc  với  cảnh giới  sáu trần, 

ngày ngày vọng tƣởng, mỗi niệm đều là vọng tƣởng. Sự sai khác chính là ở đây, ngoài 

điều này ra không còn gì sai biệt cả. Vì thế chúng sanh và Phật bình đẳng, chúng sanh 

và Phật không sai, lời nói này là thật không phải giả. 

Đây là ý thứ nhất của đại sƣ Khuê Phong, là từ tự thể mà nói, từ tự tánh gọi là Phổ 

Hiền, điều  này  mỗi  ngƣời  đều  có. Tất  cả  chúng  sanh đều  đầy  đủ  công  đức  viên  mãn 

của Phổ Hiền. Hai ý bên dƣới không giống nhau, là nói về tu đức, còn đây nói về tánh 

đức. Tánh đức tƣơng đồng, tu đức không tƣơng đồng, lại nói với chúng ta về sự sai biệt. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 



Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              914/21 

Tập 240 

Chủ giảng: Tịnh Không Pháp Sư 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:18.01.2011 

Địa điểm: Tịnh Tông Học Viện_Úc Châu 

 

Chƣ vị pháp sƣ, chƣ vị đồng học, mời ngồi xuống! Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lƣợng Thọ Kinh Giải, trang 293, hàng thứ hai, bắt đầu xem từ ở giữa, từ câu: “Nhị ƣớc 

chƣ vị”. 

“Thứ hai, ƣớc chƣ vị, khúc tề vô di gọi là Phổ, lân cập á thánh gọi là Hiền”. Đây là 

nghĩa thứ hai của Phổ Hiền. Thứ nhất là từ tánh đức mà nói, tất cả chúng sanh đều là 

Phổ Hiền. Thứ hai và thứ ba đều là tu đức, tu đức từ sơ phát tâm, nếu chúng ta phát 

nguyện tu hạnh Phổ Hiền Bồ Tát, y theo phẩm sau cùng của Kinh Hoa Nghiêm, nhập 

pháp  giới  phẩm  tu  học,  mỗi  niệm  tuân  theo  thập  đại  nguyện  vƣơng.  Cần  nhớ  câu  ở 

trƣớc: “Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm”, đây chính là tu hạnh Phổ Hiền. Bởi 

vậy quí vị học pháp môn Tịnh độ, mỗi ngƣời đều tu hạnh Phổ Hiền. 

“Chƣ vị”, chƣ là nhiều, nhiều vị thứ nhƣ thế, có bao nhiêu địa vị? Trong kinh liệt kê 

cho chúng ta thấy là có 50 địa vị, thập tín vị, thập trụ vị, thập hạnh vị, thập hồi hƣớng 

vị, thập địa vị, tổng cổng có 50 địa vị. Giống nhƣ đi học vậy, lớp một, lớp hai, lớp ba 

đến  lớp  50.  Lên  trên  nữa  là  Đẳng  giác  Bồ  Tát,  đó  là  á  thánh.  Ở  đây  nói  “lân  cập  á 

thánh”, thập địa và Đẳng giác là hàng xóm. Từ sơ phát tâm, 50 địa vị này gọi là chƣ vị. 

Khúc là uốn lƣợn uyển chuyển, địa vị cao thấp không giống nhau. Từ sơ tín đến đệ lục 

tín, sáu địa vị này chƣa ra khỏi lục đạo, vẫn còn trôi lăn trong lục đạo. Tuy chƣa ra 

khỏi  lục  đạo,  nhƣng  họ  không  giống  với  chúng  sanh  trong  lục  đạo,  vì  sao  vậy?  Vì 

chúng sanh lục đạo mê hoặc điên đảo, họ tạo nghiệp luân hồi lục đạo. Bồ Tát sơ tín vị, 

phƣơng hƣớng và mục tiêu của họ rất chính xác, họ nhất tâm nhất niệm niệm Phật cầu 

sanh  Tịnh  độ.  Tuy  công  phu  chƣa  thành  tựu,  nhƣng  họ  đã  đoạn  88  phẩm  kiến  hoặc 

trong  tam  giới.  Vì  thế  tuy  chƣa  ra  khỏi  luân  hồi  lục  đạo, nhƣng  tuyệt  đối  không  đọa 

vào ba đƣờng ác, cũng không đọa vào trong đƣờng La sát tu la. Họ còn lui tới hai cõi 

trời  và  ngƣời  sáu  lần  nữa  là  thoát  ly  luân  hồi  lục  đạo.  Sáu  lần  lui  tới  này  là  nguyên 

nhân gì? Vì chƣa đoạn tận tƣ hoặc, mới đoạn tận kiến hoặc, họ còn 81 phẩm tƣ hoặc, ở 

cõi ngƣời và cõi trời họ tiếp tục buông bỏ nó. 

Nếu nhìn từ Tiểu thừa, ý nghĩa sẽ rất rõ ràng. Tiểu thừa tổng cộng có tám địa vị, tứ quả 

tứ hƣớng. Sơ quả hƣớng có thể nói là không có địa vị, chứng đƣợc sơ quả là có địa vị. 

Ngày  nay  chúng  ta  thuộc  địa  vị  nào?  Là  thuộc  sơ  quả  hƣớng.  Nếu  trong  đại  thừa, 

chúng ta là sơ tín hƣớng, ta hƣớng đến địa vị sơ tín tiến tới. Chứng đƣợc sơ quả, trong 

đại thừa nghĩa là chứng đƣợc sơ tín vị. Bồ Tát sơ tín vị giống nhƣ lớp một tiểu học vậy. 

Hiện nay chúng ta đến lớp một tiểu học cũng chƣa đạt đƣợc. Tuy tu học chƣơng trình 

của lớp một tiểu học, nhƣng thi đều không đạt điểm, vì thế chúng ta không đƣợc thừa 

là học sinh lớp một. 

Sơ quả cần điều kiện gì? Trong bao nhiêu năm nay, tôi thƣờng khuyên mọi ngƣời, tu 

Tịnh  độ, học đại  thừa  cần  phải  buông bỏ  tự  tƣ  tự  lợi, vì sao  vậy?  Vì  có  ý niệm  này, 

đƣờng đạo bồ đề vô cùng khó đi. Cho dù ta tinh tấn nỗ lực đến đâu, vẫn đứng nguyên 

vị trí, không hề bƣớc ra ngoài bƣớc nào. Cần phải hiểu điều này, tự tƣ tự lợi hại ngƣời 

rất thê thảm, cho nên việc trƣớc tiên là buông bỏ nó. Phải buông bỏ danh văn lợi dƣỡng, 

buông bỏ ngũ dục lục trần. Đối với danh lợi, đối với tài sắc danh thực thùy, sắc thanh 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              915/21 

hƣơng vị xúc pháp quả thật đã buông bỏ. Không còn khống chế, không còn chiếm hữu, 

tâm bắt đầu hƣớng về phƣơng hƣớng thanh tịnh. Còn phải buông bỏ tham sân si mạn, 

điều nầy rất khó buông bỏ, buông bỏ tham sân si mạn, không dễ buông bỏ, nhƣng phải 

làm nhạt nó. Phải chăng đây là sơ tín vị? Không phải vậy, đây là địa vị gì? Đây gọi là 

sơ quả hƣớng, ta hƣớng theo phƣơng hƣớng này. 

Thế nào gọi là sơ quả? Chính là trong Kinh Hoa Nghiêm gọi là Bồ Tát sơ tín vị, đoạn 

tận  năm  loại  kiến  hoặc  là  chứng  đƣợc.  Thứ  nhất  là  thân  kiến,  chắc  chắn  không  còn 

chấp trƣớc thân này là ta. Tôi thƣờng nói thân không phải tôi, vậy nó là gì? Là tôi sở 

hữu, đây là thân kiến, hãy nhớ rằng, còn có tôi sở hữu. Buông bỏ biên kiến, biên kiến 

nói nhƣ cách nói hiện nay là đối lập. Ngƣời khác đối lập với tôi, tôi không đối lập với 

họ,  không  có  ý  niệm  đối  lập.  Chƣ  vị  phải  biết,  con  ngƣời  ở  nhân  gian  phiền  não  vô 

lƣợng vô biên, căn bản của phiền não ở đâu? Là ở chỗ đối lập, cần phải nhổ tận gốc 

phiền não, không đối lập với tất cả mọi ngƣời, đối lập với tất cả pháp, không đối lập 

với tất cả vạn pháp. Đối lập là sai lầm, vì sao vậy? Vì biến pháp giới hƣ không giới với 

mình là nhất thể, nhất thể làm sao đối lập đƣợc! 

Quý vị thử tƣ duy tƣờng tận, trên thân thể này của chúng ta, mắt là một cơ quan, tai là 

một  cơ  quan,  không  giống  nhau.  Lục  phủ  ngũ  tạng  trong  thân  thể  đều  có  công  năng 

riêng của nó, tim không phải gan, gan không phải thận, ta thử nghĩ xem chúng có đối 

lập chăng? Mắt và tai có đối lập chăng? Tai và mũi có đối lập chăng? Tim gan tỳ phổi 

thận có đối lập chăng? Không có đối lập, không có đối lập mới lành mạnh, vì sao vậy? 

Vì đó là nhất thể. Nếu đối lập, không ai phục ai, không phải là lục phủ ngũ tạng đánh 

nhau rồi sao? Đánh nhau là tình trạng gì? Đánh nhau nghĩa là sinh bệnh, bệnh nghiêm 

trọng dẫn đến tử vong, tử vong nghĩa là chấm hết, không phải nhƣ vậy sao? Cùng một 

đạo lý! 

Chúng ta sống trên địa cầu này, không thể xem địa cầu này thành nhất thể, có ai xem 

địa cầu thành nhất thể chăng? Có, thời thƣợng cổ, ngƣời thời đó xem toàn thể vũ trụ 

với mình là nhất thể, hòa thuận. Trong lịch sử ghi chép, vua Nghiêu, vua Thuấn, Đại 

Ngu,  trong  tâm  niệm  của  họ,  vũ  trụ  vạn  vật  với  mình  là  nhất  thể,  ngƣời  đời  sau  tôn 

xƣng họ là thánh nhân. Họ không có tự tƣ tự lợi, không có danh văn lợi dƣỡng, không 

có tham sân si mạn. Chúng ta thấy trong sử sách ghi chép, Chu Văn Vƣơng là vua một 

nƣớc.  Trong  cuộc  sống  hằng  nhƣ  ăn,  mặc,  ở  hoàn  toàn  giống  nhƣ  ngƣời  bình  dân, 

không có gì khác, thật sự bình đẳng. Vốn là bình đẳng, không có đặc thù. Điển tịch ghi 

chép lại, chúng ta tin đó hoàn toàn là sự thật. Từ đâu tạo thành không bình đẳng? Từ tự 

tƣ tự lợi tạo thành, trong tự tƣ tự lợi có hạt giống không bình đẳng, điều này chỉ có 

Phật pháp nói đến. Chủng tử này chính là Mạt na thức, quý vị thấy trong Mạt na thức 

có bốn đại phiền não thƣờng tƣơng tùy. Thứ nhất là ngã kiến, tức chấp trƣớc thân là ta, 

đây là Mạt na thức khởi tác dụng. Ngoài thân kiến ra, tham sân si đồng thời khởi lên 

cùng thân kiến. Tên của nó, thứ nhất là ngã kiến, thứ hai là ngã ái, ngã ái là tham. Ngã 

si, là ngu si. Ngã mạn, ngã mạn tức là sân nhuế, cống cao ngã mạn luôn thấy mình hơn 

ngƣời khác, ngƣời khác không bao giờ hơn tôi, đây là mạn, là câu sanh phiền não. Từ 

nhất niệm bất giác đó, nó bắt đầu khởi lên, cho nên cái tôi và tham sân si cùng khởi lên 

mục lúc. 

Về sau Đức Phật đặc biệt thêm vào hai loại, tam độc phiền não ngài thêm vào mạn và 

nghi.  Nghi  là  gì?  Là  hoài  nghi  đối  với  thánh  hiền,  điều  này  rất  đáng  sợ,  không  biết 

thánh hiền đều là ngƣời minh tâm kiến tánh. Giáo lý đại thừa nói minh tâm kiến tánh là 

Phật, Đức Phật, cho nên trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật thƣờng nói: “Tất cả chúng 

sanh vốn là Phật”. Đây là thật không phải giả, họ vốn là Phật. Hoài nghi Chƣ Phật Bồ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              916/21 

Tát, hoài nghi mình là Phật, hoài nghi tất cả chúng sanh là Phật, chƣớng ngại này quá 

lớn.  Chƣớng  ngại  gì?  Chƣớng  ngại  ta  vĩnh  viễn  không  thể  kiến  tánh,  vĩnh  viễn  ta 

không tìm đƣợc đƣờng về nhà. Năm chữ tham sân si mạn nghi này gọi là căn bản phiền 

não. Thêm vào năm loại kiến hoặc ở trƣớc, hợp lại gọi chung là ác kiến. Ác là sai lầm, 

kiến giải sai lầm, hợp lại là sáu căn bản phiền não. Từ sáu căn bản phiền não, sanh khởi 

20  tùy  phiền  não.  Trong  Bách  Pháp  nói  có  26  tâm  sở  phiền  não,  triển  khai  ra  là  vô 

lƣợng vô biên phiền não. Trong tứ hoằng thệ nguyện nói: “phiền não vô tận thề nguyện 

đoạn”, tức là chỉ điều này. Không đoạn phiền não sao có thể kiến tánh? Đoạn phiền 

não khó khăn biết bao, quý vị thử nghĩ xem có đoạn đƣợc chăng? Không đoạn đƣợc 

phiền não, là vĩnh viễn không thể thoát ly luân hồi lục đạo. Ở trong luân hồi lục đạo, 

thời gian ở  trong tam  đồ  chắc  chắn  rất  dài, thời gian  ở trong ba đƣờng lành  rất ngắn 

ngủi. Trong tất cả kinh điển gọi những ngƣời này là “kẻ đáng thƣớng”, chúng sanh này 

rất  đáng  thƣơng.  Ai  làm  cho  ta  chịu  những  nỗi  thống  khổ  này?  Là  tự  làm  tự  chịu, 

không có ai ở đó sắp xếp, ở đó kiến tạo, ở đó chấp hành, không có, hoàn toàn không có, 

đều do nghiệp lực của mình chiêu cảm nên. Thiện nghiệp thọ sanh trong ba đƣờng lành, 

ác nghiệp thọ báo trong ba đƣờng ác, đây là chân tƣớng sự thật. Đức Phật giúp chúng 

ta,  khuyên  chúng  ta  đừng  tạo  nghiệp,  chẳng  những  không  đƣợc  tạo  nghiệp  ác,  mà 

nghiệp lành cũng không đƣợc tạo, vì sao vậy? Vì nghiệp thiện hay ác đều không thể ra 

khỏi lục đạo, buông bỏ tất cả nghiệp thiện và ác tâm liền thanh tịnh, lục đạo không còn. 

Đức Phật thƣờng khuyên chúng ta đoạn ác tu thiện, vậy thiện có cần tu chăng? Thiện 

phải tu, ác phải đoạn, vấn đề ở đây là ta có biết hay không. Ngƣời biết đoạn ác không 

chấp trƣớc tƣớng đoạn ác, tu thiện không chấp trƣớc tƣớng tu thiện, trong Phật pháp 

đại thừa gọi là tam luân thể không. Tu nhƣ vậy tiến bộ rất nhanh, ta có thể rút ngắn rất 

nhiều thời gian tu học, tức là đã vƣợt thoát. Nếu chấp tƣớng, đoạn ác chấp trƣớc tƣớng 

đoạn ác, tu thiện chấp trƣớc tƣớng tu thiện, nhƣ vậy tiến bộ vô cùng chậm chạp. Trong 

kinh điển có nói, ngƣời tu hành từ sơ phát tâm tu thành thập tín vị, cần bao nhiêu thời 

gian? Phải vô lƣợng kiếp, quý vị thấy đáng sợ biết bao. Vô lƣợng kiếp không phải là 

định số, nó rất linh động, hoàn toàn xem khi nào ta giác ngộ. Giác ngộ là gì? Không 

chấp tƣớng là giác ngộ. Buông bỏ không phải từ sự mà phải buông bỏ từ tâm, sự không 

có  chƣớng  ngại.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  đại  sƣ  Thanh  Lƣơng nói  rằng:  “Lý  sự  vô 

ngại, sự sự vô ngại”. Ngại ở đâu? Ngại ở nơi ý niệm chúng ta. Khởi tâm động niệm, 

phân  biệt  chấp  trƣớc  là  chƣớng  ngại,  cần  phải  buông  bỏ  nó.  Trong  cuộc  sống  hằng 

ngày không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trƣớc, đó chính là 

Phật. Đức Phật ứng hóa ở thế gian, pháp thân Bồ Tát ứng hóa tại thế gian, chân tƣớng 

là nhƣ  thế, sinh hoạt  ăn  ở  công  việc  của họ  không khác gì  chúng ta.  Chúng ta  chấp 

tƣớng,  phân  biệt  chấp  trƣớc,  họ  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt 

không  chấp  trƣớc,  vậy  họ  có  tạo  nghiệp  chăng?  Không  tạo  nghiệp.  Khởi  tâm  động 

niệm,  phân  biệt  chấp  trƣớc  là  tạo  nghiệp.  Không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không 

phân  biệt  không  chấp  trƣớc  là  không  tạo  nghiệp.  Chẳng  những  không  có  nghiệp  của 

lục  đạo,  nghiệp  tứ  thánh  pháp  giới  cũng  không  có.  Đây  là  chân  lý  tu  hành,  chúng  ta 

không thể không hiểu. Làm sao đƣa chân lý này thực hành trong cuộc sống hằng ngày 

của chúng ta, biểu diễn trong công việc, đối nhân tiếp vật? Thực hành, nghĩa là mỗi cử 

chỉ,  mỗi  hành  động  đều  tƣơng  ƣng  với  tánh  đức.  Tánh  đức  là  gì?  Trong  Vọng  Tận 

Hoàn Nguyên Quán quốc sƣ Hiền Thủ nói với chúng ta về tứ đức, nó rất quan trọng, 

đây là tánh đức. Vô lƣợng vô biên tánh đức quy nạp thành bốn loại lớn, nói quá hay. 

Thứ nhất là “tùy duyên diệu dụng”, tức trong mƣời nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền nói: 

“Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”. Diệu, thật tuyệt diệu! Tuyệt diệu ở chỗ nào? 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              917/21 

Tuyệt  diệu  ở  chỗ  tùy  duyên  hằng  thuận,  trong  này  không  có  khởi  tâm  động  niệm, 

không có phân biệt chấp trƣớc, sự tuyệt diệu là đây. Khởi tâm động niệm tôi nghĩ nhƣ 

thế nhƣ thế, nhƣ vậy là không tuyệt diệu, đó là tạo nghiệp. 

Quý vị xem 53 lần tham bái của Thiện Tài Đồng Tử, 53 vị thiện tri thức, nam nữ già 

trẻ, các ngành các nghề. Thiện Tài đến tham bái thỉnh giáo họ, họ đều đem tứ đức này, 

không những nói ra mà còn thể hiện ra, biểu diễn ra cho ta thấy. Chính là tùy duyên 

diệu dụng, họ thể hiện ta cho ta thấy. Tuy quốc sƣ Hiền Thủ phân thành bốn loại lớn 

nói với  chúng ta, nhƣng bốn  loại  lớn  là nhất thể. Một  tức là nhiều, nhiều  tức  là một. 

Trong tùy duyên diệu dụng có “học vi nhân sƣ, hành vi thế phạm”, làm tấm gƣơng tốt 

cho tất cả chúng sanh. Không thể không biết điều này, đây gọi là diệu dụng, danh từ 

của nó gọi là “oai nghi hữu tắc”, nghĩa là “học vi nhân sƣ, hành vi thế phạm”. Tắc là 

quy củ, là gƣơng mẫu, thể hiện ra cho mọi ngƣời thấy, tánh đức này tự nhiên hiển lộ. 

Thứ ba là tâm thái, ngày nay các nhà khoa học cũng gọi là đoan chánh tâm thái. Tâm 

thái là gì? Là “nhu hòa chất trực”. Vẻ bên ngoài giống nhƣ Bồ Tát Di Lặc, mặt luôn 

tƣơi cƣời, vô  lƣợng hoan hỷ.  Bên trong chất  trực  nghĩa  là  chân thành, nội tâm  chân 

thành, bên ngoài hoan hỷ. Câu sau cùng là “đại chúng sanh khổ”. Chƣ vị phải biết 16 

chữ này nói cùng một vấn đề, là tánh đức. 

Các bậc cổ thánh tiên hiền nói về một vấn đề, cũng là nói bốn cây này, nhƣng cách nói 

có khác. Họ nói nhƣ thế nào? Họ nói về ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức. Quý vị 

thử nghĩ xem bốn khoa này, bốn khoa mục này, ngũ luân, ngũ thƣờng, tứ duy, bát đức 

có phải là tùy duyên diệu dụng chăng? Có phải là oai nghi hữu tắc chăng? Là nhu hòa 

chất trực chăng? Là chịu khổ thay chúng sanh chăng? Hoàn toàn tƣơng ƣng. Nếu hiểu 

đƣợc đạo lý này rồi nhìn lại thế gian, thánh hiền của mỗi dân tộc, thánh nhân trong mỗi 

Tôn giáo, chúng ta bỗng nhiên đại ngộ, thì ra là hoàn toàn tƣơng đồng. Trong giáo lý 

đại thừa cũng nói cùng một ý này, toàn là tánh đức hiển lộ, giáo hóa tùy ý không có gì 

không viên mãn. Do đó chúng ta lãnh hội đƣợc, một thật thì tất cả thật, một vọng tất cả 

đều vọng. Tùy thuận tánh đức thì tất cả đều thật, trái với tánh đức thì tất cả đều là hƣ 

vọng. 

Nghi của chúng ta, tức là tham sân si mạn nghi trong phiền não, nghi đƣợc đoạn tận, 

không  còn  hoài  nghi  giáo  huấn  của  thánh  hiền  nữa.  Đoạn  nghi  liền  sanh  tín,  tín  tâm 

mới  thật  sự  hiện  tiền.  Có  tín  tâm  này,  tâm  bồ  đề  lập  tức  kiến  lập.  Nếu  tín  tâm  này 

không sanh khởi, tâm bồ đề không thể phát ra đƣợc, đều là giả, không phải thật. Cho 

nên tu hành cứ dừng mãi trong lục đạo, không ra khỏi luân hồi lục đạo. Chúng ta nói rõ 

ràng, nguyên nhân thật sự là chấp tƣớng tu hành, nên không vƣợt thoát luân hồi lục đạo. 

Lìa  tƣớng  tu hành  sẽ  vƣợt  thoát  lục đạo, lìa  nghĩa là buông bỏ,  buông bỏ  tức là lìa. 

Không đƣợc có chút gì còn chấp trƣớc, không đƣợc có chút tham luyến nào. Có chút 

chấp trƣớc, có chút tham luyến, là đang tạo nghiệp luân hồi. 

Chúng ta thấy từ sơ phát tâm đến Đẳng giác, 50 địa vị này, “khúc tề vô di, lân cập á 

thánh”. Đây là mỗi vị thứ tu hạnh Bồ Tát Phổ Hiền, hy vọng trong đời này chúng ta có 

thể nhập vị. Trong kinh văn của kinh này nói thƣợng trung hạ tam phẩm, trung thƣợng 

quá cao, nếu chúng ta có thể sanh đến hạ bối, trong Phật pháp đại thừa hạ bối thuộc địa 

vị nào? Là thập tín Bồ Tát, mƣời địa vị này là hạ bối. Lên trên nữa thì sao? Từ sơ trụ 

trở lên, 41 địa vị gọi là thƣợng bối. Trung bối ở đâu? Trung bối vẫn còn nơi thập tín. 

Thông thƣờng nói nhị thừa, nhị thừa không có trung, chỉ có đại thừa và tiểu thừa. Nếu 

nói  tam  thừa  là  có  trung,  trong  tam  thừa  trung  là  tứ  thánh  vị,  chính  là  Thanh  văn, 

Duyên giác, Bồ Tát, Phật, mƣời pháp giới. Tứ thánh trong mƣời pháp giới gọi là trung, 

trung bối. Thƣợng bối  là  minh tâm  kiến  tánh, kiến tánh  thành Phật, đây  là  chân  Phật 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              918/21 

không  phải  Phật  giả.  Phật  trong  mƣời  pháp  giới  không  phải  chân  Phật,  họ  thuộc  về 

trung bối, không phải thƣợng bối, chúng ta đã hiểu rõ ràng các địa vị. 

Nghĩa sau cùng là “ƣớc đƣơng vị”, đƣơng vị là gì? Địa vị thật sự của họ là Đẳng giác. 

Bồ Tát Phổ Hiền trong Kinh Hoa Nghiêm_thông thƣờng chúng ta gọi là Tỳ Lô Giá Na 

Phật, hai bên trái phải, tƣợng Phật chúng ta thờ ở phía sau đây chính là Hoa Nghiêm 

Tam Thánh. Ở giữa là Tỳ Lô Giá Na Nhƣ Lai, tƣợng trƣng pháp thân, hai bên là Bồ 

Tát Văn Thù và Bồ Tát Phổ Hiền. Bồ Tát Văn Thù tƣợng trƣng trí tuệ, trí tuệ vốn có 

trong tự tánh. Bồ Tát Phổ Hiền tƣợng trƣng cho đức hạnh, đại đức đại hạnh. Một tức là 

ba, ba tức là một. Văn thù tƣợng trƣng cho trí tuệ bát nhã vốn đầy đủ trong tự tánh, Phổ 

Hiền tƣợng trƣng đại đức đại năng vốn đầy đủ trong tự tánh. Trong bức tranh này Văn 

Thù cƣỡi trên sƣ tử, Phổ Hiền cƣỡi trên voi. Sƣ tử tƣợng trƣng sự uy mãnh, vua trong 

các  loài  thú.  Voi  tƣợng  trƣng  điều  gì?  Tƣợng  trƣng  cho  định  tuệ.  Quý  vị  thấy  hình 

tƣớng con voi, giống nhƣ đang ở trong định vậy, đi đứng ngồi nằm đều từ tốn chậm 

chạp.  Tuệ  ở  đâu?  Tuệ  ở  trong  định,  tuệ  ở  trong  tĩnh,  là  trí  tuệ  chân  thật.  Nếu  trí  tuệ 

trong sự bực bội, đó gọi là cuồng tuệ, không phải là trí tuệ chân thật, cho nên đây gọi là 

đƣơng vị. 

“Đƣơng  vị,  đức  không  có  gì  không  chu  đáo  gọi  là  Phổ,  điều  nhu  thiện  thuận  gọi  là 

Hiền”. Đức không có gì không chu đáo là tánh đức của tự tánh, nếu là Bồ Tát Văn Thù, 

trí không có gì không chu đáo, ngài tƣợng trƣng cho trí tuệ, trí tuệ của tự tánh biến 

khắp  pháp  giới  hƣ  không  giới.  Phổ  Hiền  tƣợng  trƣng  đại  đức  đại  hạnh  của  tự  tánh, 

cũng là biến pháp giới hƣ không giới. Ý nghĩa của Phổ Hiền tức là đƣơng vị. 

“Cho nên trong kinh này, chƣ đại Bồ Tát dự hội, đều tu theo đức của Phổ Hiền đại sĩ. 

Đức  của  Phổ  Hiền  là  thập  đại  nguyện  vƣơng,  đạo  quy  Cực  Lạc,  tự  lợi  lợi  tha,  đức 

không cùng tận”. Đức của Phổ Hiền vô lƣợng vô biên, trong kinh Đức Phật quy nạp nó 

thành mƣời loại lớn. Mƣời loại lớn này chính là đức của Phổ Hiền, đã nói với chúng ta 

rất cụ thể. 

Thứ nhất là “lễ kính chƣ Phật”. Chƣ vị thử nghĩ xem, vì sao đặt nó ở vị trí này? Các 

bậc thánh hiền xƣa giáo hóa chúng sanh, gọi là “đạo mất mà sau có đức”. Đạo mất đi, 

không còn nữa, về sau chỉ có đức. Sau khi đức mất đi là nói đến nhân, nhân không còn 

thì nói đến nghĩa, nếu nghĩa mất thì đến lễ, nếu lễ mất thế giới sẽ loạn, ngày tận thế 

xuất hiện, nhƣ vậy địa cầu bị hủy diệt. Lễ là giới hạn thấp nhất, lễ không có thì tất cả 

cũng đều không. Năm thứ lớp này ngày  xƣa từng thực hiện, tam hoàng ngũ đế, tam 

hoàng hành đạo, vô vi mà trị. Đến ngũ đế, căn tánh con ngƣời không bằng thời đại tam 

hoàng, vì sao vậy? Vì đã bị ô nhiễm, tuy đạo không còn, nhƣng có đức. Ngũ đế là lấy 

đức trị thiên hạ, đến thời đại tam vƣơng, tam vƣơng là ba đời Hạ Thƣơng Chu. Hạ Ngu 

Vƣơng, Thƣơng Thang Vƣơng. Chu là Văn Vƣơng, Võ Vƣơng, lúc này đức không còn, 

tiêu  chuẩn  con  ngƣời  hạ  thấp.  Dùng  gì  để  trị  thiên  hạ?  Dùng  nhân,  nhân  là  yêu,  suy 

mình ra ngƣời. Nghĩ đến mình nhất định phải nghĩ đến ngƣời khác, lấy nhân trị thiên 

hạ. Thời Xuân Thu Chiến Quốc, đây là loạn thế trong thời cổ đại, không còn nói đến 

nhân nữa, nói đến gì? Nói đến nghĩa, vẫn còn nghĩa khí. Nghĩa là nói lý, hợp tình, hợp 

lý, hợp pháp, vẫn nói đến điều này. Sau khi Tần Thủy Hoàng Thống nhất Trung quốc, 

50 năm thì mất nƣớc, vì sao vậy? Vì ông không trọng nghĩa, cũng không trọng lễ, tung 

hoành bá đạo 50 năm thì mất nƣớc, nhà Hán lật đổ rồi lên thay. Lƣu Bang bình định 

động loạn thay nhà Tần thống nhất đất nƣớc, Hán Vũ Đế là  một ngƣời thông minh, 

ngƣời rất đáng nể, thử nghĩ xem ông dùng phƣơng pháp gì trị nƣớc, một đất nƣớc lớn 

nhƣ thế. Đổng Trọng Thƣ là đại thần của ông, giới thiệu học thuyết Khổng Mạnh, ông 

tiếp nhận, cho nên trong bách gia chƣ tử Nho giáo rất kiệt xuất. Kiến nghị của Đổng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              919/21 

Trọng Thƣ, Hán Vũ Đế áp dụng, lấy lễ trị thiên hạ. Từ thời nhà Hán đến nhà Thanh, 

mỗi triều đại đều có lễ. Quý vị xem Lễ Lạc Chí của nhị thập ngũ sử, nó dùng phƣơng 

pháp  gì  làm  cho  xã  hội  hòa  thuận?  Dùng  lễ,  sau  khi  nhà  Thanh  mất  nƣớc  không  có 

ngƣời nói đến lễ, thiên hạ đại loạn, loạn đến nay là 100 năm, 100 này không thể khôi 

phục lại đƣợc. 

Quý vị xem đạo đức nhân lễ nghĩa, cổ nhân nói sau khi lễ mất đi thiên hạ đại loạn. Bây 

giờ chúng ta phải bắt đầu từ đâu? Chúng ta bắt đầu từ đạo không đƣợc, quá cao, chắc 

chắn không làm đƣợc. Chỉ có từ lễ, tìm lễ trở về, xã hội này có thể an định. Trong lễ 

chủ yêu điều gì? Nói cho chƣ vị biết, lễ chủ yếu nhất chính là kính, biết tôn kính ngƣời 

khác, so với thƣơng ngƣời kém hơn nhiều. Chúng ta biết tôn kính ngƣời khác, đây là lễ. 

Câu đầu tiên trong Lễ Ký nói: “Khúc Lễ viết, vô bất kính”. Đối với ngƣời phải cung 

kính, đối với sự phải cung kính, đối với sự cung kính chính là siêng năng chịu trách 

nhiệm. Phải cung kính đối với vạn vật ta mới có thể tiếp thu đƣợc giáo dục, nghĩa là có 

thể tiếp thu giáo dục của thánh hiền. Không có tâm cung kính, dù Phật Bồ Tát và thánh 

hiền nhân đến dạy ta cũng không đạt đƣợc. Vì sao vậy? Vì không có tâm cung kính ta 

có năng lực bài xích và kháng cự, ta sẽ không tiếp thu. 

Đại sƣ Ấn Quang nói với chúng ta, một phần thành kính đƣợc một phần lợi ích, hai 

phần thành kính đƣợc hai phần lợi ích, mƣời phần thành kính đƣợc mƣời phần lợi ích, 

đây là nói gì? Trong lớp học thầy giáo đang dạy học sinh, một thầy giáo đang dạy học 

trong  lớp,  dạy  hai  ba  mƣơi  học  sinh,  kiến  thức  mỗi  học  sinh  đạt  đƣợc  không  giống 

nhau. Có ngƣời đƣợc nhiều, có ngƣời đƣợc ít. Đƣợc nhiều nhất là triệt ngộ, tiếp đến là 

đại ngộ, tiếp đến nữa là tiểu ngộ, và sau cùng là không ngộ. Tiếp sau không ngộ còn gì 

nữa chăng? Còn, chẳng những không ngộ, họ còn hiểu sai ý nghĩa, quý vị thử nghĩ xem 

lễ quan trọng biết bao! 

Điều thứ nhất trong hạnh Phổ Hiền là “lễ kính Chƣ Phật”. Ai là Chƣ Phật, Chƣ Phật là 

chỉ ai? Nên nhớ trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói_Đây đều là lời trong Kinh Hoa 

Nghiêm: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Chƣ Phật này tức tất cả chúng sanh vốn là 

Phật, ta  đối với tất  cả  chúng  sanh phải  cung kính giống nhƣ  đối với  Phật  vậy. Thiếu 

một phần là sai, trong lễ kính ta bị khiếm khuyết, thiếu một phần này. Thiếu hai phần 

là khuyết hai phần, đây là tánh đức, quý vị còn có thể thành tựu chăng? 

Tôi đã học đƣợc cách cung kính ngƣời khác, đối với vật thì sao? Đối với những động 

vật này thì sao? Có cung kính với côn trùng kiến chăng? Phải cung kính, vì sao vậy? 

Vì chúng cũng là Chƣ Phật. Cây cỏ hoa lá thì sao? Cây cỏ hoa lá cũng là chƣ Phật. Sơn 

hà đại địa nó đều có thể tánh, thể tánh chính là Phật tánh, cho nên lễ kính của ta là khắp 

biến  pháp  giới  hƣ  không  giới,  thanh  tịnh  bình  đẳng  không  có  gì  sai  biệt.  Xin  chúc 

mừng, tuy quý vị không thể đạt đƣợc  đƣơng vị Phổ Hiền, chắc chắn quý vị cũng là Bồ 

Tát Phổ Hiền trong cõi báo của Chƣ Phật. Trong Kinh Hoa Nghiêm là sơ trụ trở lên, 

không những vƣợt thoát lục đạo, mà còn vƣợt thoát mƣời pháp giới. Quý vị xem chỉ tu 

lễ kính, tu một môn này có thể minh tâm kiến tánh, có thể kiến tánh thành Phật. Lấy 

công đức này hồi hƣớng cầu sanh Tịnh độ, sanh vào cõi thật báo trang nghiêm, không 

phải cõi đồng cƣ hay phƣơng tiện, họ trú trong cõi thật báo. Quý vị xem chỉ tu pháp 

môn lễ kính, đặt lễ kính lên hàng đầu, quý vị nói có đạo lý chăng? Tu hạnh Phổ Hiền, 

học Bồ Tát Phổ Hiền, cầu sanh Tịnh độ, đối với ngƣời không có lễ phép nhƣ vậy sao 

đƣợc? Dù tu hành tốt đến đâu, đối với ngƣời không có lễ phép cũng không thể vãng 

sanh, không thể không biết điều này. Ngƣời thật sự niệm Phật vãng sanh, họ suốt đời 

không hiểu, đối  với ngƣời không  lễ phép, không có tâm  cung  kính, họ đang sám  hối 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              920/21 

nghiệp chƣớng. Sát na phát tâm niệm Phật đó, họ dùng là chân tâm, dùng là lễ kính, 

cho nên Phật A Di Đà tiếp dẫn họ đến thế giới Cực Lạc. 

Phàm thánh sai khác chỉ trong một niệm, một niệm giác phàm phu liền thành Phật, một 

niệm mê ta liền đi vào lục đạo. Chƣ vị nên nhớ rằng, niệm này là niệm mà Bồ Tát Di 

Lặc nói. Một niệm giác, niệm niệm giác mà không mê, họ sẽ thành tựu. Niệm thứ nhất 

giác, niệm thứ hai mê, nhƣ vậy là rơi vào trong lục đạo. Chúng ta làm sao để duy trì 

niệm niệm giác? Trong thế gian này của chúng ta, phàm những chúng sanh đến sống ở 

thế gian này, phạm vi này rất lớn. Tất cả động vật, thực vật, đến khoáng vật, nó không 

phải  ở  tinh  cầu  khác,  mà  ở  ngay  địa  cầu  này.  Tất  cả  chúng  sanh  trên  địa  cầu  này  có 

cộng nghiệp, nếu không có cộng nghiệp đã không đến đây. Dù một hạt bụi, hạt bụi của 

tinh cầu khác không có nhân duyên với chúng ta, cũng không rơi vào địa cầu này. Rơi 

vào địa cầu này đều là những chúng sanh có nhân duyên, đây là đối tƣợng chúng ta lễ 

kính, có đủ chăng? Không đủ, cần phải mở rộng hơn, mở rộng đến biến pháp giới hƣ 

không giới, vô lƣợng vô biên tinh cầu. Động vật, thực vật, khoáng vật trong này, sự lễ 

kính của chúng ta đều phải tuyệt đối, lễ kính thanh tịnh bình đẳng, cứu cánh viên mãn. 

Nếu không hiểu đạo lý này, không biết cảnh giới này, không thể tu đƣợc môn lễ kính 

này. 

Nhƣng trong pháp môn này, ở phẩm thứ hai câu thứ nhất của kinh văn: “cùng tuân tu 

đức của Phổ Hiền đại sĩ”, ta mới hiểu đƣợc sự thù thắng của pháp môn Tịnh độ. Không 

có bất kỳ pháp môn nào có thể sánh với nó, nó là trực tiếp tu đức của Phổ Hiền đại sĩ. 

Không tu đƣợc chăng? Bất kính đƣợc chăng? Trong Bồ Tát Giới Kinh Đức Phật nói 

rằng, tất cả ngƣời nam là cha ta, tất cả ngƣời nữ là mẹ ta. Đây là dạy chúng ta điều gì? 

Dạy chúng ta nên đối đãi chúng sanh nhƣ thế nào. 

Cổ nhân, không phải là ngƣời bây giờ, ngƣời bây giờ không đƣợc, họ không tôn trọng 

cha mẹ. Cổ nhân tôn trọng cha mẹ, tôn trọng nhất là cha mẹ. Cho nên hiếu thuận, hiếu 

kính_phải đem tâm hiếu kính cha mẹ hiếu kính tất cả chúng sanh trong thiên hạ. Đọc 

Kinh  Hoa  Nghiêm  rồi  mới  biết,  phải  đem  tâm  hiếu  thuận  cha  mẹ  hiếu  thuận  tất  cả 

chúng sanh khắp biến pháp giới hƣ không giới. Đây là cảnh giới Hoa Nghiêm, là cảnh 

giới của thế giới tây phƣơng Cực Lạc. 

Trong Lễ Ký nói, “Khúc Lễ viết vô bất kính”, không nói tƣờng tận. Trong Kinh Hoa 

Nghiêm Đức Phật nói rất tƣờng tận, giảng giải của chƣ vị tổ sƣ đại đức càng rõ ràng 

minh bạch hơn. Bản thân chúng ta phải lãnh hội tƣờng tận, làm sao để thực hành, thực 

hành  chúng  ta  mới  thọ  dụng  đƣợc, thật  sự  học  đƣợc.  Có  thể  thực  hành  nó, ngƣời  đó 

chính là Bồ Tát Phổ Hiền. 

Từ sơ tín vị, mặc dù chƣa chứng đƣợc sơ tín, nhƣng phƣơng hƣớng và mục tiêu không 

hề sai, hoàn toàn chính xác. Buông bỏ liền khế nhập, chỉ cần buông bỏ chấp trƣớc là 

vào đƣợc cửa. Lễ kính rất quan trọng, nên nhớ rằng nó đƣợc đặt ở vị trí đầu tiên. Ngày 

nay  vì  chúng  ta  chƣa  tu  tốt  điều  thứ  nhất,  nên  không  đạt  đƣợc  điều  thứ  hai.  Mƣời 

nguyện giống nhƣ mƣời tầng lầu vậy, lễ kính là tầng thứ nhất, chƣa tu đƣợc tầng thứ 

nhất làm sao có thể lên tầng thứ hai. Khi đã hiểu rõ ràng minh bạch, sẽ biết chúng ta 

phải học tập từ đâu. 

Thứ  hai  là“Xƣng  tán  Nhƣ  Lai”.  Quý  vị  xem  cách  dùng  chữ,  thứ  nhất  lễ  kính  là  Chƣ 

Phật, bây giờ xƣng tán sao lại biến thành Nhƣ Lai? Chƣ Phật và Nhƣ Lai phải chăng 

cùng  một  nghĩa?  Nói  cho chƣ vị biết là không  phải. Chƣ  Phật  là  nói  từ  tƣớng, tất cả 

chúng sanh vốn là Phật, cho nên phải cung kính bình đẳng, không có gì sai khác. Nhƣ 

Lai là tánh đức, xứng tánh là Nhƣ Lai, trái với tánh đức đó là phàm phu. Quý vị xem ở 

đây có phân biệt. Chƣ Phật không có phân biệt, do đó xƣng tán này khác với lễ kính. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              921/21 

Xƣng tán là gì? Xƣng tán là phải xem hành vi và tâm hành của họ. Họ khởi tâm động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác tƣơng ƣng với tánh đức, phải xƣng tán họ. Nếu là bất trung, bất 

hiếu, bất nhân, bất nghĩa mà vẫn xƣng tán họ, chẳng phải khiến ngƣời trong thiên hạ 

đều học hƣ sao? Nhƣ vậy ta phải chịu gánh trách nhiệm nhân quả. Trái với tánh đức là 

không xƣng tán, có lễ kính không có xƣng tán. 

53 lần tham bái trong Kinh Hoa Nghiêm, có ba vị thiện tri thức biểu diễn cho chúng ta 

thấy. Thiện Tài Đồng Tử tham bái Thắng Nhiệt Bà la môn, có lễ kính không xƣng tán. 

Ngài đến tham bái Cam Lồ Hỏa Vƣơng, cũng là có lễ kính không xƣng tán. Vì sao vậy? 

Vì Bà la môn Thắng Nhiệt tƣợng trƣng sự ngu si, Cam Lồ Hỏa Vƣơng tƣợng trƣng sân 

nhuế. Ngu si, sân nhuế, tham ái, tham sân si là ba độc phiền não. Bồ Tát dùng ba độc 

để độ chúng sanh, đƣợc, nhƣng ngƣời thế gian bình thƣờng không thể học, nếu học họ 

sẽ đọa địa ngục A tỳ. Nhƣ vừa mới nói, Bồ Tát dùng thì không sao, vì Bồ Tát không có 

khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp trƣớc, nhƣ vậy không sao. 

Thiện  Tài  Đồng  Tử  đi  tham  bái,  mục  đích  là  giáo  hóa  chúng  sanh.  Giáo  hóa  chúng 

sanh, mỗi tâm niệm của chúng ta là không từ bỏ chúng sanh, chúng sanh nào học đƣợc 

thì giúp họ, không học đƣợc thì nên tránh, không thể không biết điều này. 

Bởi vậy nói đến xứng tán là có điều kiện, dùng tiêu chuẩn của giáo dục truyền thống 

thánh hiền, ngƣời này thật sự thực hành ngũ luân, ngũ thƣờng đáng đƣợc tán thán. Có 

thể thực hành tứ duy, bát đức đều nên tán thán. Không đâu vào đâu, hoàn toàn trái với 

luân thƣờng, phải lễ phép với họ, phải có tâm cung kính, nhƣng không tán thán. 

Trong giáo lý đại thừa: “Phát tâm bồ đề, nhất hƣớng chuyên niệm”, điều này đáng để 

tán thán. Không giữ giới luật, không tu thiền định, thiền định là tâm thanh tịnh, không 

khai trí tuệ, chúng ta không đƣợc tán thán. Thật sự trì giới tu định, dùng trí tuệ giáo hóa 

chúng sanh, điều này đáng đƣợc tán thán. Đây là điểm khác nhau giữa lễ kính và xƣng 

tán, cho nên lễ kính dùng Chƣ Phật, xƣng tán dùng Nhƣ Lai. Nhƣ vậy là chúng ta đã 

hiểu. Trong kinh thƣờng nói đến Chƣ Phật, cũng nói đến Nhƣ Lai, ta liền biết rằng nói 

đến Chƣ Phật là nói từ tƣớng, nói đến Nhƣ Lai là nói từ tánh, dụng ý không giống nhau. 

Điều này phải là ngƣời tinh thông, phải biết nhìn nhận. Đây chính là đoan chánh tâm 

thái, oai nghi hữu tắc. 

Thứ ba là “quảng tu cúng dƣờng”. Bản thân không thể không có phƣớc báo, không thể 

không có trí tuệ. Không có phƣớc báo, không có trí tuệ không thể tự độ, cũng không 

thể độ tha. Cho nên Đức Phật đƣợc xƣng là nhị túc tôn. Quý vị xem trong tam quy y: 

“Quy y Phật, nhị túc tôn”, nhị nghĩa là gì? Nhị chính là phƣớc và tuệ. Túc là viên mãn. 

Thành Phật là trí tuệ viên mãn, phƣớc báo viên mãn, đây là phƣớc tuệ viên mãn, vì sao 

vậy?  Vì  phƣớc tuệ là  tánh  đức, minh  tâm  kiến  tánh  phƣớc tuệ  liền  viên  mãn. Trí  tuệ 

của tự tánh, phƣớc báo của tự tánh vĩnh viễn lấy không cùng, dùng không tận. Minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh là khôi phục lại bình thƣờng. Phƣớc tuệ này rất bình đẳng, ta 

với tất cả Chƣ Phật Nhƣ La khắp ba đời mƣời phƣơng đều bình đẳng cả, không có vị 

Phật  nào  ít  hơn  con  ngƣời  một  phần,  cũng  không  thể  có  vị  Phật  nào  nhiều  hơn  con 

ngƣời một phần. Không có, hoàn toàn bình đẳng. 

Đại sƣ Huệ Năng lục tổ của Thiền tông, khi khai ngộ ngài nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự 

đầy đủ”. Đây là câu thứ ba trong năm câu, chính là ý này, nó đầy đủ những gì? Đầy đủ 

trí tuệ, đầy đủ phƣớc đức, đầy đủ tƣớng hảo. Thông thƣờng chúng ta nói là trí tuệ, đức 

năng, tƣớng hảo, không hề có khiếm khuyết, nhƣng chúng ta mê thất tự tánh. Mê thất 

tự tánh đồng nghĩa nói tuy tự tánh chúng ta đầy đủ viên mãn, ngày nay chúng ta không 

thể hiện ra đƣợc, nó không khởi tác dụng. Ví dụ ta có gởi tiết kiệm trong ngân hàng 

100 vạn, nhƣng trên ngƣời không có đồng nào. Khi đi trên đƣờng đói bụng cũng chỉ có 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              922/21 

đi xin cơm ăn, có tiền chăng? Có, không lấy ra đƣợc. Ngƣời giác ngộ cần bao nhiêu họ 

có thể lấy ra bất kỳ lúc nào, ngƣời mê một phân cũng không lấy ra đƣợc, trí tuệ không 

lấy ra đƣợc, phƣớc báo cũng không lấy ra đƣợc. Do đó ta thật sự lãnh hội, khai ngộ vô 

cùng quan trọng. Khai ngộ là gì? Là mở ra bảo tạng trong tự tánh của chúng ta, khi mê 

là đóng. Không hề thiếu, không thiếu một thứ nào, chỉ là không khởi tác dụng, bởi vậy 

khai ngộ rất quan trọng. Bí quyết cầu khai ngộ không có gì khác ngoài buông bỏ. 

Trong quảng tu cúng dƣờng Đức Phật nói, phải tu tài cúng dƣờng, pháp cúng dƣờng, 

cúng dƣờng chia thành hai loại lớn. Tài cúng dƣờng là tài vật, pháp cúng dƣờng là trí 

tuệ. Đối với lục đạo chúng sanh trong thế giới Ta Bà mà nói, vẫn còn một điều rất quan 

trọng là cúng dƣờng vô úy, sống lâu! 

Quý vị xem ngƣời thế gian này, ai không cần của cải, thông minh trí tuệ, mạnh khỏe 

sống  lâu?  Ba  thứ  này  ngƣời  ngƣời  đều  thích,  ngƣời  tốt  thích,  ngƣời  ác  cũng  thích. 

Ngƣời có tín ngƣỡng Tôn giáo thích, ngƣời không có tín ngƣỡng Tôn giáo cũng thích. 

Đức Phật dạy chúng ta, tiền tài, trí tuệ, thọ mạng có cầu đƣợc chăng? Đƣợc, tu tài bố 

thí đƣợc của cải, tu pháp bố thí đƣợc thông minh trí tuệ, tu bố thí vô úy đƣợc mạnh 

khỏe sống lâu. Quý vị không tin, vẫn hoài nghi nghĩa là gì? Là do tham sân si mạn nghi 

mà ta hoài nghi điều này, nhƣ vậy đời này không thể đạt đƣợc, đời này phải chịu bần 

cùng hoạn nạn. Vì sao vậy? Vì ta không đạt đƣợc. Phải nhƣ thế nào mới đạt đƣợc? Ta 

ở trong giáo lý của thánh hiền có thể đoạn nghi sanh tín, chúc mừng quý vị đã thành 

tựu. Tin thật, y giáo phụng hành. 

Các bậc cổ đức thƣờng nói, đệ tử nhà Phật có cầu tất ứng. Cầu thành Phật đều có thể 

cầu đƣợc, cầu đại viên mãn đều có thể cầu đƣợc. Chỉ cầu một chút của cải, chút thông 

minh trí tuệ, chút sức khỏe sống lâu, làm gì có chuyện không cầu đƣợc! Vấn đề là ta có 

biết  hay  không?  Các  bậc  tổ  sƣ  đại  đức  tông  môn  thƣờng  trắc  nghiệm  ngƣời  học: 

“Ngƣơi  biết  chăng?”,  ông  biết  cầu  chăng?  Ngƣời  biết  cầu  thật  sự  đạt  đƣợc,  ngƣời 

không biết cầu dù cố gắng đến đâu cũng đều không đƣợc. 

Thế nào gọi là biết? Thứ nhất là đoạn nghi sanh tín. Quý vị có xác định câu nói này 

chăng? Ta có dám tin chăng? Ta dám vẫn chƣa đƣợc, phải có tín tâm chân thành, tín 

tâm chắc chắn, không có chút nghi hoặc nào, nhƣ vậy ta có thể đạt đƣợc nhƣ nguyện. 

Bây giờ chúng ta thấy thế gian, thế gian có không ít ngƣời phú quý, của cải của họ từ 

đâu mà có? Họ chƣa kiến tánh, đều là phàm phu lục đạo nhƣ chúng ta, tại sao trong 

phàm  phu  lục  đạo  có  không  bình  đẳng?  Ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  giàu  nghèo  không 

đồng, bây giờ ngƣời ta thƣờng nói do chế độ xã hội tạo nên, điều này không đúng. Tôi 

tin Phật pháp nói đúng, không liên quan gì đến chế độ, mà liên quan đến sự tu tập của 

chính mình. Trong đời này nếu có thể đem của cải ra bố thí, giúp những ngƣời cần đến, 

càng thí càng nhiều. Số mạng có của cải là từ đây mà ra, không phải ngƣời khác cho 

mình, không ai có thể cho ta. Ngƣời đời này giàu có, đƣợc ức vạn tài sản, đều là trong 

đời quá khứ tu tài bố thí, tích lũy nên đời này đƣợc hƣởng quả báo tốt, vấn đề là nhƣ 

vậy.  Nếu  đời  này  họ  mê  muội,  không  biết  nhân  tu  đƣợc  trong  quá  khứ,  tƣởng  rằng 

mình rất giỏi, có bản lĩnh kiếm đƣợc nhiều tiền, không chịu tiếp tục tu tài bố thí, trở 

thành ngƣời keo kiệt. Đời này hƣởng hết phƣớc báo, đời sau không còn nữa. Đạo trời 

rất công bằng, không phải ngƣời có tiền đời này qua đời khác đều phát tài, không phải. 

Ngƣời đời này bần cùng không có tiền, có thể tiết kiệm để tu một chút bố thí, đời sau 

đƣợc đại phú quý. Đây gọi là đạo trời, đạo trời là quy luật tự nhiên, không phải do con 

ngƣời đặt ra. 

Chƣ vị đọc Liễu Phàm Tứ Huấn, trong này có một câu chuyện. Chuyện kể rằng có một 

cô gái nọ, tuổi thơ gia cảnh rất nghèo hèn. Cô ta đến chùa lạy Phật mà trên ngƣời chỉ 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              923/21 

có hai hào, nhƣng cô thành tâm thành ý đem cúng Phật hai hào này. Hòa thƣợng trụ trì 

thấy cô gái này chân thành nhƣ thế, bèn đích thân đứng ra hồi hƣớng công đức cho cô 

ta. Sau này lớn lên cô ta may mắn đƣợc làm vƣơng phi, bèn trở lại ngôi chùa ngày xƣa, 

mang theo ngàn lƣợng vàng để cúng dƣớng tu phƣớc, hòa thƣợng trụ trì cho đệ từ mình 

ra tiếp đãi. Cô ta tỏ vẻ không vui đến hỏi hòa thƣợng, lúc con còn nhỏ chỉ cúng dƣờng 

hai hào, hòa thƣợng lại rất tôn trọng con. Hôm nay con đem đến nhiều vàng nhƣ thế, vì 

sao hòa thƣợng không đích thân hồi hƣớng cho con, mà chỉ cho đệ tử đứng ra làm hồi 

hƣớng? Hòa thƣợng đáp rằng, thủa nhỏ cô cúng hai hào với tâm chân thành, nếu tôi 

không hồi hƣớng rất có lỗi với cô. Hôm nay cô làm vƣơng phi, sự ngạo mạn rất lớn, rất 

cao, không coi ai ra gì. Ngàn vàng này trong mắt cô có đáng là bao, để đệ tử tôi tiếp đãi 

cô là đủ. 

Bởi  vậy  đối  với  việc  bố  thí  không  phải  là  bố  thí  nhiều  hay  ít,  điều  này  không  quan 

trọng, quan trọng ở chân tâm. Nếu dùng chân tâm, tuy bố thí ít nhƣng đạt đƣợc nhiều. 

Nếu bố thí mà có tâm cống cao ngã mạn, tham sân si mạn, dù bố thí nhiều nhƣng đạt 

đƣợc rất ít. Trong câu chuyện này rất đáng để ta suy ngẫm, phải dùng tâm chân thành. 

Tôi tin ngƣời học Phật, thậm chí là ngƣời không học Phật, có không ít ngƣời tin vào 

vận mệnh, thƣờng đi xem bói toán, xem phong thủy, thích tìm đến những ngƣời này. 

Có đạo lý chăng? Không thể nói không có đạo lý. Không có đạo lý nghề này đã không 

còn tồn tại trong xã hội, đƣơng nhiên có đạo lý. 

Tháng trƣớc có ngƣời hỏi tôi, hỏi tôi có tin phong thủy chăng? Tôi nói tôi tin, nhƣng 

không  cần  ngƣời  khác  đến  xem  phong  thủy,  vì  sao  vậy?  Vì  “cảnh  tùy  tâm  chuyển, 

tƣớng do tâm sanh”, trong kinh điển đại thừa nói nhƣ thế. Đây là nói đến phong thủy, 

phong thủy thay đổi tùy theo ý niệm chúng ta. Nếu tâm tốt, nơi ta ở phong thủy không 

tốt, ở khoảng ba năm phong thủy tự nhiên trở thành tốt, nó chuyển biến theo ý niệm 

chúng ta. Còn nhƣ ý niệm không tốt, bất thiện, dù nơi đây phong thủy rất tốt, ta ở đây 

khoảng ba năm phong thủy cũng biến thành xấu. Khi hiểu đƣợc chân tƣớng sự thật này, 

còn cần xem phong thủy nữa chăng? Không cần thiết, quan trọng là ý niệm mình đoan 

chánh, mỗi niệm đều là nhân nghĩa đạo đức, nhƣ vậy sao không tốt đƣợc! Niệm niệm 

đều giúp chúng sanh khổ nạn, trí tuệ nhất định tăng trƣởng, mạnh khỏe sống lâu. Vì 

sao vậy? Vì chúng sanh cần mình, chúng ta không cần nhƣng chúng sanh cần, ta phải 

tùy duyên diệu dụng. Chúng sanh cần gì? Chúng sanh cần giáo hóa. 

Chƣ Phật Bồ Tát, đại thánh đại hiền làm gì ở thế gian này? Nói cho quý vị biết, họ dạy 

học. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni sanh vào trong gia đình quốc vƣơng, ngài là vƣơng tử, 

nếu không xuất gia sẽ kế thừa vƣơng vị. Xem tƣớng hay phong thủy, phụ vƣơng của 

ngài cũng tin điều này, mời một số ngƣời đến xem. Họ nói con trai nhà vua thật tốt, 

tƣơng  lai  sẽ  làm  chuyển  luân  thánh  vƣơng,  đó  không  phải  là  một  nƣớc  nhỏ.  Nhƣng 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 19 tuổi rời xa gia đình xuất gia tu đạo, suốt đời làm công 

việc dạy học. Quý vị xem 30 tuổi ngài khai ngộ, sau khi khai ngộ là bắt đầu dạy. 79 

tuổi viên tịch, giảng kinh hơn 300 hội. Giảng kinh là gì? Hiện nay gọi là tổ chức lớp 

học, tổ chức hoạt động này hơn 300 lớp, dạy học suốt 49 năm. Đây là thánh hiền nhân 

thế  xuất  thế gian  sanh  vào thế gian này, nghề chủ  yếu  của họ  là dạy  học, giúp tất cả 

chúng sanh phá mê  khai ngộ. Phá  mê khai ngộ là nhân, quả báo là lìa khổ đƣợc vui, 

thật sự là giúp ngƣời. 

Ngƣời bây giờ họ cầu của cải mà không đạt đƣợc, cầu trí tuệ cũng không đƣợc trí tuệ, 

cầu  sống  lâu  không  đƣợc  sống  lâu.  Vì  quý  nhiều  ƣu  tƣ  nghi  ngờ,  tâm  tình  không  an 

định, chúng ta gọi là sanh tồn trong thời đại khủng hoảng. Thiên tai quá nhiều, gọi là 

thiên tai nhân họa uy hiếp họ, thân tâm không đƣợc an ổn. Trong bối cảnh thời đại này, 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              924/21 

chúng sanh rất cần giáo huấn thánh hiền, giúp họ nhìn thấu buông bỏ, giúp họ làm sao 

cầu đƣợc thân tâm an ổn, không lo lắng về việc ăn mặc là nhu cầu thiết yếu. 

Thánh hiền thế xuất thế gian quả thật có thể giúp họ đạt đƣợc, chính là dạy họ quảng tu 

cúng dƣờng. Cúng dƣờng của cải đƣợc giàu có, quý vị đừng sợ, tuy kiếm tiền không dễ, 

đặc biệt là gia đình nghèo khó. Trong kinh Đức Phật nói: “bần cùng bố thí là khó”, 

không có sức bố thí, không chịu bố thí lại càng nghèo. Làm sao khiến ngƣời bần cùng 

hoan hỷ bố thí? Tuy bố thí không nhiều, nhƣng phƣớc báo rất lớn, nếu họ hiểu đƣợc 

đạo lý này sẽ sanh tâm hoan hỷ. Nhƣ vậy càng thí càng nhiều, càng nhiều càng thí, do 

đó phƣớc báo ngày càng lớn. Lớn rất tốt! Giúp tất cả chúng sanh lìa khổ đƣợc vui, cần 

phải làm. 

Giảng kinh dạy học này là một nghề, nghề này là từ thiện. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

biểu diễn cho chúng ta thấy, ngài dạy học suốt 49 năm chƣa từng thu học phí, xƣa nay 

chƣa hề đƣa tay lấy tiền ngƣời khác, suốt đời không thành lập đạo tràng. 

Tôi nói gƣơng Phật xuất gia, điều này là tôi nghe theo lời thầy tôi dạy. Thầy dạy tôi 

xuất gia, dạy tôi học tập Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Chƣ vị cần phải biết, Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni suốt đời không xây dựng đạo tràng, suốt cuộc đời của tôi cũng không 

xây dựng đạo tràng, sống một cuộc đời du mục. Nơi nào có nhân duyên thì đến đó, có 

nơi ở vài năm, có nơi ở mấy ngày, đều là tùy duyên, cuộc sống riêng tƣ rất đơn giản, 

không có gì để sở hữu cả. Vì thế dù ở đâu, có ngƣời mƣợn danh nghĩa của tôi đi vận 

động xây dựng chùa chiền, nói cho chƣ vị biết đó đều là giả, không phải thật. Họ nói là 

tôi nói, nhƣng tôi không có nói thế. Họ tự muốn xây chùa, xây đạo tràng, họ đến nói 

với tôi, tôi có thể nói không tốt ƣ? Tôi nhất định gật đầu, đƣợc, rất tốt! Việc này không 

phải tôi bày họ làm, không phải tôi đồng ý. Họ lấy danh nghĩa của tôi ra bên ngoài đi 

quyên góp, nhƣ vậy là quý vị mắc lừa, không hiểu rõ chân tƣớng sự thật, quý vị nghe 

kinh cũng không nghe rõ. 

Xây chùa dễ, nhƣng xây chùa để làm gì? Lúc còn trẻ tôi học giảng sƣ, thầy thƣờng nói 

có chùa không có đạo không thể hƣng giáo. Dù xây chùa thật lớn mà không có ngƣời 

tu hành chơn chánh, không có ngƣời truyền pháp, thì không giúp ích gì cho Phật giáo, 

tiêu tiền nhƣ vậy quá uổng phí. Quý vị cúng dƣờng tiền tài cho tôi, tôi thu nhập cũng 

không ít, muốn xây chùa lớn không vấn đề gì, có thể thành công, không sai. Thầy Lý 

dạy tôi học đại sƣ Ấn Quang, tặng cho tôi bộ Ấn Quang Đại Sƣ Văn Sao, lúc đó hai 

bản chánh tục có bốn cuốn. Sau khi xem xong, biết rằng suốt cuộc đời ngài tu pháp bố 

thí, ngài đem tiền tứ chúng cúng dƣờng thành lập một xƣởng in ấn, ấn tống và lƣu hành 

kinh sách và thiện thƣ. Tại Chùa Báo Quốc ở Tô Châu thành lập một hoằng hóa xã, tự 

in ấn kinh sách. Ấn tống kinh điển và thiện thƣ, kinh điển ba nhà Nho Thích Đạo ngài 

đều in ấn. Đây là tu pháp bố thí. 

Lúc đó xã hội cũng có xảy ra một vài thiên tai nhƣ lũ lụt, hạn hán, hòa thƣợng rút trong 

khoản  tiền  ấn tống  kinh  điển  ra  một  phần  để  cứu trợ thiên  tai.  Suốt  đời ngài  chỉ  làm 

một việc là tu pháp bố thí, tôi cảm thấy rất hay, không có tệ nạn, cho nên tôi học theo 

ngài. 

Khi kiến lập đạo tràng ở Đồ Văn Ba, chƣ vị đồng học ở đây đều biết, vì sao thành lập 

đạo  tràng  này?  Sau  khi  chúng  tôi  rời  Đài  Loan,  qua  Singapore  ở  3  năm  rƣỡi  không 

thƣờng trú đƣợc nên không thể ở, vì thế mới đến Đồ Văn Ba. Nhờ ý tốt, thiện ý của bộ 

trƣởng dân di trú ở đó, hoan nghênh chúng tôi đến Úc châu, giúp Úc châu đoàn kết Tôn 

giáo, đoàn kết dân tộc. Chúng tôi đến Úc châu, vì những ngƣời xuất gia thuộc hàng 

chữ Ngộ, có hơn 20 ngƣời. Họ không có nơi nào để đi, sau khi quản trƣởng Hàn vãng 

sanh không có ai chăm sóc. Thành lập đạo tràng này là để thành tựu cho họ, hy vọng 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              925/21 

đạo tràng này là đạo tràng của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

thành tựu tục Phật tuệ mạng, hoằng pháp lợi sanh cho đệ tử, vì họ mà thành lập. Mãi 

đến nay tôi vẫn còn danh nghĩa, từ lâu đã muốn buông bỏ cái danh này, vứt bỏ. Nhƣng 

giữ danh nghĩa lại đây, họ sẽ vì nơi này_đây là khu vực của ngƣời phƣơng tây, lạ đất lạ 

ngƣời, quan hệ của tôi tốt hơn một chút, họ làm việc sẽ phƣơng tiện hơn. Quan trọng 

nhất  là  phải  tu  giới  định  tuệ,  cần  tu  giới  định  tuệ,  tức  diệt  tham  sân  si,  nhƣ  vậy  mới 

đem lại cống hiến cho nơi này. Phải thực hành thập đại nguyện vƣơng ở đây, bắt đầu 

thực  hành  từ  mình,  từ  chính  bản  thân  ta,  sau  đó  mới  có  thể  cảm  động  những  ngƣời 

xung quanh. 

Thị trƣởng đến gặp mấy lần, ông còn rất trẻ, rất có năng lực. Ông nói với tôi, hy vọng 

xây dựng thành phố Đồ Văn Ba này trở thành thành phố mô phạm hòa thuận nhất Úc 

châu, lý niệm này rất hay, chúng ta phải tận tâm tận lực phối hợp, giúp ông ta. Chúng 

tôi ở đây mƣời năm, đạo duyên, nhân duyên, nhân duyên tu đạo không có gì tiến triển, 

nhƣng  kết  nhân  duyên  với  ngƣời  không  tệ  lắm.  Ở  đây  mƣời  năm  đã  kết  đƣợc  thiện 

duyên với dân cƣ nơi đây, điều này có lợi ích đối với lý niệm của thị trƣởng, chúng ta 

có thể tận một phần sức lực. 

Pháp duyên thứ hai là đoàn kết Tôn giáo. Ông Hán Nghê Phƣớc ngƣời Singapore đến 

đạo tràng chúng tôi, ông đang tận tâm tận làm công tác này. Ông ở Singapore đoàn kết 

tôn giáo, có nhiều năm kinh nghiệm và phƣơng pháp, điều này đối với hoài bảo của thị 

trƣởng, đều khởi tác dụng tích cực. Mấy năm gần đây thời gian tôi ở bên ngoài nhiều, 

cũng là làm công việc này, hy vọng đoàn kết Tôn giáo trên toàn thế giới. Chỉ có đoàn 

kết Tôn giáo, các Tôn giáo học tập lẫn nhau, mới có thể giúp xã hội an định, mới có thể 

hóa giải rất nhiều thiên tai thảm họa trên địa cầu. 

Cả ba loại cúng dƣờng chúng ta đều phải tu, cúng dƣờng tài, cúng dƣờng pháp, cúng 

dƣờng vô úy. Bắt đầu thực hành từ bản thân mình, đừng yêu cầu ngƣời khác, bắt đầu 

thực hành từ đạo tràng của chúng ta. Vào khoảng nửa năm ngoái, đạo tràng chúng tôi 

chính  thức  mở  lớp  học  Kinh  Coran  và  lớp  học  Tân  Cựu  Ƣớc,  hy  vọng  giữa  các  Tôn 

giáo có thể học tập lẫn nhau.  Mục tiêu sau cùng là chúng tôi hy vọng tƣơng lai có một 

trƣờng đại học Tôn giáo. Mỗi Tôn giáo có học viện riêng, mƣời mấy Tôn giáo là mƣời 

mấy học viện, tổ chức thành một trƣờng đại học. Chúng ta đều là ngƣời một nhà, đều 

là đồng học, nhƣng viện khoa khác nhau, cùng một trƣờng học. Tôn giáo trên thế là 

một nhà, nó mang lại cho thế giới sự an định hòa bình, phồn vinh hƣng thịnh. Nó có 

thể hóa giải rất nhiều phân tranh, mâu thuẫn xung đột. Đây là nghề phụ trong việc học 

Phật của chúng ta. Vậy nghề chính của chúng ta thì sao? Nghề chính là niệm Phật cầu 

sanh  Tịnh độ, nghề phụ là giúp  thế gian này  hóa giải xung đột, xúc tiến nền  an định 

hòa bình. Trong kinh điển Đức Phật thƣờng khuyến chúng ta là chánh trợ song tu, đây 

là tự lợi lợi tha. Phật pháp tại thế gian, không lìa thế gian giác. Phải khuyên ngƣời khôi 

phục tánh đức, phải dạy hiếu, dạy hiếu thuận, thuận là tùy thuận theo quy luật của đại 

tự nhiên. Chữ hiếu này hàm nghĩa của nó là nhất thể, tuyệt đối không thể tách rời, biến 

pháp giới hƣ không giới là nhất thể. Tùy thuận phép tắc của đại tự nhiên, đây chính là 

đại thánh đại hiền. Sự nghiệp của đại thánh đại hiền là làm gƣơng cho chúng sanh, giáo 

hóa tất cả chúng sanh. 

Hai năm này tôi nhờ nhà sách thƣơng vụ, đặt 100 bộ Tứ Khố Toàn Thƣ, Úc châu đã 

nhận đƣợc 10 bộ. Bây giờ chúng tôi lại đặt thêm 200 bộ Tứ Khố Hội Yếu, phân tặng 

cho các quốc gia trên toàn thế giới, chúng tôi nhờ Liên Hiệp Quốc tặng giúp cho những 

hội viên tham gia Liên Hiệp Quốc, đây là pháp bố thí. 

Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa               Tập 181                              926/21 

Những thƣ tịch này là trí tuệ của các bậc thánh hiền trong 5000 năm nay. Phƣơng pháp, 

kinh nghiệm và hiệu quả của việc tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ đều ghi chép 

trong này. Rất đáng cho ngƣời thời đại chúng ta tham khảo, rất đáng cho ngƣời thời đại 

chúng ta tu tập, học tập, chúng ta đứng ra cung cấp. Đƣơng nhiên in ấn ra, nên học tập 

nhƣ thế nào, thực hành ra sao, thật sự khiến đại chúng xã hội đều đạt đƣợc lợi ích chân 

thật, chúng tôi đều nghĩ đến. 

Hôm nay thời gian đã hết, bên dƣới còn hai bài, tôi sẽ tiếp tục giải thích tƣờng tận cho 

mọi  ngƣời.  Đây  là  gì?  Đây  là  quảng  tu  cúng  dƣờng.  Tiền  mọi  ngƣời  đem  đến  cúng 

dƣờng, tôi đều làm những công việc này, mỗi ngƣời trong quý vị đều tu đƣợc pháp bố 

thí. Cho nên chúng tôi không coi trọng việc xây dựng chùa chiền. Vì sao vậy? Vì đã có 

quá nhiều ngƣời đứng ra xây chùa, còn công việc pháp cúng dƣờng này, không ai biết, 

không ai làm. Việc mà không ai làm, là việc tốt chúng ta nên tiên phong làm. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng tại đây.  







Document Outline


	OLE_LINK1




cover_image.jpg





